
 

 

 

 

_______________________________________________________ 

CEZAR AUGUSTO SALES UCHÔA JÚNIOR 

 

 

AUTOREFLEXÃO DOCENTE NO ENSINO DE HISTÓRIA 

O DOCENTE EM HISTÓRIA COMO SUJEITO DO CONHECIMENTO, DO 

PENSAMENTO E DA EXPERIÊNCIA 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

FEVEREIRO/2024 

 



1 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO INSTITUTO DE 

CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM 

ENSINO DE HISTÓRIA – MESTRADO PROFISSIONAL 

 
 
 

DISSERTAÇÃO 
 
 

 

AUTOREFLEXÃO DOCENTE NO ENSINO DE HISTÓRIA 

O DOCENTE EM HISTÓRIA COMO SUJEITO DO CONHECIMENTO, DO 

PENSAMENTO E DA EXPERIÊNCIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CEZAR AUGUSTO SALES UCHÔA JÚNIOR 

 

 

 

 

 

 

 

RIO DE JANEIRO 

2024 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 



2 

 

 

 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENSINO DE HISTÓRIA  

MESTRADO PROFISSIONAL - PROFHISTÓRIA 

 

 

CEZAR AUGUSTO SALES UCHÔA JÚNIOR 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-graduação em Ensino de História - 

Mestrado Profissional, da Universidade 

Federal Rural do Rio de Janeiro, como 

requisito parcial para obtenção do grau de 

Mestre em Ensino de História. 

 

 

Dissertação aprovada em 29/02/2024 

BANCA EXAMINADORA 

 

PROF(a). DR(a). . Regina Maria de Oliveira Ribeiro. 

PRESIDENTE - ORIENTADOR  

 

PROF(a). DR(a). Maria da Glória Oliveira 

MEMBRO INTERNO 

 

PROF(a). DR(a). Ronaldo Cardoso Alves 

MEMBRO EXTERNO 



3 

 

 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ENSINO DE HISTÓRIA 

 

 

TERMO Nº 320 / 2024 - PROFHIST (12.28.01.00.00.00.79) 

Nº do Protocolo: 23083.022804/2024-78 

Seropédica-RJ, 09 de maio de 2024. 

 

Nome do(a) discente: CEZAR AUGUSTO SALES UCHÔA JÚNIOR 

DISSERTAÇÃO submetida como requisito parcial para obtenção do grau de MESTRE EM 
ENSINO DE HISTÓRIA, no Programa de Pós-Graduação em Ensino de História - Curso de 
MESTRADO , área de concentração em Ensino de História. 

DISSERTAÇÃO APROVADA EM : 29 de fevereiro de 2024. Banca  

Examinadora: 

Dr. RONALDO CARDOSO ALVES, UNESP Examinador Externo à Instituição  

Dra. MARIA DA GLORIA DE OLIVEIRA, UFRRJ Examinadora Interna 

Dra. REGINA MARIA DE OLIVEIRA RIBEIRO, UFRRJ Orientadora 

 

(Assinado digitalmente em 13/05/2024 09:20 ) 

MARIA DA GLORIA DE OLIVEIRA 
PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR 

PPHR (12.28.01.00.00.49) 
Matrícula: 1544166 

(Assinado digitalmente em 15/05/2024 13:29 ) 

REGINA MARIA DE OLIVEIRA RIBEIRO 
PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR 

DeptTPE (12.28.01.00.00.00.00.24) 
Matrícula: 1809331 

 
 

(Assinado digitalmente em 09/05/2024 14:10) 

        RONALDO CARDOSO ALVES 
                ASSINANTE EXTERNO 

      CPF: 096.562.038-79 

 

 

 

 

Visualize o documento original em https://sipac.ufrrj.br/public/documentos/index.jsp 

informando seu número: 320, ano: 2024, tipo: TERMO, data de emissão: 09/05/2024 e o 

código de verificação: 0a053d85db 

https://sipac.ufrrj.br/public/jsp/autenticidade/form.jsf


2 

 

 

 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro Biblioteca Central / 
 Seção de Processamento Técnico 

Ficha catalográfica elaborada com os dados fornecidos pelo(a) autor(a) 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 

Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001.” 



3 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Gratidão é mais do que reconhecer a ajuda recebida, passa por descobrir que 

ninguém faz nada sozinho porque o ser e fazer são possíveis apenas porque há outros 

em nossas vidas. 

Gratidão total a Deus que não apenas faz Ele É e ao reconhecer isso tudo se 

transforma em dádiva, pois são oportunidades de perceber o seu cuidado. 

Gratidão ao amor vivido em família, com Andreia, Laura, João e a todos com 

quem caminho nesta jornada.  

Gratidão à minha orientadora Regina que mostrou em mim o que eu mesmo 

não via e aos membros da banca (Ronaldo e Glória) que contribuíram muito para 

continuidade da pesquisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

 

 

 

RESUMO 

O trabalho tem como objetivo analisar a relação entre prática e reflexões 

teóricas no Ensino de História a partir da experiência docente dialogando com as 

diretrizes curriculares da BNCC-História (Brasil-MEC, 2017). Considerando os 

objetivos do Ensino de História e seus desdobramentos nos objetos de conhecimento 

histórico, nas competências gerais, específicas, assim como nas habilidades e na 

atitude historiadora (BNCC) em articulação com a reflexão da experiência docente, 

buscou-se articular conhecimento histórico, pensamento histórico e experiência 

histórica numa proposta para estruturação de uma formação docente a partir de uma 

rede de diálogos entre professores de História. Possibilitando o estabelecimento de 

caminhos para reflexões críticas sobre as teorias do currículo, os imperativos impostos 

à prática e à experiência docente em História. Tendo como ponto de partida a relação 

entre fenomenologia da ação de Hannah Arendt, fenomenologia hermenêutica de Paul 

Ricoeur e a Didática da História de Rüsen, pretende-se considerar o docente em 

História como sujeito do conhecimento, do pensamento e da experiência histórica. 

 

 

Palavras-chave: Ensino de História. Fenomenologia. Didática da História Consciência 

Histórica.  

Linha de Pesquisa 1: Saberes Históricos no Espaço Escolar. 

 

 

 

 

 

  

 

 



5 

 

 

 

 

ABSTRACT 

The work aims to analyze the relationship between practice and theoretical reflections 

in History Teaching based on teaching experience in dialogue with the BNCC-História 

curricular guidelines (Brasil-MEC, 2017). Considering the objectives of History 

Teaching and its developments in the objects of historical knowledge, in general and 

specific competencies, as well as in the skills and historian attitude (BNCC), in 

conjunction with the reflection of the teaching experience, we sought to articulate 

historical knowledge, historical thinking and historical experience in a proposal for 

structuring teacher training based on a network of dialogues between History teachers, 

enabling the establishment of paths for critical reflections on curriculum theories, the 

imperatives imposed on the practice and teaching experiences in History . Taking as 

a starting point the relationship between Hannah Arendt's phenomenology of action, 

Paul Ricoeur's hermeneutic phenomenology and Rüsen's Didactics of History, we 

intend to consider the History teacher as a subject of knowledge, thought and historical 

experience. 
 

Keywords:  History Teaching. Phenomenology. Didactics of History. Historical 

Consciousness.  

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

RÉSUMÉ 

Le travail vise à analyser la relation entre la pratique et les réflexions théoriques dans 

l'enseignement de l'histoire à partir de l'expérience pédagogique en dialogue avec les 

lignes directrices curriculaires du BNCC-História (Brasil-MEC, 2017). Considérant les 

objectifs de l'Enseignement de l'Histoire et ses évolutions dans les objets de 

connaissance historique, dans les compétences générales et spécifiques, ainsi que 

dans les aptitudes et attitudes d'historien (BNCC), en lien avec la réflexion de 

l'expérience pédagogique, nous avons cherché à articuler l'histoire connaissances, 

pensée historique et expérience historique dans une proposition de structuration de la 

formation des enseignants basée sur un réseau de dialogues entre professeurs 

d'histoire, permettant d'établir des pistes de réflexion critique sur les théories 

curriculaires, les impératifs imposés à la pratique et les expériences pédagogiques en 

histoire. En prenant comme point de départ la relation entre la phénoménologie de 

l'action d'Hannah Arendt, la phénoménologie herméneutique de Paul Ricoeur et la 

Didactique de l'histoire de Rüsen, nous entendons considérer le professeur d'histoire 

comme un sujet de connaissance, de pensée et d'expérience historique. 
 

 

Mots-clés : Enseignement de l’histoire. Phénoménologie. Didactique de l'histoire 

Conscience historique. 

 

 

 

 

 



7 

 

 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO..............................................................................................  9 

1. CAPITULO 1. Entre a prática e a teoria – relação e reflexões entre Ensino  

de História e a Ciência História   ..................................................................19 

1.1. O pensar a consciência histórica........................................................19 

1.2. O pensar o pensamento histórico...................................................... 26 

1.3. O pensar a experiência histórica........................................................32 

1.4. A escola como espaço de experiência.............................................. 37 

 

2. CAPITULO 2 – Prática docente, currículo de história e a BNCC.................43 

2.1. Docência e os objetos de conhecimento............................................43 

2.2. Docência e as competências..............................................................52 

2.3. Docência e a atitude historiadora.......................................................59 

 

3. CAPÍTULO 3 – Proposta de formação continuada: rede de docência em  

História.....................................................................................................................64 

3.1. O pensamento docente em diálogo..............................................................63 

3.2. O conhecimento docente em diálogo............................................................69 

3.3. A experiência docente em diálogo............................................................... 74 

3.4. Estrutura da rede: dokei moi.........................................................................79 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS..........................................................................84 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS..............................................................91 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Sendo fundamento do diálogo, o amor é, também, diálogo. 

Daí que seja essencialmente tarefa de sujeitos e que não 

possa verificar-se na relação de dominação. Nesta, o que 

há é patologia de amor: sadismo em quem domina; 

masoquismo nos dominados. Amor, não, porque é um ato 

de coragem, nunca de medo, o amor é compromisso com os 

homens. Onde quer que estejam estes, oprimidos, o ato de 

amor está em comprometer-se com sua causa. A causa de 

sua libertação. Mas, este compromisso, porque é amoroso, 

dialógico.” 

Paulo Freire 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

O que é fora de dúvida é que nunca aprenderam 

nada comigo; neles mesmos é que descobrem as 

coisas belas que põem no mundo, servindo, nisso 

tudo, eu e a divindade como parteira 

(Sócrates) 

 

Uma das perguntas que mais tentamos responder tem sido sobre a utilidade 

das coisas. O problema é que quando isso se direciona ao humano, a possibilidade 

de considerar o sujeito como uma coisa é muito alta. Todos, de uma forma ou de outra 

ocupam posições em função de uma utilidade social. Um professor tem suas 

responsabilidades, inclusive de proporcionar o direito de aprendizagem aos seus 

alunos. O problema é que quando passamos a definir nosso ser em função de nossa 

utilidade, de certa forma podemos estar reificando nossa condição humana em função 

de uma utilidade e foi isso que despertou a necessidade desta pesquisa.  Como 

professores de História, temos tido consciência do que ensinamos e o que somos para 

além dos imperativos sociais que a função exige? Não se trata de derrubar as 

formalizações e exigências que os sistemas de ensino colocam sobre nossos ombros, 

a questão é sermos capazes de refletir sobre nossa própria condição e função. Para 

isso, partimos da possibilidade de considerar, nós docentes, nossos conhecimentos, 

nossos pensamentos e nossas experiências como fenômenos que aparecem às 

nossas mentes e, de forma intencional, podermos percebê-los como parte da nossa 

constituição como sujeitos. Esta é a forma encontrada para tentar dar conta de uma 

análise reflexiva que considere a relação, não apenas com a prática docente, mas 

com o próprio sujeito em ação docente. Sendo este o objeto da pesquisa.  

 

A pesquisa não se define numa construção personificada da docência, nem 

busca construir um modelo idealizado do sujeito que ensina ou da prática educadora 

mais eficiente capaz de proporcionar melhores resultados. O objeto da pesquisa é o 

fenômeno da ação docente que implica o conhecimento, o pensamento e experiência, 

em função das nossas concepções sobre conhecimento histórico, pensamento 

histórico e consciência histórica. Ou seja, há uma Ciência histórica e propostas de 

como ensiná-la e isso se apresenta ao professor de história como tarefa de conhecer 

a Ciência e ensinar. Mas, sua constituição como sujeito não pode ficar no nível da sua 

função como docente, para que o mesmo não seja reificado e abra mão da sua 



10 

 

 

 

condição de ser que conhece, pensa e experimenta, tendo em vista que o professor, 

como sujeito que conhece e ensina, está intimamente ligado à forma como percebe 

esses processos, tendo ou não consciência disso. Ou seja, ter sentido no tempo, 

consciência e experiência histórica envolve dimensões que estão além da História 

como Ciência e Objeto de Conhecimento.  Por isso, quando o professor é capaz de 

conhecer a si para além da sua função social, ele será capaz se colocar politicamente 

diante dos outros e da própria imposição das estruturas funcionais. Porque não basta 

conhecer e saber ensinar é preciso também ter consciência de como a ação docente 

aparece à nossa consciência.  

 

Toda vez que entro numa sala de aula para lecionar perguntas rondam meu 

pensamento: o que estou fazendo aqui? O que estou ensinando? O que eles estão 

aprendendo? A pergunta que move é: o que o conhecer, o pensar e o experienciar 

historicamente segundo as perspectivas da fenomenologia da ação e da hermenêutica 

tem a ver com a Didática da História num contexto em que o Ensino de História precisa 

considerar documentos como a BNCC 2017? Claro que não se trata de definir 

respostas, estratégias e métodos sobre a docência, pois ela é algo bem singular e 

específico. No entanto, a partir da análise e reflexão teórica das propostas que a 

BNCC-História (Brasil-MEC, 2017) podemos considerar o Ensino de História e o 

conhecimento específico produzido nos espaços de aprendizagem de história como 

elo entre a dimensão social e a subjetiva. Considerando que os documentos oficiais, 

normativos e orientadores, apontam como finalidade da Educação o desenvolvimento 

de habilidade e Competências se valendo de objetos de conhecimento, para o 

exercício da cidadania e o mundo do trabalho, a reflexão questiona se estas duas 

dimensões (cidadania e trabalho) contemplam o conceito de pleno desenvolvimento 

da pessoa, como proposto no art.205 da Constituição Federal de 1988. Além do 

exercício da cidadania e da qualificação para o trabalho, o Ensino de História promove 

o diálogo entre várias formas de se orientar no tempo e no espaço, o que é capaz de 

promover consciência de si, como sujeito cognoscente e sujeito social que se dá conta 

disso.  Neste contexto, o caminho proposto é muito mais na direção de uma ação 

reflexiva do que na sistematização metodológica, na explicação e na apreensão de 

conteúdos da disciplina escolar, pois o desenvolvimento/aprendizado de 



11 

 

 

 

conhecimentos, habilidades e competências pressupõe um tipo de pensamento que 

não se reduz ao pragmático utilitarista, mas aquele pensar na direção de si mesmo.     

Neste sentido, não se trata de uma análise sobre como construir ou 

desenvolver o pensamento histórico, nem a consciência histórica, como propôs 

Rüsen. Também não seguiremos na direção de estratégia para um letramento ou uma 

literacia histórica, como vemos em Peter Lee e Isabel Barca (respectivamente). O 

ponto de partida é considerar a ação docente percebida pelo sujeito do conhecimento, 

do pensamento e da experiência, operada na dinâmica do aprendizado histórico, nos 

espaços entre alunos e professores e professores e professores. 

Assim, ao refletir sobre as perguntas que faço quando leciono, chego naquela 

que continuará ativando minha prática docente: o que estou fazendo está contribuindo 

para a ação de pensar? Estou estimulando esse pensar contemplativo que constitui o 

SER ou estou impondo ao aluno um modelo ou uma forma de pensar que se espera? 

Pois a formação histórica, operada dentro do ambiente escolar, pode considerar 

outras dimensões da humanidade, por isso, trata-se de um instrumento para 

construção e consolidação de um ser pensante, capaz de refletir sobre sua condição 

no exercício da cidadania e do preparo para o mundo do trabalho, pelo menos no 

sentido que Hannah Arendt propõe. Dessa forma o caminho a ser traçado é refletir 

sobre a consciência de si, a partir da noção do outro eu socrático, ou seja, o olhar 

intencional de si para seu próprio pensamento1.   

 Para tal, o referencial teórico, fundamenta-se no diálogo entre os conceitos de 

conhecimento – que se mobiliza pelo intelecto e cognição – o pensamento que se 

mobiliza pela razão e significação, como propôs Hannah Arendt na usa leitura sobre 

Kant e o uso que a mesma faz da aplicação do dialogo socrático para construção de 

espaços públicos políticos, porque há possibilidade dos seus membros apresentarem 

a forma como veem o mundo e a si mesmos. Na dimensão da ciência histórica, as 

 
1 Uma das causas da acusação a Sócrates foi o fato dele não crer nos deuses. Pois usava esse conceito 
da tradição grega para se referir mais ao diálogo reflexivo interno do que as tradições. Assim, a 
“Daímona passou a expressar nele (sob o ponto de vista, digamos, de uma consciência crítico-
maiêutica) um qualificativo, não referido a um sujeito ou soberania externa, e sim, à alma humana, 
particularmente ao que nela há de mais nobre e extraordinário: a capacidade reflexiva e meditativa. 
Sócrates estava convencido de que se alguém se dispunha a enveredar por uma vida virtuosa, justa e 
honesta, não tinha senão um único caminho: o da qualificação da alma mediante a reflexão e a 
meditação”. SPINELLI, Miguel. O Daimonion de Sócrates. HYPNOS ano 11 / nº 16 – 1º sem. 2006 – 
São Paulo / p. 32-61. 



12 

 

 

 

categorias consciência histórica, alinhadas com formação histórica proposta por Jörn 

Rüsen, serão fundamentais para o desenvolvimento de uma percepção historiadora 

sobre o fenômeno docente. Com esses diálogos, será possível também se valer das 

ideias de autonomia do sujeito que pensa e conhece, como resultado de uma 

educação libertadora propostas por Paulo Freire, para entender o processo 

educacional como uma construção que aponta na direção da liberdade. Além dessa 

dimensão mais reflexiva sobre o conhecimento e pensamento, a proposta tem 

também na experiência docente uma possibilidade de apropriação do conceito de 

espaço de experiência e de horizonte de expectativas de Koselleck.  

Portanto, a prática docente precisa ser conhecida, pensada e experienciada. 

Mas, até que ponto o professor tem condições objetivas e subjetivas para incluir está 

reflexão como parte do seu trabalho? Estou me referindo a ser incluída como 

fenômeno e para isso sustentaremos a possibilidade de partirmos do diálogo 

socrático, na abordagem feita por Hannah Arendt, como estratégia inicial para 

estruturação de uma rede docente que buscará estratégias para que cada docente 

conheça a si mesmo, a forma como descobre o mundo e como ele mesmo se percebe.    

A questão é que esta estrutura semiótica e fenomenológica, entra em conflito 

com as bases formais do componente disciplinar História da BNCC/2017, 

necessitando, assim, um olhar crítico que possa incluir às reflexões sobre esta 

normatização oficial do ensino de história. Dessa forma, os protagonismos discente e 

docente ficam comprometidos devido as “verdades” disciplinares que precisam ser 

“aprendidas” e “ensinadas” na Escola. Por isso, a partir das reflexões feitas sobre a 

formação histórica, a proposta é desenvolver uma ação educativa na qual os sujeitos 

percebam os movimentos operados pelos seus próprios pensamentos – tomando 

consciência da sua ação docente, não apenas na dimensão de sua função objetiva, 

mas em sua condição de sujeito que conhece, pensa e experiencia.  

Por isso, a memória, a narrativa e o tempo, geralmente tratados, como 

conceitos já fechados, precisariam ser problematizados, pois estão em contato com o 

pensamento que está no movimento da busca pelo sentido. Diante disso, proponho 

pensar como os espaços educacionais – espaços de conhecimento, pensamento e 

experiência – reconfiguram o que se entende por memória, tempo e narrativa,  

evidenciando-se como fundamentais na construção de uma reflexão fenomenológica 



13 

 

 

 

da docência e do docente de História. Assim, a Escola – tendo o caráter de espaço 

político, público e dialógico – está entre o conhecimento histórico produzido pela 

historiografia e sua participação na construção de sujeitos históricos potencialmente 

autônomos e conscientes das imposições sociais, mas também capazes de 

desenvolverem uma percepção sobre o movimento do seu próprio pensamento.  

A possibilidade de construir uma centralidade epistêmica a partir do Ensino de 

História, está no protagonismo dos sujeitos (quem ensina e quem aprende), muito 

mais do que dos conteúdos e currículos da disciplina. Pois, nossos modelos ainda 

refletem muitos silenciamentos de grupos subalternizados e de classificações em 

função, por exemplo, da colonialidade do poder. Nesse sentido, o Ensino de História, 

mesmo que envolva uma relação entre prática da pesquisa, escrita e debate 

historiográfico, com reflexões teóricas, possui sua própria dinâmica de construção do 

conhecimento a partir de perguntas do tipo: O que é importante ensinar nesse 

contexto? Como ensinar? A quem se ensina? O que faz os indivíduos se interessarem 

pelo seu passado? E qual é de fato o seu passado? Portanto, a partir do entendimento 

de que produzimos nossas narrativas dentro de uma coletividade e isso aponta para 

memórias que revelam prefigurações, passamos a compreensão do mundo de fora 

para dentro. Seria possível identificar a ação docente na percepção desses 

movimentos, para a partir daí despertar um tipo de pensamento autônomo (no sentido 

apresentado por Paulo Freire), não profundamente subjetivo, mas que dialoga com a 

coletividade já colocada no espaço e no tempo. 

Dessa forma, a proposta é enxergar a Escola e o lugar do Ensino de História, 

como espaços de encontro de saberes que podem ser considerados para construção 

de conhecimentos significativos, não apenas para a formação de sujeitos preparados 

para o mundo do trabalho e da cidadania, mas de pessoas conscientes de si e do 

mundo que os cerca, capazes de perceber o movimento que se opera na constituição 

do conhecimento, do pensamento e da experiência. Neste sentido, parece crucial um 

esforço para pensar uma formação Histórica como algo que ultrapasse os objetivos 

propostos no principal documento normativo da Educação brasileira, a BNCC-História 

(Brasil-MEC, 2017), assim como nas exigências impostas aos docentes.  

Cabe aqui uma reflexão crítica ao princípio pedagógico presente na BNCC que 

define competência como:  



14 

 

 

 

“...a mobilização de conhecimentos (conceitos e procedimentos), habilidades 
(práticas, cognitivas e socioemocionais), atitudes e valores para resolver 
demandas complexas da vida cotidiana, do pleno exercício da cidadania e do 
mundo do trabalho.” (BRASIL,2018,p.8) 

 Aparentemente, na tentativa de estabelecer um parâmetro comum e direitos 

de aprendizagens aos brasileiros, o documento aponta para uma prática educativa 

centrada no pragmatismo, como se a Educação devesse formar o cidadão-trabalhador 

como um produto/recurso para o mercado de trabalho e para o exercício da cidadania. 

Onde ficaria o pleno desenvolvimento da pessoa, o sujeito do conhecimento e a 

autonomia do ser pensante? Há todo um debate em torno dessa questão do conceito 

de competências que precisa ser abordado, não apenas na relação com as tensões 

sociais, culturais e econômicas nas quais estamos inseridos dentro do pensamento 

Neoliberal. A crítica pode, também, considerar a própria realidade do processo de 

pensar como propôs Hannah Arendt, pois educar é mais do que formar um 

trabalhador-cidadão, é contribuir para a constituição do sujeito do conhecimento ou 

mesmo, o olhar intencional que cada um tem que fazer sobre isso – aqui poderíamos 

chamar de consciência.   

 Diante desta percepção, o ambiente escolar, sua cultura, movimentos e 

linguagens próprias, não são apenas instrumentos que mediam a formação, mas 

podem ser formas de interações capazes de despertar os sujeitos envolvidos no 

processo ensino-aprendizagem (aluno e professor) para a ação de pensar (tomada de 

consciência de como seus pensamentos se movimentam e são operados no contexto 

interior e coletivo. Ou seja, o ensino passa pela compreensão da própria dinâmica das 

relações e de tudo que envolve a convivência no interior de uma Escola. De certa 

forma é isso que Chervel considera na relação que faz entre as disciplinas escolares 

e o conhecimento produzido na Escola (CHERVEL,1990,p177-229).  

A pesquisa justifica-se nessa necessidade real de um ensino mais significativo 

para o sujeito, como ser; do que para aquilo que o mundo do trabalho e da cidadania 

espera dele. E isso é construído na forma como os sujeitos se apresentam diante dos 

seus iguais, na relação com o outro que tem a mesma possibilidade de se aparecer 

politicamente e de mostrar como o mundo lhe parece. Isso, sem desconsiderar todo 

conhecimento próprio do saber histórico, é claro, pois é importante que este saber 

seja mais do que desenvolver competências, como propõe a BNCC, nem apenas seja 

encontrar um equilíbrio entre o saber do aluno e os conhecimentos e habilidades 



15 

 

 

 

esperadas para aplicação no dia a dia, trata-se de estabelecer um vínculo sustentável 

entre a História e a vida que se dá na possibilidade do agir político.  

Além disso, a pesquisa se justifica porque o saber histórico ensinado também 

tem sua história e disputas na formação do “código disciplinar de História”, como 

propõe Cuesta-Fernandez ao problematizar a História do Ensino de História 

(CUESTA-FERNANDEZ,1997, p.16-25). Sendo que a escolha do que será ensinado, 

o para quê e o como, passam a fazer parte do universo da vida. Toda essa dinâmica 

em relação aos processos históricos, sociais e institucionais tende, em certa medida, 

a considerar o professor apenas como uma engrenagem de um sistema maior, 

forçando a se enxergar como um operador que transmite um saber a partir de um 

método já configurado. No entanto, isso entra em conflito com a própria natureza da 

ação docente e do educar, na dimensão intelectual e subjetiva. Por isso, até que ponto 

é coerente ver o ensino de história como um produto, para ocupar uma função no 

sistema de mundo hegemônico que espera desse produto resultados, habilidades e 

competências a serem desenvolvidas nos alunos e que estejam presentes nos 

professores.  

Não tenho pretensão de vencer a crise entre ensino e o que ensinar, mas o 

simples fato de considerar um espaço de diálogos em equidades como proposto nesta 

pesquisa, nos ajuda a perceber que somos seres com nossas subjetividades, mas 

também que ao compartilhá-las construímos conhecimento, pensamento e 

experiência. O problema é que estas questões muitas vezes são silenciadas, 

apagadas, desconsideradas para atender uma formatação dentro das expectativas 

comportamentais e intelectuais esperadas por uma Educação apenas para o exercício 

da cidadania e do mundo do trabalho. Existe um modelo de aluno e professor que 

queremos formar? Sim. Mas, até que ponto isso pode ser considerado uma violência 

epistêmica2? Neste contexto, não se prioriza na escola tantos espaços para a 

manifestação das identidades próprias dos membros da comunidade escolar, pois a 

tendência é objetivar sujeitos em conformidade com os padrões esperados de 

habilidades e competências. O ponto a ser considerado é justamente problematizar e 

 
2 No sentido apresentado por Gayatri Chakravorty Spivak que considera a imposição de modelos de 
visão mundo dominantes sobre outros subalternos. Poderíamos pensar esse conceito na relação 
modelo escalar (educação formal) que se impõe sobre a forma como os alunos interpretam o mundo 
(SPIVAK,2010).   



16 

 

 

 

refletir esses padrões esperados, tendo como referência a ação docente como um 

caminho que cada professor, nas duas dimensões (subjetiva e social) precisa seguir 

na direção do movimento que o conhecimento faz para sua consciência. Pois, o foco 

no desenvolvimento de competências restritas à cidadania e ao trabalho, tende a 

imposição de modelos que subalternizam, inviabilizam e silenciam saberes e 

estruturas de significação que não levem aos objetivos propostos na BNCC. Por isso, 

o esforço por uma docência crítica. Assim, a pesquisa se justifica pois aponta na 

direção de pensar a prática docente e as normativas, na medida em que se identificam 

as referências de leitura de mundo, passando pela crítica das estruturas e formas 

culturais dos espaços educacionais que não são pensados e criados como espaços 

políticos e públicos.  

Agora, por que precisamos considerar a ação docente no processo do Ensino 

de História? Porque educar é despertar para o pensamento, não necessariamente 

como uma habilidade ou competência a ser desenvolvida e experimentada, mas como 

a condição humana que nos constitui sujeitos conscientes do movimento que o 

conhecimento faz. Assim, educar também pressupõe a construção de espaços 

educacionais oportunos para a interação de diversos saberes, de tal forma que o 

professor e o aluno sejam considerados como sujeitos do conhecimento dotados 

desta condição de seres pensantes e que possuem suas próprias experiências. Uma 

questão que surge é pensar se seria possível considerar a percepção fenomenológica 

da ação docente como algo a ser desenvolvido e por conseguinte uma outra espécie 

de habilidade ou competência? Ou seria uma espécie de condição que precisa ser 

identificada?  

A questão central, portanto, está na construção de estratégias mais adequadas 

para nos fazer enxergar que somos sujeitos do conhecimento, do pensamento e da 

experiência, a partir de interações dialógicas com outros e no movimento interno feito 

na direção da própria consciência. Porque no fim das contas, é sobre quem é o ser 

pensante que precisa conhecer a si mesmo. Trata-se de considerar o humano na sua 

condição de agir e interagir consigo mesmo e com seus iguais (na interioridade e na 

pluralidade). Seria então sobre refletir a Educação, não como processo objetivo 

percebido apenas por modelos teóricos e metodológicos, mas como interação 

humana e dialógica. 



17 

 

 

 

Buscando esta interação, o objetivo geral da pesquisa é estruturar 

conceitualmente a possibilidade de criar uma rede de professores de história 

estabelecendo conexões entre a finalidade do Ensino de História proposto na BNCC-

História (Brasil-MEC, 2017) com o conceito de pensamento para uma vida totalmente 

viva elaborado por Hannah Arendt.  

“Uma vida sem pensamento é totalmente possível, mas ela fracassa em fazer 
desabrochar a sua própria essência – ela não é apenas sem sentido; ela não 
é totalmente viva. Homens que não pensam são como sonâmbulos. 
(ARENDT,2003, p.143) 

 

Neste ponto, viver sem pensamento se dá quando o sujeito, no máximo, é 

capaz de pensar apenas para desenvolver técnicas de práticas e exercícios mais 

eficazes ao trabalho necessário para a vida biológica ou para a obra, o que constitui 

apenas em permanências dos mesmos modelos de mundo. Uma vida sem 

pensamento é uma vida sem o pensar que conduz à capacidade de julgar e tomar 

decisões de forma autônoma.  

 

Para estruturar esta reflexão docente e propor uma formação em rede, a 

pesquisa está dividida entre três eixos. O primeiro, expõem o problema entre prática 

e teoria, considerando os espaços de ensino-aprendizagem como redes de troca onde 

é possível uma teorização própria da ação sem, necessariamente, o esforço por 

enquadrar-se em modelos teóricos já prontos. Isso não significa desconsiderar toda 

reflexão teórica já construída e consolidada, trata-se apenas de manter, também, 

diálogo com elas sem o imperativo de ler a prática apenas por elas. No segundo eixo, 

a relação está entre docência e as exigências esperadas expressas na BNCC/2017. 

Neste eixo é possível perceber tensões entre os conceitos de competência, 

habilidade, objetos de conhecimento, atitude historiadora e a constituição de uma 

ação docente voltada para o pensamento reflexivo, quase desconsiderado na Base 

Comum. Por fim, o terceiro eixo descreve uma proposta de formação continuada em 

rede, visando viabilizar um espaço onde os docentes possam se colocar 

politicamente, no sentido de expor a forma como o mundo lhes aparece.  

A opção foi de apresentar estes eixos em capítulos, mas há também outra 

divisão que considera a ação no movimento de formação do sujeito que ensina, 

também aplicável ao que aprender. A reflexão se preocupa primeiramente em 

apresentar a função do sujeito que conhece e por isso busca saber e tentar explicar 



18 

 

 

 

as coisas; em segundo lugar demostramos o sujeito que pensa e por isso busca 

perceber os sentidos (significados) já figurados, configurados e reconfigurados dos 

seus conhecimentos; e por fim, é possível verificar no sujeito da experiência as formas 

como o conhecimento e o pensamento são compartilhadas no espaço educacional, 

como um espaço de experiências imediatas e também como horizontes de 

expectativas.  

Portanto, as divisões propostas são meramente para fins de narrativa, por isso 

os tópicos precisam ser considerados como parte de um mesmo movimento e 

processo na constituição de cada docente, sendo a proposta da rede dokei moi. Tal 

rede se propõem em viabilizar o encontro e o diálogo entre sujeitos e seus 

conhecimentos, pensamentos e experiências.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



19 

 

 

 

1. ENTRE A PRÁTICA E A TEORIA – RELAÇÃO E REFLEXÕES ENTRE 

ENSINO DE HISTÓRIA E A CIÊNCIA HISTÓRIA 

“Todo pensamento histórico,  
em quaisquer de suas variantes,  

é uma articulação da consciência histórica” 
(Jörn Rüsen) 

 
Quando consideramos a Educação como uma relação, em suas variadas 

dimensões, “o entre” se torna fundamental. Ao traçarmos limites e fronteiras entre 

conceitos, categorias e termos; sujeitos; objetos; práticas e teorias; estamos na 

verdade tentando nomear coisas na suposta pretensão de compreender, criar 

explicações e desenvolver padrões seguros para verificar verdades. Isso é parte 

importante das Ciências e da própria Educação. Mas, o que fazer com o pensamento 

e com o diálogo interno com os modelos que tornam possível o compartilhar (“o 

entre)? Educar é enquadrá-lo em modelos? Neste capítulo pretendemos propor uma 

reflexão sobre o Ensino de História em função do movimento que o pensamento faz 

na direção do sujeito que conhece, pensa e experiencia, dessa forma, ter consciência 

do pensar, do conhecer e do experienciar histórico precisa pautado pelo Ensino de 

História, pois o professor é um dos responsáveis por criar condições favoráveis para 

o movimento dialógico do pensamento reflexivo dos sujeitos envolvidos na relação 

ensino-aprendizagem e além disso, também operar para viabilizar este diálogo interno 

entre explicação/conhecimento e sentido/pensamento. Para tanto, o objetivo aqui é 

constituir bases reflexivas para uma formação docente mais atenta ao agir reflexivo, 

tendo o pensar, o conhecer e o experienciar como partes fundamentais na constituição 

de uma formação histórica dialógica e reflexiva.    

 

1.1. O PENSAR A CONSCIÊNCIA HISTÓRICA  

Há muitas questões em torno do conceito de “consciência histórica”, 

geralmente um dos sentidos para o termo está relacionado com a forma como os 

indivíduos e grupos se orientam no tempo, pelo menos quando aplicado ao campo da 

Didática da História. Rüsen propõe uma “...ampliação do objeto da reflexão da didática 

da história ao vasto campo das atividades e funções da consciência histórica...” 

(RÜSEN,2010,p.94). Com isso a didática da história é vista como um campo do Ensino 

de História que se ocupa, não apenas da metodologia do ensino em sala de aula, mas 

pensa a própria concepção e a distinção entre os saberes históricos construídos na 



20 

 

 

 

escola e aqueles já consolidados pela Academia. Cerri, em sua leitura de Rüsen, 

considera a didática da história uma disciplina científica específica que se ocupa do 

ensino e da aprendizagem histórica (CERRI,2011,p.51). Poderíamos acrescentar que 

este campo, ou disciplina, analisa a formação, o conteúdo e os efeitos da consciência 

histórica, bem como os usos e apropriações do conhecimento histórico nas 

formulações coletivas e identitárias, como podemos ver em Bergmann 

(CERRI,2011,p.51).  

Apenas isso seria suficiente para uma infinidade de reflexões. A proposta 

aqui, porém, é tentar compreender como esse termo (consciência histórica) pode ser 

pensado e apropriado pelos professores de História, tanto na sua compreensão 

pessoal, quanto na forma como são organizadas práticas pedagógicas que tenham a 

consciência histórica como referencial. Como outros termos e conceitos, a consciência 

histórica acaba assumindo uma posição de categoria teórica que se propõe a explicar, 

delinear e nomear uma realidade, mas também pode assumir usos próprios 

dependendo das condições. Sendo assim, além de restringir o uso feito aqui ao campo 

do Ensino de História, como uma espécie de elo entre a história ensinada e as 

experiências de orientação temporal, faz-se necessário considerar o termo, não 

apenas como um conceito, mas também como um fenômeno colocado em suspenso. 

De certa forma, mesmo que isso acabe sendo uma delimitação do pensamento à 

linguagem, é possível perceber estes enquadramentos também, a partir de uma 

atitude fenomenológica, pois são fenômenos que aparecem à consciência3. Neste 

diálogo entre Didática da História (Rüsen) e Fenomenologia Hermenêutica (Ricoeur) 

busca-se desenvolver a possibilidade de ir além da aplicação pragmática de uma 

categoria teórica ao Ensino de História e de uma nomeação/conceituação. A 

pretensão é, considerando o contexto reflexivo da experiência docente, propor 

possibilidades para percebermos o movimento do pensamento histórico na direção da 

consciência. Pois, quando o professor considera a consciência histórica, logo surge a 

tentativa de enquadrá-la como algo a ser desenvolvido (uma espécie de competência), 

um ponto potencial a se chegar na condição humana, ou ainda como um conjunto de 

 
3 Atitude fenomenológica é aqui entendida como uma ação do pensamento que coloca conceitos 
prévios (adquiridos com as experiências vivenciadas até o momento) em suspensão. Husserl chama 
isso de epochê, um movimento para que esses conceitos prévios não sobreponham características ao 
que se manifestar do que estamos investigando. A fenomenologia pressupõe a consciência que 
intencionalmente percebe o fenômeno, a partir daí se há uma reflexão sobre a existência, o ser, o 
aparecer e o compreender.  



21 

 

 

 

parâmetros de leitura de mundo comuns. Porém, ao refletir sobre a capacidade 

humana de pensar intencionalmente nossa relação com o tempo e a existência 

(coletiva e individual), poderíamos partir do próprio pensamento, na perspectiva de 

uma Hermenêutica Fenomenológica4, em diálogo com a Didática da História, que 

tende a considerar consciência histórica como formas de orientação no tempo, numa 

relação entre a cultura compartilhada no grupo e a apreensão cognitiva pessoal. Em 

outras palavras, o exercício é suspender os juízos e pré-conceitos sobre consciência 

histórica, para voltar a atenção ao próprio movimento do pensamento na direção de 

como se dá a orientação no tempo. Mesmo que não seja uma fenomenologia 

preocupada com a essência do que são as coisas, trata-se de uma fenomenologia 

preocupada no sentido/interpretação sobre o fenômeno – que é o movimento 

intencional do sujeito na direção da história. Aqui voltamos a seguinte questão 

fundamental: na constituição de cada pessoa, a consciência é fruto do meio, do seu 

próprio processo cognitivo ou dessas duas dimensões? Na tipologia proposta por 

Rüsen5, para que a vida humana prática possa ser orientada no tempo e vivenciada, 

ele propõe pensar princípios de orientação histórica que acaba atribuindo uma função 

ao saber histórico. Assim, os grupos humanos se apropriam de narrativas do que 

aconteceu, acontece e acontecerá para estabelecer uma orientação temporal, como 

algo socializado, estabelecido e compartilhado. Isso coloca o sujeito dentro de um 

processo maior do que ele, uma história e um sentido que existia antes e existirá 

depois. A Didática da História propõe, portanto, olhar a consciência histórica de “fora 

para dentro”, numa perspectiva mais sociológica, não desconsiderando o movimento 

interno do pensamento, mas colocando-o em um segundo plano. Poderíamos tentar 

uma abordagem mais global e integrada sem impor causalidades, de fora e dentro ou 

dentro e fora?   

    Não que exista uma consciência histórica como conceito único, construído 

pela Teoria da História e aplicado à Didática ou à Educação Histórica. Trata-se de 

 
4 Ricoeur parece estabelecer um diálogo entre a fenomenologia existencial e a hermenêutica, pois 
propõe o tempo humano como tempo narrado, resultado das trocas intimas entre historicização da 
narrativa de ficção e ficcionalização da narrativa histórica.  (RÜSEN, 2010. P.173) 
5 Ele apresenta, dentro do contexto da interpretação do tempo pela narrativa, quatro distinções tópicas 
da constituição histórica de sentido, são eles os tópos das narrativas históricas tradicional; exemplar; 
crítica e genética. Esses topos narrativos acabam constituindo forma de atribuir sentido à experiência 
temporal. (RÜSEN,2010,p.44-48). A relação entre sentido e experiência temporal será tratada no tópico 
1.3. 



22 

 

 

 

compreender a sala de aula como este espaço privilegiado de teorização própria, onde 

se desenvolve um olhar histórico próprio de si na direção do mundo, possibilitando 

pensar a reflexão teórica numa outra direção, não mais tentando enquadrar práticas 

em categorias conceituais já consagradas, ao invés disso, refletir a partir da própria 

prática docente sobre a noção que se tem de consciência histórica, sua validade e 

como se dá a significação do que é feito. Assim, poderíamos perceber o Ensino de 

História como uma constante reflexão de como lidamos com as várias formas de 

orientação no tempo e a História como componente curricular.  

Ronaldo Alves propõe esta relação, entre Didática da História e Educação 

Histórica, considerando que ambas recusaram a dicotomia entre o saber escolar e o 

científico. O mesmo afirma: “Com demandas e objetivos comuns, mas com percursos 

históricos diferentes, o encontro epistemológico entre essas diferentes linhas do 

Ensino de História seria questão de tempo.” (ALVES,2011,p.24). De um lado a busca 

por perceber a consciência histórica como uma “constituição de sentido sobre a 

experiência no tempo, no modo de uma memória que vai além de sua própria vida 

prática” (RÜSEN,2011,p.104), como uma capacidade de constituir sentido que é 

aprendido no próprio processo dessa constituição. Do outro, a classificação da 

literacia histórica como um tipo de consciência histórica mais voltada à ampliação do 

aparato conceitual dos termos usados no campo do conhecimento historiográfico 

(LEE,2006,p.140). Ambas abordagens são importantes, uma preocupada com o 

sentido e orientação temporal (Didática da História), e a outra atenta às reflexões 

epistemológicas na direção de metodologias capazes de oferecer meios para 

professores e alunos “lerem” a realidade histórica.  

Não que consciência histórica – como categoria teórica já consagrada pela 

Didática da História (alemã), pela Educação Histórica (inglesa) e tudo que adveio 

desses campos – seja desconsiderada; a ideia é propor uma reflexão que parta da 

prática docente de sala de aula, como lugar de diálogo entre os sujeitos com o que 

está sendo produzido na Academia e na própria escola. Aqui cabe muitas questões 

relacionadas com classificações e definições metodológicas de objetos, sobre se o 

pensar o pensamento histórico seria um objeto próprio da História ou da Filosofia? No 

entanto, optamos por manter o caráter reflexivo a partir da prática, estabelecendo o 

diálogo entre consciência histórica, tanto para se referir à forma de orientação e 



23 

 

 

 

sentido no tempo, como para a conceituação dos termos da área do conhecimento 

histórico, acrescentando a tomada de consciência da ação de pensar, isso em relação 

ao currículo de História. Pois, consideramos que a partir da consciência do próprio 

pensamento, perguntas são feitas, outras reformuladas e o esforço do pensamento 

não é encontrar explicações que se aproximem da verdade, mas manter ativado o 

pensamento, como propôs Hannah Arendt:  

“Mas, se é verdade que o pensamento e a razão têm justificativas para 
transcender os limites da cognição e do intelecto...então o pressuposto deve 
ser: o pensamento e a razão não se ocupam daquilo de que se ocupa o 
intelecto...a necessidade da razão não é inspirada pela busca da verdade, 
mas pela busca do significado. E verdade e significado não são a mesma 
coisa.”(ARENDT,2000,P.14) 

Então, já que o pensamento/razão busca sentido/significado e o 

intelecto/conhecimento a verdade cognoscível, não seria coerente colocar o sentido 

de orientação temporal, a consciência histórica, como algo condicionado apenas ao 

conhecimento (explicações). Pois, uma história que apenas oferece explicações e 

conhecimento deixa de fazer sentido e de ter significados. Ao mesmo tempo que 

quando o sentido e o significado não podem ser explicados e conhecidos, pelo menos 

em parte, faltará a comunicação com os iguais. A questão é que a orientação da 

experiência no tempo encontra na História um arcabouço conceitual que dialoga com 

o pensamento interno. Aqui poderíamos acrescentar a importância da narrativa, da 

trama, da linguagem para constituir o pensamento que atribui sentido às experiências, 

dentre elas a experiência no tempo. E se o sentido tem a ver com o pensamento, a 

consciência da experiência no tempo não é apenas histórico-factual, também é 

histórico-fenomenológica. Esse descompasso conceitual entre pensamento (na busca 

por sentido) e conhecimento (na busca por explicação) parece uma aporia evidente 

quando refletimos sobre o que se ensina quando se ensina história. Porque os fatos 

narrados à nossa consciência, até podem ser transformados em fenômenos que a nós 

aparecem, mas poderíamos dizer o mesmo do sentido e significados? Esta é a aporia 

que negamos, aceitamos ou simplesmente movimenta o pensamento entre a 

consciência interna e o convívio e isso pode ser transformar em um excelente material 

de análise para redes de docentes preocupados em pensar sua prática a partir dela 

mesma. 

Talvez, não seja função da História lidar com a questão do pensamento da 

forma como foi proposta por Arendt. Então, a função seria de quem? Em meio a uma 



24 

 

 

 

Educação cada vez utilitarista que sujeita o pensamento ao pragmatismo mecanicista 

da vida pós-moderna, o risco é cairmos na banalidade do mal pela falta do pensar, 

uma vez que o pensamento tem se tornado cada vez mais servo da Ciência e do 

pensamento organizado (ARENDT,2000,p.9). Por isso, ao buscar na prática docentes 

essa relação entre os objetos de conhecimento, competências e habilidades do 

componente curricular História da BNCC; e a construção de significados para a vida, 

o que estamos fazendo é colocar na mesa: conhecimento e pensamento; explicação 

e significação como partes constitutivas da experiência de ensinar História. Pois, o 

Ensino de História não precisa se limitar a oferecer o conhecimento explicativo dos 

processos históricos e dos termos utilizados por este componente curricular. Já que 

quando “ensinamos” ao aluno sobre Brasil Colônia, Império e República; 

Modernidade, Contemporaneidade, Revolução, Golpe Militar, Colonização, 

Imperialismo, por exemplo, estamos apresentando uma forma de organizar, para 

explicar os acontecimentos sobre o Brasil e a Humanidade dentro de narrativas pré-

moldadas. Mas, como atribuir significado a isso? Poderia ser pela doutrinação, mas 

este não é o papel da Educação.  

A resposta poderia começar em submeter o conhecimento ao pensamento e 

à experiência. Não se trata de questionar verdades, isso é feito dentro da metodologia 

da pesquisa e no debate historiográfico, o alvo é o sujeito aprender a encontrar o 

sentido no pensamento, tendo consciência dele, assim como tem do conhecimento, 

isso passa por pela capacidade de compreender e se perceber em função da sua 

relação com os outros, consigo mesmo e com o mundo, ou seja uma experiência de 

identificação que forma sua identidade. Poderíamos, neste ponto, estabelecer uma 

ligação entre pensamento, consciência histórica, identidades e as apropriações e 

disputas sobre a História ensinada, considerando os vários usos que o conhecimento 

histórico assume, na forma como se constrói identidades pessoais e coletivas, uma 

verdadeira arena de combate (CERRI,2011,p.15). Porque quem controla o que fomos 

(as narrativas sobre o nosso passado) tem o poder sobre o que estamos sendo (no 

presente). Portanto, poderíamos compreender consciência histórica como algo que 

está além de reproduzir discursos hegemônicos sobre como dar sentido ao nosso 

passado, por consequência, sobre nossas identidades no presente, tendo por meio 

da consciência histórica um olhar intencional para o passado como algo em disputa 

e, ao mesmo tempo sendo capaz de encarar seu próprio pensamento, no sentido 



25 

 

 

 

arendtiano e socrático, reconhecendo seus limites e as forças influenciadoras que se 

impõem à ação de pensar. 

Claro que considerar o “passado como algo em disputa” e o “pensar sem o 

compromisso com a verdade”, de certa forma, parece colocar em xeque o próprio 

caráter de cientificidade da História, pois questionaria conclusões já dadas, 

possivelmente presentes nos materiais didáticos e nos objetos de conhecimento da 

BNCC. Mas não se trata disso, porque não estamos considerando descartar o 

conhecimento (verdade) para ficar com o pensamento (sentido), o objetivo é: não 

confundir verdade com sentido, nem conhecimento com significado. Porque a 

proposta é que o sujeito do conhecimento também seja sujeito do pensamento que 

tem uma inclinação, talvez uma necessidade de pensar além dos limites do 

conhecimento e de fazer desta habilidade algo mais do que um instrumento para 

conhecer e agir (ARENDT,2000,p.11).  

Por isso, estamos pensando consciência histórica, tanto como: um olhar na 

direção das narrativas sobre o passado, dos conceitos já cunhados e consagrados 

desse componente curricular; com a partir da forma como professores e alunos se 

apropriam dos objetos de conhecimento, e do olhar sobre si mesmos nas 

possibilidades de orientação temporal experienciada. Não estaremos considerando, 

portanto, os objetos de conhecimento de forma pragmática e funcionalista, como se 

fossem uma espécie de instrumento formatador do pensar; antes o pensamento que 

dialoga com tais objetos, possibilitando o conhecimento, o significado, o sentido e a 

orientação. Não que seja possível medir isso, numa avaliação, mas na própria reflexão 

da prática docente colocada em diálogo é possível uma conversa consigo mesmo, ou 

seja, o pensamento.  

Educar pressupõe saberes adquiridos em função da vida vivida. Esta 

mudança de perspectiva é o que se pretende verificar no compartilhar das reflexões 

docentes colocadas na rede dokeimoi , considerando qual é o esforço necessário do 

docente na direção de enxergar a si mesmo e o aluno como sujeitos do conhecimento 

(que compreendem a história) e sujeitos do pensamento (que significam a história). 

Então, ao relacionar conhecimento e pensamento histórico na sala de aula como um 

saber e um sentido construído dialogicamente entre a experiência dos sujeitos no 

tempo, não apenas as narrativas do passado e as formas de orientação no tempo já 



26 

 

 

 

consagradas constituem o saber histórico construído em sala de aula, acrescenta-se 

as percepções dialogadas neste espaço privilegiado. Ou seja, a rede se propõe a 

refletir sobre como o professor percebe e pensa a relação entre a vivência, a 

consciência histórica e a História (como componente curricular)? Como ele se propõe 

a fazer o exercício de pensar as formas de orientação no tempo? Como é possível 

pensar a consciência histórica? 

    

1.2. O PENSAR O PENSAMENTO HISTÓRICO 

Enquanto a consciência histórica pensada é aquilo que nos faz ter ciência do 

conhecimento e do pensamento, o pensar o pensamento histórico pode ser entendido 

como a própria percepção de si em função da geração de sentido histórico como algo 

também histórico, como considerou Cerri: “pensar historicamente é a capacidade de 

beneficiar-se das características do raciocínio da ciência histórica para pensar a vida 

prática (CERRI, 2011, p.61). Parece uma forma utilitarista de lidar com o pensar 

historicamente, pois associa este pensar (geração de sentido histórico) a uma 

configuração moderna, científica de consciência histórica. No entanto, é possível uma 

reflexão de si na prática docente quando se amplia a noção de pensar, considerando 

que há uma dimensão do sujeito do pensamento como parte constitutiva tanto do 

pensamento, quanto da consciência histórica6. Este movimento pode contribuir para 

uma melhor percepção de todo processo que é “ensinar história”. 

Por hora vamos tratar o pensamento, não como capacidade a ser 

desenvolvida (ainda que seja isso também), mas como uma condição humana para 

uma vida realmente viva. 

“Uma vida sem pensamento é totalmente possível, mas ela fracassa em fazer 
desabrochar a sua própria essência – ela não é apenas sem sentido; ela não 
é totalmente viva. Homens que não pensam são como sonâmbulos. 
(ARENDT,2000,p.143) 

Neste ponto, viver sem pensamento acontece quando o sujeito, no máximo, 

pensa apenas para desenvolver técnicas de práticas e exercícios mais eficazes ao 

 
6 Cerri não aprofunda essa dimensão da consciência histórica / pensamento histórico, mas Rüsen, sim, 
apontando a dimensão de subjetiva do pensamento histórico, num processo de subjetivação do objetivo 
(conhecimento) possível nesse constante redimensionamento de si pela consciência histórica. Assim 
como a dimensão intersubjetiva do pensamento, não como soma de "consciências", mas como 
condição para o próprio desenvolvimento desse pensamento. 



27 

 

 

 

trabalho necessário para a vida biológica ou para a obra, o que constitui apenas 

permanências dos mesmos modelos de mundo. Uma vida sem pensamento é uma 

vida sem o pensar que conduz à capacidade de julgar, de tomar decisões de forma 

autônoma. Não é possível uma Educação sem compromisso com a viabilização do 

espaço, oportunidades e meios facilitadores para uma reflexão em torno do próprio 

pensamento. Porque uma educação que visa o pleno desenvolvimento da pessoa e a 

sua preparação para o exercício da cidadania e sua qualificação para o trabalho 

(Art.205 da Constituição Federal), tende a deixar de fora o pensamento sobre a própria 

pessoa, por consequência sua cidadania e seu trabalho, não educa, apenas 

condiciona. Neste ponto, poderíamos pensar, justamente, o que implica “pleno 

desenvolvimento”, atribuindo a esta ideia o pensar no sentido reflexivo.  

Por que precisamos considerar a ação de pensar o pensamento histórico? 

Porque educar é mais do que transmissão de conhecimento, saberes, e 

desenvolvimento de habilidades e competências. Educar também é viabilizar 

condições de um despertar para o pensamento, como condição humana que constitui 

sujeitos conscientes dos conhecimentos, das formas de geração de sentido histórico 

e de si mesmos – como sujeitos do pensamento. Pois, numa dinâmica, a partir de 

dentro, o professor pode se considerar como sujeito que pensa, ainda que inserido 

numa coletividade; e como sujeito social, com seus imperativos e demandas. Já que 

ele pensa, não precisa necessariamente ser definido, nem constituído por estruturas 

já consolidadas na sociedade e na história. Ninguém precisa aceitar ser produto do 

seu meio ou do seu tempo. Mas de fato isso acontece, justamente porque sistemas 

educacionais tendem a encaixar o sujeito naquilo que já está dado. Assim, ao refletir 

sobre as perguntas feitas quando se leciona, poderíamos chegar àquela que pode 

continuar ativando a prática docente: o que estamos fazendo está contribuindo para a 

ação de pensar? Estamos estimulando esse pensar contemplativo que constitui o SER 

ou estamos impondo ao aluno um modelo ou uma forma de pensar que se espera 

dele? A formação histórica, operada dentro do ambiente escolar, pode considera 

outras dimensões da humanidade, nem sempre contemplada pelo componente 

curricular formal, sendo um instrumento para construção e consolidação de um sujeito 

pensante, capaz de refletir sobre sua condição no exercício da cidadania e do preparo 

para o mundo do trabalho, pelo menos no sentido que Hannah Arendt propõe. Dessa 

forma o caminho a ser traçado é primeiramente pensar o pensamento de si, os limites 



28 

 

 

 

do que se é capaz de saber, a partir da noção do outro eu socrático, ou seja, o olhar 

intencional de si para seu próprio pensamento7. Será que proporcionamos este refletir 

sobre si, sobre sua preparação para a cidadania e o para o mundo do trabalho?  

Dessa forma, o sujeito do pensamento histórico, passa a considerar que 

quando falamos de conhecimento histórico, geralmente, a ênfase dada está nos 

conteúdos que conduzem ao entendimento dos processos de formação: das 

identidades (nacionais, étnicas, culturais, etc.); da economia; da política; das 

explicações sobre como os fatos se deram no passado. Por exemplo, quando se 

discute a importância de se estudar História Antiga, Medieval, a partir da Europa está 

sendo feita uma opção que considera um ponto de onde se parte o conhecimento 

válido para a História. Este lugar de origem do conhecimento histórico é algo que 

sempre precisa ser problematizado, tanto no diálogo com outras formas de fazer 

história, como na dimensão do ser consciente que pensa e que reconhece saber que 

nada sabe, ou seja, é capaz de perceber o limite do conhecer. Pois, é no pensamento 

que estão firmados os paradigmas que sustentam o conhecimento histórico e as 

estruturas que organizam estes saberes atribuindo sentido. Aqui percebemos uma 

tensão que pode ajudar a entender porque os objetos de conhecimento da História, 

como componente disciplinar, não se tornam conhecimentos relevantes aos alunos. 

Porque não fazem sentido e a construção do sentido histórico opera na mesma 

dinâmica da transmissão do conhecimento, geralmente sem considerar esta dimensão 

do sentido do ser, porque os significados já estão dados. Isso tem sido motivo de 

angústia por parte dos docentes que se veem, muitas vezes, impotentes diante da 

falta de interesse. Tentamos aproximar o passado do presente pelo método 

comparativo, pela identificação, usamos de estratégias didáticas como jogos, 

encenações, uso de objetos, fontes, etc. Tudo isso é válido, mas será que de fato 

sabemos o que estamos ensinando, pensamos sobre o limite do conhecimento?  

 
7Uma das causas da acusação a Sócrates foi o fato dele não crer nos deuses. Pois usava esse conceito 
da tradição grega para se referir mais ao diálogo reflexivo interno do que as tradições. Assim, a 
“Daímona passou a expressar nele (sob o ponto de vista, digamos, de uma consciência crítico-
maiêutica) um qualificativo, não referido a um sujeito ou soberania externa, e sim, à alma humana, 
particularmente ao que nela há de mais nobre e extraordinário: a capacidade reflexiva e meditativa. 
Sócrates estava convencido de que se alguém se dispunha a enveredar por uma vida virtuosa, justa e 
honesta, não tinha senão um único caminho: o da qualificação da alma mediante a reflexão e a 
meditação”. (SPINELLI,2006,p. 32-61) 



29 

 

 

 

Toda essa dinâmica em relação aos processos históricos, sociais, institucionais 

tende, em certa medida, a considerar o professor apenas como uma engrenagem de 

um sistema maior, o que força o docente a se enxergar como um operador que 

transmite um saber a partir de conhecimentos, modelos de pensamento e até métodos 

já configurados. No entanto, isso entra em conflito com a própria natureza da “ação 

de pensar” e do educar, na dimensão prática, intelectual e subjetiva. Por isso, até que 

ponto é coerente ver o ensino de história como um produto, para ocupar uma função 

no sistema de mundo hegemônico, que espera desse produto resultados – habilidades 

e competências a serem desenvolvidas nos alunos. Seria tão difícil considerar a 

educação, como propôs Bell Hooks?  

“Educação progressiva e holística – pedagogia engajada – autoatualização e 
bem-estar; a prática do professor deve se dirigir primeiramente a ele mesmo”. 
“Os professores que abraçam a autoatualização são mais capazes de 
práticas pedagógicas que envolvam os alunos.” (HOOKS,2013,p.25).  

Esta autoatualização parece “autoajuda”, mas não é. Trata-se de considerar a 

própria subjetividade como parte determinante de toda prática e reflexão pedagógica 

que venha a desenvolver. Neste ponto o questionamento volta-se para o próprio 

docente que poderia fazer a mesma indagação que fez Liev Tolstói:  

“Agora me diverte quanto me lembro de como me embaralhava na 
tentativa de satisfazer meu desejo de ensinar, enquanto no fundo da 
minha alma eu sabia muito bem que não podia ensinar nada que fosse 
necessário, pois não sabia o que era necessário.”( TOLSTÓI,2000, 
cap.III). 

 Claro que a crise de Tolstói era muito mais profunda do que sua prática 

docente, mas reflete um pouco da angústia vivida em sala de aula que se resume na 

questão: será que de fato sabemos o que estamos ensinando? Aqui nos deparamos 

mais uma vez com o pensamento socrático que coloca limites ao conhecimento e ao 

saber. Aceitar que a única coisa que de fato sabemos sobre nós é que nada sabemos 

nos leva a também reconhecer que não sabemos de fato o que estamos ensinando. 

Assim, o diálogo reflexivo entre professores sobre a prática docente nos leva a este 

lugar do pensamento que risca os limites do conhecimento.  Além disso, podemos 

pensar também sobre quem define o que realmente é necessário? Na rotina cotidiana 

já não há tempo ou condições para pensar o que já foi e está sendo produzido sobre 

o currículo, imagina ir além dessas questões. Mas porque não fazer isso a partir da 

própria prática, sem condicionar, exclusivamente, ao que já é produzido? Porque, de  



30 

 

 

 

fato, é difícil não ser transformado em uma engrenagem, mas há sempre uma 

inquietação apontando para o fato de que não basta saber transmitir um conteúdo, 

mediar o desenvolvimento de habilidade no manuseio de conhecimentos, assim como 

não basta ter uma definição adotada de fora sobre o que é ensinar e sobre  como 

fazemos isso.  

Não se trata de vencer essa crise, mas o simples fato de considerar a 

autoatualização já é uma forma do pensar sobre si mesmo como parte de um processo 

de construção de conhecimento e pensamento histórico. Isso ajuda o professor a se 

perceber como sujeito do pensamento, dotado de suas próprias subjetividades, assim 

como cada aluno. É o protagonismo do sujeito que o faz a consciência perceber o 

conhecimento como algo responsável pelas explicações e o pensamento como aquilo 

necessário para delimitar as fronteiras do saber, ao mesmo tempo que oferece uma 

abertura para construção de significados e orientação.  

O problema é que estas questões muitas vezes são silenciadas, apagadas, 

desconsideradas para atender uma formatação dentro das expectativas 

comportamentais e intelectuais esperadas por uma Educação apenas para o exercício 

da cidadania e do mundo do trabalho, porque existe um modelo de aluno e professor 

que a ser alcançado. Mas, até que ponto isso pode ser considerado uma violência 

epistêmica8? Neste contexto, não se prioriza na escola espaços para a manifestação 

das identidades próprias dos membros da comunidade escolar, pois a tendencia é 

objetivar sujeitos em conformidade com os padrões esperados de habilidades e 

competências, porque esperamos controlar este “não saber” como nossas 

sistematizações teóricas e metodológicas. O ponto a ser considerado é justamente 

problematizar e refletir esses padrões esperados, tendo como referência a ação de 

pensar como um caminho pelo o qual cada sujeito, nas duas dimensões (subjetiva e 

social), segue na direção do movimento que o pensamento faz para tomar consciência 

dos conhecimentos e seus limites, dos modelos de pensamento e suas aporias  e de 

si mesmos e sua consciência.  

 
8No sentido apresentado por Gayatri Chakravorty Spivak que considera a imposição de modelos de 
visão de mundo dominantes sobre outros subalternos. Poderíamos pensar esse conceito na relação 
modelo escalar (educação formal) que se impõe sobre a forma como os alunos interpretam o mundo. 
(SPIVAK,2010) 



31 

 

 

 

Dessa forma, manter o foco no desenvolvimento de competências restritas à 

cidadania e ao trabalho, tende a imposição desses modelos que subalternizam, 

inviabilizam e silenciam outros saberes e estruturas de significação não contempladas 

pelos objetivos propostos na BNCC. Por isso, o esforço pode ser na direção de uma 

docência crítica, como propõe Elison Antônio Paim e Odair de Souza (PAIM e SOUZA, 

2018). Esta criticidade aliada à auto atualização pode servir para pensarmos as 

práticas docentes, as normativas e o próprio pensamento histórico, na medida em que 

identificamos as referências usadas de leitura de mundo, passando pela crítica das 

estruturas e formas culturais da Escola. Para assim, chegar numa existência própria, 

singular, autônoma e significativa da docência, em função da ação de pensar.   

Por isso, vale a pena considerar o conhecimento e o pensamento histórico 

produzido em sala de aula, não como simplificações e reduções daquilo que é 

conhecido e pensado na Academia. É possível, na verdade, estabelecer – nas 

relações de ensino e aprendizagem na Escola – um saber que dialogue com a 

cientificidade histórica nas suas construções de sentido, subjetivas e coletivas. Dessa 

forma, o ato de conhecer, de tornar algo cognoscível, pode ser compreendido como 

um processo dinâmico, tanto no vetor sujeitos para objetos de conhecimento, como 

na direção contrária. Neste vetor (dos objetos de conhecimento para sujeitos) é que 

surgem as tensões sobre a relevância, cientificidade e canonicidade dos saberes 

históricos, porque o pensamento não é sobre explicar a verdade.  De repente não é 

tão difícil perceber o sujeito que conhece o objeto, mas talvez nos falte pensar isso 

que chamamos de objetos de conhecimento histórico e os próprios processos que 

constituem o pensamento histórico em função apenas da cientificidade. Parece que o 

foco dos docentes estaria mais na forma como “trazer” tais objetos de conhecimento 

para a dimensão escolar e da vida prática, do que na possibilidade de teorizar sobre 

o conhecimento específico construído nas relações, contradições e tensões presentes 

na sala de aula. É aqui que nos frustramos. Porque não conseguimos alcançar aquele 

objeto do conhecimento, aquela habilidade e competência prevista. Mas será que 

nada foi aprendido, nem ensinado? Só sei que nada sei. É no não saber que o 

pensamento nos coloca, mas não seria este o lugar onde o sentido e a orientação 

aparecem à consciência? 

 



32 

 

 

 

1.3. O PENSAR A EXPERIÊNCIA HISTÓRICA  

O pensar pode ter como origem a própria experiência concreta, mas tende a 

se afastar dela para submetê-la a reflexão. A questão é que quando um professor 

planeja suas aulas, traçando seus objetivos, métodos e formas de avaliação, ele 

geralmente parte do pensamento operacional. Tudo certo com isso, mas também é 

necessário pensar reflexivamente, pois é aí que se teoriza a prática, quando nomeia-

se o que foi feito e considera-se a ação de ensinar como fenômeno que aparece à 

consciência, não necessariamente em função das normatizações (como BNCC, 

PCNs, PPP, planejamento bimestral e plano de aula), mas em função da prática 

docente e do que está acontecendo. Por isso, precisamos distinguir o trabalho do 

historiador e o trabalho do professor de História, como experiências distintas. Rüsen 

esclarece que: 

“o trabalho do historiador sempre está permeado e determinado pelas 
relações à prática, essas relações devem ser geridas com consciência, longe 
da atitude equivocada da neutralidade ou da atitude irrefletida quanto à 
relação à prática. Isso, por certo, não quer dizer que a ciência histórica 
devesse escancarar as portas da argumentação especializada para fins 
políticos. Em hipótese alguma. Pelo contrário, a teoria da história preocupa-
se em colocar a relação do conhecimento histórico à prática, de maneira que 
se possa reconhecer nela a possibilidade dos procedimentos 
especificamente científicos e dos pontos de vista reguladores que se lhe 
aplicam. (RÜSEN,2010, p.86) 

 

Já que o historiador parte do conhecimento histórico propriamente dito e tenta 

relacioná-lo com a prática tomando os devidos cuidados, já o professor de história 

precisa considerar: 

“O ensino de história nas escolas exige dos professores uma competência 
que não coincide com sua especialização em história. A didática é a disciplina 
em que esta competência específica para a sala de aula, para ensinar, é 
formulada e refletida. (...)A didática da história leva sistematicamente em 
conta, em sua autonomia e independência disciplinares relativas, as 
diferenças entre o trabalho cognitivo da ciência da história e a atividade do 
aprendizado de história na sala de aula” (RÜSEN,2010, p.90) 

Claro que Rüsen está preocupado em fazer uma distinção entre a História, 

Ciência e a o Ensino de História, a primeira ocupada em manter critérios de 

cientificidade ao conhecimento histórico, enquanto que a segunda interessada em 

possibilitar formação histórica, no sentido de dispor de formas de saber e de princípios 

cognitivos que determinem a aplicação dos saberes aos problemas de orientação 



33 

 

 

 

(RÜSEN,2010, p.101). Isso significa que o professor, além de saber acessar o 

conhecimento produzido pela historiografia, precisa se apropriar de outros saberes 

relacionados com o “ser” e “estar” no mundo; com a vida e as experiências pessoais 

e coletivas. É aqui que o conceito de “didática da história” se amplia para além de 

métodos “do como ensinar”, dialogando diretamente com a Teoria da História, 

principalmente no que diz respeito à temporalidade, à historicidade e às formas como 

o tempo e a memória são experimentados. De certa forma, os docentes de História já 

se apropriam das considerações produzidas pelas teorias da História, enquanto que 

a própria prática docente é vista, apenas, como um subproduto do saber histórico 

científico e das práticas didáticas nas relações estabelecidas entre teoria e prática. No 

entanto, os movimentos reflexivos das práticas educacionais oferecem um terreno 

vasto de reflexões sobre o tempo, a História e o “ser-estar” no mundo. Neste sentido 

é possível pensar uma teoria da prática a partir da experiência docente, no lugar de 

um enquadramento da prática a algum modelo teórico. Talvez não seja adequado 

reflexões mais profundas sobre estes temas “teóricos” em sala de aula, porém 

também não é coerente tomar as definições já consagradas como conhecimento final, 

dado e objetivo. Porque, como demostrou Rüsen: 

O aprendizado histórico é um processo da consciência que se dá entre dois 
pontos de referência seguintes. De um lado, um dado objetivo da mudança 
temporal do homem e do seu mundo no passado. Do outro, um sujeito 
determinado, uma autocompreensão e uma orientação da vida no tempo. O 
aprendizado histórico caracteriza-se, pois, como um movimento duplo: algo 
objetivo torna-se subjetivo, um conteúdo da experiência de ocorrências 
temporais é apropriado; simultaneamente, um sujeito confronta-se com essa 
experiência que se objetiva nele. (RÜSEN,2010, p.106) 

Já que no aprendizado histórico a mudança no tempo, como um dado objetivo, 

se torna subjetivo, quando o sujeito se confronta com essa experiência objetivada 

nele, a temporalidade e a historialidade não são necessariamente uma espécie de 

conhecimento objetivo produzido pela História, mas uma forma de delinear este 

precipício aporético (as definições conceituais e a prática). É o pensamento que faz 

isso quando considera “definições” e/ou “conceituações” sobre o tempo e a história 

como um “conhecimento” gerado na dimensão de um ato continuo, no movimento de 

ensinar e aprender História, não apenas como um objeto do conhecimento estático, 

produzido pela Academia e transmitido aos discentes. É aqui que se evidencia um 

descompasso. Não adianta apenas compreender e ensinar o que é o tempo e a 

história sem considerar os saberes construídos e constituídos em sala de aula e as 



34 

 

 

 

próprias contradições da Teoria da História no movimento das interações dos sujeitos 

na dinâmica como cada um percebe as coisas. Pois a consciência histórica, na 

dimensão da formação histórica, não considera apenas o caráter de sua cientificidade, 

parte também das experiências do pensamento reflexivo, em meio às tensões sociais 

e que oferece significado, sentido e orientação no tempo, porque é o pensamento que 

percebe o movimento do conhecer no aparecimento das aporias do conhecimento 

objetivado e fixo. Portanto, quais são os sentidos possíveis que o Ensino de História 

pode oferecer? Os já estabelecidos e consagrados ou algo novo e diverso? Tanto faz, 

desde que se perceba sempre em movimento. 

Por exemplo, a experiência no tempo, longe de ser algo de fácil compreensão, 

nem sempre é alvo da reflexão docente. Costumamos partir das conclusões já 

oferecidas que distinguem o tempo interno, o tempo natural e o tempo histórico. 

Aceitamos quase passivamente que estes operam numa direção cronológica, 

centrada na noção de antes-depois. E estabelecemos uma relação entre o tempo e 

os fatos, estabelecendo temporalidades em função de uma narrativa. Se a relação 

entre tempo e fato já está dada, não precisa ser pensada porque outros já fizeram 

isso. Estabelecemos, então, nossas explicações dos acontecimentos, da vida e da 

nossa existência quase sempre em função de uma temporalidade linear e cronológica. 

Isso significa abrir mão de se pensar a experiência no tempo. Possivelmente, este não 

é um assunto para uma sala de aula do Ensino fundamental, no entanto, é importante 

o professor ter condições para aprofundar esta reflexão, pelo menos para não ficar 

escravo dos modelos teóricos já consagrados, sem possibilidade de diálogo com os 

saberes presentes em uma sala de aula.  

Por isso, além de pensar sobre as várias temporalidades históricas e a relação 

entre fatos no tempo, poderíamos considerar a temporalidade no sentido ontológico – 

o tempo como uma coisa em si mesmo.  

Para a fenomenologia husserliana o tempo é uma das questões mais 

relevantes, dada a sua imaterialidade ontológica e sua percepção na condição de 

existência das coisas. Em linhas gerais a fenomenologia se ocupa em apreender o 

fenômeno, ou seja, a aparição das coisas à consciência, na tentativa das trazer a 

possibilidade das coisas mesmas (MARTINS,2006,p.18). A questão é que para 

fenomenologia o sentido e a essência seriam acessados pela consciência. Pode 



35 

 

 

 

parecer algo muito abstrato e subjetivo para lidar dentro do campo do Ensino de 

História, mas é justamente isso que poderíamos considerar como parte do que 

acontece quando refletimos sobre a orientação no tempo. Assim, a fenomenologia, 

seja ela transcendental (de Husserl), hermenêutica (Ricoeur) ou existencial (Sartre) 

poderia contribuir para pensarmos a constituição do pensamento e da experiência 

temporal, fundamental para a prática docente. 

A tendência é considerar a fenomenologia como um esforço na direção das 

coisas mesmas, no seu sentido mais ontológico. Quando Husserl propôs uma atitude 

fenomenológica estaria designando tanto uma ciência quanto uma atitude de 

pensamento, um método especificamente filosófico. Mas aqui, não pretendemos usar 

este caminho na direção de uma metodologia, nem de um referencial teórico para 

encaixar à prática educativa. A tentativa é colocar as coisas em suspensão, entre 

parênteses, na direção de pensar a experiência no tempo (histórica), tendo 

consciência da própria consciência do tempo e, por proximidade conceitual, da ter 

consciência histórica, tanto como orientação e sentido temporal, como algo ainda em 

aberto. É este “em aberto” um dos objetos das reflexões da rede dokeimoi.  Por isso 

o diálogo com Husserl, considerando sua suspenção dos “a priori”: “Deve-se primeiro 

perder o mundo pela epoché para reconquistá-lo depois em uma autoconsciência 

universal.” (SZILAS, 1973). Enquanto Husserl trabalha na direção “mais interna”, 

tentando compreender a dinâmica dos atos de consciência, a Didática da História de 

Rüsen lida com “um tipo dos tipos desta consciência”: a histórica.   

“Quando vemos, ouvimos ou percebemos alguma coisa de algum modo, 
sempre acontece que o que percebemos permanece presente a nós por um 
tempo, mas não sem sofrer modificações. Fora outras modificações, como as 
em intensidade e completude, que ocorrem em maiores ou menores graus 
observáveis, devemos sempre confirmar ainda outra mudança distintamente 
original: especificamente, que alguma coisa que permanece na consciência 
dessa maneira aparece a nós como mais ou menos passado, como 
empurrado para trás no tempo, por assim dizer” (SZILAS, 1973). 

O trabalho do professor de história neste contexto é “operar” o conhecimento 

histórico? Onde ficaria sua reflexão em uma estrutura cada vez mais mecânica, 

bancária, fabril, que trata o sujeito discente como um produto a ser construído e que 

transforma o conhecimento em objeto e a área do conhecimento em componente 

curricular? Enquanto nossa preocupação for mais em operar os objetos de 

conhecimento em função de objetivos condicionados ao desenvolvimento de 



36 

 

 

 

habilidades e competências exigidas pelo mundo do trabalho e da cidadania, onde 

ficaria a reflexão crítica da experiência? Nós que criticamos a transposição didática, a 

redução dela à metodologia que transforma a Educação em mera divulgadora dos 

saberes científicos e que ensina seus códigos e linguagens, como poderíamos 

contribuir para manter ativo o pensamento será capaz de pensar, querer e julgar? 

Talvez, na ânsia de encontrar um método didático atraente, estejamos nos 

esquecendo de refletir nossa experiência histórica docente, ou ainda de teorizá-la, 

para ter uma dimensão mais enquadrada com as demandas e expectativas dos 

documentos normativos já constituídos. Nesse sentido, o Ensino de História, mesmo 

que envolva uma relação entre prática da pesquisa, escrita e do debate historiográfico, 

com reflexões teóricas, possui sua própria dinâmica de construção do conhecimento 

a partir de perguntas do tipo: O que é importante ensinar nesse contexto? Como 

ensinar? A quem se ensina? O que faz os indivíduos se interessarem pelo seu 

passado? E qual é de fato o seu passado? Portanto, a partir do entendimento de que 

produzimos nossas narrativas dentro de uma coletividade e isso aponta para 

memórias que revelam prefigurações, passamos a compreensão do mundo de fora 

para dentro. Aceitamos isso, ou criticamos numa militância que nem sempre considera 

a própria autocompreensão do professor e dos alunos.  

Ao limitar nossa ação educacional aos conteúdos que serão cobrados pelo 

exercício da cidadania e do mundo do trabalho, corremos o risco de abrir mão de 

pensar a própria experiência histórica, com isso os movimentos próprios com que 

cada um constroem seus próprios sentidos e orientações no tempo ficam fadados à 

estagnação. Seria possível identificar a ação de pensar como percepção desses 

movimentos e estagnações do conhecimento? A partir daí, poderíamos construir um 

tipo de sujeito do pensamento autônomo (no sentido apresentado por Paulo Freire), 

não profundamente subjetivo, mas que dialoga com a coletividade já colocada no 

espaço e no tempo? 

Portanto o caminho do pensar a experiência histórica, a partir da prática 

docente, não se trata de uma análise sobre como construir ou desenvolver o 

pensamento histórico, nem a consciência histórica, como poderíamos tentar reduzir. 

Também não é seguir na direção de estratégias para um letramento ou uma literacia 

histórica, como vemos em Peter Lee e Isabel Barca (respectivamente). Trata-se de 



37 

 

 

 

manter uma relação dialógica entre os conceitos históricos de tempo, narrativa e 

memória encontrados em Paul Ricoeur; com as noções de formação da consciência 

histórica demonstradas por Jörn Rüsen, tendo como referência principal o conceito da 

ação de pensar, como a principal característica presente na condição humana, de 

Hannah Arendt. Neste diálogo é possível se valer das ideias como autonomia, do 

pensamento e do conhecimento presente em quem aprende (Paulo Freire). Pois, 

sendo o conhecimento construído socialmente, com toda uma “bagagem cultural”, 

reflete um contexto histórico que dá “pano de fundo”, uma estrutura de significados 

para as narrativas de alunos e professores. A questão é que esta estrutura semiótica 

trabalha também na constituição do sujeito do pensamento que se desperta a pensar 

suas experiências a partir de categorias conceituais do componente curricular 

(História). Dessa forma, o protagonismo discente/docente pode estar comprometido 

devido a imposição das “verdades” disciplinares que precisam ser “aprendidas” e 

“ensinadas” na Escola, restringindo a experiência no tempo às explicações da História 

ciência, ao custo do pensamento que oferece o sentido. 

Assim, a partir das reflexões feitas sobre a formação do pensamento histórico, 

a partir da experiência na direção do conhecimento, a proposta da rede dokeimoi é 

verificar a possibilidade de desenvolver uma ação educativa na qual os sujeitos 

percebam os movimentos operados pelos seus próprios conhecimentos – tomando 

consciência da sua experiência histórica, mantendo sempre o diálogo com o saber 

historiográfico.  

 

1.4. ESCOLA COMO ESPAÇO DE EXPERIÊCIAS 

Quando professores se deparam com questões de ordem mais filosóficas, 

geralmente a tendência é passar por cima, por inúmeras razões. Desde a opção por 

uma prática educacional mais pragmática e adequada às expectativas esperadas pela 

cultura escolar, até a falta de tempo e espaços para desenvolver tais 

problematizações. A verdade é que a falta de reflexão sobre o que é o saber histórico, 

a partir do contexto das experiências vivenciadas no ambiente escolar, tem dificultado 

consideravelmente o ensinar História.  Por isso, é tão importante desenvolver na 

prática docente de História um olhar para a memória, a narrativa e o tempo, dentre 



38 

 

 

 

outros coisas. Geralmente tratados, nas salas de aulas, como categorias fechadas, 

tais conceitos precisariam ser problematizados, pois estão em contato com 

formulações próprias da Ciência Histórica e com os pensamentos mais internos e 

reflexivos.  

Diante disso é proposto enxergar a Escola, como este espaço para pensar a 

experiência, o conhecimento e pensamento histórico de forma dialógica. Parece um 

grande o desafio de incluir a experiência histórica no mesmo patamar dos objetos de 

conhecimento histórico proposto na BNCC e em outros documentos normativos, pois 

isso rompe com hierarquias e objetivos educacionais já consolidados. No entanto, é 

fundamental para a construção de uma reflexão sobre a própria história, devido a 

Escola ser um espaço de encontros entre o conhecimento histórico produzido pela 

historiografia e sua participação na construção de sujeitos históricos potencialmente 

autônomos e conscientes das imposições sociais.  

O fato é que no ambiente escolar, as relações construídas, potencialmente, 

contribuem no desenvolvimento da percepção dos movimentos da própria 

consciência, do próprio pensamento e da própria experiência. Mais do que lugar de 

conhecimentos, Escola é espaço para pensamentos e experiências. A questão é: 

como estamos usando esta potência? Muitas vezes, condicionada aos 

enquadramentos e imperativo sociais, econômicos e, até mesmo, educacionais, a 

Escola precisa aprender a pensar as experiências vivenciadas no seu interior. Por isso 

a distinção entre lugar – como algo estático – e espaço – como algo constituído pelo 

movimento humano.  

Ao considerar a Escola como um espaço de experiências, estamos pensando 

como passado e futuro se apresentam no presente, na constituição de uma 

temporalidade (percepção do tempo) comum e compartilhada, no sentido proposto por 

Koselleck9; isso em diálogo com a fenomenologia, considerando a experiência 

histórica escolar como um fenômeno que aparece à consciência dos sujeitos. A 

possibilidade seria de construir uma centralidade epistêmica e ontológica do Ensino 

 
9 KOSELLEK usa as categorias: espaço de experiências – para tratar do passado atualizado – e 
horizonte de expectativas para lidar com a perspectiva de futuro presente – como conceitos não 
simétricos, mas como formas diferentes. Pois, uma experiência, uma vez feita, está completa, mas uma 
experiência futura é antecipada como expectativa. Para diferenciar estas duas experiências, ele usa o 
termo experiência para falar de passado e expectativa para se referir ao futuro. Ao passo que 
respectivamente: espaço e horizonte. (KOSELLECK,2006,p.310) 



39 

 

 

 

de História, no protagonismo dos sujeitos (quem ensina e quem aprende) e nas formas 

como compartilham suas experiências e expectativas.  

Pois a experiência histórica é viva quando o sujeito se percebe como sujeito 

capaz de pensar sua experiência no espaço e na expectativa compartilhada. Koselleck 

está tratando os termos numa dimensão muito mais voltada às análises 

historiográficas e não está aplicando os termos espaço e horizonte no sentido 

estritamente geográfico, mas como metáforas para lidar com a percepção do tempo. 

Por isso, ao propor considerar estes termos à Escola, estamos conscientes das 

dificuldades enfrentadas, porém a ideia é, apropriando-se dessas conceituações, 

considerar a Escola como um espaço e um horizonte de interações de memórias e 

possibilidades futuras. Por isso, não se trata de enxergar a Escola como lugar físico, 

mas como um espaço e um horizonte no qual as experiências e as expectativas são 

percebidas em constante tensões, onde o tempo histórico é percebido, ressignificado 

e compartilhado.  

Talvez a Escola seja o único espaço no qual os alunos irão se deparar com a 

percepção deste tempo histórico, constituído a partir de uma série de acontecimentos 

em função de uma lógica narrativa. Para Koselleck a História na Modernidade foi 

sendo construída a partir de uma nova percepção do futuro. Aqui ele acrescenta a 

noção progresso como este horizonte a ser encontrado que distanciou a percepção 

entre futuro e passado. Se antes as pessoas olhavam o passado para saber como 

seria o futuro, com a Modernidade, a aceleração das mudanças trouxe a sensação de 

um Futuro está sempre à porta.  

Minha tese afirma que na era moderna a diferença entre experiência e 
expectativa aumenta progressivamente, ou melhor, só se pode conceber a 
modernidade como um tempo novo a partir do momento em que as 
expectativas passam a distanciar-se cada vez mais das experiências feitas 
até então. (KOSELLECK,2006,p.314).  

Não é necessário aqui uma exposição aprofundada sobre a proposta de 

Koselleck, basta considerar, dentro dessa reflexão, como o tempo histórico pode ser 

percebido a partir dessa relação entre as experiências do passado e as expetativas 

de futuro; a constituição de projetos de sociedade e a Educação. Sendo a dimensão 

do Ensino de História o interesse desta pesquisa, vale a pena se perguntar como anda 

esta relação entre passado e futuro em nossas aulas, em nossa prática docente e em 



40 

 

 

 

nossa formação continuada? Pensar sobre isso nos ajudaria a compreender melhor o 

desinteresse de muitos em estudar História de uma perspectiva reflexiva.  

 Aqui se demonstra uma contradição evidente nas propostas hegemônicas de 

Educação: onde está a ação de pensar que não esteja limitada a uma proposta 

pragmática que objetiva a cidadania e o trabalho? Como considerar o pleno 

desenvolvimento da pessoa se este desenvolvimento está condicionado a imperativos 

que o reduzem? Aqui poderíamos voltar o olhar para próprio ser que experimenta o 

tempo quando questiona de onde vem nossa noção de História. De um lado 

percebemos o tempo pela interação com temporalidades já consolidadas pela relação 

passado e futuro, por outro há um diálogo interno percebido na intuição sobre o tempo.  

"...saber se é à ciência historiográfica que devemos o fato de pensar 
historicamente, ou se não é, antes, porque o ser-aí se historializa que a 
investigação histórica ganha sentido;(...) debate entre ontologia da 
historialidade e epistemologia da historiografia. (...) Nosso problema, por 
hora, é mais radical: trata-se da natureza da derivação mediante a qual se 
passa da temporalidade à historialidade no plano ontológico". 
(RICOEUR,2010,p.123) 

O debate aqui pode dialogar com nossa percepção sobre a História. Será que 

existe história por causa da ciência Histórica? Ou haveria uma historicidade na forma 

que "somos no mundo"? História existe como fruto da percepção que temos do tempo 

(temporalidade) ou é apenas linguagem narrativa para atribuir sentido a essa nossa 

percepção do tempo? Isso parece voltar atrás, uma teoria que está distante da prática 

docente, mas é justamente isso que deve estar faltando: considerar nossos 

referencias teóricos sobre o que é História e Ensino de História como algo em aberto, 

em movimento, sendo um alvo constante do conhecimento produzido na interação 

humana que se vê na Escola. Por isso, considerá-la como um espaço de experiências 

e promotora de horizonte de expectativas não significa desconsiderar o agir na direção 

do pensamento que constitui sentido.   

Na leitura de Ricoeur a temporalidade leva à historialidade e vice-versa, uma 

mão dupla mais do que Heidegger quis anunciar. Mas, será que linguagem "criaria 

mundos"? Quando pensamos mundo como representações do real, a resposta 

poderia ser sim. Então, História está apenas no campo das representações? Cada 

vez que cavamos, menos se sabe. Ao mesmo tempo, podemos nos dar conta dos 

limites de nossos modelos de saber que nos são impostos e que nos mesmos nos 

impomos. Aqui volto a Tólstoi e a Sócrates “será que sei o que é necessário ensinar?”; 



41 

 

 

 

“Só sei que nada sei”. Ao reconhecer limites na forma como construímos nossos 

conhecimentos, não diminuímos a importância da História, pelo contrário, fazemos ela 

dialogar com a vida, incluindo ao “pleno desenvolvimento da pessoa”, a ação do 

pensar, como percepção do movimento que o conhecimento faz na direção da 

constatação socrática. É aqui, quando admitimos a ausência de explicações que 

conseguimos nos dar conta do sentido que o pensar nos apresenta. Não seria este o 

objetivo? Porém, parece que quando aceitamos o pragmatismo deixamos de pensar 

essas questões e nos entregamos aos modelos dados como réguas válidas. Será que 

não poderíamos pensar a História, ou qualquer outra área do conhecimento, a partir 

dessa mão dupla e dialógica entre percepções subjetivas, as Ciências e o diálogo com 

o mundo (no sentido de representações), sendo a Escola um espaço privilegiado para 

este encontro? Quando a nossa reflexão sobre o Ensino de História será menos sobre 

o “para quê?” e mais sobre “o quê?”  

Isso poderia tornar o ensino e a aprendizagem mais propositiva e menos 

esquemática. Com certeza isso já deve estar sendo feito de forma espontânea, 

instintiva ou até com alguma teorização. Por exemplo, quando colocamos em prática 

os conteúdos de num mundo de representações consolidadas pela Academia e/ou 

tradição historiográfica, como quando perguntamos: será que o tempo é do jeito que 

está no livro? Talvez, falte ensinar o conhecimento a partir do uso de outras réguas, 

de modelos teóricos em diálogo, de tal forma que o saber seja mais sobre a vida do 

que sobre as unidades de medida já consolidadas. Será que não faltaria ver as 

diversas formas de orientação no tempo (por exemplo) com outras réguas?  

Aqui é possível, a partir da Escola, relacionar o pensar a experiência histórica 

com o processo de orientação temporal do presente mediante a memória consciente, 

o que Rüsen chamou de formação histórica, no qual se vincula um tipo próprio de 

aprendizado. 

“A formação histórica não pode ser pensada, por conseguinte, como um 
componente fixo das orientações temporais, que se pode adquirir e, em 
seguida, possuir...A formação histórica é, antes, a capacidade de uma 
determinada constituição narrativa. Sua qualidade específica consiste em 
(re)eleborar continuamente, e sempre de novo, as experiências correntes que 
a vida prática faz passar no tempo, elevando-as ao nível cognitivo da ciência, 
e inserindo continuamente e sempre de novo (ou seja produtivamente), na 
orientação histórica dessa mesma vida. Aprender é a elaboração da 
experiência na competência imperativa e ativa, e a formação histórica nada 



42 

 

 

 

mais é do que uma capacidade de aprendizado especialmente desenvolvida.” 
(RÜSEN,2010,p.104)    

Nessa relação com a vida, a formação histórica se apresenta como um 

processo de interação entre as práticas pedagógicas em História e sua aplicação, 

dando ao aluno e ao professor condições para uma leitura de mundo própria e crítica, 

sintetizada no conceito de consciência. No entanto, é importante questionar essa 

pretensão da Ciência em supostamente elevar o nível cognitivo. Anibal Quijano em 

seu artigo Colonialidade do Poder e Classificação Social apresenta o conceito de 

colonialidade como um dos elementos constitutivos e específicos do padrão 

capitalista. Podendo ser entendida como uma forma de exercer o poder através de 

uma malha de relações sociais articuladas que disputa o controle dos meios de 

existência social: 1) o trabalho e seus produtos; 2) os recursos de produção; 3) o sexo 

e seus produtos; 4) a subjetividade e seus produtos materiais e intersubjetivos, 

incluindo o conhecimento; e 5) a autoridade e seus instrumentos de coerção 

(QUIJANO,2009,p.76).  

Considerar o pensamento científico como um nível a ser alcançado parece ser 

uma expressão que sujeita as formas de produção do conhecimento a uma dominação 

colonial e eurocêntrica. Em outras palavras, o conceito de consciência histórica, 

pensado apenas a partir das formulações da História Ciência, pode ser uma forma de 

colonialidade do saber, principalmente porque o saber histórico está muito associado 

aos modos de pensar europeus. No entanto, quando partimos da prática da sala de 

aula no ensino de história, considerando professores e alunos como sujeitos do 

conhecimento e do pensamento as possibilidades se ampliam, pois partimos da 

experiência histórica compartilhada no espaço da Escola.  

  



43 

 

 

 

2. PRÁTICA DOCENTE, CURRÍCULO DE HISTÓRIA E A BNCC  

 

“...a história tem consciência de se reportar  
a acontecimentos realmente ocorridos.(...) 

o historiador, baseando-se em documentos,  
busca alcançar o que já foi mas já não é.” 

(Paul Ricoeur) 
 

Na prática docente tantas vezes o professor é colocado numa posição de 

transmissor de conteúdos. Nem sempre é capaz encontrar sozinho meios para 

transpor esta instrumentalização da sua prática, devido a várias pressões que estão 

relacionadas com as formas como os sistemas escolares estão sendo construídos. 

Por isso, a necessidade de se estabelecer espaços de diálogos onde possa haver 

trocas, não apenas de “como melhor transmitir os conteúdos”, mas sobre a própria 

relação entre o sujeito educador e a sistematização curricular.  

Não pretendemos aqui uma exposição aprofundada sobre a discussão em 

torno do currículo e da BNCC, mas refletir e problematizar sua relação com a prática 

docente, no sentido de fundamentar reflexivamente olhares críticos e propositivos 

para que os próprios educadores se interessem e percebam a importância de 

pensarem a sua prática, e sua própria constituição como sujeitos. A ideia é promover 

diálogo com outros a partir da rede dokeimoi e ali, possam perceber meios para uma 

ação autêntica e propositiva no que que se refere ao que a BNCC apresenta como 

objetos do conhecimento, competências e atitude historiadora. Ao problematizar estas 

noções o professor poderá se colocar mais consciente dos movimentos próprios do 

conhecimento, do pensamento e da experiência histórica. 

 

 

2.1. DOCÊNCIA E OS OBJETOS DE CONHECIMENTO 

Na prática docente há pelo menos duas dimensões que temos que considerar, a 

primeira é aquela voltada para o pleno desenvolvimento da pessoa para o exercício 

da cidadania e para o mundo do trabalho; e a outra é direcionada ao docente como 

sujeito que conhece, pensa e experiencia. No que diz respeito a esta primeira 

dimensão, a BNCC acabou se tornando a principal matriz de referência para 

professores de todas as áreas. Um documento com força de lei servindo como diretriz 



44 

 

 

 

para a construção dos currículos das redes públicas e privadas de ensino em todas 

as instâncias (CURRY e REIS p.8). 

Na busca por garantir direitos de aprendizagens para alunos de todo o Brasil, 

o que parece acontecer na prática é uma uniformização do currículo para melhor 

classificar o ensino em todo território nacional. O problema é que a preocupação 

parecer estar mais voltada para implementação da Base – já que está definida como 

força de lei – do na sua viabilidade real e por isso desconsidera esta segunda 

dimensão. Há no próprio documento a seguinte orientação: 

“A primeira tarefa de responsabilidade direta da União será a revisão da 
formação inicial e continuada dos professores para alinhá-las à BNCC. A 
ação nacional será crucial nessa iniciativa, já que se trata da esfera que 
responde pela regulação do ensino superior, nível no qual se prepara grande 
parte desses profissionais. Diante das evidências sobre o peso do professor 
na determinação do desempenho do aluno e da escola de educação básica, 
essa é uma condição indispensável para a implementação da BNCC. 
(BRASIL BNCC,2018,p.15) 

Na verdade, este alinhamento proposto da formação (inicial e continuada) de 

professores à BNCC se dá apenas na dimensão do trabalho operado dos docentes. 

Isso aponta para um problema: quais são os espaços viáveis de diálogo reflexivo da 

prática educativa? Será que haveria espaço para o pensamento docente na 

implementação de uma formação docente alinhada com a BNCC? Em outras 

palavras, os professores são “formados” para lidar com seus conhecimentos, 

pensamentos e experiências?  

O docente é visto como este mecanismo no sistema educacional que opera 

objetos de conhecimento com a finalidade de promover o desenvolvimento das 

habilidades e competências. Tudo certo com isso, mas onde fica a formação que 

contemple a reflexão sobre o próprio conhecimento, sobre pensamentos e sobre as 

experiências? Parece que o alinhamento do professor o força desconsiderar esta 

atitude reflexiva sobre si mesmo, pois não há espaço viável para se estruturar o 

diálogo entre os sujeitos que estão envolvidos no processo.   

Já que o foco parece estar na garantia de direitos de aprendizagens e na 

efetivação disso, o conhecimento foi condicionado à ideia de objeto, como algo que 

pode ser colocado em análise, medido, quantificado, redimensionado para atender 

demandas, projeções e perspectivas. Foi isso que apontou o artigo 205 da 



45 

 

 

 

Constituição Federal, a Educação como direito de todos, dever do Estado e da 

sociedade, passou a ser definida em função de formas específicas para viabilizar a 

mobilização, a operação e a aplicação de objetos de conhecimento necessários para 

o pleno desenvolvimento de competências para serem aplicadas às situações da vida. 

Dessa forma, o ensino passa a ser relacionar conhecimento, habilidade e competência 

às demandas do mundo do trabalho e do exercício da cidadania.  

Uma Educação preocupada com o pleno desenvolvimento da pessoa e na sua 

preparação para uma pessoa trabalhadora-cidadã nos coloca diante de algumas 

questões: basta ser trabalhador e cidadão? Haveria outra dimensão possível de ser 

compreendida na expressão “pleno desenvolvimento da pessoa”? Ser estimulado e 

ser formado para o pensamento crítico10 está relacionado apenas ao trabalho e à 

cidadania?  

Parece que a BNCC não objetiva o pensamento voltado para consciência, 

pelo o menos não no sentido fenomenológico. No entanto este tipo de abordagem se 

enquadraria na expressão “pleno desenvolvimento”. Este é um caminho que aponta 

para a construção de sentido, não a partir do conhecer, antes, através do pensar 

socrático e arendtiano11. Portanto, o conhecimento proposto na BNCC está na 

dimensão de um saber para uma forma de ser previamente definida, como 

trabalhador-cidadão, uma objetificação do conhecimento, tanto na direção da 

determinação de quem se quer formar, quanto na direção da validade dos saberes 

necessários para se chegar neste ponto. Além de definir qual pessoa se quer formar, 

qual saber se quer transmitir, a lógica por traz da categoria “objeto do conhecimento 

também nos direciona para qual tipo de medição da aprendizagem será feita. 

Claro que é importante se fazer uma linha cronológica da Constituição até 

chegar à BNCC, no sentido de historicizar as tensões e disputas em torno da 

construção da Base Comum. No entanto, para fins deste trabalho, basta destacar o 

caminho na direção da objetificação do conhecimento em função dos interesses por 

uma educação mais quantificável e capaz de ser demostrada seus avanços e 

retrocessos a partir de gráficos e números. Talvez isso funcione muito bem para a 

 
10 A BNCC na versão final apresenta apenas duas vezes em todo o texto a expressão pensamento crítico, ambas 

relacionadas com a atitude historiadora que será tratada no ponto 2.3 (BRASIL BNCC, 2018, p.349,350) 
11 Como tratado na seção 1.3 



46 

 

 

 

escolha e elaboração de políticas públicas para a Educação. Não é isso que está em 

questão. A questão aqui gira em torno de um conhecimento que tende a não 

considerar o diálogo interno do ser consciente com sua consciência.   

Por isso é importantíssimo tratar da BNCC não apenas no âmbito das 

discussões em torno do currículo, tentando enquadrar o processo dentro de uma 

proposta neoliberal ligada aos institutos que controlam as reformas educacionais pelo 

mundo. Ao olhar toda esta discussão, poderíamos colocá-la a partir do próprio docente 

que efetiva ou não a sua aplicação. Não que esteja errado partir das análises dos 

planos, políticas públicas e das tensões em torno do currículo e sua função social, 

porque ainda que tenhamos o conhecimento de tudo isso, e saibamos relacionar as 

disputas com o documento finalizado e ainda consigamos explicá-las em função dos 

processos históricos relacionados aos interesses econômicos, geopolíticos, culturais, 

sociais e estruturais do modelo de sociedade que estamos inseridos, faltará esta 

dimensão do movimento interno do conhecimento, do pensamento, e da experiência, 

faltará reflexão a partir da prática.  

De uma forma ou de outra, voltamos ao passado para tentar compreender e 

explicar sempre a partir da experiência presente. Não digo experiência do presente 

porque o experienciar o presente é algo contínuo e vivenciado no movimento do 

conhecer, pensar e agir. Ao explicar a BNCC/2017 valendo-se apenas dos vestígios 

do passado, das narrativas produzidas pelos variados atores sociais envolvidos e do 

estabelecimento de métodos, saímos do presente ao passado, retornando a ele com 

uma estrutura argumentativa para validar ou não o todo ou em parte o documento. 

Isso coloca o docente numa posição onde há uma explicação para o presente o que 

pode dar a sensação de presente fixo. Dessa forma a historicização do processo para 

chegarmos na BNCC/2017 é muito importante no sentido que oferece ao docente a 

dimensão do conhecimento sobre, no entanto é preciso também operar na dimensão 

do pensamento sobre. Por isso a opção feita ao tratar da BNCC está sendo na direção 

do impacto experienciado pelo docente, partindo da reflexão e de questionamentos 

que certos conceitos despertam.  

Imaginemos tratar conhecimento como um objeto, ainda mais no que se refere 

ao conhecimento histórico. Agora pensemos no conceito de currículo formal e na sua 

normatização (leis, parâmetros, diretrizes, planos, etc.). O que poderíamos pautar 



47 

 

 

 

sobre a objetivação e normatização do conhecimento? Abre-se, então, um espaço 

para reflexões sobre currículo e sua historicização. Porém, antes disso nos 

concentremos na reflexão.  

Antes de refletir sobre a BNCC em si poderíamos pensar um pouco sobre o 

que é conhecimento e sua objetivação, precisamos voltar um pouco na tentativa 

kantiana de superar o racionalismo de caráter dogmático e o empirismo de caráter 

cético. Para Kant o conhecimento é produto de uma faculdade complexa, resultado 

da síntese entre percepção e entendimento, no qual sujeito e objeto estão 

correlacionados. Tentando sintetizar: o sujeito organiza a forma do conhecimento, 

enquanto que o objeto oferece a sua matéria (LEITE,2007,p.41). Considerar 

conteúdos como objetos de conhecimento nos coloca diante de alguns impasses. 

Quando o docente se coloca diante de um dado conhecimento que deve ser ensinado 

aos alunos, por exemplo “a questão do tempo, sincronias, diacronias e reflexões sobre 

o sentido das cronologias” (BRASIL BNCC,2018,p.370). Ao pensar suas estratégias 

para que este conhecimento, quando “adquirido” pelos alunos, desenvolva a 

habilidade para “Identificar diferentes formas de compreensão da noção de tempo e 

de periodização dos processos históricos (continuidades e rupturas)” (BRASIL 

BNCC,2018,p.371) o conhecimento é tomado como um meio para a habilidade a ser 

desenvolvida e posteriormente possa tornar a pessoa competente para que quando 

em alguma situação da vida isso necessite seja usado. Aqui, parece estar claro que o 

princípio que sustenta este tipo de educação é o pragmatismo puro e simples. Assim, 

já que o conhecimento, sendo visto como objeto, constitui o sujeito, o mesmo também 

passa a ser objeto para o mundo do trabalho e da cidadania, portanto um sujeito 

reificado.  

 Pode parecer apenas uma questão conceitual, mas um conceito é um fato 

linguístico na realidade concreta, como apontou Koselleck que em suas análises 

buscava:  

“...investigar a constituição lingüística das experiências temporais, ali onde 
elas se manifestaram. Assim, as análises ampliam-se cada vez mais, seja 
com o intuito de esclarecer o contexto histórico-social, seja para acompanhar 
o traçado da orientação lingüístico-pragmática ou lingüístico-política dos 
autores e oradores, ou ainda com o intuito de fazer deduções, a partir da 
semântica dos conceitos, sobre a dimensão histórica e antropológica inerente 
a toda conceitualidade e a todo ato de linguagem.” (KOSELLECK,2006,p.17) 



48 

 

 

 

A partir dessas considerações poderíamos, agora, olhar a trajetória desde a 

Constituição de 1988 até o texto final da BNCC/2017 como um processo histórico que 

objetiva educar as pessoas para o seu pleno desenvolvimento, um sujeito previamente 

definido em função de um “ser-para” o mundo do trabalho e o exercício da cidadania. 

Neste sentido vale a pena historicizar as disputas em torno do currículo e da 

implementação de uma base comum curricular para o Brasil, porém o “o ser para” não 

pode ser confundido como o “ser-em-si”. 

Consideramos válido o pressuposto kantiano de que há no humano esta 

potência para o conhecimento, na razão que organiza e deduz e, ao mesmo tempo, 

na percepção externa que verifica. Na tentativa de conciliar racionalismo com 

empirismo, Kant estabeleceu limites para a razão e a verificação, mas parece manter 

o centro no sujeito do conhecimento. Conhecimento tal que é próprio do sujeito, 

portanto é, a priori, conhecimento de si para depois ser conhecimento do objeto. Em 

outras palavras, antes de tudo o sujeito cognoscente, conhece sua razão (na sua 

potência e nos seus limites) e sua forma de perceber o mundo. Neste sentido, o artigo 

205 da Constituição Federal e quase toda trajetória até chegar à BNCC/2017 não 

contempla esta dimensão do “conhece-te a ti mesmo”.  

Sendo assim, pensar a BNCC/2017 precisa considerar tanto os debates em 

torno do currículo, quando as demandas e imperativos sociais, mas sempre daqui para 

lá, do presente para o passado (para usarmos uma concepção temporal) e do 

aparecer à consciência para o processo (se usarmos a perspectiva fenomenológica). 

Hoje temos um documento oficial diante de nós, com força de lei, que em tese visa 

garantir direitos básicos de aprendizagem para todos os brasileiros. Ele, apesar de ter 

uma história, a sua trajetória no tempo explica apenas uma parte. A outra parte pode 

ser compreendida através do conhecimento que os sujeitos têm de suas práticas 

educativas influenciadas e até determinadas por esta Base. Porque quando traçamos 

uma linha histórica explicativa contemplamos apenas uma dimensão, a da 

casualidade, quando associamos eventos, fatos, atores, interesses em função de uma 

narrativa.   

Antes de propor uma narrativa explicativa sobre a BNCC, parece mais 

relevante para fins desta pesquisa uma reflexão da mesma a partir da experiência 

com ela, do pensamento sobre ela e, apenas depois do conhecimento sobre ela. Por 



49 

 

 

 

isso, diante de tantas análises já feitas sobre o Currículo com o foco na BNCC, 

pretendemos destacar apenas aquelas que conduzem na direção de considerar a 

BNCC/2017 como algo fundamental para legitimar as escolhas feitas sobre o que 

ensinar em História. Isso aponta na direção de debates em torno das teorias e das 

políticas em torno do currículo.  

Sobre isso poderíamos começar pelo óbvio, pois sempre vale a pena lembrá-

lo. O que seria currículo? Tomaz Tadeu da Silva considera:  

“Um discurso sobre o currículo, mesmo que se pretenda apenas descrevê-lo, 
tal como ele realmente é, o que faz é produzir uma noção particular de 
currículo. A suposta descrição é, efetivamente uma criação.” 
(SILVA,2022,p.12). 

Já na BNCC/2017 fala-se sobre a importância na manutenção da articulação 

da Base Comum com os currículos e de um intenso regime de colaboração entre todos 

os atores da educacionais nas mais diversas esferas da federação (BRASIL 

BNCC,2018,p.11). Porém, currículo não é apenas a relação entre a documentação e 

o dia a dia na escola, ele pode ser entendido como:  

“...experiências escolares que se desdobram em torno do conhecimento, em 
meio a relações sociais, e que contribuem para a construção das identidades 
de nossos/as estudantes. Currículo associa-se, assim, ao conjunto de 
esforços pedagógicos desenvolvidos com intenções educativas.” (MOREIRA 
E CANRAU, 2007, p.18) 

A questão está, justamente, nesta relação entre experiências, relações 

sociais, formação de identidades, esforços pedagógicos e o documento normativo. Há 

uma tentativa, nisso tudo, de construir consensos em torno dos conteúdos curriculares 

mínimos. Por isso o currículo é, de certa forma, um tipo de síntese apresentada à 

sociedade sobre como e para onde a Educação deve seguir, num contexto de 

diversidade de entendimentos sobre os significados das coisas, por exemplo: 

qualidade da educação, conhecimento e a própria concepção de currículo. Neste 

contexto, para sair um resultado final único, demandas associadas às identidades dos 

sujeitos envolvidos nos embates sobre o currículo, se hibridizam e tem seus sentidos 

reconfigurados em função da articulação e do antagonismo (LOPES,2011,p.43).  

A BNCC/2017 estaria enquadrada nessa dinâmica das disputas em torno do 

currículo. Pois no percurso de 1988 até 2017, a construção de políticas públicas 

educacionais se revelou um campo de batalhas ideológicas, políticas e 



50 

 

 

 

epistemológicas. E se considerarmos o texto final da Base como uma vitória, o projeto 

de educação brasileiro vitorioso apresenta uma forte tendência pragmática e 

funcionalista, com pouquíssimo espaço para formar sujeitos do pensamento e que 

partam de um conhecimento de si para o mundo. Victor Ridel Juzwiak em sua 

dissertação diz que  

Autores demonstram que as políticas de centralização dos currículos estão 
diretamente relacionadas aos projetos conservadores e neoliberais de 
governo, porém, outros autores demonstram a importância desses 
documentos para garantia dos direitos a educação. É importante ressaltar, no 
entanto, que a elaboração e implementação da BNCC não pode ser uma 
política pública pontual, ela deve ser acompanhada de outras políticas e 
projetos de reformulação educacional. (JUZWIAK,2021,p.135) 

Entre conservadorismo neoliberal e a garantia do direito à Educação prevista 

na Constituição parece haver uma contradição. Na verdade, o que se apresenta é 

reflexo da sociedade em que vivemos. Aqui vemos um perigo velado e outro já 

bastante exposto. Por um lado, escondido atrás da ideia redentora de Educação, está 

sua forte potência para modelar sujeitos enquadrados a demandas já estabelecidas. 

Por outro, o perigo, bem evidente pela crise do progresso civilizatório moderno que 

fortalece progressivamente o que é anticivilizatório, como apontou Adorno no seu 

texto Educação Pós Auschwitz. Ambos perigos estão calcados na Educação para um 

fim, na verdade uma Educação para construir um “ser-para” que tende a não 

considerar o educar para “o ser-em-si mesmo”.  

Nessa relação entre uma lei (que aponta a base do tipo de Educação 

proposta); a objetivação do conhecimento; e a realidade de uma Escola; como 

enxergar o docente de História como sujeito? A tendência é considerar os professores 

como agentes que operam os objetos de conhecimento na direção de desenvolver 

habilidades ligadas ao conhecimento histórico em função das demandas da vida. 

Nesse sentido o professor seria um profissional que orienta os alunos a aplicarem os 

conhecimentos à vida. Até aí tudo certo. O problema é que vida aqui já está definida: 

para o trabalho e exercício da cidadania. Uma das perguntas que norteiam algumas 

considerações sobre a relevância de um determinado conhecimento é: como vou usar 

isso na prática? Ou simplesmente: para que serve este objeto de conhecimento e esta 

habilidade dentro de uma sociedade que exige de nós certas competências?  

Quando certos conhecimentos não apontam para uma aplicabilidade 

momentânea ou em perspectiva futura, tal conhecimento é descartado. Assim, boa 



51 

 

 

 

parte do conhecimento histórico começa a ser descartado, porque o que se exige do 

sujeito são apenas para as demandas funcionalistas de estruturas sociais já 

configuradas. Nada novo em pensar o currículo da perspectiva que atenda as 

demandas de uma sociedade que se urbanizava e se industrializava e que agora se 

virtualiza. Novos trabalhos e novas formas de cidadania continuam modelando o que 

se espera das pessoas e como a educação pode “produzir estes indivíduos” para 

manter os ciclos produtivos e de consumo. Em outras palavras os imperativos sócio-

econômicos ditam quais conhecimentos devem “ser ensinados e quais habilidades 

são necessárias para que os indivíduos sejam competentes.    

Portanto, docentes voltados apenas para o conhecimento em forma de objeto, 

não precisariam, necessariamente, pensar o pensamento, bastaria um modo de 

pensar que opere o objeto de conhecimento, para desenvolver a habilidade e a 

competência esperada. Uma educação em função da sua utilidade corre o risco de 

ser transformada em educação irrefletida, centralizada numa finalidade 

recompensatória. Qual seria o risco disso? Com o tempo, a tendência seria os objetos 

de conhecimento serem cada vez mais em função de uma busca por recompensa 

(social, financeira, midiática, etc).  

Imaginemos se pessoas como Euclides, por exemplo, pensasse assim. Há 

uma curiosidade contada sobre ele, certa vez quando um de seus discípulos, havendo 

aprendido a primeira proposição de Geometria, teria perguntado ao seu mestre: “qual 

lucro eu poderia ter do estudo da Geometria? Diante disso, Euclides teria determinado 

que alguém entregasse uma moeda ao seu discípulo e disse: “já que pretende lucrar 

de tudo que aprende tome esta moeda”. A questão aqui não é a recompensa em si, 

mas o abandono dos conhecimentos não viáveis economicamente.  

Quando pensamos sobre a prática docente, a reflexão sobre ela é parte 

significativa de seu trabalho. Porque, o professor, além de pensar o planejamento, as 

estratégias de implementação das ações pedagógicas, pensa também sobre o 

conhecimento próprio da Ciência e a sua condição como sujeito que conhece e pensa 

a si mesmo. 

 

 



52 

 

 

 

2.2. DOCÊNCIA E AS COMPETÊNCIAS 

Provavelmente uma das contribuições em torno das discussões sobre a 

implementação da Base Comum seja justamente este olhar que integra, o que antes 

era chamado de conteúdo e agora chama-se de objeto de conhecimento, com o 

cotidiano. É obvio que a Educação deve ser para a vida. A questão é que tipo de vida. 

Uma vida sem pensamento não é vivida na plenitude, pois não seria capaz de 

considerara questões que estão do indivíduo enquadrado nos modelos esquemáticos. 

Quando pensamos sobre as competências no contexto da BNCC/2017 poderíamos 

partir da conceituação do próprio documento e sua referência teórica em Phillipe 

Perrenoud. Mas, antes imaginemos um professor de história no exercício de sua 

docência, quando na sua prática ele se propõe a planejar uma aula sobre um 

determinado “objeto de conhecimento” de onde ele poderia partir? Pela proposta da 

BNCC/2017, provavelmente, o plano de curso já foi definido pela Escola de forma 

participativa, considerando competências gerais e específicas que precisam ser 

desenvolvidas pelo seu componente disciplinar. Após esta interação, o mesmo 

pensará suas estratégias pedagógicas para desenvolver as habilidades relacionadas 

com o objeto de conhecimento, isso já está dado pelo documento. Em condições 

normais e favoráveis para tal processo, o que se apresenta é a realidade de uma 

proposta focalizada quase que exclusivamente no pragmatismo.  

Das nove competências específicas de História, nenhuma considera o 

pensamento, o pensar ou a reflexão como algo a ser trabalhado. Da mesma forma 

nenhum desses termos aparece nas habilidades a serem desenvolvidas. Com esta 

análise bem geral e superficial já é possível verificar que o objetivo de aprender 

história no ensino fundamental, de acordo com a BNCC, é aprender a reconhecer; 

selecionar e descrever; estabelecer relações; elaborar hipótese; argumentos e 

proposições; interpretar; descrever; preparar e analisar processos históricos; analisar 

e compreender o movimento de populações e mercadorias; e compreender e 

problematizar os procedimentos próprios à produção do conhecimento histórico. É 

óbvio que para chegar nessas competências o sujeito tem que pensar, mas em qual 

dessas ela pensa sobre si mesmo?  

Já que o conhecimento proposto pela BNCC/2017 se tornou objeto, a 

competência e a habilidade foram colocadas como objetivo da Educação. É provável 



53 

 

 

 

que isso se dê tanto pela necessidade contemporânea de quantificar os processos 

educativos para fins de traçar políticas públicas mais abrangentes; quanto para 

modelar toda prática educacional para “produzir” indivíduos que atinjam o padrão 

esperado. Na verdade, o problema não esteja tanto na Educação por competências e 

sim, no que a sociedade tem definido como habilidades consideradas válidas a serem 

desenvolvidas e competências necessárias, por consequência da atitude passiva e 

irrefletida do projeto educacional.  

Assim, numa discussão puramente conceitual e em função de disputas entre 

modelos de Educação, provavelmente relacionaríamos as propostas conservadoras 

de um lado e as progressistas de outro.  No entanto, já que estamos em uma 

sociedade que enfrenta uma crise epistemológica, com questionamentos quanto a 

validação dos conhecimentos, das Ciências e da própria Educação como ferramenta 

para autonomia do sujeito, a proposta de uma educação por competências, ainda que 

tenha a princípio o desenvolvimento humano para estabelecer relações com o meio, 

a cultura e as demandas e exigência para o indivíduo viver, acaba alimentando uma 

realidade de disputas e concorrências. O apelo à competência é um apelo a se tornar 

mais adaptado ao mundo contemporâneo.  

No contexto atual, a Educação, além de não abrir espaço para o pensamento 

e reflexão, nos coloca diante de um fatalismo no qual a ênfase é procurar a melhor 

forma de se adaptar às demandas exigidas. Será que o docente dá conta de ser seu 

próprio capataz? Numa sociedade além do vigiar e punir foucaultiano, agora ela 

apresenta uma estrutura muito mais eficaz, na qual as pessoas passaram a cobrarem 

de si mesmas a tal competência esperada, acreditando numa promessa de que ser 

competente é ser capaz de dar conta de tudo que lhe é exigido e mais um pouco. 

Neste ciclo supra-humano é preciso educar uma massa de empresários de si mesmos.  

“A sociedade do século XXI não é mais a sociedade disciplinar, mas uma 
sociedade de desempenho. Também seus habitantes não se chamam mais 
“sujeitos da obediência”, mas sujeitos de desempenho e produção. São 
empresários de si mesmos.”(HAN,2015,p.14)  

Ainda que consideremos o conceito de competência como algo relevante para 

relação entre conhecimento e a vida, tal ideias estão imersas no contexto de uma 

sociedade do desempenho que leva exaustão e ao cansaço. Neste diálogo entre HAN, 

Byung-Chul e Perrenoud é preciso esclarecer bem quando consideramos 



54 

 

 

 

competência como “uma capacidade de agir eficazmente em um determinado tipo de 

situação, apoiada em conhecimentos, mas sem limitar-se a eles.” 

(PERRENOUD,1999,p.7). Pois, ainda que este “eficazmente” se refira ao campo da 

aplicação dos conhecimentos para a vida, não restrito ao conteúdo do conhecimento, 

o conceito pode ganhar esta dimensão da preocupação demasiada com o 

desempenho.  

Assim, quando pensamos competência como algo além dos conhecimentos e 

das situações alargam-se muito as possibilidades de seu entendimento e sua 

aplicação. Tendo em vista que nossa sociedade exige cada vez mais uma operação 

e produção constante, isso acaba incidindo sobre as formas como as competências 

são operadas na Escola, no sentido de uma ênfase exagerada no resultado, dando a 

entender que educar seja a mesma coisa que produzir. Nessa autocobrança 

queremos demonstrar resultados: cidadãos trabalhadores habilidosos e competentes 

para se encaixarem no mundo, para isso, trabalhamos em função de aprovações, 

números e no desenvolvimento de projetos. O problema é que para a lógica deste tipo 

de educação estas atitudes são fundamentais para a prática docente e para dar conta 

delas ficamos sem tempo para pensar, teorizar, refletir, e quando tentamos fazer isso 

somos engolidos pelas demandas.  

Pode parecer que a questão está em torno de se contrapor conhecimento 

como algo teórico e competências, como aplicação prática do que se sabe. Na 

BNCC/2017 há uma preocupação em desenvolver competências essenciais para se 

viver em sociedade, dentre elas, na parte de História, há uma ênfase no 

desenvolvimento da cognição, comunicação e socialização (BRASIL 

BNCC,2018,p.354).  O conhecimento aqui não é visto como algo a ser desenvolvido, 

mas como informação a ser transmitida e mobilizada12. Estando objetificado, como 

algo em uma prateleira, o professor, junto com os seus alunos acessam o 

conhecimento e o instrumentalizam para resolver problemas do dia a dia. Será que 

esta mobilização poderia ser associada à instrumentalização? Provavelmente sim, 

pois o saber aqui é apenas um aparato para se fazer algo, e ainda que a aplicação 

 
12 Segundo a LDB (Artigos 32 e 35), na educação formal, os resultados das aprendizagens precisam 
se expressar e se apresentar como sendo a possibilidade de utilizar o conhecimento em situações que 
requerem aplicá-lo para tomar decisões pertinentes. A esse conhecimento mobilizado, operado e 
aplicado em situação se dá o nome de competência. (BRASIL BNCC,2018,p.15) 



55 

 

 

 

dos conhecimentos escolares sejam entendidos de forma mais ampla – como 

conceitos procedimentos, valores e atitudes – eles só tem sentido quando servem ao 

desenvolvimento de alguma competência. Será que o conhecimento teria relevância 

apenas em função de ser ativado e mobilizado quando a pessoa se defrontar com um 

problema?   

Claro que é válido pensar o conhecimento a partir da realidade vivenciada, 

seus desafios e oportunidades. Educar também é formar para o dia a dia. No entanto, 

desconsiderar o conhecimento como um fim em si mesmo13 seria o mesmo que abrir 

mão do ser em si mesmo, para ficar apenas com a pessoa que se coloca no mundo. 

Isso significa, na prática, descartar o pensamento originário que viabiliza todo tipo de 

reflexão. A pergunta filosófica: “quem eu sou se não for o que eu faço no mundo?” não 

resolve nenhum problema prático da vida, mas nos leva a perceber que somos 

algumas coisas e não outras, nos colocando diante das possibilidades de sermos para 

além daquilo que fazemos e o que esperam de nós. O problema não é o conhecimento 

em si, mas como nos apegamos e valorizamos, enquanto sociedade, o para quê, por 

isso enfatizamos o trabalho e o labor, enquanto que descartamos a vida ativa, o 

pensar. 

Hannah Arendt na sua obra A Condição Humana apresenta três atividades 

humanas fundamentais: o labor (ligado ao trabalho necessário para a manutenção da 

vida material) o trabalho (relacionado com aquilo que a humanidade produz e 

permanece) e a ação que seria a atividade humana exercida diretamente entre os 

homens, sem a mediação de coisas. Esta última atividade está ligada à condição 

humana da pluralidade que é a condição de toda vida política (ARENDT,2007,p.15). 

No decorrer da sua trajetória Arendt foi seguindo na busca por compreender melhor 

esta pluralidade, a política e a ação, até que na Vida do Espírito (ARENDT,2000) ela 

se propõe a mergulhar na mente humana, não no sentido de uma abordagem 

psicológica ou cognoscível, mas numa abordagem fenomenológica hermenêutica. Ela 

se propõe delinear o estatuto autônomo do juízo, ou seja, a capacidade de decidir, 

passando pelo pensamento e pelo querer, sendo quase um paralelo com as três 

 
13 Na versão final da BNCC há o entendimento de contraposição entre competência e a concepção de 
conhecimento desinteressado e erudito entendido como fim em si mesmo. (BRASIL BNCC,2018,p.17) 



56 

 

 

 

críticas de Kant. Aqui, nesta abordagem sobre o pensamento arendtiano poderíamos 

partir para pensar sua relação com conhecimento em função das competências.  

Arendt está preocupada com nossos modos de pensar, ela tenta estabelecer 

uma crítica ao modelo moderno de pensar e a toda tradição ocidental que se apega 

na busca por um conhecimento que aponte ou parta de uma verdade última ou 

primeira. Neste contexto de crise, nada mais parece fazer sentido, pois o equilíbrio 

entre o mundo sensível e o supra-sensível se rompeu, juntamente com todo quadro 

de referências em que nosso pensamento estava acostumado a se orientar. Arendt 

associa esta crise de sentido às mortes modernas: de Deus, da metafísica, da filosofia 

e do positivismo, neste contexto: 

...por mais seriamente que nossos modos de pensar estejam envolvidos 
nesta crise, nossa habilidade para pensar não está em questão; somos o 
que os homens sempre foram – seres pensantes. Com isso quero dizer 
apenas que os homens tem uma inclinação, talvez uma necessidade de 
pensar para além dos limites do conhecimento, de fazer desta habilidade 
algo mais do que um instrumento para conhecer e agir.”(ARENDT,200,p.11) 

Este ir além dos limites do conhecimento não se restringe à mobilização, nem 

à aplicação dos conhecimentos, na verdade está relacionado com o conhecer e com 

a necessidade de encontrar sentido. Na Modernidade esta orientação se dá a partir 

de modos de pensar (supra-mundo), também chamados de metanarrativas. Apesar 

da crise, nosso modo de pensar não estaria em questão e por isso precisa ser 

considerado na relação com o exercício do conhecimento. Portanto, como seria inserir 

o pensamento, na equação conhecimento – habilidade – competência? Antes era 

mais fácil, pois já havia um modelo de pensamento aceito, mas hoje, diante dessas 

questões, estaríamos mais condicionados ainda a considerar o pensamento como um 

mero processamento de dados em função de programações previamente planejadas. 

Nesse ambiente parece haver espaço apenas para humanos, como seres 

pensantes, desde que a ação de pensar seja dentro das demandas que conduzem ao 

desenvolvimento de habilidades e competências. Com isso, a lista de competências 

propostas por Perrenoud ganha uma relevância enorme em nossa sociedade, pois 

atende a lógica do ativismo produtivo descartando o pensamento de si em si mesmo 

para se concentrar no pensamento utilitarista e prático. Este tipo aplicação aos 

processos de aprendizagem tende a considerar o conhecimento apenas como um 

insumo para pensamentos esquematizados adaptados ao ambiente (BARBOSA E 



57 

 

 

 

MILLER, 2016, p.67). Além disso, ao colocar o sentido da aprendizagem na sua 

prática objetiva, o que estamos fazendo é responder a demanda de uma sociedade 

centrada na produção, desempenho e no funcionalismo.  

No entanto, poderíamos tentar atribuir sentido à aprendizagem a partir do 

pensamento, baseado nas proposições de Arendt, estabelecendo uma conexão com 

a formação histórica, como fora proposta Rüsen. Em sua demonstração, o historiador 

alemão, percebe a formação histórica como um modo de recepcionar, lidar e utilizar o 

saber histórico nas tomadas de posição diante dele. Este saber e o modo como são 

recepcionados não são exclusivos dos profissionais de História, mas necessários a 

todos que precisam efetivar sua compreensão de mundo e de si na orientação para a 

vida prática, considerando que o risco parece que está quando apenas a vida prática 

determina o que é válido para ser conhecido. Claro, isso não significa que a formação 

histórica, forma historiadores ou professores de história com competências 

profissionais necessárias ao exercício da profissão, mas visa a autocompreensão 

mediante a memória histórica. Rüsen fala de competência, no sentido de – em 

primeiro lugar – competência cognitiva na perspectiva temporal da vida prática e – em 

segundo lugar – como competências adquiridas na interpretação das experiências do 

tempo, utilizadas quando se necessita argumentar historicamente para manejar os 

problemas da vida prática. Bem diferente da BNCC/2017, para Rüsen a formação 

histórica, ainda que use o conceito competência, não é sobre dispor de saberes, mas 

sobre lidar com formas de saberes, de princípios cognitivos que determinam a sua 

aplicação aos problemas de orientação (RÜSEN,2010,p.101). A pergunta não é sobre 

como colocar em prática este conhecimento, mas como eu o utilizo para me orientar 

no tempo. 

Portanto, temos de um lado: uma Base Comum que tenta estabelecer sentido 

e relevância aos saberes históricos a partir de sua aplicabilidade adaptativa ao 

ambiente; e do outro lado: uma possibilidade de se construir sentido (se já não o é), 

do diálogo entre conhecimento e pensamento, sendo o conhecimento o que se propõe 

a explicar e compreender e o pensamento o que oferece um caminho para o sentido 

e a orientação. Na “síntese”, apresentamos a formação histórica rüsenriana que 

precisa ser ampliada, pois problematiza o que a BNCC/2017 chama de objeto do 



58 

 

 

 

conhecimento, na medida em que se preocupa com as formas como os saberes estão 

organizados e com princípios cognitivos que operam estes saberes.  

Numa outra forma de análise para significar o Ensino de História, poderíamos 

partir da própria interrelação necessária entre pensamento; conhecimento; e 

experiência histórica para propor, respectivamente, suas operações: na relação de 

cada sujeito consigo mesmo (autocompreensão); na relação com os demais a partir 

da argumentação histórica; e na relação com percepção e a orientação no tempo. Na 

prática docente isso se manifesta quando um determinado conhecimento histórico é 

constituído da interação dos diversos saberes presentes no espaço escolar, das 

experiências compartilhadas e na forma como cada um pensa o que está exposto no 

“entre”. Por isso, não é uma subjetivização, antes é uma interrelação de 

conhecimentos, pensamentos e experiências. 

Rüsen apresenta, assim, três dimensões de aprendizado da formação 

histórica: a experiência ou o saber; a interpretação e a orientação. Esta formação 

baseia-se no aprendizado, sendo ao mesmo tempo um modo próprio de aprendizado, 

não podendo ser pensado como um objeto ou componente fixo das orientações 

temporais. Ou seja, não se trata de um modelo de pensamento que forja um sentido, 

dessa forma não se ensina a ter consciência histórica, na verdade o que se aprende 

é a elaboração da experiência pela competência interpretativa que também torna os 

modelos de constituição de sentido conscientes e tematizados como objetos do 

conhecimento. Isso, na prática, é o que a formação histórica pretende desenvolver: 

uma capacidade de aprender através da mobilização de um conjunto de competências 

para orientar historicamente a vida prática – competência narrativa da consciência 

histórica.  

O sujeito sendo capacitado a interpretar e a narrar de forma significativa as 

memórias e os modelos já convencionados, agora precisa correlacionar modelos de 

interpretação, as experiências e o saber com sua própria vida, refletindo e firmando 

posição no seu presente. Com isso, o aprendizado histórico torna-se formação 

histórica como metacompêtencia do aprender como aprender o aprender 

(RÜSEN,2010,p.117). Aqui está a complexidade em torno do conhecimento histórico, 

pois os próprios sujeitos e suas identidades estão inseridos como objetos de 

conhecimento. Então, ensinar história é ensinar sobre si mesmo a si mesmo como 



59 

 

 

 

sujeito histórico, fazendo despertar a consciência de como se dá está orientação no 

tempo. 

Como equacionar as competências na perspectiva de Rüsen aqui 

apresentadas com as da BNCC/2017? Aqui não cabe uma lógica Matemática, não 

precisamos elaborar uma fórmula que equilibre. No entanto, a proposta é despertar 

na docência de história este exercício de constate reflexão do si mesmo que ensina, 

que aprende e que está inserido numa dinâmica sócio-histórica. Da mesma forma 

como Rüsen refletiu sobre competências necessárias para formar e aprender 

historicamente, podemos fazer isso, não necessariamente a partir dos documentos ou 

das formulações já elaboradas por estes e demais autores. Porque se trata de 

problematizar esses conceitos já instituídos, refletindo a partir de nossa própria 

autocompreensão e das interações experimentadas em nossas ações educativas.  

    

2.3. A DOCÊNCIA E A ATITUDE HISTORIADORA  

Na seção 4.4.2 da BNCC/2017 destinada ao componente curricular História 

há uma breve descrição sobre História, o papel do historiador, do professor e de como 

se entende e se pratica o ensino de História. Um equívoco bem comum de críticos e 

defensores da BNCC é considerar o documento como um manual do que fazer em 

sala de aula. Por isso, compreendendo sua finalidade como a base de parte do 

currículo formal, nesta sessão a proposta é relacionar a atitude historiadora descrita 

no documento às considerações da prática docente presentes em Rüsen e em Paulo 

Freire, propondo enxergar a docência em história como parte do sistema educacional 

ocupado por sujeitos do pensamento e do conhecimento, inseridos socialmente e 

historicamente num contexto no qual a tendência é valorizar o pensar e o conhecer 

desde que tenha um “para quê”.  

O fato é que educadores, de uma forma geral, são qualificados como recursos 

humanos capacitados para operar a transmissão do conhecimento e a aplicação de 

estratégia visando desenvolver habilidade e competências. O problema é que o 

humano continho da expressão recurso humano carrega um universo inteiro de 

conhecimento, pensamento e experiências, e todo este universo está incluído no que 

chamamos de docência. Quando tudo isso é silenciado em função de um “para quê” 



60 

 

 

 

a docência se esvazia do humano e se transforma apenas em recurso. É este 

esvaziamento do humano na docência que está reduzindo o educar à transmissão de 

informações, de técnicas e ações, levando à ilusão de que não é necessário um 

humano para orientar na caminhada do educar. Por isso é tão importante considerar 

a ação docente em função de sua dinâmica promotora das interações.   

Caso pudéssemos quantificar, quanto tempo de trabalho docente deveria ser   

usado para pensar? Na verdade, o pensamento docente está em toda a sua rotina, 

mas e quando ele(a) pensa apenas sobre a sua própria constituição como sujeito? 

Não é pensar “sobre algo,”, “é pensar o seu próprio ser como sujeito”. Porque quando 

pensamos sobre, tentamos ser isentos e objetivos, ao passo que quanto pensamos 

nos colocando ativamente, estamos implicados no movimento. Como sujeito do 

pensamento o docente questiona a sua posição de controlador do processo, podendo 

perceber a si mesmo como alguém que ensina ao aprender e aprende ao ensinar. 

Isso, o faz abandonar uma posição dominante, criando um ambiente educacional 

realmente emancipador, de modo que, ao abraçar o desafio da autoatualização 

desenvolve a capacidade de práticas pedagógicas mais envolventes 

(HOOKS,2013,p.25). O destaque aqui é que a auto-atualização, não é 

necessariamente pensar sua prática, mas pensar a si mesmo como sujeito em uma 

posição, interagindo com outros em outras posições.  

Para esclarecer, isso que pretendo chamar nos próximos parágrafos de 

competência docente, nada mais é do que algumas possibilidades de relacionar a 

prática de ensinar história a determinados conhecimentos pedagógicos, históricos, 

antropológicos. Esta relação não é unilateral nem formal, penso ela na dinâmica do 

movimento multidirecional dos sujeitos, saberes, técnicas, métodos, teorias e 

reflexões. Ou seja, percepção subjetiva pode despertar um tipo de saber que retorna 

ao sujeito ou segue na direção uma nova metodologia, teoria e reflexões, em uma ou 

em mais direções ao mesmo tempo ou em tempos diferentes. Nesse sentido a 

autoatualização, a atitude historiadora, a didática da história e a preocupação com a 

autonomia dos sujeitos são ações refletidas de mobilização dos conhecimentos 

necessários para o ensino de história. O detalhe é que os mesmos são reconfigurados 

em cada proposição.   



61 

 

 

 

Da mesma forma, a atitude historiadora proposta na BNCC/2017 é 

apresentada como uma prática para docentes e discentes visando desempenhar o 

papel de agentes da aprendizagem diante dos conteúdos propostos (BRASIL 

BNCC,2018,p.348). Na reflexão proposta a partir deste trabalho, percebemos um 

apontamento na direção de enxergar as estratégias e práticas educacionais como 

produtoras e estimuladoras de saberes e conhecimentos próprios da História. Assim, 

para que se produza conhecimento histórico no ambiente escolar a atitude 

historiadora pressupõe o uso de vestígios históricos (documentos, objetos, músicas, 

imagens, etc.) submetidos aos processos: de identificação, comparação, 

contextualização, interpretação e análise. Isso poderá estimular o pensamento dos 

alunos, pois o vestígio de certa forma dá concretude ao conhecimento histórico 

quando está sendo identificado com o conteúdo ou a questão a ser estudada; quando 

comparada a outras temporalidades e espaços diferentes; quando interpretado a partir 

de uma narrativa histórica; e a partir de uma análise que problematiza o que já foi 

concluído sobre o vestígio.  

Na prática docente, tanto os vestígios, quanto o próprio conhecimento e 

pensamento histórico podem assumir outras funções quando submetidos ao processo 

educacional. Enquanto que para o historiador o vestígio tem a função de provar um 

argumento narrativo; o conhecimento sustenta conceitualmente uma explicação, o 

que legitima ou não certas verdades; e o pensamento leva o historiador a organizar 

suas pesquisas, metodologias e teorias. Para o professor, tudo isso se transforma em 

recursos, de ordem concreta e/ou abstrata, para viabilizar a aprendizagem. Neste 

sentido a atitude historiadora destaca o conhecimento produzido e o pensamento 

estimulado levando a relação professor-aluno a ganhar muito mais relevância do que 

a própria lista de competências e habilidade a serem desenvolvidas a partir dos 

objetos do conhecimento, pois não há uma relação mais explicita estas duas partes 

da BNCC/2017.  

Há competências bem especificas para a docência em história e uma delas 

poderia até ser a autoatualização e a outra a atitude historiadora, pois ambas colocam 

docentes e discentes lado a lado como sujeitos conscientes de si, pensando sua 

identidade comum (ambos ensinam e aprendem) e como sujeitos lado a lado 

produzindo um mesmo conhecimento num mesmo processo. Esta é a contradição 



62 

 

 

 

entre atitude historiadora que produz conhecimento e estimula o pensamento e a 

tabela que relaciona objetos do conhecimento e mobilizados para desenvolver 

habilidades. Será que o conhecimento produzido partir dos processos de identificação, 

comparação, contextualização, interpretação e análise, são os mesmos propostos em 

cada tópico? Mas, sendo o mesmo ele foi produzido ou reproduzido?  

Uma terceira competência para a docência de história seria aquela 

relacionada com o que Rüsen desenvolveu como Didática da História. Primeiramente 

é preciso perceber as diferenças entre o trabalho cognitivo da ciência da história e a 

atividade do aprendizado de história na sala de aula. A competência estaria na 

capacidade de conciliar a especialização em História com ensinar História. Porém, 

com relação ao ensino Rüsen não está se referindo à mera competência técnica, em 

termos de mediação e aplicação. Se assim fosse a didática da história não passaria 

de um mero método de ensino, indiferente aos mecanismos específicos do trabalho 

cognitivo da História. Cabe ao docente considerar que o ensino de história está em 

função do aprendizado histórico que transforma consciência histórica em uma 

temática da didática da história e por sua vez, funde-se à teoria da História.  Ao 

perceber toda essa rede o docente de História precisa se colocar como elo que 

aproxima ensino, teoria e ciência histórica, não apenas se incluindo como protagonista 

articulador, mas também como agente passivo que sofre o próprio movimento da 

história e das relações humanas inerentes ao processo de ensino-aprendizagem 

(RÜSEN ,2010,p.88-94). 

Por fim, precisamos destacar as competências relacionadas com a 

constituição de sujeitos autônomos, seguindo algumas orientações de Paulo Freire 

em sua obra Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. O 

destaque desta competência está na percepção ou descoberta de que somos seres 

condicionados, mas não determinados; que a história é tempo de possibilidade e não 

de determinismo e que o futuro é problemático, mas não inexorável 

(FREIRE,2011.p.20) 

Quando o docente percebe que os condicionamentos, as possibilidades e os 

problemas podem ser enfrentados pela força daquilo que aprendemos, ele não limita 

sua prática e reflexão às coisas que já são inexoravelmente determinadas. Por isso 

ao ensinar ele está sempre refletindo; mobilizando os conhecimentos dele e dos 



63 

 

 

 

demais (os já dados e os que ainda estão em construção); humanizando a si e o seu 

ensino. Freire não descreve estes saberes direcionados apenas aos professores de 

História, no entanto, para nós isso ganha um significado muito mais relevante, já que 

a pedra a ser esculpida é a própria concepção de existência no tempo, trabalhamos 

com os condicionamentos, com as possibilidades e com os problemas da humanidade 

em função do tempo. Sendo assim, por mais que saibamos sobre os processos 

históricos, seus meandros e as melhores formas de ensiná-lo, sem considerar os 

improváveis as incertezas que caracterizam fundamentalmente a vida ativa humana 

não iremos ensinar nada.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



64 

 

 

 

3. PROPOSTA DE UMA FORMAÇÃO CONTINUADA EM REDE. 

“Parecer – o parece-me, dokei moi – 
é o modo, talvez único possível – 

 pelo o qual o mundo que aparece 
é reconhecido e percebido.”14 

(Hannah Arendt) 

Quem é o docente? Geralmente, a identidade dos professores está associada 

ao domínio do conhecimento e das formas de ensiná-lo, além disso, seu trabalho é 

visto com status de sacerdócio voluntário. Isso se demostra em algumas práticas já 

tradicionais nas Escolas, quando, por exemplo, professores usam dos seus recursos 

para comprar materiais necessários às aulas, quando participam de “vaquinhas” para 

festas de arrecadação e outras coisas mais. Esta mesma “cultura” ainda está presente 

quando falamos de formação continuada. Há uma cobrança para que professores 

invistam na usa formação, mas não há ainda uma considerável valorização disso. 

Muitas Redes de Ensino, ainda que remunerem a formação em seus planos de 

carreira, incentivam pouco este a formação docente. Por exemplo, em boa parte dos 

municípios do Estado do Rio a elevação no salário por uma graduação (lato ou stricto 

senso) não ultrapassa 5%, além de ser muito difícil conseguir uma licença ou mesmo 

um abono de faltas para formação. Ainda que exista investimentos, bons programas 

de bolsas e uma legislação que prevê a valorização da formação profissional, sua 

oferta ainda é insuficiente. 

A LDB de 1996 prevê no seu art.67 a promoção da valorização dos 

profissionais da Educação, inclusive nos termos dos seus estatutos e planos de 

carreira. Dentre outras coisas inclui-se nesta valorização o aperfeiçoamento 

profissional continuado, inclusive com licenciamento periódico remunerado para este 

fim. A questão é que há uma significativa fundamentação legal para o 

desenvolvimento de formação continuada, mas o que tem faltado são as condições 

práticas para isso. 

Neste capítulo apresentaremos uma proposta de formação continuada em 

uma rede de diálogos, considerando o docente em história como sujeito do 

pensamento, do conhecimento e da experiência. Neste diálogo em rede a perspectiva 

é que a formação docente seja viabilizada a partir do que for compartilhado, refletido 

 
14 ARENDT,2000,p.18 



65 

 

 

 

e sistematizado, para assim, ser mobilizar na direção da autoatualização. A proposta 

não é manter encontros para solucionar problemas cotidianos, nem para melhor 

manejar modelos teóricos às práticas de ensino. O que se pretende é colocar num 

mesmo espaço conhecimentos, pensamentos e experiências diversas, para assim 

construir juntos e de forma dialógica reflexões teóricas sobre a docência em história a 

partir da sua prática. 

 

3.1. O PENSAMENTO DOCENTE EM DIÁLOGO 

O que se ensina e se aprende quando falamos ou ouvimos sobre do passado, 

futuro e o presente? Obviamente é sobre o que aconteceu, acontecerá e acontece, 

isso quando olhamos para fora de nós, mas quando olhamos para dentro nem sempre 

percebemos o que estamos operando. Quando ensinamos e aprendemos sobre o 

tempo, como algo que aparece a nós internamente e que modela nossa percepção 

externa das coisas que mudam ou continuam, as memórias, as expectativas e o 

momento/lugar que isso parte, o já-aqui de observação. Já que conseguimos o 

compartilhar o pensamento, o conhecimento e a experiência do tempo sem que 

necessariamente tenhamos a consciência clara disso, como seria se percebêssemos 

o movimento deste processo, no qual comungamos da mesma percepção temporal? 

Claro que esta percepção é, também, uma construção social, mas, não apenas.  

Já que o tempo aparece à minha consciência e através de mim, aparece a 

outros que também tem consciências (e vice-versa), ele também é uma coisa 

fenomenológica. Desta perspectiva, da consciência interna do tempo, na prática não 

ensinamos, nem aprendemos nada, apenas compartilhamos pensamentos, 

conhecimentos e experiências. Por isso, é tão significativo pensar, conhecer e 

experienciar a si mesmo (a sua própria consciência) antes de se propor a mobilizar 

sua ação na direção de ensinar história.  

Escolhi usar o tempo para este exercício fenomenológico pela sua 

singularidade aporética, pois o tempo é ao deixar de ser, como nos despertou a isso 

Agostinho de Hipona. Nessa discussão, o ensino é o fazer aparecer a outros a minha 

identidade e o aprender é o perceber o que aparece do outro, ambos processos (o 

ensino e a aprendizagem) estão relacionados com os movimentos do pensamento, do 



66 

 

 

 

conhecimento e da experiência. Imaginemos, então, a possibilidade do professor fazer 

este exercício a partir da percepção fenomenológica do tempo, ele teria condições de 

refletir como as coisas lhe aparecem. Na prática isso se dá quando o sujeito é capaz 

de perceber que um conhecimento, um pensamento e uma experiência não são coisas 

que simplesmente acontecem, na verdade são construídas fruto de pré-figurações, 

configurações e refigurações, o que Ricoeur chamaria de uma relação do tempo com 

a narrativa. O que me parece importante é considerar isso com a noção arendtiana de 

pluralidade, na hora que compartilhamos com outros como o mundo nos aparece.  

Reconheço que é difícil pensar-se docente a partir dessa percepção 

fenomenológica, pois estamos acostumados a considerar a Educação mais a partir de 

um olhar socio-histórico e biopsíquico. Neste sentido, há aqueles que pensam a 

Educação como ferramenta para manter um status qou, enquanto outros lutam por 

uma Educação emancipadora voltada para ao reconhecimento das injustiças sociais 

e à quebra das estruturas opressoras. Tudo isso está em pauta e precisa muito ser 

analisado, mas será que ensinar e aprender estão apenas nessas duas dimensões 

(socio-hitórica e biopsíquica)? Será que não poderíamos considerar a Educação como 

um fenômeno que aparece aos sujeitos que intencionalmente o observam? 

Considerando a possibilidade de uma intencionalidade do professor, a pergunta seria: 

como o ensino-aprendizagem de história aparece à consciência do docente? Então, 

uma vez na consciência: o que é este processo?  

Pensar o Ensino de História ou o próprio processo de educar como exercício 

fenomenológico (um ato da consciência), provavelmente, ressignificaria algumas 

configurações já estabelecidas sobre o que é, e como se dá a Educação. No entanto, 

o objetivo não é, necessariamente, este. A proposta, na verdade, é através da 

fenomenologia proporcionar formas para o docente pensar, conhecer e experienciar 

o próprio pensamento, de forma que o mesmo consiga perceber a si, enquanto pessoa 

e professor; e também sua prática pedagógica envolvida por um processo histórico 

(político, social e econômico). Não estou me referindo a questões psicologizadas, nem 

a representações, construídas na mente, para não cair nas questões e aproximações 

que Husserl já tentou evitar quando elaborou as bases da fenomenologia. O ponto 

nefrálgico é o ser, enquanto ser que lhe aparece e não o ser que é determinado pela 

função social que ocupa e suas exigências. Ou seja, antes de ser professor e depois 



67 

 

 

 

de deixar de ser, quem é o sujeito que ali ocupa e desempenha esta ação de ensinar 

História.  

Porque o professor não é apenas este que aprece aos alunos, nem mesmo 

apenas este que aparece a sua própria consciência, ele, como qualquer outro sujeito 

fenomenológico, ainda não é, porque ainda está sendo no tempo. Esta forma de 

pensar a si mesmo, dentre outras coisas, rompe com os modelos idealizados de 

professor, porque o mesmo deixa de medir-se a partir das expectativas que se espera 

dele e da sua prática. É aqui que as competências e habilidades exigidas, deixam de 

ser consideradas parâmetros determinantes de quem o docente é; e ao exercitar este 

olhar fenomenológico de si e de sua prática, permitirá ao professor ficar mais aberto 

a construir a si mesmo como sujeito e uma pratica docente mais autêntica e autoral. 

Portanto, a fenomenologia pode ser uma ferramenta muito válida para que a 

Educação não seja enquadrada, sendo verdadeiramente libertária.   

O problema evidente é: como estar em um sistema educacional considerando 

o não enquadramento dos sujeitos? Separando as coisas, pois não se trada de abrir 

mão do sujeito que ocupa sua função e que tem compromissos. O que se pretende é 

criar mecanismos reflexivos para impedir, ou no mínimo dar limites às determinações 

impostas pelo sujeito com função social ao sujeito do pensamento, pois é este que 

constitui o sentido às coisas, significando e ressignifica tudo que lhe aparece à 

consciência, inclusiva seu papel como professor e sua prática docente.    

Como viabilizar isso na formação em rede? Será que seria possível uma roda 

de diálogos onde as pessoas que ocupam a função docente possam compartilhar 

suas reflexões, conseguindo enxergar a si mesmos de forma fenomenológica? 

Hannah Arendt considera que nenhuma parte do nosso interior aparece de forma 

autêntica, mas usamos a linguagem, metáforas para representar e comunicar nossos 

pensamentos internos (ARENDT, 2000. p.25-26). Não se trata de uma formação para 

aprender e ensinar a pensar, porque o pensamento está em nós e o que se apresenta 

ao mundo é sua aparência, enquanto que ao mesmo tempo que o mundo, iluminando 

nosso interior, possibilita a percepção (aparição) do pensamento. 

Percebemos o pensamento não como algo puro e essencial, mas como 

aparência, sendo o aparecer o que parece. Arendt não adota a separação metafísica 



68 

 

 

 

entre o ser essencial das coisas e suas aparências, para ela isso seria a tal falácia 

metafisica. Portanto, não há possiblidade do pensamento puro, a não ser em solitude 

contemplativa, assim como o fato das aparências sempre exigirem expectadores, 

conclui-se então que nosso entendimento sobre a realidade é porque ela, a realidade 

nos aparece. E o que aparece é o que parece. Dessa forma, a proposta é considerar 

o ser-professor e o ser-pessoa como uma espécie do dois em um socrático que 

aparece a si e ao mundo. 

Ao agir e ao falar, os homens mostram quem são, revelam ativamente suas 
identidades pessoais únicas, e assim fazem seu aparecimento no mundo 
humano, enquanto suas identidades físicas aparecem, sem qualquer 
atividade própria, na conformação singular do corpo e no som singular da voz. 
A revelação de “quem”, em contraposição a “o que” alguém é (...) está 
implícita em tudo o que se diz ou faz (ARENDT,2011,p.224) 

Esse ser-pessoa, não é um tipo essencial, mas o sujeito que pensando sua 

condição humana considera-se na pluralidade e aparece a si e aos outros. Já que 

“Nada e ninguém existe neste mundo cujo próprio ser não pressuponha um 
espectador. Em outras palavras, nada do que é, à medida que aparece, existe 
no singular; tudo que é, é próprio para ser percebido por alguém. Não é o 
homem, mas os homens é que habitam este planeta. A pluralidade é a lei da 
terra” (ARENDT,2000,p.17) 

No ambiente de encontro formativo, aqui proposto como rede, não se 

pretende estudar modelos teóricos e tratá-los como fórmulas para organizar e dar 

nome aos pensamentos. Assim como, não buscaremos significar as emoções e 

sentimentos. Sobre “o docente e o pensamento em diálogo” trataremos de construir 

diálogos capazes de expor, fazer aparecer a si e aos outros o sujeito do pensamento 

que ao refletir sobre si reflete sua prática docente. Este ciclo de re-flexão pode ser 

mantido, no sentido de que refletir é entendido aqui como uma dobra sobre o 

fenômeno observado.  

Para efetivar esta dinâmica, a ação proposta seria estabelecer um diálogo em 

roda, com no máximo 10 professores(as). Um dos componentes propõe que cada um 

faça perguntas que deixamos de fazer porque não há respostas, não teria uma 

aplicação prática ou porque não são óbvias. Por exemplo: “quem sou eu?”; “o que me 

define como pessoa?”; “o que me define como docente de história?”; “eu consigo 

perceber o movimento da minha vida ou sou levado por ela sem me dar conta?”; sou 

capaz de percebendo o movimento interferir? Ao final das contribuições solicitar que 

cada um organize, registre e compartilhe seus pensamentos. O Objetivo aqui é 



69 

 

 

 

perceber o caminho e o movimento do pensamento, não as conclusões que cada um 

chegou ou não chegou.  

Assim, num segundo momento (no mesmo dia depois de um intervalo ou em 

outro) propor que cada um exponha o caminho do seu pensamento. Aqui a conversa 

tenderá a ser subjetiva e cheia de metáforas, pois esta é a única forma de 

“transformar” pensamento em linguagem. Os questionamentos facilitadores para este 

momento poderiam ser: “como este pensamento chegou até mim?”; “como minha 

trajetória e estilo de vida modelam a estrutura do que penso?”; existe algo no meu 

pensamento que não está relacionado com as minhas experiências?”. Assim como no 

primeiro momento, propor uma propor uma forma de organizar, registrar e 

compartilhar como cada um se percebe após esta experiência de olhar 

intencionalmente os movimentos do seu pensamento.     

 

3.2. O CONHECIMENTO DOCENTE EM DIÁLOGO 

O que poderíamos considerar como conhecimento? Aquilo que simplesmente 

sabemos, compreendemos, explicamos e somos capazes de estabelecer um caminho 

lógico e racional? Obviamente, isso é parte substancial do conhecimento. Mas, das 

coisas que conhecemos, no caso específico nosso componente curricular, 

consideramos que há um acúmulo dos conhecimentos históricos já produzidos pela 

humanidade e ainda há outros sendo produzidos pela Academia e pela Escola. A 

docência em História opera, justamente, nesta fronteira tríplice, entre a produção 

(historiográfica, escolar e do senso comum); o acúmulo (na Academia, na Escola e na 

sociedade “leiga”); e os modelos interpretativos e de significativos. Como dar conta de 

ensinar história nesta intercessão?  

A tendência é tratar apenas o conhecimento como produto objetivo, para 

formar cidadãos e trabalhadores, mas até para isso é preciso ser honesto e deixar 

evidente que lemos a história usando determinados óculos (interpretações e sentidos). 

Além disso, precisamos lidar com aquilo que não está “acumulado” nas memórias 

sociais e coletivas – os silenciamentos – geralmente partimos de uma lógica que não 

é necessariamente histórica stricto senso. Por exemplo, é óbvio que sempre houve 



70 

 

 

 

mulheres sobre a Terra, mas por que suas histórias não aparecem tanto quanto as 

dos homens?  

Ao se deparar com estas e outras questões a historiografia tende a rever, 

revisitar e reformular suas abordagens, em consequência o Ensino de História tenta 

acompanhar estas reformulações e a própria sociedade, também começa a tentar 

encontra outras formas de estabelecer sentido para o conhecimento histórico 

acumulado. O perigo aqui é, justamente, os revisionismos sem o rigor historiográfico 

que acaba criando histórias e memórias paralelas. Por isso, o papel do professor de 

história ganha uma potência estratégica e prática, não apenas porque ele está 

operando o conhecimento histórico, mas porque está numa posição de encontros. 

Porém, neste lugar a docência precisa ser exercida com certa estabilidade cognitiva 

(pensada aqui como capacidade de conhecer) para lidar com esta tríplice fronteira (da 

produção, acúmulo e interpretação do conhecimento historiográfico).  

A estabilidade cognitiva, em linhas gerais, é fruto do conhece-te a ti mesmo, 

porque todo conhecimento de algo é também conhecimento de si e do aprender a lidar 

com o conhecimento não apenas como algo produzido, acumulado e interpretado, 

mas também como relação e diálogo. A discussão sobre cognição e conhecimento 

precisa transpor o saber que chega a mim, porque o que eu sei não é simplesmente 

o que me foi transmitido objetivamente, na verdade, o conhecimento transmitido 

carrega algo de quem o transmitiu e aparece a mim como algo mediado pela minha 

percepção. A isenção ao se ensinar e aprender um conhecimento qualquer é uma 

mera ilusão. Assim, o conhecimento objetivo, no máximo, é uma tentativa de separar 

sujeito subjetivo do objeto objetivo, porque não aprendemos a considerar a 

subjetividade, porque ao ensinar tendemos a diferenciar conhecimento de opinião 

(doxa). Dessa forma, o conhecimento compartilhado e aceito é uma das “doxas” que 

se manteve após ser submetida às verificações e às avaliações a partir dos critérios 

convencionados pelo método da ciência histórica. Não sendo a verdade última sobre 

aquilo que se conhece, as ortodoxias (como conhecimentos validados) e as 

heterodoxias (como conhecimentos na dimensão da cognição) tem o mesmo valor. É 

isso que temos dificuldades em admitir.  

Por isso, conhecer história é entender os perigos da opinião sem o rigor 

científico e, também, considerar os limites do método histórico, sabendo que a 



71 

 

 

 

verdade sobre os fatos históricos é uma reconstrução das coisas que de fato 

aconteceram, das suas interpretações e das narrativas e disputas em torno das 

memórias construídas a partir dos fatos. Por exemplo, não é possível questionar que 

antes de ser uma República o Brasil era uma Monarquia. Isto é um fato. Mas, ao 

interpretar este fato múltiplas possibilidades surgem, inclusive sobre o próprio conceito 

de Monarquia e República. O conhecimento histórico não é apenas o que aconteceu, 

envolve toda esta dinâmica e movimentos de verificação dos fatos, compreensão e 

explicação que conduz o observador às suas interpretações que prefiguram, 

configuram e reconfiguram conceitos, sentidos e significados de sua identidade e 

coletividade.  

Pode parecer que o conhecimento de si, para estabilizar a cognição em torno 

dos conhecimentos históricos, é subjetivar demais. Na verdade, não é. O que 

acontece é que ao conhecer a si, o sujeito passa a saber como ele se apropria de 

outros saberes que se propõe a conhecer. Sendo eu quem eu sou, aprendo a 

conhecer como as coisas aparecem a mim e como organizo minha mente para dar 

sentido a isso. O problema é que, seguindo os critérios da racionalidade moderna as 

formas de organizar já estão pré-configuradas pelos modelos teóricos já elaborados. 

Nossa tendencia é adotá-los como se estivéssemos escolhendo uma ferramenta na 

prateleira. Veja o exemplo do princípio da causalidade questionado por Hume, 

imaginamos que pensá-la como uma relação de relação já foi superado pela razão 

crítica kantiana. E usamos este princípio quase sem restrições. Aqui, não se trata de 

questionar a causalidade em si, mas considerar também que somos nós quem a 

percebemos nesta relação e nas coisas que acontecem e temos a pretensão de 

transformar isso em regra geral. Na História, por sua vez, a causalidade nem sempre 

explica e poucas vezes atribui significado ao conhecimento histórico.  

O ponto aporético do conhecimento histórico parece estar demostrado na 

relação entre o que a Ciência Histórica produz e nas apropriações que a sociedade 

faz deste conhecimento. No sentido de que não encontramos relação direta entre 

conhecer e significar para a vida. Além disso, a aporia está no que é produzido sobre 

o passado que acaba pré-figurando identidades que por sua vez são configuradas 

pela inserção da pessoa no coletivo, para então, em algum momento da vida, essas 

pré-figurações e configurações sejam reconfiguradas em função da busca por sentido 



72 

 

 

 

histórico. No entanto, esta busca por sentido está em cada momento da existência e 

em um constate movimento de significação e ressignificação do pensamento.  

O que o sentido histórico faz, é simplesmente oferecer a este movimento as 

ferramentas da Ciência Histórica aparecer nos espaços de Ensino de História, não 

apenas porque se desconhece, totalmente ou em parte, a historiografia (o que já foi 

produzido sobre a história humana no tempo); mas porque falta olhar a história a partir 

dos critérios da ciência. Mas, o problema não para por aí. Não foi a História quem nos 

deu a percepção de que as coisas e nós mesmos estamos no tempo, e que há uma 

relação entre o que foi, o que é e o que virá a ser. A História não tem o controle sobre 

esta percepção e nem mesmo é a única que organiza e dá significado a este 

movimento.  

É com esta aporia que o docente de História tem que lidar, a partir de sua 

própria constituição como sujeito que conhece e depois como alguém inserido numa 

relação de ensino e aprendizagem, no qual o outro está no mesmo processo. A 

questão aqui é se o papel do professor é romper com as outras formas de significar e 

dar sentido a experiência no tempo, para que o aluno adote a perspectiva de 

consciência histórica? Paul Ricoeur faz uma distinção entre condição e consciência 

histórica. Estaríamos condicionados a sermos históricos devido às diversas narrativas 

já utilizadas para significar o tempo, isso vai da epopeia ao romance e da lenda à 

historiografia. Quando contamos ou ouvimos uma história, o tempo é pré-figuração 

básica para o desenrolar da trama. Assim, como seres condicionados a sermos 

colocados temporalmente na existência, como em um enredo, a história reconfigura a 

condição histórica “elevando-a” à categoria de consciência histórica. Deste encontro 

surge o tempo narrado, re-figurado pela história e pela ficção se concretiza por meio 

de empréstimos que cada modo narrativo toma um do outro, uma historicização da 

narrativa de ficção e uma ficcionalização da narrativa histórica 

(RICOEUR,2010,p.173).  

Dando continuidade ao diálogo em rede, após os primeiros encontros citados 

no ponto anterior, a proposta agora é uma reflexão sobre a natureza e a finalidade do 

conhecimento histórico, partindo da seguinte questão epistemológica, proposta por 

Paul Ricoeur:  pensamos historicamente graças à ciência histórica ou a investigação 

histórica ganha sentido porque o ser-aí se historiciza? Aqui, Ricoeur está propondo 



73 

 

 

 

um debate entre ontologia da historialidade e epstemologia historiográfica 

(RICOEUR,2010,p.123).  

Na relação entre o ser da história (o que ela é?) e o conhecimento que ela 

produz (para que ela serve?) estão os sujeitos do conhecimento, portadores de 

saberes compartilhados, transmitidos e construídos; e os sujeitos do pensamento, 

construtores de significados no espaço de trocas que é a Escola. Derivando desta 

questão os diálogos propõem o compartilhamento de perguntas sobre o que é história 

e qual a sua finalidade, sem recorrer às sistematizações já consolidadas pela teoria 

da história. A finalidade deste exercício é levar os docentes a refletirem o que das 

suas conceituações é originalmente seu conhecimento? Haveria ou não alguma 

autenticidade em nossa construção epistemológica? Isso não é, necessariamente 

para descobrir ideias originais, mas serve para tentarmos traçar uma espécie de 

genealogia dos nossos saberes.  

Após este momento, propomos que cada um dos docentes compartilhe, na 

sua perspectiva, como poderíamos interpretar a história de forma a melhor atribuir 

sentido ao conhecimento histórico (como espaço e momento da interação entre o 

conhecimento acumulado, produzido e interpretado)? Em cada momento é necessário 

voltar à centralidade do Ensino de História. Sendo que não se trata de chegar em 

conclusões sobre o caráter ontológico e teleológico da História e do seu ensino, na 

verdade, é sobre manter um ciclo ativo pelo diálogo sobre o que refletimos com 

relação à natureza e os usos do conhecimento histórico. Portanto, a principal questão 

sobre o conhecimento histórico está no fato de sua singularidade de ser um saber 

sobre aquilo que deixou de ser. Como assim? O passado chegou a nós e está 

presentificado pelas memórias e vestígios, mas não existe mais. Será que temos a 

dimensão e a consciência do impacto disso na ontologia e na teleologia do 

conhecimento histórico? Qual é o impacto disso na forma como lidamos com o 

conhecimento histórico? Deveríamos descartar este tipo de reflexão? 

Um dos problemas quando lidamos com este tipo de debate é que nossa 

mente automaticamente caminha na direção do pragmatismo. Mas este não o objetivo 

deste diálogo em rede. A pretensão é fazer estas questões girarem na roda, ou seja, 

desmobilizar nossas argumentações, pré-figuradas ou configuradas e numa segunda 

rodada construir juntos uma re-figuração, fruto de várias re-flexões, no qual cada 



74 

 

 

 

reflexão é uma dobra fenomenológica, nas coisas que aparece a cada um. Para ajudar 

a entender. Imagine que cada olhar sobre o tópico conhecimento histórico é um 

“dobrar-se novamente sobre o tópico” ao final de cada ciclo da roda uma outra coisa 

estaria sendo constituída. Já que o produto disso ainda não existe, é fundamental que 

ao final de cada ciclo possamos registrar nossas impressões e ao final de vários ciclos 

produzir um registro coletivo, não sobre o conhecimento histórico, mas sobre o 

movimento desse conhecimento entre os docentes.   

 

3.3. A EXPERIÊNCIA DOCENTE EM DIÁLOGO. 

É na experiência que o pensamento se encontra com o conhecimento. 

Experiência aqui pode ser considerada tanto como uma vivência prática, como 

percepção, compreensão e significância do que acontece. Como seres condicionados 

ao tempo, a experiência no tempo pode ser pensada como algo da nossa condição 

histórica e também como parte constitutiva da consciência histórica (em função dos 

parâmetros da ciência). Ou seja, é na experiência que nos percebemos como 

históricos e podemos também almejar ter consciência disso na medida em que 

desenvolvemos um aprendizado histórico. Segundo Koselleck, “todas as histórias 

foram constituídas pelas experiências vividas e pelas expectativas das pessoas que 

atuam ou que sofrem” (KOSELLECK,2006,p.306). 

Sendo a experiência do passado os acontecimentos incorporados e que 

podem ser lembrados, à ela se fundem tanto a elaboração racional quanto as formas 

inconscientes de comportamento que não estão ou não precisam mais estar presentes 

no conhecimento (KOSELLECK,2006,p.309). Cria-se um espaço onde a experiência 

acontece e também pode ser projetada a consciência como um horizonte e uma 

expectativa, podendo ou não se confirmar.  

Não importa se algo aconteceu ou não de fato, porque é a experiência com 

as coisas passadas e as que estão por acontecer que se revela a relação com o tempo 

histórico como experiência e uma expectativa. Uma relação que revela o problema 

fundamental do saber histórico: a incerteza do que foi e do virá a ser, pois ambos 

seriam a mesma coisa se não fosse a percepção de que o tempo caminha do que 

passou para o que virá e do fato de que para conhecer o passado há os vestígios, já 



75 

 

 

 

o futuro é sempre uma projeção de possibilidade. No entanto, ainda que haja um 

pretensão de certeza e de verdade sobre o passado, ele quando chega a nós é 

também formado por interpretação, assim como o futuro.  

A experiência docente aqui apresentada não tem relação primária com a 

prática docente, mas com a possibilidade de considerar o espaço escolar como um 

espaço de experiência bem específico. No sentido de que ali passa a ser construído 

uma “uniformização”, um “consenso” de como o passado é “acessado” (estas três 

palavras estão em itálico e entre aspas porque devem ser entendidas de forma ampla). 

Como poderíamos perceber a sala de aula como um espaço de experiências sendo 

constituído? Em princípio partiríamos da ideia proposta por Koselleck, ainda que ele 

considere este conceito e o horizonte de expectativas, como uma categorias meta-

históricas, ou seja sem aplicar-se a investigação empírica.  Desta ideia, primeiramente 

tentaríamos não impor a si mesmo nem aos alunos um modelo já definido sobre o 

passado. E num segundo momento viabilizaríamos constituir na sala de aula um 

espaço de experiências.  

Geralmente nos preocupamos em estabelecer uma conceituação dos termos 

históricos, como tempo, conjuntura, revolução, crise, reformas, Antiguidade, Medievo, 

Modernidade, Contemporaneidade, Feudalismo, Renascimento, Humanismo, 

Imperialismo, e vários outros. Muitos alunos, mesmo depois de terminado o 

Fundamental e o Médio, tem dificuldades em compreender estes conceitos. Se formos 

bem sinceros esses conceitos estão muito mais ligados a um tipo de organizar os 

conteúdos para o ensino de História e pouco tem a ver com a história que 

experimentamos e que tentamos conhecê-la. Isso se deve em parte porque 

consideramos que todos em nossa sociedade estariam num mesmo espaço de 

experiência, ou seja, que olhamos o passado do mesmo jeito. Koselleck estava 

aplicando essas categorias, uma em relação a outra, no sentido de que “toda” a 

sociedade moderna, pelo menos até meados do século XVIII considerava a História 

como mestra da vida, porque o espaço de experiência estaria próximo ao seu 

horizonte de expectativas.  

Em linhas gerais, se conhecia o passado como exemplo para construir o 

futuro. A partir da inserção da noção de progresso a percepção da relação entre 

passado e futuro é alterada, agora o passado é algo que precisa ser superado porque 



76 

 

 

 

é no futuro que estaria o progresso. Não é desse jeito que a categoria espaço de 

experiência está sendo aplicada aqui.  

No entanto, o centro da ideia está presente, no sentido de que ao 

compreender a sala de aula como um microcosmo, ali poderíamos, em tese, 

desenvolvermos uma forma aproximadamente comum de olhar o passado, o futuro e 

sua relação (o presente). Isso, nada tem a ver com: história mestra da vida x história 

superar o passado e partir para o novo, mas a partir da experiência e expectativa 

vivenciada em sala de aula poderíamos re-figurar nossa relação entre passado e 

futuro no presente, para assim perceber a experiência histórica, não a partir dos 

modelos teóricos, mas da especificidade presente construída no espaço de 

experiencias e no horizonte de expectativas de uma sala de aula. Seria um movimento 

de ensinar e aprender história a partir de uma lógica fenomenológica. O problema é 

que isso não diz respeito a um conhecimento, pelo menos no sentido dos objetos de 

conhecimento a serem trabalhados de acordo com a BNCC, por isso não teria nada 

de base nem de comum, resultando numa realidade cheia de possibilidades de 

leituras históricas. O desafio aqui é aprender a lidar com esta pluralidade e os limites 

de se construir algo comum e ao mesmo tempo diverso. 

Então, não se trata de romper com as formas de fazer e conhecer história, é 

muito mais sobre incluir no movimento as experiências e as expectativas compartilhas 

no contexto das aulas e encontros de História. Por exemplo, é provável que alunos de 

uma comunidade pobre tenham a mesma figuração e percepção de si no tempo. Falar 

de Brasil, de progresso, de globalização, sociedade ocidental, não tem qualquer 

relação com seu espaço de experiência e seu horizonte de expectativa. Pode ser que 

não caiba a referência sobre história mestra da vida, nem história que aponta para o 

progresso, mas o paradigma em questão aqui é o da massificação e universalização 

dos pensamentos, conhecimentos e experiências históricas. Seria possível uma 

história que parta de espaços e horizontes dos sujeitos a partir de sua realidade, 

contexto e vida? Claro que ficar apenas nesse espaço e horizonte, isolados do mundo, 

não é a proposta.  

Na verdade, a possibilidade é construir uma base reflexiva, cognitiva e 

experiencial comum a partir do mesmo chão compartilhado, para depois ir na direção 

do nacional e do global. Não apenas no sentido geográfico ou histórico, mas no 



77 

 

 

 

sentido da consciência que amplia gradativamente sua intencionalidade na direção 

dos fenômenos mais amplos no mundo.  

Portanto, o ponto crucial da experiência docente em diálogo é a pluralidade, 

pois é no outro que nos reconhecemos, seja pela semelhança seja pela diferença. No 

sentido arendtiano “a pluralidade é a condição da ação humana pelo fato de sermos 

todos os mesmos, isto é, humanos, sem que ninguém seja exatamente igual a 

qualquer pessoa que tenha existido, exista ou venha a existir” (ARENDT,2007,p.16). 

Arendt relaciona as condições para existência humana às suas atividades, o labor que 

assegura a existência do indivíduo e da espécie; o trabalho que ao produzir coisas 

mais permanentes e duradouras, emprestam algo para além da existência efêmera e 

da vida mortal; e o ação que se empenha em fundar e preservar corpos políticos cria 

condição o compartilhar e mostrar aos outros como mundo nos aparece, por 

conseguinte viabiliza a História. Destas três atividades, a ação é aquela que mais se 

coloca na direção de um pensamento e conhecimento experienciado no diálogo com 

os outros, onde as diferenças e semelhanças são postas no movimento no mundo.  

No contexto da sua reflexão Arendt, de certa forma, está contrapondo os 

totalitarismos à pluralidade. Pois uma forma de regime que massifica, uniformiza e 

condiciona as pessoas produz desumanização, destruindo a possibilidade da política, 

de cada um agir no mundo a partir dos espaços onde grupos e comunidades se 

apresentam, onde dialogam e participam do cuidado com o mundo junto aos seus 

pares. Assim, a pluralidade é a condição fundamental para a ação humana, para o ser 

humano existir enquanto ser que se coloca no mundo, como ser político e como sujeito 

histórico que conhece, pensa e experiencia. Ela é possível apenas onde há espaços 

para diálogos, onde opiniões possam ser apresentadas e experimentadas como 

experiência pública. Mas, isso não é viável quando uma verdade única se impõe de 

tal forma que não deixa espaço para trocas. 

Por isso, precisamos associar pluralidade (condição da ação humana) com 

política (espaço da apresentação humana); no esforço de construir diálogos (ser 

atravessado pela palavra). Para Arendt, o diálogo aqui não é conversa entre duas 

almas, mas uma precisão de escuta, um esforço para explicar e uma busca pela 

participação do outro. Baseado no diálogo socrático, podemos entender o espaço de 

experiência, também como espaço político de diálogos, onde meu discurso e o do 



78 

 

 

 

outro podem nos atravessar, não porque há argumentações, mas porque no diálogo 

de modelo socrático sou levado a desvendar a minha doxa, a conseguir enxergar 

como minha opinião e constituída e como percebo/experiencio as coisas, numa 

compreensão do mundo tal como ele me aparece (ARENDT,2009,p.55).     

Com esta exposição, podemos avançar para aplicação de um diálogo em rede 

que considere a experiência docente em diálogo. O primeiro exercício proposto seria, 

repensar junto os conceitos de experiência, espaço, diálogo e pluralidade. A 

experiência em função da vivência compartilhada na diferença; o espaço como ação 

política de se colocar frente aos outros e o diálogo para percepção de como as coisas 

nos aparecem. Isso só é viável porque nos conscientizamos da pluralidade. Por isso 

podemos olhar cada docente como alguém que ao experimentar a mundo pode se 

abrir para, não ser apenas alguém que argumenta e contra-argumenta, mas como um 

diferente do outro que desvendando sua doxa percebe como o mundo, as coisas, e o 

que lhe aparece. 

Após os outros momentos, neste encontro a rede de diálogos poderá iniciar 

sua rotina que consistiria em: 

• Exercitar a escuta – para isso, em duplas solicitar um que explique ao 

outro algo de si mesmo. 

• Exercitar o desvendar da própria opinião – pedir para que cada um liste 

os fundamentos de sua opinião sobre alguma questão a ser escolhida 

pelo grupo (de preferência algum tema controverso sobre o Ensino de 

História) 

• Exercitar ser atravessado pelo diálogo – solicitar que cada um diga, das 

coisas que foram faladas aquela que mais te marcou como docente ou 

como pessoa.  

Após o término dos encontros, a proposta é elaborar um documento único que 

contenha a percepção do grupo sobre as reflexões feitas sobre a docência e o 

pensamento histórico; docência e o conhecimento histórico; docência e a experiência 

histórica. Este documento servirá como uma espécie de conjunto de diretrizes do 

funcionamento da rede.  



79 

 

 

 

3.4. ESTRUTURA DA REDE: DOKEI MOI 

A proposta de estruturação de uma rede de docentes de História tem por 

objetivo a construção de um espaço dialógico, não para refletir e compartilhar práticas 

docentes entre professores, mas para pensar o docente como sujeito do 

conhecimento (porque constrói possibilidades de explicações); como sujeito do 

pensamento (porque busca estabelecer sentido e orientação); e como sujeito da 

experiência (porque vivencia, interagindo no mundo e com as pessoas em função do 

que conhece e do que pensar).  

Apesar dessa distinção dos “sujeitos” ele é apenas um, o ser que pode ir na 

direção de conhecer, pensar e experimentar a si mesmo para ser capaz de reconhecer 

os caminhos, escolhas e atitudes feitas na direção do conhecimento, do pensamento 

e da experiência. Isso acontece todo tempo em cada pessoa, mas nem sempre há 

uma conscientização deste processo, por isso a proposta da rede é levar o docente a 

entender este processo, próprio e particular de cada um, como um fenômeno que 

aparece a ele.  

Em meio às rotinas e às exigências impostas aos professores, a prática 

docente é desumanizada pela burocratização do processo educacional, demostrada 

na objetivização dos conhecimentos, na instrumentalização dos pensamentos e na 

alienação das experiências. Contra esta desumanização o que se propõe é refletir, 

sobre como o docente, como pessoa, começa a se “medir” a partir do cumprimento 

de demandas burocráticas que satisfazem apenas o sistema e seus instrumentos de 

medição, avaliação e quantificação. A questão agora é como viabilizar isso?  

A proposta inicial é partir de um grupo de professores de uma mesma rede de 

ensino que poderá ser formada por docentes de história em encontros mensais com 

vias de criar outras formas de interação não presenciais.  

Como é algo em construção, propor uma metodologia baseada numa rotina 

fechada pode ser contrário à própria proposta, porque a ideia é, justamente, a troca 

dialógica sobre a forma como cada docente percebe a si. Porém, para não cair em um 

subjetivismo radical que pode corromper o objetivo da rede, podemos partir de uma 



80 

 

 

 

fundamentação próxima às considerações socráticas do “conhece-te a ti mesmo”15. 

No entanto, não pretendemos nos diálogos numa radicalização ontológica do nosso 

ser, como seres conscientes da nossa ignorância, na verdade pensamos ser 

importante concentrarmos na proposta socrática que nos lava a dar luz às nossas 

próprias opiniões (doxas), mas também tomarmos consciência do caminho que levou 

a constituição dos nossos posicionamentos diante do mundo. Para isso, Sócrates se 

valia da ironia e da maiêutica. 

A primeira etapa do dialogo socrático é a ironia ou refutação, neste momento 

Sócrates levava o seu interlocutor a se dar conta de sua própria ignorância. A partir 

da exposição do seu entendimento sobre o tema a pessoa ia aos poucos percebendo 

como suas argumentações deixavam várias contradições pelo caminho. Atualmente, 

em uma sociedade que se desperta pelas polêmicas, muitas delas desnecessárias, 

pode parecer que uma estratégia desta sirva apenas para desenvolver formas de 

argumentação ou descobrir quem está certo ou errado. Na verdade, aqui está o maior 

esforço e aprendizado: não se concentrar na ideia ou no posicionamento, mas 

conduzir o dialogo na direção do sujeito que constitui o saber sobre o tema.  

Imaginemos que o grupo tenha escolhido dialogar sobre a formas de conduzir 

uma aula sobre a Ditadura Militar. Um professor considera que a melhor forma de 

expor este processo histórico seja traçar uma linha cronológica dos principais 

acontecimentos porque os alunos já tem essa formulação linear do tempo e a noção 

de causalidade entre os fatos. Nesta sentença já existe várias pressuposições sobre 

o tema, os alunos e a noção de ensino. A ideia é, a partir do diálogo socrático iniciar 

uma reflexão que leve o docente a perceber estas e outra pressuposições, se são dele 

próprio ou da própria imposição do sistema de ensino, ou ainda, de alguma síntese 

das duas possibilidades, algo voltado para a ideia de que o aluno precise apresentar 

satisfatoriamente a relação deste conhecimento com algo prático da vida para 

desenvolver uma habilidade e competência esperada e, com isso, o professor possa 

ter a satisfação de que cumpriu sua função. A ironia não pretende, necessariamente, 

 
15 Teria sido uma apropriação que Sócrates fez da inscrição atribuída ao pórtico do tempo de Apollo em Delfos. 

Ao relacioná-la com a conclusão socrática: “só sei que nada sei”, poderíamos estabelecer que a consciência de 

nosso não saber das coisas é alcançada quando conhecemos a única coisa que poderíamos conhecer: nosso próprio 

ser e nele como as coisas a nós aparece. 



81 

 

 

 

refutar, o posicionamento do professor, mas a partir da sua “inconsciência” fazê-lo 

perceber como foi constituído. 

 Este processo é como descobrir novas possibilidades sobre nossas 

atividades de pensar, querer e julgar, em função do conhecer, do pensar e do 

experimentar. Nesta experiência com a pluralidade humana que descobrimos o outro 

como a outra possibilidade de conhecer, pensar e experimentar, assim a 

autoatualização no descobrir-se ignorante diante do outro e por isso disposto a ouvi-

lo. Era assim que Sócrates se colocava. Como alguém estéril de sabedoria, impedido 

de apresentar qualquer ideia que fosse sua e acusado de viver sempre interrogando 

a todos. Ao interrogar o objetivo não era destruir as argumentações dos outros, como 

os sofistas, nem mesmo chegar em alguma conclusão sobre o tema, parece muito 

claro que o diálogo socrático queria levar as pessoas a descobrirem-se ignorantes das 

coisas e ao mesmo tempo conhecedores de si, conscientes de como as coisas lhe 

aparecem.   

“A minha arte obstétrica tem atribuições iguais às das parteiras, com a 
diferença de eu não partejar mulher, porém homens, e de acompanhar as 
almas, não os corpos, em seu trabalho de parto. Porém a grande 
superioridade da minha arte consiste na faculdade de conhecer de pronto se 
o que a alma dos jovens está na iminência de conceber é alguma quimera e 
falsidade ou fruto legítimo e verdadeiro. Neste particular, sou igualzinho às 
parteiras: estéril em matéria de sabedoria, tendo grande fundo de verdade a 
censura que muitos me assacam, de só interrogar os outros, sem nunca 
apresentar opinião pessoal sobre nenhum assunto, por carecer, justamente, 
de sabedoria. E a razão é a seguinte: a divindade me incita a partejar os 
outros, porém me impede de conceber. Por isso mesmo, não sou sábio não 
havendo um só pensamento que eu possa apresentar como tendo sido 
invenção de minha alma e por ela dado à luz. Porém os que tratam comigo, 
suposto que alguns, no começo pareçam de todo ignorantes, com a 
continuação de nossa convivência, quantos a divindade favorece progridem 
admiravelmente, tanto no seu próprio julgamento como no de estranhos. O 
que é fora de dúvida é que nunca aprenderam nada comigo; neles mesmos 
é que descobrem as coisas belas que põem no mundo, servindo, nisso tudo, 
eu e a divindade como parteira” (PLATÃO, 1973, p. 30).  

A maiêutica, não é apenas o parto das ideias, mas o parto do sujeito que se 

percebe ignorante de tudo e consciente de sua alma. Poderíamos até usar Sócrates 

como modelo de um educador que se preocupa com o sujeito que aprender e não 

com as verdades, os conhecimentos e saberes necessários ao aprendizado. 

Poderíamos pensar até mesmo o educador como este sujeito que aprende sobre si e 

sobre o mundo desta forma. Porém, a proposta é um pouco mais audaciosa, passa 

por considerar este parto de si, como um processo de libertação capaz de romper 



82 

 

 

 

noções nas quais as relações humanas são verticalizadas. De forma que o professor 

consiga perceber como, muitas vezes, somos opressores e senhores do saber e da 

sua transmissão. Para isso podemos pensar junto com Paulo Freire. 

A libertação, por isso, é um parto. E um parto doloroso. O homem que nasce 
deste parto é um homem novo que só é viável na e pela superação da 
contradição de opressores-oprimidos, que é a libertação de todos. A 
superação da contradição é o parto que traz ao mundo este homem novo não 
mais opressor; não mais oprimido, mas homem libertando-se (FREIRE, 1987, 
p. 23).  

O interessante é que Freire apresenta a Educação como possibilidade de 

libertação do oprimido e do opressor. No entanto é comum aplicarmos isso a uma 

leitura sistêmica, contra o Capital e as estruturas sociais, agora, e se aplicássemos 

esta reflexão a nós mesmos como reprodutores dessas estruturas que 

discursivamente combatemos, mas que por falta de espaços e intencionalidade 

reflexiva não percebemos isso? 

Não há outro caminho senão da prática de uma pedagogia humanizadora, 
em que a liderança revolucionária, em lugar de se sobrepor aos oprimidos e 
continuar mantendo-os como quase “coisas”, com eles estabelece uma 
relação dialógica permanentemente. Prática pedagógica em que o método 
deixa de ser, como salientamos no nosso trabalho anterior, instrumento do 
educador (no caso, a liderança revolucionária), com o qual manipula os 
educandos (no caso, os oprimidos) porque é já a própria consciência 
(FREIRE, 1987, p. 35).  

Por isso, a rede dokei moi é uma proposta de constituir e não construir 

diálogos entre os sujeitos (os docentes) e suas consciências – não no sentido moral, 

mas no sentido da intencionalidade fenomenológica. Portanto, neste tópico pretendeu-

se estabelecer uma estruturação conceitual, porque a proposta é que a estruturação 

formal e metodológica seja uma construção em aberto, elaborada, feita e avaliada a 

partir do diálogo entre os membros da rede. 

Por fim, cabe agora uma última consideração a certa da escolha do nome da 

rede. Claramente inspirada na forma singular como Hannah Arendt se apropria de 

Sócrates para construir uma reflexão sobre Filosofia e Política, ela afirma que: 

Sócrates quis trazer aquela verdade que todos potencialmente possuem. 
Caso permaneçamos fieis a sua metáfora da maiêutica, nós podemos dizer: 
Sócrates quis tornar a cidade mais verdadeira pela parturição da verdade de 
cada um dos cidadãos. O método do fazer isto é a dialegesthai, a conversa a 
respeito de alguma coisa, mas esta dialética traz à frente a verdade não pela 
destruição da doxa ou opinião, mas ao contrário revela a doxa na sua própria 
veracidade. (ARENDT,2009,p.81) 



83 

 

 

 

Arendt está preocupada sobre as utilizações da verdade e da mentira na 

política, sobre o problema das falácias metafísicas que afastam as pessoas da 

possibilidade de construir espaços verdadeiramente públicos e políticos, onde os 

sujeitos possam aparecer a outros a partir das suas próprias concepções sobre o 

mundo. Portanto, o uso dessa concepção aqui não tem tanta relação com a Educação 

no sentido formal e mais a ver com a educação no sentido fenomenológico. Isso 

conduz a rede dokei moi  para uma possibilidade de enxerga-la como um experimento 

político no sentido arendtiano, no sentido de uma fenomenologia da ação docente. 

Sim, existe aqui o risco de não caber no modelo arendtiano aquilo que é proposto ser 

desenvolvido na rede, mas é sobre isso mesmo e não sobre ter um modelo para 

enquadrar à prática. O espaço é político, justamente, por se abrir a oportunidade para 

que cada docente e o grupo como um todo, possam expor como a prática docente, 

como fenômeno da ação, aparece a eles ou elas. Dessa forma, as definições sobre 

como expor os referenciais teóricos e metodológicos, assim como a forma de conduzir 

precisam ter uma margem fluída.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



84 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

“Na prática a teoria é outra ou na teoria a prática é outra”?  Porque articular 

reflexão teórica sobre a prática docente em História? A articulação entre as ações 

pedagógicas e o ensinado não se desvinculam de uma reflexão teórica, ainda que 

essa seja feita de modo instintivo sem uma sistematização da própria ação de pensar 

sua prática. Talvez essa seja a questão que ainda falte, pois na construção de um 

caminho para pensar o Ensino de História, as categorias e conceitos usados para 

construir esse conhecimento próprio e específico começam a ser problematizados, 

não mais naturalizados e definidos por “instâncias superiores”, na Academia 

(Universidade). As questões começam a brotar a partir das próprias demandas em 

sala de aula, na relação entre alunos e professores; realidades sociais e práticas 

pedagógicas; na interação social própria e específica do ambiente escolar com o 

mundo; no embate entre conteúdos, objetivos educacionais e demandas específicas 

dos estudantes; e principalmente, na contradição entre instrumentalização da 

docência em história e sua condição e característica reflexiva.  

Ainda que aceitemos a condicionalidade funcionalista da prática docente, 

imposta pelos sistemas educacionais, nossa outra condição para a criticidade e 

reflexibilidade não morre.  Como e por que refletir e teorizar a partir desse universo 

específico e prático? Quando o professor chega neste ponto, sua opção geralmente é 

recorrer a modelos prontos, quase sempre importados dos sistemas epistemológicos 

eurocêntricos.16. Buscamos aqui a possibilidade de construir uma reflexão própria 

sobre a docência em história considerando o sujeito (que conhece, pensa e 

experiencia); o espaço (onde se compartilha, ressignifica, mostrando a si mesmo e 

percebendo o outro). O esforço teórico aqui é tentar nomear o processo de 

constituição do sujeito docente de história. Parece que são muitas pontas para 

amarrar e outras tantas para a modelo proposto não desmontar. De fato. No entanto, 

não se trata tanto de modelar algo para padronizar outros olhares, a ideia é que cada 

um se descobrir “teórico” não como elaborador de modelos, mas como nomeador de 

sua própria docência. Isso a partir da descoberta de si mesmo e de como as coisas 

aparecem a sua consciência.  

 
  



85 

 

 

 

 A Histórica (disciplina), como criação da Modernidade, surgiu para dar 

legitimidade às instituições do Estado/nação, como instrumento para construir uma 

identificação das populações com suas formas de governo. Com a invenção das 

nações modernas os processos históricos começaram a ser pensados, geralmente, 

pela perspectiva política, dos grandes feitos da nação e dos seus principais 

personagens. Isso garantiu à História uma finalidade tanto para explicar os “porquês” 

dos acontecimentos, como para divulgação desse conhecimento, para construir um 

imaginário próprio, “uma história” com identificação entre os membros da nação. 

Diante das mudanças epistemológicas, teóricas e metodológicas que o ofício 

historiográfico passou, ainda tem passado, por essas duas finalidades iniciais 

permanecem bem vivas: explicar os acontecimentos do passado e transmitir esse 

conhecimento. Dito de outra forma, a pesquisa histórica e formação histórica, ambas, 

apesar de trabalharem com categorias, objetos, objetivos, métodos e problemas 

próprios, tem em comum as mesmas reflexões teóricas sobre temporalidade, 

historicidade, memória, identidade, dentre outros conceitos. Pensada dessa forma, a 

Teoria da História pode ser considerada como um elo que unifica a produção 

historiográfica e o Ensino de História. No entanto, a maneira como se opera e se 

problematiza as categorias teóricas na pesquisa acadêmica e na escola nem sempre 

dialogam numa mesma sintonia, seja pela diferença na forma da narrativa, seja pela 

própria concepção do saber especifico de cada uma desses campos. Isso não 

significa que “o miolo epistêmico” não seja o mesmo: os processos humanos no 

tempo; as representações do tempo; as identidades e os usos e desusos da História. 

Dessa forma, o a didática da História, proposta por Jörn Rüsen, pode ser considerada 

como uma parte que interage e sistematiza a Teoria e o Ensino da História, pelo 

menos no que diz respeito à finalidade educativa do saber Histórico:  

“...a teoria da história preocupa-se em colocar a relação do conhecimento 
histórico à prática, de maneira que possa reconhecer nela a possibilidade dos 
procedimentos especificamente científicos e dos pontos de vista reguladores 
que se lhe aplicam.” (RÜSEN,2010,p.86)  

Com isso é possível uma aproximação maior da História com a vida em suas 

questões políticas, sociais, identitárias, econômicas e culturais. Aprimorar a prática 

pedagógica através de um exercício de uma reflexão teórica consciente que parte da 

prática, contribui consideravelmente para o Ensino de História, na medida em que, ao 

problematizar conceitos como historicidade e temporalidade, por exemplo, pode-se 



86 

 

 

 

perceber as mudanças na maneira como a sociedade se relaciona com os domínios 

da história. Rodrigo Turin em seu artigo “Presentismo, Neoliberalismo e fins da 

história” chama a atenção para questões fundamentais que tem alterado 

profundamente as formas de temporalização das sociedades sob a influência do que 

ele chama de razão neoliberal, economicista. Esse movimento não percebido estaria 

destemporalizando, desmobilizando, despolitizando e desideologizando a percepção 

histórica dessas sociedades (TURIN,2019,p.266). Segundo o autor, as formas de viver 

o tempo, caracterizadas por uma temporalidade acelerada e com forte marca 

economicista, vem marcando as sociedades ocidentais nas últimas décadas.  

A questão se apresenta como um potencial regime de historicidade, 

classificada como Regime de Historicidade Neoliberal. No entanto, fica evidente a 

distinção inicial entre regime de temporalidade e regime de historicidade, baseada nas 

distinções elaboradas por Jerome Bascht quando trata das formas alternativas e 

emergentes de experiência no tempo. Dessa forma, temporalidade está relacionada 

às escalas curtas do tempo e da vida cotidiana, enquanto historicidade aponta para 

símbolos, conceitos e narrativas já sedimentadas que estruturam um determinado 

modo de representar o tempo, configurando sínteses possíveis e reconhecíveis entre 

o passado, presente e futuro (consciência histórica).  

O que vem se estabelecendo atualmente é justamente o que Turin chama de 

presentismo, como um regime de temporalidade antes de ser um regime de 

historicidade; centrado em parâmetros como a economia; vetor de uma temporalidade 

imediata; e o presente capturado como um futuro imediato. Nesse sentido, há um 

esvaziamento dos conceitos e das narrativas estruturantes do regime moderno de 

historicidade e substituição do conceito de progresso para o conceito de crise que 

introduz novas dimensões semânticas a noção de temporalidade (o imediatismo). Um 

avanço do que Koselleck apresentou. Assim, o tempo da crise se assemelha ao tempo 

da urgência, em ambos o tempo contemporâneo configura-se como um presente 

instável que pressiona por um futuro próximo e acelerado. Então, crise e urgência 

produzem uma sincronização cada vez maior entre diferentes esferas sociais, onde 

ocorre uma ressinconização temporal sem um regime de historicidade. Esse tempo 

urgente se apresenta como um fato social total, pois se manifesta em diferentes 

instituições – como demonstrou Christophe Bouton – que já definem formas de 



87 

 

 

 

subjetividades, orientam ações, estruturam instituições, redesenhando o próprio 

tecido social.  

Considerando essa mudança na forma de experimentar o tempo e a história, 

suas causas e implicações colocam o Ensino de História, a prática docente e o saber 

histórico como áreas em constante movimento, necessitando um constante conhecer, 

pensar e experimentar teórico a partir das relações construídas nos espaços 

educacionais (sala e rede dokei moi). Mesmo porque, a própria Escola e os espaços 

de formação docente, também estão sob a mesma influência dessa racionalidade 

neoliberal. Christian. Lavall em seu livro A escola não é empresa: o neoliberalismo em 

ataque ao ensino público apresenta o neoliberalismo não como uma doutrina bem 

elaborada, nem como uma ideologia sistematizada, mas como um conjunto de 

medidas isoladas que só tem sentido em uma análise interrelacionada 

(LAVALL,2019). Dessa forma ele traça um conjunto de correlações capazes de 

construir uma teoria sobre o neoliberalismo contemporâneo. Isso vem tendo uma 

aplicação prática na maneira como as Escolas e os sistemas educacionais vem sendo 

administrado e pensado a partir de valores como: concorrência, eficácia, economia 

monetária, etc. Diante de um conjunto parâmetros pragmáticos e objetivos, a 

educação passa a ter uma função instrumental em função de demandas que 

instrumentalizam a Educação para “produzir” pessoas competentes para as 

engrenagens atuais, isso ao custo da nossa humanidade.  

Dentre outras considerações sobre a influência neoliberal na escola, duas 

podem ser consideradas em relação ao Ensino de História. A primeira diz respeito ao 

esvaziamento da função social da escola, e do ofício do historiador, assim como os 

espaços de produção do conhecimento próprio e singular, ao mesmo tempo em que 

a historicidade dá lugar à temporalidade. Ambos os processos se desenvolvem em 

função da chamada racionalidade neoliberal. Nessa perspectiva, tanto a Escola como 

a História, não estão isoladas da vida política, social, cultural, econômica. Por isso, 

não adianta apenas uma ação militante de ser contra isso ou a favor daquilo. A Escola 

e os espaços de formação docente em História refletem a sociedade como ela é. Se 

existe uma hegemonia nas práticas sociais fundada na lógica de mercado, isso 

impreterivelmente vai marcar toda instituição e construção do conhecimento humano. 



88 

 

 

 

No entanto, não é precisamos cair num determinismo fatalista, pois a 

intervenção dos educadores e historiadores precisa considerar o esforço teórico e 

suas categorias de análise como parte fundamental, tanto para perceber esses 

movimentos epistemológicos, como para propor resistências viáveis e bem 

estruturadas. Sem teoria própria e significativa, a vida se resume a repetir modelos 

que sustentam projetos autoritários que desconsideram a Escola e a História.  Neste 

ponto que a uma rede de formação docente, como a dokei moi, pode contribuir 

significativamente para uma teorização não modelista, mas que constitui estruturas 

viáveis para o sujeito perceber o movimento do mundo na direção da sua consciência 

e assim, conhecer a si mesmo e como elabora sua forma de ver o mundo (como o 

mesmo lhe aparece) 

Este movimento também pode ser considerado como formação histórica. Um 

pouco mais amplo do que foi a proposta de Rüsen que tem formação histórica como 

“a capacidade de uma determinada constituição narrativa de sentido” 

(RÜSEN,2010,p.104) como um aprendizado que pode ser desenvolvido. Assim como 

a Escola e os espaços de formação docente como espaço de autonomia permitida, 

estimulada e desenvolvida para a assunção do sujeito. Não existe aqui nenhum 

sentido mecanicista, antes esse tipo de formação considera o próprio protagonismo 

de quem aprende (FREIRE. 2011 p.43). A pergunta que muitas vezes orienta parte de 

nossa reflexão e prática pedagógica: “qual tipo de aluno e professor queremos 

formar?” precisa ser questionada de forma teórica, partindo do chão da Escola, dos 

espaços onde os sujeitos se apresentam e percebem o mundo. Essa pergunta 

pressupõe que existiria um produto final na educação. Isso é, em certa medida, um 

pressuposto empresarial, muito pragmático, bancário. Tendo Paulo Freire como 

suporte, poderíamos trocar esta pergunta por outras: “qual tipo de conhecimento 

queremos construir juntos?; qual o tipo de pensamento queremos compartilhar juntos 

para significar nossa orientação no tempo?; e qual experiência estamos vivenciando 

juntos de tal maneira que tenhamos um horizonte de expectativas 

comum/compartilhado?”  

Dessa forma tanto professor, como o estudante são convidados a participar 

da elaboração do planejamento do que será ensinado e aprendido, porque na pratica 

é o mesmo movimento. Talvez dessa forma o, parafraseando Paulo Freire, o “ensinar 



89 

 

 

 

não seja de fato transferir conhecimento, mas criar possibilidades para a sua produção 

ou sua construção.”(FREIRE,2011,p.24). Portanto, tanto a constituição narrativa de 

sentido histórico quanto a elaboração de ações educativas precisam considerar o 

sujeito como parte fundamental do processo. Pode parecer óbvio, de fato é, mas há 

uma pressão por resultados pedagógicos, por alcançar metas e expectativas 

predefinidas que acabam por desconsiderar o óbvio na reflexão, no planejamento e 

na prática pedagógica. Por isso, quando o professor e estudante tornam-se o foco de 

verdade da formação, a Educação passa a ser estruturada e desenvolvida a partir 

deles como sujeitos e não dos programas e metas predefinidas. 

Por que em meio a uma imposição da racionalidade neoliberal é importante 

lutar e resistir pela autonomia do conhecimento próprio produzido na Escola e partir 

do Ensino de História. Isso é um meio de manter a reflexão teórica ativada numa 

sociedade cada vez mais imediatista e pragmática. Basta lembrar de Auschwitz para 

aceitar passivamente o pragmatismo, o funcionalismo e a imediatismo na Educação. 

porque a consciência humana não pode ser coisificada como foi na Alemanha nazista, 

como chamou a atenção Theodor Adorno quando falou sobre Educação após 

Auschwitz.17. Aqui mais uma vez observa-se o protagonismo do sujeito do 

conhecimento, do pensamento e da experiência. Ele busca reconhecer e evidenciar 

os mecanismos que fizeram as pessoas capazes de cometer as piores atrocidades no 

período nazista, para que se tome consciência do ocorrido e assim, rever o processo 

civilizatório através de um esforço educativo para o conhecimento, pensamento e 

experiência. Dessa forma, fica evidente a relação e a necessidade entre percepção 

histórica e o processo educacional vivido pelo sujeito. Tendo em vista que ainda hoje 

o processo civilizatório imperialista continua imponto suas garras sobre outras partes 

do mundo. Esse ponto de encontro é singular para o desenvolvimento de uma análise 

crítica de si, do processo histórico e dos determinismos impostos e aceitos sem 

reflexão por boa parte da população.  

 
17 Esta entrevista dada a uma rádio em 1965, foi publicada textualmente em 1967 e se tornou uma 
referência em Educação. Apesar de um objetivo bem prático – como não repedir os horrores do 
nazismo – Adorno desenvolve uma reflexão bem profunda e necessária para pensar a Educação como 
um meio de auto-reflexão críticaADORNO, Theodor W. Educação após Auschwitz. In: Educação e 
emancipação. 



90 

 

 

 

Ainda que na história o sujeito perceba-se com uma parte de um todo na sua 

experiência no tempo, na Escola – no processo educacional – essa percepção ganha 

uma forma sistematizada para que ele se encontre com sua experiência na vida em 

sociedade. Com a Escola e a História se aprende a existir no mundo e no tempo, ou 

pelo menos são fornecidos instrumentos teóricos e cognitivos de sistematização e 

coletivização dessa percepção.  Mas, sem reflexão teórica a sistematização 

transforma os sujeitos em reprodutores passivos de modelos que nada significam. O 

esclarecimento proposto por Adorno, parece ir além de um Iluminismo tardio, ou de 

uma tentativa de salvar o projeto Moderno. Trata-se de dar conta da incivilidade que 

existe no processo civilizatório no qual a crítica deve ser feita.  

As explicações sobre como foi possível Auschwitz acontecer e como superar 

esse trauma, pode ir além da interpretação de um acontecimento, ou de uma crítica 

ao nazismo ou ainda de uma alerta para não se repetir. Existe nesta fala e no texto 

escrito um forte apelo para manter acesa a chama da reflexão teórica em qualquer 

nível do entendimento humano. Uma educação e uma História que se coloca como 

objeto de crítica e de questionamentos; uma prática pedagógica e uma historicidade 

que considere em primeira instancia o sujeito, pode até ser considerada uma “teoria 

que na prática”, inviável do ponto de vista da racionalidade neoliberal e das 

habilidades e competências, porém continua sendo um objetivo a ser alcançado pela 

História, pela Escola e pela prática docente. Pois, quem sabe, de repente, na teoria a 

prática é outra porque ainda não aprendemos a fazer uma teoria a partir da nossa da 

prática, ainda compramos teorias feitas por outros de práticas que não eram nossas.  

 

 

 

 

 

 

 



91 

 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

ADORNO, Theodor W. Educação após Auschwitz. In: Educação e emancipação. 

Tradução 

ARENDT, Hannah. A Condição Humana. Rio de Janeiro: Forense Universitário, 2007. 

ARENDT, Hannah. A promessa da política. Trad. Pedro Jorgensen Jr. Rio de Janeiro: 

DIFEL, 2009. 

ARENDT, Hannah. A Vida do Espírito: O pensar, o querer e o julgar. Rio de Janeiro: 

Relume Dumará, 2000. 

BARBOSA, M. V.; MILLER, S.; MELLO, S. A. Teoria histórico-cultural: questões 

fundamentais para a educação escolar. Marília: Oficina Universitária; São Paulo: 

Cultura Acadêmica, 2016. 

BARCA, Isabel. Literacia e Consciência Histórica. Educar, Curitiba, Especial, p. 93-

112, 2006. Editora UFPR 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 

1988. Brasília, DF: Presidente da República, 2016. Disponível em 02 de fev.2024. 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: MEC, 

2018.  Disponível em 02 de fev. de 2024. 

CERRI. Luis Fernando. Ensino de História e Consciência Histórica. Implicações 

didáticas de um discurso contemporâneo. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2011. 

CERRI. Luis Fernando. Ensino de História e Consciência Histórica. Implicações 

didáticas de um discurso contemporâneo. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2011. 

DILTHEY. Wilhelm. Filosofia e educação: textos selecionados. Org. Maria Nazaré 

Camargo Pacheco Amaral. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2010. 

Extermínio nazista. Boletim do Tempo Presente, n. 4, de 08 de 2013, pp. 1-22,  

 FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: Saberes necessários à prática educativa. 

São Paulo: Editora Paz e Terra, 2011 



92 

 

 

 

HAN, Byung-Chul. Sociedade do cansaço; tradução: Enio Paulo Giachini. – Petrópolis, 

RJ : Vozes, 2015. 

KOSELLECK, Reinhart. Futuro passado: contribuição à semântica dos tempos 

históricos. Rio de Janeiro: Contraponto: Ed. PUC-RIO, 2006. 

LAVALL, Christian. A escola não é empresa: o neoliberalismo em ataque ao ensino 

público. São Paulo: Boitempo Editorial, 2019 

LEE, Peter. Em direção a um conceito de Literacia Histórica. Educar, Curitiba, 

Especial, p. 131-150, 2006. Editora UFPR;  

LEITE, F. T. 10 Lições sobre Kant. Petrópolis: Vozes, 2007 

LOPES, Alice Casimiro. Políticas de Currículo: Questões Teórico-metodológicas. In: 

org.:Lopes, A.C.; Dias R.E.; ABREU, R.G. Discursos nas Políticas de Currículo. Rio 

de Janeiro: Quartet, 2011. 

PERRENOUD, P. Construir as competências desde a escola. Tradução Bruno Charles 

Magne.Porto Alegre: Artes Médicas Sul, 1999.     

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do Poder e Classificação Social. IN: SANTOS, 

Boaventura de Souza e MENESES, Maria Paulo. Epistemologias do Sul. Rio de 

Janeiro: Edições Almedina.SA, 2009. 

REIS, José Carlos Reis. A História da Consciência Histórica Ocidental e 

Contemporânea. Hegel, Nietzsche. Belo Horizonte: Autentica Editora, 2013 

RICOEUR, Paul. Tempo e Narrativa. VI A Intriga e a Narrativa Histórica. São Paulo: 

Editora Martins Fontes, 2010. 

RICOEUR. Paul. Tempo e Narrativa Volume 1 A Intriga e a Narrativa História. São 

Paulo: Editora WMF, 2010.     

RICOEUR. Paul. Tempo e Narrativa Volume 3 O Tempo Narrado. São Paulo: Editora 

WMF, 2010. 



93 

 

 

 

RÜSEN, Jörn. História Viva. Teoria da História III: Formas e funções do conhecimento 

histórico. Brasília: Editora UNB, 2010. 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Documentos de Identidade. Uma introdução às teorias do 

currículo. Belo Horizonte: Autentica, 2022. 

SPINELLI, Miguel. O Daimonion de Sócrates. HYPNOS ano 11 / nº 16 – 1º sem. 2006 

– São Paulo / p. 32-61. 

TURIN, Rodrigo. Presentismo, neoliberalismo e os fins da História. In: AVILA, Arthur 

L.; NICOLAZZI, F. e TURIN, R.(orgs.). A História (in)disciplinada: teoria, ensino e 

difusão do conhecimento histórico. Vitória/ES: Editora Milfontes, 2019, pp. 245-

271Wolfang Leo Maar. 3ª. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1995, pp. 117-138. 

ZITKOSKI, J.J. O Método Fenomenológico de Husserl. Porto Alegre: EDIPURS, 1994. 

 

DISSERTAÇÕES E TESES:  

ALMEIDA, Leandro Rosetti de. Museu Da Lembrança: História Ensinada, 

Narratividade E Memória. Dissertação de Mestrado submetida ao Programa de Pós-

Graduação em Ensino de História, 2016 – UFRJ. 

ALVES, Ronaldo Cardoso. Aprender História como sentido para a vida: Consciência 

Histórica em estudante brasileiros e portugueses. Tese (Doutorado – Programa de 

Pós-Graduação em Educação. Área de Concentração: Didática; Teorias e Praticas 

Escolares) – Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo. São Paulo: 

2011. 

BARBOSA, Alexandre. A Narrativa como Ensaio para Aprendizagem da História: Arte 

e Ficção na Constituição do Tempo e de Si. Dissertação de Mestrado submetida ao 

Programa de Pós-Graduação em Ensino de História, 2016 – UERJ. 

COSTA, Carlos Eduardo Da Souza. RPG e Ensino De História: Uma Articulação 

Potente para a Produção Da Narrativa Histórica Escolar. Dissertação de Mestrado 

submetida ao Programa de Pós-Graduação em Ensino de História, 2016 – UFRJ. 



94 

 

 

 

Dissertação de Mestrado submetida ao Programa de Pós-Graduação em Ensino de 

História, 2019 –UNIRIO. Dissertação de Mestrado submetida ao Programa de Pós-

Graduação em Ensino de História, 2019 –UFT.  

ESPINOLA, Claudimir De Oliveira. Saberes E Vivências Dos Estudantes Na Educação 

Do Campo: A Aprendizagem Histórica Na Escola Família Agrícola Prof. Jean Hébette 

(Marabá-Pa). Dissertação de Mestrado submetida ao Programa de Pós-Graduação 

em Ensino de História, 2019 –UFT.  

FERNANDES, Aurelio. As Concepções de Ensino de História e a Consciência 

Histórica. Um Estudo com Alunos do 3º Ano do Ensino Médio Regular. Dissertação de 

Mestrado submetida ao Programa de Pós-Graduação em Ensino de História, 2016 – 

UFR 

FERREIRA, Grace Kelly. Folhetos De Acontecido: Literatura De Cordel E Sua Função 

No Ensino De História. Dissertação de Mestrado submetida ao Programa de Pós-

Graduação em Ensino de História, 2018 – UEM. 

GUEDES, Rafael. Negritude E Sambas Enredo No Carnaval De 1988: A Caixa Do 

Samba E Os G.R.E.S Beija Flor, Mangueira, Tradição E Vila Isabel Em Interface Com 

O Ensino De História.  

JUZWIAK, Victor Ridel. Entre disputas e debates: A construção da BNCC de História 

/ 2021. Orientador: Astrogildo Fernandes da Silva Júnior. Dissertação (Mestrado) - 

Universidade Federal de Uberlândia, Pós-graduação em Educação 

PRADO, Aletheia Paula Lapas. Em Cena A História Ensina: A Produção De Narrativas 

Visuais Na Perspectiva Da Educação Histórica.  Dissertação de Mestrado submetida 

ao Programa de Pós-Graduação em Ensino de História, 2018 –UFMT.  

SANTOS, Eline de Oliveira. A Mulher Negra Na Eja: Reflexões Sobre Ensino De 

História E Consciência Histórica. Dissertação de Mestrado submetida ao Programa de 

Pós-Graduação em Ensino de História, 2018 – UNEB. 

SILVA, Iltami Rodrigues da. Ensino De História E Narrativa De Alunos: Um Estudo 

Sobre Consciência Histórica No Colégio Estadual Adolfo Bezerra De Menezes Em 

Araguaína-To.  



95 

 

 

 

STIVANELLO, Adriana. O Educar Pela Pesquisa: A Construção Do Conhecimento 

Histórico Através Da Metodologia De Projetos Em Uma Escola Pública No Município 

De Ponta Porã-Ms. Dissertação de Mestrado submetida ao Programa de Pós-

Graduação em Ensino de História, 2020 –UFMS.  

VASCONCELOS, Bruna Montor. História Ambiental E Ensino De História Através Da 

Teoria Da Complexidade De Edgar Morin. Dissertação de Mestrado submetida ao 

Programa de Pós-Graduação em Ensino de História, 2018 – UEM.  


