
                                                                             

UFRRJ 
 

 

 

 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 
 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO 
 

 

 

 

 

A DEDUÇÃO DO IMPERATIVO CATEGÓRICO NA 

FUNDAMENTAÇÃO DA METAFÍSICA DOS COSTUMES  

 

 

 

 

 
LARISSA BROEDEL MELO 

 

 

 

 
2024 

 



  

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

A DEDUÇÃO DO IMPERATIVO CATEGÓRICO NA FUNDAMENTAÇÃO 

DA METAFÍSICA DOS COSTUMES  

 

 

 

LARISSA BROEDEL MELO 

 

 

 

Sob orientação de 

Renato Valois Cordeiro 

 

 

 

Dissertação submetida para obtenção do grau 

de Mestra em Filosofia, no curso de Pós-

Graduação em Filosofia. 

    

 

 

                  

Seropédica, RJ, Brasil 

Fevereiro de 2024 



Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 
Biblioteca Central / Seção de Processamento Técnico

 
Ficha catalográfica elaborada 

 com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

M528d
Melo, Larissa Broedel, 1998-
   A Dedução do Imperativo Categórico na Fundamentação
da Metafísica dos Costumes  / Larissa Broedel Melo. -
Seropédica, 2024.
   89 f. 

   Orientador: Renato Valois Cordeiro.  
Tese(Doutorado). -- Universidade Federal Rural do Rio
de Janeiro, Programa de Pós-Graduação em Filosofia,
2024.

   1. Filosofia Prática Kantiana. 2. Dedução do
Imperativo Categórico. 3. Filosofia Moderna. I.
Cordeiro, Renato Valois, 1970-, orient. II
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro.
Programa de Pós-Graduação em Filosofia III. Título.



 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA – PPGFIL 

 

 

 

LARISSA BROEDEL MELO 

 

 

 
Dissertação submetida ao corpo docente do Programa de pós-graduação em Filosofia da 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro como parte dos requisitos necessários            à 

obtenção do título de Mestra em Filosofia. 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO APROVADA EM 23/02/2024 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Renato Valois Cordeiro – UFRRJ (Orientador) 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. José Nicolao Julião – UFRRJ 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Vinicius Berlendis de Figueiredo – UFPR 

 

 

 

 



MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO
SISTEMA INTEGRADO DE PATRIMÔNIO, ADMINISTRAÇÃO E 
CONTRATOS

FOLHA DE ASSINATURAS

DOCUMENTO EXTERNO Nº 85/2024 - PPGFIL (12.28.01.00.00.00.92) 

 NÃO PROTOCOLADO)(Nº do Protocolo:

 (Assinado digitalmente em 27/02/2024 11:51 )
JOSE NICOLAO JULIAO

PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR

DeptFILO (12.28.01.00.00.00.85)

Matrícula: ###715#8

 (Assinado digitalmente em 27/02/2024 10:49 )
RENATO VALOIS CORDEIRO

PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR

DeptFILO (12.28.01.00.00.00.85)

Matrícula: ###459#2

 (Assinado digitalmente em 27/02/2024 11:04 )
VINICIUS BERLENDIS DE FIGUEIREDO

ASSINANTE EXTERNO

CPF: ###.###.828-##

Visualize o documento original em  informando seu número: , ano: , tipo: https://sipac.ufrrj.br/documentos/ 85 2024
, data de emissão:  e o código de verificação: DOCUMENTO EXTERNO 26/02/2024 d708902658

https://sipac.ufrrj.br/public/jsp/autenticidade/form.jsf


                                                                             

AGRADECIMENTO 

 

Toda a paixão que tenho pela academia devo aos que me acompanharam até aqui; não teria 

sido possível concluir qualquer etapa acadêmica sem o incentivo das pessoas extraordinárias que o 

acaso me presenteou. A imensa jornada que foi a pesquisa e escrita desta dissertação, algumas pessoas 

devem ser especialmente agradecidas.  

Em primeiro lugar e em maior grau de reconhecimento, agradeço ao Prof. Dr. Renato Valois 

por ter me orientado em todos esses anos de graduação e mestrado. Tive a honra de receber uma 

orientação invariavelmente brilhante e cuidadosa e a sorte de um orientador sempre solícito e gentil. 

Não seria possível recompensar o esforço que me foi direcionado, serei sempre grata. 

 Agradeço profundamente aos professores e a coordenação do PPGFil por prestarem todo tipo 

de auxílio que estava ao seu alcance e exercerem com maestria papel fundamental na formação 

acadêmica dos mestrandos. Graças a vocês, os anos do mestrado foram supreendentemente curtos, 

produtivos e agradáveis. Agradeço também à CAPES por financiar minha pesquisa e à UFRRJ, por 

possibilitar sua concretização. 

 Aos meus amigos, família e amigos-família, como sempre, agradeço por todo suporte que me 

concederam. Agradeço aqueles que ouviram as minhas apresentações e aqueles que debateram 

questões teóricas comigo, bem como os que toleraram os meus maus humores e estresses cotidianos 

de pesquisa. Os agradeço por compreenderem as minhas ausências e, principalmente, por me 

escutarem falar da academia repetidamente. Desde consolações às vésperas de prazos importantes até 

comemorações vitoriosas, não teria sido possível concluir esta dissertação sem o apoio de vocês. 

 

 O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código 

de financiamento 001 

This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento 

de Pessoal de Nível Superior – Brasil – (CAPES) – Finance Code 001 

 



                                                       

 

 

 

 

 

 

Fiat justitia, pereat mundus. 

(Fernando I) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 

MELO, Larissa Broedel. A DEDUÇÃO DO IMPERATIVO CATEGÓRICO NA 

FUNDAMENTAÇÃO DA METAFÍSICA DOS COSTUMES, RJ. 2024. 89p. Dissertação 

(Mestrado em Filosofia). Instituto de Ciências Humanas e Socias, Departamento de Filosofia, 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2024. 

 

O objetivo central da dissertação é, por um lado, realizar uma exposição dos passos da 

denominada “dedução” do imperativo categórico, aduzida por Kant na terceira seção da 

Fundamentação da Metafísica dos Costumes; por outro lado, como condição para a 

devida compreensão dos determinantes que tornaram necessária essa dedução, será 

realizado nos capítulos iniciais do trabalho um esclarecimento acerca do conceito de 

motivação moral. A dissertação deve mostrar que Kant teve inevitavelmente de fornecer 

uma justificativa para o uso de um conceito de liberdade prática assimilável à liberdade 

transcendental. Com efeito, a prova de que a vontade humana é autônoma, e não 

simplesmente espontânea, dependerá do sucesso do que tornou-se conhecido pelos 

estudiosos do tema como uma "prova da validade do imperativo categórico”. É digno de 

nota que o termo “espontaneidade” refere-se genericamente ao agir racional e diz respeito 

tanto a juízos práticos prudenciais como a morais. Já o termo “autonomia” tem um uso 

mais preciso, referindo-se especificamente ao agir moral, particularmente à (suposta) 

capacidade que a razão pura teria de determinar a vontade independentemente de 

inclinações e desejos.  

 

Palavras-chave: Dedução do Imperativo Categórico, Motivação Moral, Liberdade 

Prática.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                            



ABSTRACT 

 
MELO, Larissa Broedel. THE DEDUCTION OF CATEGORICAL IMPERATIVE IN  

GROUNDWORK OF THE METAPHYSICS OF MORALS. 2024. 89p. Dissertation (Master 

in Philosophy) Institute of Human and Social Sciences, Departament of Philosophy, 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica , RJ, 2024.                                                                  

 

The central objective of the dissertation is, on the one hand, to present the steps of the so-

called “deduction” of the categorical imperative, adduced by Kant in the third section of 

the Groundwork of the Metaphysics of Morals; on the other hand, as a condition for a 

proper understanding of the determinants that made this deduction necessary, a 

clarification about the concept of moral motivation will be carried out in the initial 

chapters of the work. The dissertation must show that Kant inevitably had to provide a 

justification for the use of a concept of practical freedom assimilable to transcendental 

freedom. Indeed, the proof that the human will is autonomous, and not simply 

spontaneous, will depend on the success of what has become known by scholars as a 

"proof of the validity of the categorical imperative". "Spontaneity" refers generically to 

rational agency and concerns both prudential and moral practical judgments. The term 

"autonomy" has a more precise usage, referring specifically to moral agency, particularly 

to the (supposed) capacity (that pure reason would have) to determine the will 

independently of inclinations and desires. 

 

Keywords: Deduction of the Categorical Imperative, Moral Motivation, Practical 

Freedom. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ÍNDICE 

 

INTRODUÇÃO, p. 1 

 

Capítulo 1: MOTIVAÇÃO MORAL E LIBERDADE PRÁTICA NO CÂNON DA RAZÃO 

PURA, p. 4 

1.1 Introdução e colocação do problema, p. 4 

1.2 Princípio moral e liberdade do arbítrio no contexto do Cânon, p. 7 

1.3 Agir racional e motivação moral, p. 18 

 

Capítulo 2: “BOA VONTADE”, “DEVER” E “SENTIMENTO DE RESPEITO”: O 

CONCEITO DE MOTIVAÇÃO MORAL NA FUNDAMENTAÇÃO DA METAFÍSICA DOS 

COSTUMES, p. 28 

2.1 Introdução e colocação do problema, p. 28 

2.2 O Conceito de Boa Vontade, p. 29 

2.3  O Conceito de Dever, p. 31 

2.4  O conceito de agir por respeito à lei moral, p. 36 

2.5 O “rigorismo kantiano”, p. 40 

 

Capítulo 3: A DEDUÇÃO DO IMPERATIVO CATEGÓRICO NA FUNDAMENTAÇÃO DA 

METAFÍSICA DOS COSTUMES, p. 45 

3.1  Introdução e colocação do problema, p. 45 

3.2 A relação entre liberdade prática e moralidade, p. 50 

3.2.1 A “tese da reciprocidade”, p. 50 

3.2.2 O pressuposto da liberdade da vontade e a suspeita de petição de princípio, p. 59 

3.3 Como é possível um imperativo categórico?, p. 71 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS, p. 76 

 

BIBLIOGRAFIA, p. 78 

 

 



1 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

   O objetivo central desta dissertação é, por um lado, realizar uma exposição dos passos da 

denominada “dedução” (ou prova da validade) do imperativo categórico aduzida por Kant na terceira 

seção da Fundamentação da Metafísica dos Costumes1; por outro lado, como condição para a devida 

compreensão dos determinantes que tornaram necessária essa dedução, realizarei nos capítulos 

iniciais do trabalho um esclarecimento acerca do conceito de motivação moral. 

    Assim, no primeiro capítulo analisarei os conceitos provisórios de motivação moral e de liberdade 

apresentados no Cânon da Razão Pura.2 A raiz da dificuldade enfrentada no Cânon resume-se na 

tentativa de conciliar imperativos morais incondicionais com um arbítrio (finito), que 

necessariamente é afetado por estímulos sensíveis. Kant procura resolver o problema ainda na Crítica 

da Razão Pura, com a distinção entre princípios de avaliação e princípios de execução, defendendo 

que, em tese, uma proposição prática incondicional (não-empírica, portanto) poderia ser adotada pelo 

agente sob uma condição empírica. Contudo, na Fundamentação da Metafísica dos Costumes,3 Kant 

retornaria à questão para fornecer uma solução distinta. 

     Eis por que o segundo capítulo será dedicado à elucidação de conceitos fundamentais para a 

compreensão da noção de imperativo e, em particular, para compreensão da noção de imperativo 

incondicional. Refiro-me aos conceitos de boa vontade, dever e respeito, todos introduzidos na 

doutrina moral da Fundamentação. O primeiro, a noção de boa vontade, é derivado diretamente da 

 
1
 A princípio, referências às obras de Kant serão realizadas com base na edição da Academia [Akademie-Ausgabe 

(AA)] e trarão sempre a indicação do volume da obra seguido pela paginação – por exemplo, AA 4:477. Cf. KANT, 

I.. Kants gesammelte Schriften - herausgegeben von der Deutschen Akademie der Wissenschaften. Berlin: Walter de 

Gruyter, 1902. Para a Crítica da Razão Pura (CRP) será utilizada a referência usual relativa às edições A e B: cf. 

KANT, I.. Crítica da Razão Pura. São Paulo, E. Abril, 1980. A tradução portuguesa da CRP, muito embora contenha 

imprecisões semelhantes às da edição francesa, também é muito boa: cf. KANT, I.. Crítica da Razão Pura. Lisboa: 

Calouste Gulbenkian, 1994. As citações da Fundamentação da Metafísica dos Costumes (FMC) serão extraídas da 

excelente tradução brasileira: cf. KANT, I.. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: Barcarolla/ 

Discurso Editorial, 2009 – tradução com introdução e notas de Guido Antônio de Almeida. Para obras de Kant apenas 

indiretamente conectadas ao tema da dissertação, indicarei eventualmente referências adicionais. 
2
 KANT, I.. CRP, B823. Passo a me referir a esse capítulo com a expressão Cânon. 

3
 Passo a me referir a essa obra com o termo Fundamentação. 



2 

 

análise do “senso moral comum”, empreendida na primeira seção do livro. Pode-se afirmar que o 

ponto de partida da obra é a hipótese de que uma boa vontade é a única coisa com valor intrínseco e 

irrestrito para um agente racional finito; na filosofia prática kantiana, ter uma boa vontade significa 

determinar o agir com base em princípios práticos incondicionais.  

    Os conceitos de dever (moral) e respeito são obtidos por análise do predicado bom em sua acepção 

irrestrita, expressa pela noção de boa vontade. Por conseguinte, de fato, seres racionais imperfeitos 

são capazes de agir sob juízos práticos. Entretanto, para essa classe de agentes, proposições que 

prescrevem o que é bom fazer não implicam necessariamente o agir em conformidade ao juízo 

representado. Razão pela qual Kant visa mostrar que “ter uma boa vontade” e “agir em conformidade 

com a representação do dever moral” são o mesmo. 

     Nesse sentido, já na primeira seção da Fundamentação é demonstrado que ações morais devem 

ter como fundamento um princípio da razão, capaz de determinar nossas ações através de um  juízo 

prático a priori, que se expressa no uso universal do conceito de dever. Por sua vez, o conceito de 

agir por dever é conexo ao conceito de agir por respeito à lei moral. O respeito é compreendido por 

Kant como uma forma de sentimento moral, ligado por um lado, ao reconhecimento a lei moral como 

o melhor motivo para agir e, por outro, à repercussão da adoção de princípios morais sobre a 

sensibilidade humana – na medida em que a consciência moral restringe inevitavelmente os desejos 

e inclinações do sujeito.  

     Ainda no segundo capítulo tratarei da acusação de rigorismo moral, frequentemente realizada 

contra a filosofia moral moral kantiana. Numa palavra, costuma-se alegar que o conceito de 

motivação moral kantiano exigiria necessariamente a total exclusão de inclinações no ato de 

realização de nossas ações. Procuro demonstrar em meu trabalho que as alegações de rigorismo 

costumam ser mal fundamentadas, pois, de fato, Kant reconhece que exigir a ausência de inclinações 

em ações de seres sensivelmente afetados seria algo irrealizável. 



3 

 

No terceiro e último capítulo da minha dissertação apresentarei a discussão sobre o problema 

da denominada dedução do imperativo categórico. Visto que Kant defende a tese de que agir por 

dever (em sentido irrestrito, universal) é o mesmo que agir por respeito à lei moral, a dedução do 

imperativo deverá provar que a vontade humana pode realmente ser determinada incondicionalmente, 

ou seja, que a nossa vontade é livre em sentido absoluto, ou, como diz Kant, em sentido 

transcendental. A elucidação dessa questão dependerá da explicação da “tese da reciprocidade”, 

subjacente à terceira seção da Fundamentação.  O princípio da reciprocidade, em síntese, sustenta 

que uma vontade livre e uma vontade submetida à lei moral são uma mesma coisa. Entretanto, essa 

ligação só pode ser analítica no contexto de hipotéticos seres puramente racionais. Desse modo, uma 

hipotética vontade perfeitamente racional (que sequer assimilaria a lei moral a um imperativo, i.e., a 

uma obrigação) teria seu agir em perfeita conformidade com princípios práticos incondicionais; 

contudo, o conceito de uma vontade imperfeitamente racional requer inevitavelmente, por assim 

dizer, um termo médio para fundamentar a ligação entre a liberdade da vontade e a requerida 

submissão à lei moral. Encontrá-lo será uma das tarefas essenciais da dedução. 

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

1 MOTIVAÇÃO MORAL E LIBERDADE PRÁTICA NO CÂNON DA RAZÃO PURA 

 

       

1.1 Introdução e colocação do problema 

     No primeiro capítulo indico elementos suficientes para a descrição das dificuldades que levaram 

Kant a empreender uma prova da validade objetiva4 do conceito de liberdade em sentido prático, no 

contexto de uma espécie de agente racional dotado de uma sensibilidade, como o homem. Os dois 

capítulos iniciais da dissertação são dedicados à questão da motivação moral, mais precisamente ao 

problema de como um agente racional sensivelmente afetado pode ser estimulado a agir moralmente. 

Na Crítica da Razão Pura, Kant dedica-se essencialmente a sua filosofia teórica. Em linhas gerais, o 

objetivo da CRP é demonstrar que a natureza é determinada por certas condições formais da 

experiência, sem as quais nenhum conceito de objeto poderia existir. Tais condições são o espaço e 

o tempo (condições formais da intuição sensível) e as categorias - condições formais do entendimento. 

Entretanto, o livro contém um capítulo dedicado à filosofia prática, o Cânon da Razão Pura, local 

onde Kant efetivamente começa a desenvolver conceitos que seriam retomados e reanalisados em 

obras posteriores. 

    Muito embora nem sempre estudado em cursos regulares sobre a filosofia prática kantiana, o Cânon 

da Razão Pura costuma ser considerado pelos intérpretes5 mais autorizados um dos capítulos mais 

 
4
 O termo “objetivo”, no contexto prático, diz respeito à conformidade à regra expressa num princípio para a 

universalização dos juízos práticos adotados por um agente racional. A possibilidade de ações morais realizadas por 

seres racionais dotados de um poder de intuir (i. e., uma sensibilidade) pressupõe, contudo, uma capacidade de 

autodeterminação. Daí a necessidade de esclarecer em que medida é coerente a suposição de que a liberdade seria 

uma propriedade dessa espécie de agente.  
5
 Seguirei ao longo desse capítulo essencialmente a interpretação do Cânon realizada por Henry Allison, segundo o 

qual Kant teria adotado nesse texto um conceito de liberdade prática em sentido compatibilista: cf. ALLISON, H. E.. 

Kant’s Theory of Freedom. Cambridge, Cambridge University Press, 1996, pp. 54-70; cf. também: GUÉROULT, M.. 

“Canon de la raison pure et critique de la raison pure et critique de la raison pratique.” In: Revue Internationale de 

Philosophie 8 (1954), p. 337, e CORDEIRO, R. V.. As Concepções Kantianas de Liberdade e Motivação Moral no 

“Cânon da Razão Pura”. Rio de Janeiro, PUC (dissertação de mestrado), 2000. A tese de Julio Esteves distancia-se 

bastante dessas interpretações, defendendo a existência de um conceito de liberdade prática incompatibilista já no 

Cânon: cf. ESTEVES, J.. Liberdade e Moralidade em Kant. Rio de Janeiro, UFRJ (tese de doutorado), 1997; cf. 

também: ESTEVES, J.. “Kant tinha de compatibilizar Tese e Antítese da 3. Antinomia da Crítica da Razão Pura?”, 

in: Analytica, Rio de Janeiro, vol. 2, n. 1, 1997. Para uma excelente discussão didática sobre o lugar sistemático do 

Cânon, cf.: RECKI, B.. “Der Kanon der reinen Vernunft.” In: Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft – Klassiker 

Auslegen / hrsg. Von Georg Mohr und Marcus Willaschek. Berlin, Akademie Verlag, 1998,  p. 597. Agradeço desde 

já ao meu orientador pelas discussões relacionadas a textos publicados em alemão. 



5 

 

ricos da Crítica da Razão Pura. Com efeito, ele trata, dentre outros assuntos, de duas questões centrais 

da filosofia moral, ainda apresentadas, é verdade, de maneira muito esquemática.6 O primeiro 

problema diz respeito a um ponto que só seria desenvolvido na obra de Kant muito posteriormente, 

na Crítica da Razão Prática7, a saber, a apresentação de um conjunto de princípios para o uso prático8 

da razão. Kant apresenta já no Cânon uma formulação9 provisória para a pretensa  regra dos 

imperativos morais; considerando que a mesma prescreve que ajamos de modo a tornarmo-nos dignos 

de ser felizes10, Kant depara pela primeira vez com o difícil problema da associação sistemática da 

virtude (isto é, a máxima perfeição moral) à felicidade (o máximo de satisfação dos imperativos 

hipotéticos11). A dificuldade consistiria na conciliação da tese de que a expectativa da felicidade 

proporcionada à moralidade (o “sumo bem”12) seria a condição da adoção de princípios práticos 

morais, com o reconhecimento de que a realização dessa expectativa é inatingível nas condições de 

existência de um ser dotado de sensibilidade como o homem. Sem dúvida, por um lado, o alcance da 

felicidade supõe a concordância da natureza - regulada por leis inerentes, formalmente determinadas 

 
6
 De fato, como observa Henry Allison, a “teoria” apresentada no Cânon introduz simplesmente um conceito de 

moralidade. A esse respeito, cf. “Practical and Transcendental Freedom” in: ALLISON, H. E.. Idem, 1996. 
7
 Cf. sobretudo o capítulo “Da dialética da razão pura na determinação do conceito de sumo bem” in: KANT, I.. 

Crítica da Razão Prática. São Paulo: Martins Fontes, 2003  
8
 Por oposição a “uso especulativo.” Este refere-se ao contexto da filosofia teórica desenvolvida por Kant e diz respeito 

à pura explicitação de conceitos que não podem corresponder a objetos correspondentes. O uso prático da razão pura 

diz respeito à “moral pura”, considerando a liberdade de um ser racional e a possibilidade de “ocorrência objetiva” 

de ações conformes aos princípios morais.   
9
  Quanto ao discernimento do conceito de princípio prático formal, ou seja, a regra a priori que subjaz a todo imperativo 

categórico, Kant aduz cinco possíveis formulações. O exame das mesmas não será realizado aqui, por exceder os 

interesses desta dissertação. As diferentes formulações servem sobretudo para tornar mais claro para o leitor da 

Fundamentação o significado do conceito de princípio prático incondicional. Portanto, relativamente à questão central da 

dedução do imperativo categórico, serão suficientes o esclarecimento da dita “fórmula da lei universal”, indicada 

expressamente na primeira seção da Fundamentação (no contexto do próximo capítulo), o esclarecimento do conceito 

kantiano definitivo de motivação moral (também estudado no próximo capítulo) e, por fim, o esclarecimento da 

necessidade de uma prova da liberdade da vontade (em sentido incompatibilista), o que estudaremos no último capítulo. 

De todo modo, a respeito das possíveis formulações do imperativo categórico, sugiro um ótimo artigo recente: cf. 

ESPIRITO SANTO, Marília. Autonomia e determinação completa na Fundamentação da Metafísica dos Costumes. 

Analytica, Rio de Janeiro, vol. 22, n. 1, p. 105-119, 2018.  
10

 Retomarei o ponto num outro contexto, precisamente em conexão com a discussão sobre o conceito de liberdade 

prática adotado por Kant na Crítica da Razão Pura. 
11

 Analisarei o conceito de felicidade relativamente à forma dos imperativos hipotéticos somente no próximo capítulo. 

Por imperativos hipotéticos, em linhas gerais, entende Kant juízos que dizem o que é bom fazer em sentido meramente 

restrito, portanto, válidos apenas contingentemente, para este ou aquele indivíduo.   
12

 Cf. KANT, I.. Ibidem. 



6 

 

pelo princípio da causalidade natural. Por outro lado, o alcance da virtude pressupõe o controle 

constante sobre as afecções sensíveis, o que é algo irrealizável para um ser racional finito. Numa 

palavra, os dois pressupostos geram uma espécie de antinomia13, ou seja, o conceito de sumo bem 

parece contradizer a própria razão. De todo modo, visto que o ser humano é um ser racional, ao visar 

um fim, deve crer que o mesmo é viável – em outras palavras, a moralidade não pode contradizer a 

felicidade. Kant soluciona a dificuldade com a teoria dos postulados, que tem a função de resguardar 

a crença racional no sumo bem: o postulado de Deus como criador do mundo (um ser capaz de regular 

estados de coisas de modo a torná-los compatíveis com os desejos humanos), o postulado da 

imortalidade da alma (uma espécie de existência não-espaciotemporal em que seria possível a 

abstenção de interesses particulares), além do conceito de “mundo inteligível”14. São precisamente 

os postulados os elementos que expressariam os princípios de um “cânon da razão pura prática.”A 

discussão sobre tais pontos, contudo, não tem relação direta com o tema central desta dissertação. 

     Entretanto, o segundo problema tratado no Cânon é extremamente relevante no que concerne à 

compreensão geral do contexto da dedução do imperativo categórico que seria realizada na 

Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Refiro-me à tentativa de conciliar a tese kantiana de 

que os imperativos morais são princípios incondicionais de uma vontade racional, com o fato de que 

a vontade humana não é puramente racional. Essa suposta contradição Kant busca resolver no Cânon 

com a distinção entre “princípios de avaliação” (a expressão abstrata, formalizada, de leis) e 

“princípios de execução” (ou “máximas”), distinção relacionada diretamente ao tema que investigarei 

nesse capítulo: como é possível a motivação moral, i. e., como somos estimulados a agir moralmente?  

A resposta de Kant a essa questão, ainda que provisória, abre caminho para uma análise detida do 

conceito de liberdade prática, que revelaria posteriormente a necessidade de uma dedução do 

 
13

 Precisarei esse conceito kantiano oportunamente. 
14

 Kant utiliza no Cânon a expressão “mundo sensível” para designar o mundo dos objetos da experiência; por sua 

vez, o termo “mundo moral” (ou inteligível) refere-se a uma esfera de coisas unicamente pensadas, abstração feita 

das condições formais da sensibilidade, a saber, o espaço e o tempo. Retomarei essa distinção ainda nesse capítulo, 

mas sobretudo no terceiro.  



7 

 

imperativo categórico. Eis por que tratarei inicialmente da noção de motivação moral no Cânon e, no 

próximo capítulo, do mesmo tema no âmbito da FMC, quando são realizadas alterações conceituais 

muito relevantes que, por assim dizer, enriqueceriam o conceito de motivação apresentado 

originariamente na CRP. 

 

1.2 Princípio moral e liberdade do arbítrio no contexto do Cânon 

     Logo no início do texto, o Cânon traz uma afirmação importante, que permite esclarecer o modo 

como Kant compreende o conceito de princípio moral: 

Suponho que realmente existem leis morais puras que determinam plenamente a priori 

(sem atender a motivações empíricas, isto é, à felicidade) o fazer e o deixar de fazer, ou 

seja, o uso da liberdade de um ente racional em geral; estas leis comandam-nos de um 

modo absoluto (não só hipoteticamente, pressupondo outros fins empíricos), e em todos 

os sentidos são portanto necessárias.15 

 

     É digno de nota que Kant faz nessa passagem afirmações relacionadas ao seu conceito 

metodológico de filosofia, segundo o qual, investigações empíricas pouco contribuem quando se trata 

de analisar conceitos metafísicos, sejam da metafísica clássica16, sejam os conceitos discriminados 

na CRP como pertencentes a uma “metafísica da experiência” – isto é, limitados pelo idealismo 

transcendental e entendidos como condições de possibilidade não-empíricas do conhecimento 

objetivo. É claro que não se trata aqui da filosofia teórica, mas ao “supor” na passagem acima a 

existência de leis morais, sem dúvida Kant está implicitamente remetendo a discussão a um dos 

diagnósticos principais da CRP: se, por um lado, a metafísica clássica erra ao interpretar 

objetualmente um princípio lógico da razão (“buscar a condição incondicionada para todo 

 
15

 KANT, I.. CRP, B835. 
16

 Sobre estes, aliás, afirma Kant o seguinte: “(…) a metafísica, embora não seja real como ciência, pelo menos existe 

como disposição natural (Naturanlage) (metaphysica naturalis), pois a razão humana, impelida por exigências 

próprias, que não pela simples vaidade de saber muito, prossegue irresistivelmente a sua marcha para esses problemas, 

que não podem ser solucionados pelo uso empírico da razão nem por princípios extraídos da experiência. 

Assim, em todos os homens e desde que neles a razão ascende à especulação, houve sempre e continuará a haver 

uma metafísica.” (Negrito meu). Cf. KANT, I.. CRP, B21. Quanto a passagens da obra de Kant das quais seu conceito 

de filosofia pode ser depreendido, cf., além do próprio Cânon, “A Disciplina da Razão Pura”, também na CRP em 

B735, e a introdução à Lógica (“de Jäsche”): cf. KANT, I.. Lógica. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1992. 



8 

 

condicionado dado”17), por outro lado, as interrogações que a razão ergue são inevitáveis e, portanto, 

surgem da natureza da razão humana em geral. Ora, como se sabe,  os conceitos que expressam os 

temas centrais da metafísica clássica são denominados na terminologia kantiana “ideias da razão18”. 

Por conseguinte, a passagem em questão indica que, na esfera prática, a moralidade pode ser 

considerada uma ideia metafísica, no sentido de que é impossível para a razão humana “deixar de tê-

la19.” De todo modo, diferentemente das ideias clássicas da metafísica no campo do conhecimento 

objetivo (que são, por assim dizer, cognitivamente estéreis, quando não submetidas à crítica da razão 

pura), os princípios derivados da ideia de moralidade permitem, em tese, a constituição de certos 

objetos do arbítrio humano. 

     Nesse sentido, pode-se dizer que a filosofia moral kantiana, dentre outras coisas, visa defender a 

tese de que aquilo que a razão pura nos constrange a fazer (ou não fazer) é representado como um 

imperativo irrestrito. Kant supõe que a representação de obrigações morais são um indício de que a 

razão pura é capaz de estabelecer no domínio prático um princípio para a unidade sistemática de 

juízos práticos derivados. Assim, ao utilizar a expressão “leis morais puras que determinam a priori”, 

Kant está enfatizando a tese central de sua filosofia prática; o plural “leis morais” remete aí à (ainda 

suposta) obediência incondicional a um princípio prático a priori (não-empírico) formulado pela 

razão. Com efeito, em princípio, não dependeria do arbítrio o fato de que o ser humano compreende 

obrigações com validade universal. O arbítrio humano é compreendido por Kant como um poder de 

agir com base em princípios. Se há então, como entende Kant, leis que ditam princípios 

incondicionais, é necessário esclarecer esse conceito. A seguinte passagem é útil para este propósito: 

 
17

 Cf. KANT, I.. CRP, B436. 
18

 Por “ideias da razão” entende Kant o seguinte: “Os conceitos da razão ou ideias não podem de modo algum levar a 

objetos reais, porque todos eles têm de estar contidos numa experiência possível. Mas eles servem no entanto, por 

intermédio da razão, para guiar o entendimento de maneira mais perfeita em vista da experiência e do uso das regras 

desta, ou também para mostrar que nem todas as coisas possíveis são objetos da experiência, e que os princípios da 

possibilidade destes últimos não valem das coisas em si mesmas, nem sequer dos objetos da experiência enquanto 

coisas em si mesmas.” Cf. KANT, I.. Lógica. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1992, A141.   
19

 Neste sentido, é lícito afirmar, admitida a existência de obrigações que independeriam do arbítrio humano, que  a 

autoridade da forma de um juízo prático universal, particularmente o seu caráter normativo, teria de ser compreendido 

mesmo pelos imorais – isto é, aqueles que escolhem e aplicam princípios práticos motivados por interesses restritos.  



9 

 

Com efeito o arbítrio humano não é determinado só por aquilo que o estimula, isto é, afeta 

imediatamente os nossos sentidos, pois temos o poder (Vermögen) de dominar as impressões 

que incidem sobre a nossa faculdade sensível de desejar mediante representações daquilo que, 

mesmo de um modo mais remoto, é útil ou prejudicial. Estas reflexões acerca daquilo que no 

tocante a todo nosso estado é desejável, ou seja, bom e útil, repousam sobre a razão.20 

 

 

     Como as “(…) reflexões acerca daquilo que no tocante a todo o nosso estado é (…) bom e útil 

(…)” repousam sobre a razão, e como numa passagem anterior é admitido que o arbítrio pode 

atribuído  tanto a seres humanos como animais irracionais21, o conceito de arbítrio pode ser definido  

genericamente como o poder de escolher aquilo que é “bom” (com o sentido de agradável, 

prazeroso) e recusar o que é “mau”. Evidentemente, enquanto ser racional, o homem representa 

linguisticamente (portanto, proposicionalmente, conceitualmente) o que representa como sendo bom 

fazer.22 Além disso, suas proposições práticas são compreendidas com imperativos, representações 

que expressam aquilo que se deve fazer, uma vez que nem sempre o ser humano, dotado de um arbítrio 

finito (sensível), faz o que lhe é representado como sendo bom. Já no Cânon23, a título de imperativos, 

Kant classifica os juízos práticos, ou seja, proposições que dizem o que é bom fazer, em dois tipos: 

imperativos condicionais (hipotéticos, “prudenciais”) e imperativos incondicionais (“morais”), a 

segunda classe referindo-se à hipótese de existência de princípios com pretensão de validade irrestrita. 

     Com respeito a um ponto da discussão anterior, gostaria de precisar minha explicação. Refiro-me 

ao conceito de “ato de escolha”, diretamente relacionado ao conceito kantiano de arbítrio. A 

capacidade de agir com base em regras da razão formuladas como imperativos consiste exatamente 

no que Kant entende por vontade humana – no contexto do Cânon, contudo, o termo arbítrio é 

empregado com maior frequência. São condições do exercício da vontade não apenas o poder de 

representar proposicionalmente (julgar, na terminologia kantiana) o que é considerado bom fazer, 

mas também, evidentemente, a adoção de proposições práticas. As proposições escolhidas pelo agente 

 
20

 KANT, I.. CRP, B830. 
21

 Ibidem. 
22

 CORDEIRO, R. V.. Idem; cf. sobretudo os capítulos 3 e 5. 
23

 Kant retomará a distinção na FMC. 



10 

 

como regras do seu agir são denominadas por Kant “máximas”, ou leis do querer (da vontade). Ao 

longo do trabalho analisarei oportunamente esse conceito, extremamente relevante na discussão da 

noção de motivação moral. Enfatizarei sobretudo que, inevitavelmente (no quadro provisório do 

Cânon), a adoção de máximas implica a representação de estímulos (“motivos”) que expressam as 

razões (particulares) do agir – seja ele prudencial ou moral. 

     Enriquecendo conceitualmente a discussão sobre a relação entre princípios práticos em geral e a 

vontade humana, numa passagem central, Kant afirma: “Prático é tudo aquilo que é possível pela 

liberdade.”24 O conceito de liberdade designa nesta afirmação a hipotética propriedade de uma classe 

de fenômenos (o ser humano), numa palavra, a suposta capacidade de autodeterminação de ações sem 

a influência de nenhuma ocorrência anterior. Por conseguinte, a teoria moral kantiana defende que o 

agente racional é obrigado a pensar suas ações com base em condições em que não são objetos do 

conhecimento empírico.25 O conceito de uma causalidade espontânea, independente não apenas de 

causas externas, mas também de ocorrências internas à própria26 causa (portanto, independente 

inclusive dos estados nos quais esta se encontrava antes do próprio exercício de sua causalidade), 

Kant define-o com a expressão liberdade transcendental. O termo transcendental em Kant tem um 

sentido estrito27, quando refere-se às condições de possibilidade não-empíricas do conhecimento de 

objetos, isto é, a certos conceitos e princípios a priori que caracterizam o modo de acesso do intelecto 

humano à realidade. Contudo, a expressão pode ser empregada para adjetivar conceitos que não 

podem ser aplicados28 no mundo sensível, pois nada de correspondente aos mesmos pode ser dado 

 
24

 KANT, I.. CRP, B828. 
25

 Não desenvolverei pormenorizadamente aspectos centrais da função do Cânon relativamente ao todo da filosofia 

teórica, o que me obrigaria a dedicar um espaço maior do que o razoável a temas não diretamente conectados à 

filosofia prática. Para uma análise detalhada das relações entre o conceito cosmológico de liberdade e a filosofia 

prática kantiana, cf. o imprescindível trabalho de Guido de Almeida: ALMEIDA, G. A. de. “Liberdade e Moralidade 

em Kant.” In: Analytica – Revista de Filosofia. Vol. 2, n. 1, 1997. 
26

 Guido de Almeida sublinha esta nota do conceito de causalidade espontânea. Cf. ALMEIDA, G. A. de. Idem. 
27

 A saber, “ser formal”, “ter fundamento na mente.”  
28

 Um excelente exemplo de representações dessa espécie são as ideias da razão. A CRP visa mostrar sobretudo que as 

categorias têm um único uso legítimo, o “uso imanente”, isto é, a aplicação das mesmas a intuições empíricas. Com 

efeito, elas são condições de possibilidade do conhecimento de objetos, mas não dos próprios “objetos” (ou seja, das 

próprias intuições empíricas, cuja existência depende de um substrato incognoscível em si mesmo). A metafísica 

clássica, ao contrário, atribui às categorias um uso ilegítimo, que Kant denomina “uso transcendente”, aplicando 



11 

 

no conhecimento empírico. A análise do conceito de liberdade transcendental inicia-se muito antes 

do Cânon da Razão Pura, no capítulo “A Antinomia da Razão Pura”29. Esse é o local em que, pela 

primeira vez em sua filosofia madura (crítica), Kant demonstra que é impossível fornecer uma 

justificação (ou “dedução”30) do conceito de liberdade. 

     Contudo, o conceito de liberdade aí despachado por Kant é o conceito de liberdade transcendental 

em sentido cosmológico, ou seja, considerado numa investigação filosófica acerca do “tamanho do 

mundo”, tal como essa ideia é concebida pela metafísica clássica.  Em linhas gerais, o problema 

consiste na refutação por Kant do conceito de liberdade enquanto uma condição de possibilidade do 

conhecimento objetivo e, consequentemente, da experiência. O conceito de liberdade cosmológico é 

tão-somente uma condição da determinação do incondicionado (i.e., da totalidade das condições) de 

uma série completa de condições causais – o que, evidentemente, impede que o classifiquemos como 

uma condição necessária da experiência possível. 

     As antinomias são caracterizadas por Kant como conflitos da razão consigo mesma e têm a função 

de aduzir uma “prova indireta” do idealismo transcendental. Precisamente a terceira antinomia31 tem 

a peculiaridade de colocar o problema que iniciaria a especulação kantiana na esfera da filosofia 

 
categorias a dados não-sensíveis. É da natureza da razão produzir representações que buscam caracterizar diferentes 

tipos de totalidade, as chamadas “ideias da razão” (as mais problemáticas na história da metafísica clássica seriam, 

segundo o exame de Kant, os conceitos de Deus, alma e mundo). As denominadas ilusões transcendentais – entre 

elas, as famosas antinomias da razão – são geradas precisamente pela aplicação indevida de categorias.  

           É importante enfatizar que, numa perspectiva kantiana, a propensão (Hang) à produção de representações que 

visam dar conta da totalidade do que há (a unidade absoluta da experiência interna, a unidade absoluta da experiência 

externa, a satisfação de todos os imperativos hipotéticos etc) indica que é impossível, enquanto existir razão humana, 

evitar a produção de metafísica em sentido dogmático - muito embora seja possível restringi-la através de uma crítica 

das suas pretensões. De todo modo, é preciso ter em vista que: (1) o meio para o conhecimento humano é 

necessariamente a representação (isto é, toda análise filosófica tem necessariamente de partir do fenômeno originário 

da consciência, particularmente da consciência de si empírica), cuja possibilidade depende inclusive de uma prova 

do mundo externo; (2) os conceitos da metafísica dogmática são não-empíricos. Com efeito, é impossível contestá-

los, por assim dizer, escolhendo como ponto de partida investigações acerca de setores da realidade empírica – os 

quais, de saída, pressupõem, por exemplo, provas da validade de princípios objetivos, da existência de algo “fora de 

nós” (cf. KANT, I.. CRP, B274) etc. Em outras palavras, para Kant, é não apenas filosoficamente ingênuo, mas 

impossível (como estratégia argumentativa) impugnar de antemão conceitos a priori através de análises meramente 

psicológicas, antropológicas, biológicas, i.e., físico-químicas, em geral.  
29

 KANT,I.. CRP, B433. 
30

 Pode-se afirmar que, rigorosamente, a investigação que culminaria no reconhecimento da necessidade de uma 

dedução do imperativo categórico inicia exatamente no capítulo sobre as antinomias, por conseguinte na esfera da 

filosofia teórica kantiana. O termo “dedução”, originalmente, vem do âmbito jurídico, mas seu significado na 

terminologia kantiana é completamente diferente. Retornaremos a essa questão no último capítulo da dissertação.  
31

 KANT, I.. CRP, B472. 



12 

 

prática. Com efeito, ela resulta do uso ampliado32 da categoria causalidade para conhecer a extensão 

do mundo, compreendido metafisicamente como a unidade absoluta da experiência externa. Nesse 

contexto, a referida máxima da razão (“buscar a condição incondicionada para todo condicionado 

dado”33) é aplicada pelo defensor do realismo transcendental para pensar a totalidade incondicionada 

da série de condições causais para uma ocorrência dada. Ora, no ato de conhecimento, o realista 

transcendental, pretensiosamente, abstrai das condições formais da intuição sensível, assimilando 

meros fenômenos a coisas-em-si. E como a máxima da razão é apenas um princípio lógico, que pode 

ser aplicado apenas a proposições num silogismo, mas jamais a estados de coisas, ela não pode ser 

utilizada para o conhecimento do mundo como totalidade – como se este pudesse ser sintetizado 

empiricamente34 e classificado por um conceito. Assim, recusando o idealismo transcendental e 

aplicando a máxima da razão para pensar a totalidade incondicionada da série de condições causais 

para uma ocorrência dada, a razão humana chega a duas inferências contraditórias e excludentes entre 

si (muito embora corretas do ponto de vista lógico35): 

(a) A totalidade incondicionada da série de condições causais para uma ocorrência dada pode ser 

pensada como uma série finita. Nessa hipótese haveria uma causa livre espontânea – liberdade em 

sentido cosmológico. 

(b) A totalidade incondicionada da série de condições causais para uma ocorrência dada pode ser 

pensada como uma série infinita. Nessa hipótese a totalidade incondicionada seria pensada como a 

própria série causal. 

 

     Do ponto de vista do idealismo transcendental, as duas posições devem ser consideradas contrárias 

e falsas, muito embora possam ser consideradas compatíveis numa perspectiva crítica – por um lado, 

 
32

 Por oposição ao uso imanente. Cf. a nota 26. 
33

 Cf., por exemplo, KANT, I.. CRP, de B433 a B436. 
34

 Refiro-me aqui ao resultado dos sub-atos da faculdade da imaginação. Cf. KANT, I.. CRP, de A99 até A103.  
35

 Trata-se de inferências com possibilidade lógica, mas não possibilidade real, por conseguinte, objetiva. 



13 

 

a posição (a) pode ser válida na esfera da filosofia prática, de um ponto de vista inteligível, que abstrai 

do espaço-tempo (liberdade em sentido prático); por outro lado, a posição (b) é válida numa 

perspectiva meramente fenomênica, empírica. Uma das funções do Cânon no contexto da CRP é 

precisamente extrair as conseqüências dessa solução, iniciando a reflexão transcendental no campo 

da ética. Kant estabelece então um critério de uso para o conceito de liberdade, admitindo que o agir 

segundo a representação de princípios práticos incondicionais distingue a vontade humana da 

natureza e revela uma capacidade de autodeterminação de nossas ações, denominada liberdade em 

sentido prático. Em outras palavras, o ser humano tem um arbítrio que possui uma diferença 

específica: representar linguisticamente, através de expressões pública e intersubjetivamente 

acessíveis, aquilo que considera bom fazer.36 

      De todo modo, a respeito do difícil conceito de liberdade transcendental, afirma Kant no Cânon: 

“A questão em torno da liberdade transcendental concerne unicamente ao saber especulativo, e 

podemos pô-la de lado como totalmente indiferente quando estamos às voltas com o prático.”37 

A citação parece admitir que a liberdade transcendental, absoluta, tendo sido recusada na terceira 

antinomia por não possuir um critério de uso na esfera do conhecimento objetivo, não precisaria ser 

pressuposta como propriedade do arbítrio humano. Entretanto, um princípio prático incondicional 

parece inevitavelmente pressupor uma vontade capaz de exercer sua liberdade sem restrições 

empíricas. Logo, esse momento do Cânon suscita a seguinte pergunta: a lei moral dependeria de uma 

suposição impossível de ser validada? 

     A resposta à questão requer uma análise que permita determinar se a liberdade transcendental pode 

ser assimilada ao conceito de liberdade prática apresentado no Cânon. Ou seja, visto que no contexto 

teórico a liberdade transcendental foi identificada à liberdade cosmológica, tendo sido recusada na 

esfera do conhecimento objetivo, será que no contexto moral a liberdade prática poderia ser 

 
36

 Pode-se dizer que trata-se do aspecto sensível do caráter inteligível do agir moral. Essa característica do agir 

segundo a representação de princípios práticos incondicionais, quando estes são, por assim dizer, enunciados 

publicamente pelo agente, é enfatizada por Julio Esteves em sua tese.  
37

 KANT, I.. CRP, B831. 



14 

 

identificada a um sentido viável de liberdade absoluta (transcendental)? É digno de nota que o 

conceito de liberdade prática adotado por Kant terá de ser suficiente para explicar sua concepção 

geral de agir, seja moral ou prudencial (hipotético). 

     Para esclarecer se o conceito de liberdade transcendental está de alguma forma conectado ao 

conceito de liberdade prática, é fundamental rever o modo como Kant o concebe. Por um lado, a 

liberdade transcendental é definida positivamente como uma espontaneidade absoluta; por outro lado, 

similarmente, a liberdade prática é explicada como um poder de autodeterminação, ou, 

negativamente, como a independência do arbítrio humano da “necessitação”38 (Nötigung) por 

impulsos sensíveis: 

Um arbítrio, porém, que pode ser determinado independentemente de impulsos sensíveis, e 

portanto por motivações que só podem ser representadas pela razão, chama-se livre arbítrio 

(arbitrium liberum), e tudo que se interconecta com este último, seja como fundamento ou seja 

como consequência, é denominado prático. A liberdade prática pode ser provada por 

experiência. Com efeito, o arbítrio humano não é determinado só por aquilo que estimula, isto 

é, afeta imediatamente nossos sentidos, pois temos o poder (Vermögen) de dominar as 

impressões que incidem sobre a nossa faculdade sensível de desejar mediante representações 

daquilo que mesmo de um modo mais remoto é útil ou prejudicial.39 (Negrito meu) 
 

 

     Os dois conceitos de liberdade parecem ser dissociados tanto pela afirmação de que a liberdade 

prática pode ser provada por experiência, como pela passagem (já reproduzida acima), segundo a qual 

a questão em torno da liberdade transcendental concerniria estritamente ao saber especulativo. 

Contudo, uma análise mais cuidadosa do conceito de arbítrio humano parece revelar que não seria 

contraditória uma acepção de livre arbítrio compatível com um conceito empírico de liberdade 

prática. Essa análise esclarecerá por que o conceito de liberdade prática adotado no Cânon pode ser 

bastante para explicar tanto o agir prudencial como o moral. O trecho decisivo para trazer luz a essas 

dúvidas está, porém, no capítulo sobre as antinomias: 

 
38

 Esta expressão refere-se à necessidade da ocorrência de um agir pela simples coação, seja pela representação de um 

princípio prático incondicional, seja pela mera presença de estímulos sensíveis. A hipótese de necessitação 

(retomaremos a discussão nos próximos capítulos) é inexequível para seres humanos; como seres inteligentes, suas 

escolhas são baseadas em razões, que não podem ser determinadas unicamente por ocorrências psicológicas 

anteriores. Portanto, em todo ato de escolha (mesmo aqueles que, em tese, são motivados por princípios universais) 

tem de haver uma decisão, por conseguinte, um ato da vontade. 
39

 KANT, I.. CRP, B830. 



15 

 

A liberdade em sentido prático é a independência do arbítrio da necessitação por impulsos da 

sensibilidade. Pois um arbítrio é sensível na medida em que é afetado patologicamente  (por 

móveis da sensibilidade); ele se chama animal (arbitrium brutum), se ele pode ser necessitado 

patologicamente. O arbítrio humano é, com efeito, um arbitrium sensitivum, mas não brutum 

e, sim, liberum, porque a sensibilidade não torna necessária a sua ação; mas, ao contrário, 

existe no homem uma faculdade de se determinar por si mesmo independentemente da 

necessitação por impulsos sensíveis.40 (Negrito meu) 
 

 

     A passagem acima dá a entender que os móveis da sensibilidade invariavelmente afetam o homem, 

ainda que não tornem necessário o seu agir. Além disso, a citação permite a conclusão de que ou bem 

o arbítrio humano “pode ser estimulado”, ou bem “tem de ser estimulado” por representações 

sensíveis para a realização de escolhas.41 Em outras palavras, o arbítrio humano é capaz de se 

autodeterminar com base em regras de escolha da razão – logo, ele pode ser afetado sem ser 

determinado (necessitado). Entretanto, o poder de autodeterminação garante a possibilidade de 

realização de escolhas e (de ações) sem que o arbítrio tenha de ser estimulado, motivado, por móveis 

sensíveis? Indiscutivelmente, o significado do termo “motivar” é diferente do significado da 

expressão “afetar”. Por conseguinte, visto que um motivo42 para um ser racional é inevitavelmente 

uma representação proposicional, a questão primordial relativa ao tema da motivação no Cânon (e de 

resto concernente à teoria moral amadurecida de Kant, exposta na FMC e na CRPr) será: se 

necessariamente  o ser humano é afetado por móveis sensíveis, a realização de escolhas terá sempre 

de implicar uma motivação pelo prazer conexo às representações sensíveis? Trata-se de uma questão 

suscitada pela ambiguidade que salta aos olhos no conceito de arbítrio. Disto pode-se depreender duas 

interpretações para o conceito de liberdade do arbítrio (i.e., a liberdade prática):  

a) O arbítrio humano pode, mas não tem de ser estimulado por motivos empíricos – com base nessa 

hipótese é razoável supor a possibilidade de exercício do poder de escolha independentemente de 

móveis sensíveis; nesse cenário, nenhum móvel sensível é uma condição necessária de escolha e, 

 
40

 Idem, B562. 
41

 Sobre o ponto, cf.: CORDEIRO, R. V. Idem, ibidem. 
42

 Kant não utiliza no Cânon uma palavra específica para tratar da motivação moral. Na FMC ele emprega uma 

terminologia mais precisa, algumas vezes a expressão Triebfeder, outras vezes a expressão Bewegungsgrund. Ambas 

podem ser traduzidas adequadamente como motivo do agir, que, conforme o caso, poderá consistir em representações 

empíricas ou na simples consciência moral. Retomarei a discussão nos segundo e terceiro capítulos. 



16 

 

portanto, a liberdade prática pode ser assimilada a uma espécie de liberdade transcendental. Tratar-

se-ia então de um conceito de liberdade prática incompatibilista, ou seja, incompatível com os 

princípios do conhecimento empírico. 

b) O arbítrio humano tem de ser estimulado por móveis sensíveis para realizar escolhas – com base 

nesta hipótese, a adoção do juízo prático dependerá da motivação pela sensibilidade. E, portanto, o 

exercício da liberdade implicaria a presença de condições (empíricas) necessárias (ainda que não 

suficientes) para a realização de escolhas. Nesse quadro, o conceito de liberdade prática seria 

compatibilista, isto é, compatível com os princípios do conhecimento empírico. 

 

     Com efeito, partindo-se do conceito de liberdade prática em (a), é razoável supor que, 

consequentemente, essa capacidade pode ser exercida independentemente da sensibilidade humana. 

É uma hipótese em que a espontaneidade do arbítrio pode ser considerada absolutamente 

incondicionada, situação que implicaria uma causalidade completa da razão prática. Por outro lado, 

partindo-se da acepção (b) do conceito de liberdade prática, ter-se-ia uma hipótese em que o mesmo  

não poderia ser assimilado ao conceito de liberdade transcendental. Contudo, é fundamental notar 

que trata-se de um sentido para o conceito de liberdade prática que também não pode ser assimilado 

ao princípio da Segunda Analogia43, numa palavra, ao princípio da causalidade natural.  

     Em última análise, esse princípio, deduzido por Kant na CRP, expressa uma das condições formais 

de possibilidade do conhecimento objetivo. Condição que implica, para o intelecto discursivo 

humano, que fenômenos no espaço e no tempo44 necessariamente terão a propriedade de produzir um 

efeito, na medida em que forem determinados a isso pela causalidade (anterior no tempo) de outros 

objetos. Com essa afirmação quero enfatizar, em primeiro lugar, que o princípio da causalidade 

 
43

 Cf. KANT, I.. CRP, B232. 
44

 No contexto do idealismo transcendental, nem tudo que existe precisa ser dado espaciotemporalmente, hipótese com 

possibilidade não apenas lógica, mas também real, como Kant supõe ter demonstrado não apenas na Estética 

Transcendental, mas também na Refutação do Idealismo. Evidentemente, não desenvolverei o ponto em minha 

dissertação, na medida em que diz respeito essencialmente à filosofia teórica kantiana. Cf. KANT, I.. CRP, B33-4 e 

B274. 



17 

 

natural consiste numa regra antagônica ao conceito de liberdade transcendental. E, em segundo lugar, 

que, no caso do conceito de liberdade prática em (b), admitido que os móveis sensíveis não são 

condições suficientes para a realização de escolhas, estas permanecerão submetidas à causalidade da 

razão. Refiro-me a atos espontâneos do agente racional, que se manifestam na capacidade de 

representar proposicionalmente (julgar), em particular na produção de imperativos, no ato de adotar 

regras práticas, aplicá-las etc.. Assim, pode-se afirmar que o conceito de liberdade prática 

compatibilista é composto por duas notas: as propriedades “espontaneidade não-absoluta” e 

“causalidade natural sem necessitação por afecções sensíveis”. 

     Ao que parece, devido essencialmente a três justificativas, o conceito de liberdade prática adotado 

por Kant na doutrina do Cânon é o compatibilista. A primeira delas diz respeito genericamente à 

filosofia teórica. Certas passagens do Cânon (reproduzidas anteriormente) indicam que a noção de 

liberdade prática assimilável à liberdade transcendental seria problemática, de acordo com algumas 

das conclusões obtidas na terceira antinomia. A segunda justificativa relaciona-se ao fato de que o 

conceito compatibilista, além de parcialmente conforme à explicação causal natural, permite supor 

que a causalidade da razão dependa implicitamente do mundo sensível. A seguinte citação sugere 

essa orientação interpretativa: 

Mas, se mesmo naquelas ações mediante as quais prescreve leis, a razão não é por sua vez 

determinada por outras influências, e se isto que, com respeito aos impulsos sensíveis, se chama 

liberdade não consiste, no que se refere a causas eficientes mais elevadas e mais remotas, por 

sua vez natureza, não nos interessa no campo prático.45 
 

     A terceira justificativa parece ligada ao fato de que o compatibilismo é a única maneira de explicar 

tanto a noção de agir moral como a de agir prudencial ou, o que é o mesmo, as noções de motivação 

moral e motivação prudencial. Na última parte deste capítulo, tentarei precisar a concepção kantiana 

de agir racional, a partir da análise do conceito de moralidade apresentado no Cânon, expresso 

diretamente na formulação da lei moral. Mostrarei que a distinção entre “motivação moral” e 

 
45

 KANT, I.. CRP, B831. 



18 

 

“inclinação pela felicidade” (ou motivação empírica) carece de melhor esclarecimento. Será preciso 

investigar se o conceito de liberdade do arbítrio escolhido por Kant é efetivamente capaz de 

fundamentar uma acepção de motivação moral que não garanta apenas a mera conformidade (externa) 

à moralidade, relativamente aos juízos práticos escolhidos pelo agente – mas também a própria 

moralidade, pois esta depende do convencimento do agente unicamente por motivos irrestritos. Kant 

aduz ainda no Cânon uma engenhosa argumentação no sentido de resolver essa aparente dificuldade. 

 

1.3 Agir racional e motivação moral 

     A FMC costuma ser a obra de Kant mais pesquisada quando trata-se de investigar a regra que 

expressaria o princípio formal para a constituição de juízos práticos incondicionais derivados. De 

fato, nessa obra, por excelência, são apresentados argumentos para determinar se efetivamente existe 

tal princípio, qual seria sua “fórmula” e se o mesmo pode ser adotado e aplicado na esfera de seres 

racionais da espécie humana. Contudo, já no Cânon, Kant não apenas admite que há uma lei absoluta, 

mas também fornece expressamente a primeira formulação da lei moral: “Faze aquilo através do que 

te tornarás digno de ser feliz.”46 

     A proposição é ainda aduzida dogmaticamente, sem a preocupação com uma análise que 

demonstrasse a razão de ser de seu enunciado.47 Entretanto, Kant afirma que o princípio em questão 

estabelece que todos os juízos práticos “que determinam plenamente a priori (…) o fazer e o deixar 

de fazer” têm necessariamente de obedecer ao ditame da razão. Em outras palavras, defende que a 

razão pura estabelece através da ideia48 de moralidade um princípio para a unidade sistemática dos 

juízos práticos. Sobre a natureza de leis morais no domínio prático, diz ele: 

 
46

 Idem, B831-7. 
47

 Diferentes enunciados (com o mesmo significado) do princípio formal seriam analisados por ocasião da escrita da 

filosofia prática madura de Kant. Com efeito, ao que parece, a formulação do Cânon teria sido abandonada, muito 

embora ela suscite a discussão acerca do sumo bem, realizada sumariamente nesse capítulo da primeira Crítica e 

exaustivamente na Crítica da Razão Prática. 
48

  A saber, a unidade absoluta das ações de seres racionais sensíveis, ligadas sistematicamente através de um corpo de 

proposições práticas incondicionais derivadas (ou deduzidas) de um mesmo princípio formal. 



19 

 

Portanto, a razão pura contém, não em seu uso especulativo, mas sim num certo uso prático, a 

saber, o uso moral, princípios da possibilidade da experiência , ou seja, de tais ações que de 

acordo com os preceitos morais, poderiam ser encontradas na história do ser humano. Com 

efeito, já que tais ações devem ocorrer, elas também têm que poder ocorrer, e, por conseguinte, 

tem que ser possível um tipo particular de unidade sistemática, a saber, a moral; enquanto isto, 

a unidade sistemática da natureza não pode ser provada segundo princípios especulativos da 

razão, pois esta última bem que possui uma causalidade com respeito à liberdade em geral, 

mas não com respeito a toda a natureza, e os princípios morais da razão podem, é certo, 

produzir ações livres, mas não leis da natureza. Em consequência disto, os princípios da razão 

pura possuem uma realidade objetiva em seu uso prático, nomeadamente em seu uso moral.49 

(Negrito meu) 
 

     Nesta rica passagem, Kant faz referência a dois aspectos difíceis da sua filosofia. Por um lado, 

remete ao tema da unidade sistemática da natureza, mas sem indicar claramente que está se referindo 

a esse problema de um ponto de vista empírico. Essa é uma dificuldade que transcende muito o 

assunto desta dissertação, mas vale a pena fazer uma breve digressão a respeito, na medida em que a 

citação o conecta indiretamente à questão da unidade sistemática moral. Numa palavra, quando é 

afirmado que a unidade sistemática da natureza não pode ser provada segundo princípios 

“especulativos” da razão, Kant parece estar se referindo ao uso regulativo de certos princípios da 

razão examinados no contexto do Apêndice à Dialética Transcendental50. Na terminologia kantiana, 

princípios regulativos meramente avaliam as condições de realização de atividades que podem 

ocorrer independentemente da aplicação dos mesmos. Esse problema é tratado inicialmente no 

Apêndice, no contexto do uso lícito, portanto, restringido pelo idealismo transcendental, de certos 

princípios regulativos da razão, a saber, os princípios da homogeneidade, da heterogeneidade e da 

afinidade. Mais à frente, à época da escrita da Crítica da Faculdade de Julgar, Kant integraria os três 

através da “dedução” do princípio da finalidade formal, demonstrando que a unidade da natureza de 

um ponto de vista empírico é algo que depende de pressuposições (Annahme) relativas ao substrato 

incognoscível da natureza.51 Por conseguinte, pressupostos regulativos acerca da natureza não podem 

 
49

 Idem, B835-6. 
50

 Cf. KANT, I.. CRP, B671. 
51

 Para um tratamento aprofundado do ponto, cf.: CORDEIRO, R. V.. “O princípio da finalidade formal como um 

princípio regulativo-transcendental da faculdade de julgar reflexiva.” In: Studia Kantiana – Revista da Sociedade 

Kant Brasileira, n. 12, junho de 2012, p. 145. 



20 

 

determinar nada relativamente à constituição objetiva, a saber, sobre o objeto possível para as 

condições do entendimento humano. No que concerne à relação indireta com o tema do meu trabalho, 

é digno de nota que, contrariamente a princípios regulativos, regras constitutivas são aquelas que 

determinam a possibilidade de uma atividade cuja existência é irrealizável sem a aplicação das 

mesmas. Assim, fazendo uma analogia com a filosofia teórica, contexto em que os princípios do 

entendimento determinam as condições da constituição de objetos (da natureza), pode-se afirmar que 

os princípios morais da razão constituem atos da vontade (“ações livres”), muito embora não possam 

produzir, diz Kant, “leis da natureza.”   

     Por outro lado, e de acordo com essas observações, a passagem acima lembra que o que “deve 

ser” deve “poder ser” e que, portanto, a razão pura prática é capaz de produzir “princípios da 

possibilidade da experiência.” Esta expressão está conectada com o trecho final, no qual é dito que a 

lei moral possui “realidade objetiva.” Para Kant, um conceito ou princípio tem realidade objetiva se 

satisfaz duas condições: (1) a regra precisa ser logicamente possível (ou seja, não pode ser 

autocontraditória) e (2) tem de designar algo que pode ser encontrado na realidade. Um objeto da 

experiência possível, para um ser dotado de um entendimento finito como o humano, tem de ser 

conforme a determinadas condições (constitutivas) da objetividade, estudadas na CRP na Estética 

Transcendental52 e na Analítica Transcendental.53 São elas precisamente condições de possibilidade 

transcendentais (não-empíricas) da experiência: as condições formais do entendimento (categorias) e 

as condições formais da sensibilidade (o espaço e o tempo). Assim, admitido que a razão produz uma 

proposição a priori para a determinação do agir e que a mesma possui validade (realidade objetiva), 

devem existir ações que são realizadas porque são exigidas por um princípio prático incondicional.  

     Visto que o que confere realidade objetiva a um conceito é a experiência e como aqui trata-se de 

ações de um agente racional sensível, é preciso considerá-las instâncias simultaneamente do conceito 

 
52

 KANT, I.. CRP, B31. 
53

 Idem, B91. 



21 

 

de moralidade (não-empírico) e do conceito de ocorrência empírica. Com efeito, ações humanas 

devem ser pensadas sob dois pontos de vista distintos: por um lado, enquanto eventos físicos, 

pertencem ao mundo sensível, tendo como condição de possibilidade o princípio da causalidade 

natural. É interessante notar que, do ponto de vista exclusivamente empírico, o acontecimento “roubar 

uma propriedade particular” não se distingue do evento “folha seca caindo de uma árvore.” Assim, 

nessa perspectiva estritamente física, não pode ser encontrado (ou “exibido”) o que é prescrito pelo 

admitido princípio moral.  Por outro lado, de um ponto de vista moral, enquanto atos da vontade, 

ações humanas pertencem a um “mundo inteligível” – portanto, a uma esfera composta por 

representações existentes em condições distintas de ocorrências, i. e. a um mundo que se resume 

numa modificação do mundo sensível, logo, abstração feita das condições formais da intuição 

empírica, a saber, o espaço e o tempo. Por conseguinte, ações morais, na medida em que são pensadas 

como existentes, são constituídas a partir de um princípio prático formal e, desse modo, não podem 

ser determinadas positivamente54. Quero dizer que é impossível precisar o modo como elas seriam 

dadas empiricamente; numa palavra, é impossível provar que as propriedades de coisas não-sensíveis 

(atos da vontade determinados por um princípio) seriam assimiláveis às propriedades de ações de um 

ponto de vista fenomênico, quando estas são simples objetos do conhecimento empírico.55 Nas 

palavras de Kant: 

Já que somos necessariamente constrangidos pela razão a nos representarmos como 

pertencentes a tal mundo, embora os sentidos nada mais nos apresentem do que um mundo de 

fenômenos, temos que admitir aquele mundo moral como uma consequência de nosso 

comportamento no mundo sensível e, já que este último não nos exibe uma tal conexão entre a 

moralidade e a felicidade, como um mundo futuro para nós.56 

 

 

     O agir humano, portanto, envolve dois aspectos: um caráter empírico e um caráter inteligível. 

Entretanto, o caráter empírico do agir racional jamais poderia servir de instância ou recurso para o 

esclarecimento da natureza do caráter inteligível de ações morais. Em outros termos, a citação acima 

 
54

 Sem dúvida, essa é uma maneira de dizer que a moralidade é uma ideia da razão. Cf. nota 16. 
55

 Cf. CORDEIRO, R. V.. Idem. 
56

 KANT, I.. CRP, B839. 



22 

 

sublinha que o agir racional, considerado do ponto de vista fenomênico, está submetido à ordem da 

natureza, portanto ao princípio da causalidade natural, logo, a leis físico-químicas derivadas do 

mesmo. Ora, é claro que, sob esse aspecto, não existe liberdade. Eis por que, dentre outras razões 

aduzidas no capítulo sobre as antinomias, é impossível demonstrar que liberdade poderia ser uma das 

categorias do entendimento, i. e., uma condição de possibilidade do conhecimento objetivo.  Nesse 

sentido, enfatiza Kant:                      

Desta maneira, pois, o arbítrio de todo homem possui um caráter empírico que nada mais é do 

que uma certa causalidade de sua razão na medida em que indica, em seus efeitos no fenômeno, 

uma regra segundo a qual é possível coligir, segundo o seu modo e os seus graus, os 

fundamentos e as ações da razão e julgar os princípios subjetivos de seu arbítrio. Visto que 

esse mesmo caráter empírico tem que ser inferido a partir dos fenômenos enquanto seus efeitos 

e a partir da regra que a experiência indica como a eles se referindo, todas as ações do homem 

no fenômeno estão determinadas, segundo a ordem da natureza, por seu caráter empírico e por 

todas as outras causas coatuantes; e se fosse possível perscrutar até o fundo todos os fenômenos 

do arbítrio humano, não haveria sequer uma ação humana que não fosse possível de ser predita 

com certeza e de ser reconhecida como necessária a partir de suas condições precedentes. No 

que diz respeito a este caráter empírico, pois, não há qualquer liberdade, e é exclusivamente 

segundo este caráter que podemos considerar o homem quando simplesmente o observamos e 

quando, tal qual ocorre na Antropologia, pretendemos investigar fisiologicamente as 

causas de suas ações.57 (Negrito meu) 
 

 

     A passagem acima explica o conceito kantiano de caráter empírico do agir racional. Quanto ao 

caráter inteligível das ações humanas, na medida em que estas pertencem igualmente a um mundo 

moral, creio que o melhor recurso para precisá-lo é uma analogia entre a filosofia prática e a filosofia 

teórica kantianas.58 Com efeito, pode-se afirmar que existem, por assim dizer, duas espécies de 

espontaneidade manifestas no modo como Kant organiza seu sistema filosófico. De um lado, na esfera 

da filosofia teórica, há relação direta entre a consciência de si empírica  (ou apercepção empírica) e 

a consciência de si transcendental (ou apercepção transcendental); e, por outro lado, no contexto da 

filosofia prática, estão relacionadas a consciência do poder de agir com base em imperativos e a 

consciência da causalidade da razão.  

 
57

 Idem, B577-8. 
58

 Cf. ALLISON, H. E.. Sobretudo “Apperception, Rational Psychology, and the Noumenal Self.”. In: Kant’s 

Transcendental Idealism. New Haven and London, Yale University Press, 1983. Cf. também ALMEIDA, G. A. de. 

“Consciência de Si e Conhecimento Objetivo na Dedução Transcendental da Crítica da Razão Pura.” In: Analytica, 

vol. 1, n. 1, 1993. O texto de Guido de Almeida, ainda hoje, talvez seja o trabalho mais preciso já escrito sobre a 

Dedução Transcendental, sobretudo relativamente à descrição das vastas consequências filosóficas da obra. 



23 

 

     No que concerne à filosofia teórica, o conceito de apercepção transcendental corresponde à 

consciência da espontaneidade do ato de julgar (isto é, à consciência puramente intelectual do ato de 

julgar). A ação de “julgar”, na terminologia kantiana, refere-se à unificação dos dados da 

sensibilidade num conceito e a referência a um objeto. Trata-se, portanto, da espontaneidade do 

entendimento em ação. No capítulo sobre a dedução transcendental das categorias, a função de julgar 

tem uma importância central, considerando que, através de um método analítico-regressivo, Kant 

propõe-se demonstrar que a condição da consciência de um sujeito numericamente59 idêntico só pode 

consistir no ato que liga uma à outra as intuições (percepções sensíveis) de uma mesma representação 

de seu objeto60. Na verdade, a argumentação kantiana visa provar que o exercício do ato permite a 

consciência de “si” tão-somente porque é realizado pelo mesmo sujeito. Aliás, a análise empreendida 

na Dedução demonstra que não restaria a Kant, por assim dizer, outra saída, uma vez que, para um 

intelecto finito como o humano, não pode haver “intuição intelectual de si mesmo”61. Assim, a 

estratégia kantiana resume-se em mostrar que o fundamento do discernimento da identidade da 

consciência de si tem de ser o próprio ato de julgar. Quando Kant utiliza o termo “apercepção 

transcendental” para referir-se à consciência de si, está indicando a consciência puramente intelectual 

da condição de possibilidade do conhecimento de objetos.  

     Na verdade, a análise do juízo é o que permite discriminar na Dedução quais são exatamente as 

leis da experiência possível, numa palavra, as categorias do entendimento, e, com elas, estabelecer a 

diferença entre unidade subjetiva das representações (manifestada na consciência empírica, na 

apercepção empírica) e unidade objetiva das representações – isto é, a realidade objetiva, ou aquilo 

 
59

 Pelo denominado “princípio dos indiscerníveis”, cuja formulação original remete à filosofia antiga, dois objetos (ou 

essências) são idênticos em sentido estrito, forte, se puderem ser considerados indiscerníveis. Trata-se neste caso do 

que costuma-se chamar de identidade numérica. Diferentemente, a identidade meramente qualitativa refere-se àquela 

propriedade que caracteriza meramente objetos pertencentes a uma classe de coisas semelhantes classificada por meio 

de um conceito. Assim, o conceito de mesa serve para classificar o conjunto das mesas particulares etc. Cf. 

“Identidade.” In:  TUGENDHAT. E.. Propedêutica Lógico-semântica. Petrópolis: Vozes, 1997, p. 131. 
60

 Cf. ALMEIDA, G. A.. “Consciência de si e o conhecimento objetivo na ‘dedução transcendental’ da Crítica da 

Razão Pura." In: Analytica – Revista de Filosofia, vol. 1, n. 1, 1993. 
61

 Idem. 



24 

 

que é designado como verdadeiro, por oposição ao que é meramente percebido. Em última análise, a 

apercepção empírica, portanto, tem como condição de possibilidade a apercepção transcendental e 

corresponde à consciência dos estados subjetivos, à qual tem-se acesso através de simples 

introspecção (reflexão pré-filosófica). Por exemplo, a consciência de estar escrevendo neste instante 

o primeiro capítulo da minha dissertação. Evidentemente, a apercepção transcendental, ou o que é 

“apercebido”62 nesse caso, é a consciência de uma condição transcendental da experiência, cuja 

existência depende necessariamente de uma reflexão filosófica – existência, aliás, que, embora 

pressuposta, não pode ser conhecida “em si mesma.” 

     No que diz respeito à filosofia prática, é agora fácil compreender que a consciência do poder de 

agir com base em imperativos é empírica e análoga à mera consciência dos estados cognitivos 

(apercepção empírica), no contexto da reflexão da filosofia teórica. Esse poder se expressa 

exatamente no ato de adoção de princípios práticos (sejam prudenciais, sejam morais) a título de  

“máximas”, expressão que não é detalhadamente esclarecida por Kant no Cânon. O contexto do seu 

emprego, entretanto, indica que trata-se de um conceito que corresponde à noção de princípio prático 

subjetivo, ou seja, a regra prática na medida em que é não apenas produzida, representada, mas 

também escolhida e aplicada por um sujeito particular.  

     De outro modo, a consciência da causalidade da razão (ou a consciência puramente intelectual 

do ato de decidir), estabelecida a priori, é não-empírica e análoga à apercepção transcendental. No 

campo moral, o que se tem, portanto, é o discernimento, através de uma análise filosófica, de um 

poder de produzir juízos práticos, ou seja, juízos que prescrevem o que é bom fazer, em sentido moral 

ou não. Como ocorre com a apresentação de outros conceitos de sua filosofia prática na exposição do 

Cânon, Kant não se ocupa ainda com uma argumentação detalhada para explicar como opera a 

espontaneidade característica da causalidade da razão na constituição de objetos da vontade.63 

 
62

 Cf. ALLISON, H. E.. “Apperception, Rational Psychology, and the Noumenal Self.”. In: Kant’s Transcendental 

Idealism. New Haven and London, Yale University Press, 1983. 
63

 O termo “constituição” pode ser utilizado na filosofia moral num sentido mais amplo que no contexto da filosofia 

teórica, pois, como se sabe, o que as categorias do entendimento tornam possível é apenas o conhecimento de  objetos 



25 

 

Contudo, Kant enfatiza suficientemente que a consciência da causalidade da razão exprime um 

processo que não pode ser objeto de qualquer antropologia; em outras palavras, como de sólito, 

quando se trata de questões metafísicas (em sentido crítico ou dogmático), Kant recusa qualquer 

pretensão de esclarecer conceitos não-empíricos através de investigações fisiológicas sobre as causas 

das ações humanas. De fato, aqui está em questão uma espécie de atividade ou processo que pode ser 

pensado, mas não descrito empiricamente. É precisamente nesse sentido que Kant entende a 

espontaneidade exibida pela consciência não-empírica de determinados atos, que, por conseguinte, 

só pode ser alcançada como resultado de análises a priori (filosóficas). Explica-se assim por que o 

agir humano exibe um caráter inteligível que o torna pertencente a um mundo moral. 

     O problema da motivação moral está conectado tanto à faculdade de agir com base em imperativos, 

como à pura consciência da causalidade exercida pela razão. Pois a doutrina kantiana apresenta um 

modelo de agente racional caracterizado por uma racionalidade deliberativa.64 Isso quer dizer que a 

razão humana é capaz de relacionar os motivos do agir a princípios da vontade, por intermédio da 

incorporação da representação de estímulos em máximas. Esta peculiaridade das máximas, ao menos 

inicialmente, permite esclarecer por que o conceito de liberdade prática adotado por Kant no Cânon 

pode explicar simultaneamente o agir prudencial e o moral: no caso do agir moral, seria 

aparentemente possível incorporar representações sensíveis como motivos da adoção de juízos 

universais. De todo modo, é imprescindível sublinhar que, dentre os princípios representados por um 

ser racional, a lei moral exprime uma regra que determina a forma do que é incondicionalmente bom 

fazer. Eis por que o próprio conceito de lei moral parece implicar um poder de determinação do agir 

unicamente pela razão, quero dizer independentemente de motivos associados a representações da 

sensibilidade. Contudo, o conceito de liberdade do arbítrio escolhido no Cânon é compatível com os 

princípios do conhecimento empírico e sua adoção sugere que a execução de ações humanas é 

 
da experiência (empírica) – e não os próprios objetos, ou seja, as coisas em si mesmas. Na ética, contudo, pode-se 

falar em certo sentido em ações tornadas possíveis porque foram prescritas por um princípio a priori. Possíveis 

simultaneamente porque tornam existentes princípios incondicionais e porque geram efeitos no mundo fenomenal. 
64

 Cf. ALLISON, H. E.. Kant’s Theory of Freedom, p. 38. 



26 

 

necessariamente dependente de condições empíricas, inclusive ao nível da vontade, no âmbito 

inteligível. Ora, essa é uma peculiaridade da teoria do Cânon que indica uma contradição: afinal, 

como relacionar coerentemente o conceito de imperativo incondicional a um conceito compatibilista 

de livre arbítrio? 

     A solução aplicada ao Cânon permite contornar provisoriamente a dificuldade. Visto que máximas 

são princípios subjetivos que inevitavelmente representam ou contêm os motivos do agir deste ou 

daquele indivíduo, em tese, é possível alegar que a representação de um imperativo incondicional, a 

título de um  princípio subjetivo do agir, poderia ser adotado sob condições empíricas: 

Na medida em que se tornam ao mesmo tempo fundamentos subjetivos de ações, isto é, 

princípios subjetivos, as leis práticas chamam-se máximas. A avaliação da moralidade segundo 

sua pureza e consequências é feita de acordo com ideias, a observância de suas leis ocorre de 

acordo com máximas. (Negrito meu) 
 

 

       Com a distinção entre princípios de avaliação e princípios do querer (ou de “execução”) 

(máximas), Kant consegue associar a “inclinação pela felicidade” (i.e., motivos sensíveis) ao conceito 

de motivação moral. Mas esse recurso parece implicar a permanência daquela contradição relativa à 

fundamentação da moralidade: afinal, a conformidade ao imperativo incondicional necessariamente 

tem de ser uma conformidade condicionada? O problema consiste no fato de que a conformidade 

condicionada à incorporação de representações sensíveis em máximas, muito embora possível, não 

pode garantir o que é exigido pela lei moral, numa palavra, a obediência incondicional. Nesse sentido, 

o máximo que pode ser garantido pelo conceito compatibilista de liberdade prática é uma legalidade 

dependente de interesses particulares; em outras palavras, uma conformidade meramente externa à 

lei moral. Atento a essa dificuldade, Kant alteraria sua teoria na FMC, onde ele busca aduzir um 

conceito de liberdade prática capaz de fundamentar a própria moralidade – e não apenas a legalidade.  

     No próximo capítulo, dedicado ao conceito de motivação moral no contexto da FMC, retomarei e 

precisarei esse conceito a partir da análise do predicado bom realizada no primeiro capítulo da obra. 

Por fim, mostrarei no terceiro capítulo da dissertação que Kant teve inevitavelmente de fornecer uma 

justificativa para o uso do primeiro conceito de liberdade prática, assimilável à liberdade 



27 

 

transcendental. Com efeito, a prova de que a vontade humana é autônoma, e não simplesmente 

espontânea, dependerá do sucesso do que tornou-se conhecido pelos estudiosos de Kant como uma 

“dedução do imperativo categórico”. É digno de nota que o termo “espontaneidade”65 refere-se 

genericamente ao agir racional e diz respeito tanto a juízos práticos prudenciais como a morais. Já o 

termo “autonomia” tem um uso mais preciso, referindo-se especificamente ao agir moral, 

particularmente à (suposta) capacidade que a razão pura teria de determinar a vontade 

independentemente de inclinações e desejos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
65

 Cf. ALLISON, H.. Idealism and Freedom: Essays on Kant's Theoretical and Practical Philosophy. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1996, p. 129. 



28 

 

2 “BOA VONTADE”, “DEVER” E “SENTIMENTO DE RESPEITO”: O CONCEITO DE 

MOTIVAÇÃO MORAL NA FUNDAMENTAÇÃO DA METAFÍSICA DOS COSTUMES 

 

2.1 Introdução e colocação do problema 

     O presente capítulo é dedicado ao conceito de motivação moral no contexto da FMC. No Cânon 

da Razão Pura Kant optou em sua doutrina por um conceito de liberdade prática compatível com o 

princípio da causalidade natural. Com efeito, nesse texto ele parece considerar que o arbítrio humano 

(isto é, a vontade) tem necessariamente de ser estimulado por móveis sensíveis para realizar escolhas. 

Nessa hipótese, o exercício da liberdade do arbítrio implicaria a presença de condições (empíricas) 

necessárias (ainda que não suficientes) para a escolhas de juízos práticos. Diante dessa constatação, 

Kant reconhece na FMC, que o agir moral pressupõe inevitavelmente a adoção de um princípio que 

não pode ser restringido por interesses particulares. Em outras palavras, a ideia de moralidade 

consiste precisamente no conceito de um todo de agentes racionais que agem sistematicamente com 

base num princípio incondicional. Eis por que a adoção de princípios incondicionais motivada por 

representações empíricas garantiria, no máximo, a mera conformidade à moralidade, mas não a 

própria moralidade. Contudo, será possível provar que a vontade humana é capaz de adotar juízos 

práticos incondicionais independentemente de motivos sensíveis e, portanto, livremente em sentido 

forte, transcendental?   

   Pode-se afirmar que a prova de que a vontade humana é autônoma, ou seja, livre em sentido 

transcendental, é a tarefa central da filosofia prática kantiana. Dela dependerá essencialmente a prova 

da validade objetiva da lei moral, numa palavra, a denominada dedução do imperativo categórico, 

empreendida somente na terceira seção da FMC. Contudo, antes de realizá-la, Kant ocupa-se na 

primeira seção com o esclarecimento da própria natureza da motivação moral. Seu objetivo é mostrar 

que o conceito de motivação utilizado na teoria do Cânon é incapaz de justificar  devidamente valor 

moral do agir humano. Ciente desta dificuldade, no já no início da FMC Kant afirma: 



29 

 

Uma Metafísica dos costumes é, portanto, indispensavelmente necessária, não só por um 

motivo de ordem especulativa, para investigar a fonte dos princípios práticos que estão a priori 

em nossa razão, mas porque os costumes eles próprios permanecem sujeitos a toda sorte de 

corrupção enquanto faltar aquele fio condutor e norma suprema de seu ajuizamento. Pois, 

quando se trata do que deve ser moralmente bom, não basta que seja conforme à lei moral, mas 

também tem de acontecer por causa dela; caso contrário, essa conformidade é apenas muito 

contingente e precária, porque a razão <para agir> imoral produzirá de quando em quando, é 

verdade, ações conformes à lei, no mais das vezes, porém, ações contrárias à lei.66 
 

     Na verdade, é apresentado nas duas primeiras seções um novo conceito de motivação moral, cujo 

pressuposto seria (o igualmente novo) conceito de liberdade prática aduzido somente na terceira 

seção. Em síntese, o objetivo de Kant na primeira seção é distinguir o conceito de agir em 

conformidade com aquilo que a razão apresenta como sendo absolutamente bom, do conceito de agir 

em conformidade com a lei moral motivado pela representação de móveis sensíveis. Somente na 

terceira seção, Kant provaria que a suposição de que o mero reconhecimento da lei moral é capaz de 

motivar o agir humano implica necessariamente a autonomia da vontade – ou seja, a necessidade de 

uma prova da liberdade do arbítrio em sentido incompatibilista, transcendental.  

 

2.2 O Conceito de Boa Vontade 

     A adequada compreensão da alteração conceitual realizada por Kant no âmbito da sua teoria da 

motivação moral requer uma discussão pormenorizada da primeira seção da Fundamentação. Nessa 

parte é realizada uma análise do “senso moral comum”, ou seja, do conhecimento moral manifestado 

pela razão “comum” - por oposição ao conhecimento reflexivo ou filosófico. Segundo a análise 

kantiana, o senso moral comum se exprime através do uso de proposições práticas, isto é, na aplicação 

do predicado bom. De fato, juízos práticos se resumem em proposições que dizem o que é bom fazer, 

seja em sentido relativo, seja em sentido irrestrito. O conceito central discutido nessa parte do livro é 

a noção de boa vontade. A tese inicial de Kant consiste na defesa de que para todo agente racional 

dotado de uma razão capaz de determinar a vontade, a única coisa que é boa em si mesma (sem 

 
66

 Cf. KANT, I.. FMC, AA 4:390. 



30 

 

restrições) é uma boa vontade.67 Com efeito, ter uma boa vontade significa julgar, decidir, com base 

em juízos práticos incondicionais. Ora, a vontade (ou querer) implica uma capacidade de produzir, 

formular proposições que necessariamente contêm as justificativas das escolhas realizadas. A 

peculiaridade da boa vontade é possuir valor moral unicamente pela universalidade da forma dos 

princípios adotados, portanto, independentemente de restrições por representações sensíveis: “A boa 

vontade é boa, não pelo que efetua ou consegue obter, não por sua aptidão para alcançar qualquer fim 

que nos tenhamos proposto, mas tão somente pelo querer.”68 

     De todo modo, o exame da aplicação do predicado bom mostra que seu uso não-filosófico pode 

ter um sentido meramente particular: 

(…) a razão nos foi proporcionada como razão prática, isto é, como algo que deve ter influência 

sobre a vontade, então a verdadeira destinação da mesma tem de ser a de produzir uma vontade 

boa, não certamente enquanto meio em vista de outra coisa, mas sim, em si mesma (…).69  
 

 

     Assim, a representação do predicado bom apresenta duas acepções: ou bem um sentido 

condicionado, ou bem um sentido que ergue pretensão de universalidade – e que apresenta uma 

perspectiva de existência de princípio formal (não-empírico) para a derivação de juízos morais em 

geral. Portanto, a razão prática, na medida em que se expressa linguisticamente na capacidade de agir 

com base em imperativos, pode corresponder a uma vontade “boa” em vista da realização de intenções 

particulares, ou pode corresponder a uma vontade determinada pelo valor intrínseco de seus 

princípios. Em outras palavras, há dois usos para o termo bom: (1) aplicação com sentido relativo 

(por exemplo, na proposição prática “Se queres agradar seu chefe, é bom ser honesto”) e (2) aplicação 

com sentido absoluto (por exemplo, “É bom ser honesto”; aqui a motivação do agir representada no 

juízo, em tese, é o valor intrínseco da honestidade – e não a perspectiva de satisfação de interesses 

particulares. O sentido absoluto discriminado por Kant através do conceito de boa vontade é o sentido 

 
67

 Idem, AA 4:393. A expressão “boa vontade” tem origem estóica e foi trazida à moral cristã pelos protestantes. Apesar 

da escolha da expressão, Kant não tem qualquer pretensão exegética relativamente à ética cristã em sua filosofia 

prática. Kant assimila seu conceito de boa vontade ao caráter, isto é, ao conjunto das disposições de um indivíduo, na 

medida em que elas são determinadas por “máximas”. Retomarei esse conceito oportunamente. 
68

 Idem, AA 4:394. 
69

 Idem, AA 4:396. 



31 

 

da aplicação (2). Esse precisamente é o tipo de proposição que expressa o conceito pré-filosófico de 

moralidade: “Todo o mundo tem de admitir: que uma lei, se ela deve valer moralmente, isto é, como 

razão de uma obrigação, tem de trazer consigo necessidade absoluta.70” (Negrito meu) 

     De acordo com a nova teoria da motivação moral, que começa a ser desenvolvida com a introdução 

do conceito de boa vontade, a adoção de princípios práticos com pretensão de valor moral não pode 

ser restringida por motivos empíricos. Contudo, essa conjunção havia sido admitida na doutrina 

provisória do Cânon. No contexto da FMC, diferentemente, o máximo que uma vontade que adota 

princípios absolutos sob a condição da perspectiva de satisfação de desejos pode garantir é uma 

insuficiente conformidade “externa” à moralidade. De todo modo, Kant parece considerar que o 

conceito de boa vontade, por si só, é insuficiente para explicar a nova doutrina da motivação moral. 

Eis por que ainda na primeira seção é introduzido o conceito de dever, “que contém o <conceito> de 

uma boa vontade.71”  

      

2.3 O Conceito de Dever 

     A discussão subsequente à introdução do conceito de boa vontade é o local no qual Kant apresenta 

uma distinção que seria muito importante no âmbito da parte central da obra, a dedução do imperativo 

categórico, desenvolvida na última seção. Trata-se da distinção entre os conceitos de “ser 

perfeitamente racional” e “ser imperfeitamente racional”, por sua vez, derivada da noção de dever. O 

passo inicial de Kant para mostrar a ligação entre esses conceitos é o esclarecimento da natureza 

racional humana na esfera prática. 

    Com efeito, a capacidade de agir segundo a representação de leis é precisamente o que caracteriza 

o agir de um ser racional. Eis por que apenas um ser racional possui uma vontade. Kant enfatiza esse 

ponto ao lembrar que a derivação de ações de leis pressupõe a razão – e que, justamente por isso, a 

 
70

 Idem, AA 4:389. 
71

 Idem, AA 4:397. 



32 

 

vontade de um ser racional pode ser denominada razão prática.72 O homem, entretanto, muito embora 

racional, tem um arbítrio sensível (empiricamente afetado), fato que já havia sido sublinhado na teoria 

do Cânon. Esse aspecto de nossa natureza exige a admissão de que a razão não é capaz de determinar 

infalivelmente a vontade: 

Mas, se a razão por si só não determina suficientemente a vontade, esta está submetida ainda a 

condições subjetivas (certas molas propulsoras), que nem sempre concordam com as objetivas; 

numa palavra, se a vontade não é em si plenamente conforme à razão (como efetivamente 

acontece no caso dos homens), então as ações, que objetivamente são reconhecidas como 

necessárias, são subjetivamente contingentes, e a determinação de uma tal vontade, em 

conformidade com leis objetivas, é necessitação; isto é, a relação das leis objetivas com uma 

vontade não inteiramente boa é representada como a determinação da vontade de um ser 

racional, é verdade, por razões da razão, às quais, porém, essa vontade não é por sua natureza 

necessariamente obediente.73 (Negrito meu) 
 

      

     Kant explica nessa passagem a peculiaridade de um agente imperfeitamente racional como o ser 

humano. Por conseguinte, nessa espécie de ente a vontade não é em si determinada pela lei moral. 

Outro ponto relevante da citação, muito embora não explicitamente indicado, é o fundamento da 

noção geral de imperativo. Por ser racional, produzir conceitos e ser dotado de uma faculdade de 

julgar, o homem necessariamente representa proposicionalmente o que é bom fazer, seja em sentido 

restrito, seja em sentido irrestrito. E suas representações proposicionais, seus juízos, em vista de sua 

natureza imperfeitamente racional, lhe são representados a título de “obrigações”, isto é, imperativos. 

Em tese, para seres racionais dotados de uma sensibilidade, não há, por assim dizer, sinonímia 

infalível entre entre juízos práticos que enunciam o que é bom fazer e juízos práticos que prescrevem 

o que deve ser realizado. Em outros termos, a mera representação de princípios práticos 

incondicionais por seres imperfeitamente racionais não garante o cumprimento daquilo que é 

prescrito. É nesse sentido, afirma Kant, que “(…) a determinação de uma tal vontade, em 

conformidade com leis objetivas, é necessitação.” Ou seja, a representação de um motivo objetivo, 

universal, tem caráter disciplinar relativamente à vontade imperfeita. 

 
72

 Idem, AA 4:412. 
73

 Idem, AA 4:412/413. 



33 

 

     Por esse motivo, para seres imperfeitamente racionais, “ter uma boa vontade” significa o mesmo 

que “agir em conformidade com o que a razão representa como um dever moral (ou um imperativo 

moral)”. É claro que a ação conforme ao imperativo moral, segundo a teoria da FMC, não pode ser 

motivada por representações sensíveis – ou, para introduzirmos um novo termo técnico kantiano, por 

inclinações (mediatas ou imediatas) ao prescrito pelo princípio moral.   

     É fundamental notar que, assim como o predicado bom, o verbo dever pode ser interpretado em 

duas acepções na esfera da filosofia prática. Sobre esse conceito, afirma Kant:  

Todos os imperativos são expressos por um <verbo significando> dever e mostram destarte 

a relação de uma lei objetiva da razão com uma vontade que não é necessariamente 

determinada por isso segundo sua qualidade subjetiva.74  (Negrito meu) 
 

   Ora, imperativos podem representar ações boas restritamente ou boas irrestritamente e são 

expressos pelo verbo dever; assim, é lícito inferir que este termo também pode ter um significado 

moral ou um significado não-moral (meramente utilitário). 

     O uso (ou sentido) irrestrito do termo dever refere-se à sua aplicação quando não há dependência 

de condições ou fins particulares; trata-se, portanto, do uso moral da palavra, que independe da 

satisfação de gostos ou desejos do agente, mas simplesmente da representação de princípios válidos 

absolutamente como motivos do agir. As leis morais (também denominadas “leis objetivas” por 

Kant), relativamente a seres imperfeitamente racionais, que não são determinados unicamente pela 

razão prática, são representadas como deveres irrestritos. Eles têm o poder de determinar75 a vontade 

imperfeita a título de imperativos morais (ou seja, “categóricos”) – muito embora isso não possa ser 

garantido. Já na primeira seção Kant apresenta uma fórmula (ou regra) para a constituição de 

 
74

 Idem, AA 4:413. 
75

 É preciso reconhecer que a difícil (e nem sempre clara) teoria prática kantiana permite espaço para certas 

ambiguidades conceituais. Com efeito, é razoável supor a distinção entre os conceitos de determinação da vontade e 

determinação de ações. Assim, por um lado, imperativos em geral seriam atos da vontade constituídos (determinados) 

pela razão prática. Por outro lado, a determinação de ações no espaço e no tempo não poderia ser garantida para um 

ser imperfeitamente racional, ainda que seu arbítrio tenha sido determinado pela representação de deveres. Como 

sugeri no primeiro capítulo, dificuldades interpretativas como essa são suscitadas pelo próprio conceito de agente 

racional (imperfeito). Para essa classe de seres, atos (ou ações) são instâncias simultaneamente de um mundo 

fenomenal e de um mundo inteligível. Essa distinção voltará a ser tematizada na parte final deste trabalho, muito 

embora já tenha sido indicada no Cânon. 



34 

 

princípios práticos incondicionais (objetivos) derivados: “(…) nunca devo proceder de outra maneira 

senão de tal sorte que eu possa também querer que a minha máxima se torne uma lei universal.”76 

(Negrito meu). Eis a forma da lei moral obtida por Kant a partir da análise regressiva que partiu do 

esclarecimento dos usos do predicado bom expressos em juízos práticos pública e intersubjetivamente 

acessíveis. Na medida em que é representada por um ser racional imperfeito, trata-se do famoso 

princípio formal do imperativo categórico. 

     Por outro lado,  o uso restrito do termo dever refere-se à perspectiva de realização de uma ação 

sob a condição de inclinações, isto é, desejos ou interesses individuais; trata-se de um uso relacionado 

ao mero alcance de fins particulares. Por oposição ao conceito de imperativo categórico, Kant utiliza 

o conceito de imperativo hipotético para designar regras pragmáticas (ou prudenciais), que servem 

unicamente para indicar os meios para a realização de interesses particulares, desejos etc. Imperativos 

hipotéticos designam, pois, princípios relacionados à busca da felicidade e têm como forma a seguinte 

função proposicional: “se queres x (condição particular), faça y.” Esta é a fórmula de todos os 

princípios práticos materiais (ou empíricos). É digno de nota que, no contexto do querer de um agente 

imperfeitamente racional, eles também correspondem a imperativos, mas unicamente do tipo 

hipotético. Ou seja, expressam deveres, mas sob condições relacionadas ao sentimento de prazer 

despertado pelo objeto almejado. Distinguem-se frontalmente, é claro, do imperativo categórico, que, 

sendo a priori, puramente formal, independe de inclinações em geral. Portanto, é precisamente nesta 

espécie de imperativo que encontra-se o fundamento do valor moral. 

     Quanto à formulação da lei moral apresentada acima, pode-se afirmar que ela tem o mesmo 

significado do distinto enunciado apresentado no Cânon. Entretanto, a forma apresentada na FMC 

tem a vantagem de sublinhar que a felicidade buscada por um ser sensivelmente afetado como o ser 

humano deve ser moralmente lícita, isto é, restringida pela prescrição de imperativos incondicionais. 

Portanto, a condição da moralidade que é esclarecida pela nova formulação é a concordância de 

 
76

 Idem, AA 4:402. 



35 

 

nossas máximas com uma regra para universalizá-las. O termo máxima, já presente no Cânon e 

explicitado na FMC, refere-se exatamente ao resultado da compreensão e da adoção de representações 

como imperativos. Não é excessivo enfatizar, entretanto, que imperativos não necessariamente são 

objetivos (morais). Quanto a esse ponto, afirma Kant: “pois a vontade está bem no meio entre seu 

princípio a priori, que é formal, e sua mola propulsora (Triebfeder) a posteriori, que é material, por 

assim dizer numa bifurcação (…).77” De fato, enquanto ser imperfeitamente racional, o homem não 

pode garantir que sua sensibilidade será sempre conforme à razão.78 Eis por que máximas adotadas 

pelo agente racional humano podem ou bem ser determinadas por princípios formais, ou bem por 

princípios materiais. De acordo com a formulação do princípio da moralidade, a boa vontade, por 

conseguinte, tem de ser aquela que adota máximas conformes a princípios universais.  

     A analogia com a hipótese de uma vontade divina79 (não-sensível), ou perfeitamente racional, é 

uma estratégia argumentativa utilizada na FMC para esclarecer o conceito de um querer imperfeito. 

Nesse sentido, é famosa a passagem em que a representação da lei moral é associada à metáfora de 

uma “bússola” com a função de orientar a vontade imperfeita:   

Assim, pois, chegamos, no conhecimento moral da razão humana comum, até o seu princípio, 

o qual, é verdade, ela não se representa em pensamento de maneira tão abstrata numa forma 

universal, mas que ela tem sempre diante dos olhos, usando-o como norma de seu ajuizamento. 

Seria fácil mostrar aqui como, com essa bússola na mão, ela sabe muito bem o que fazer em 

todos os casos que se lhe deparem para distinguir o que é bom, o que é mau, conforme ao dever 

ou a ele contrário, (…).80 
 

     A metáfora serve para enfatizar que uma razão prática perfeita também está “submetida” a leis 

objetivas (leis morais); entretanto, nesse caso, as regras de escolha produzidas pelo intelecto não são 

representadas como obrigações, isto é, como imperativos. Ao contrário, a mera natureza da razão 

perfeitamente constituída garantiria a determinação imediata do agir. Em outras palavras, a simples 

 
77

 Idem, AA 4:400. 
78

 É interessante considerar que o conceito de um ser perfeitamente racional dotado de uma sensibilidade jamais 

refratária à razão não é autocontraditório, muito embora não tenha possibilidade real na esfera do conhecimento 

humano possível. 
79

 Idem, AA 4:414. 
80

 Idem, AA 4:404. 



36 

 

constituição subjetiva de uma vontade perfeita garantiria a conformidade imediata a leis morais. 

Trata-se então de uma hipótese em que as máximas seriam inevitavelmente coincidentes com leis 

objetivas, motivo pelo qual, nesse contexto, o termo “imperativo” ou a expressão “dever” não fazem 

sentido: 

Eis por que, para a vontade divina e, em geral, para uma vontade santa não valem quaisquer 

imperativos; o <verbo> dever está aqui no lugar errado, porque o querer já é por si mesmo 

necessariamente concordante com a lei. Por isso os imperativos são apenas fórmulas para 

exprimir a relação de leis objetivas do querer em geral com a imperfeição subjetiva da 

vontade deste ou daquele ser racional, por exemplo, da vontade humana.81 (Negrito meu) 
 

 

     Uma boa vontade, de acordo com a formulação da lei moral, é aquela que adota máximas 

conformes a princípios universais. Visto, portanto, que, relativamente a seres dotados de uma vontade 

imperfeita, princípios universais são representados a título de imperativos, pode-se afirmar a 

sinonímia entre os conceitos de “ter uma boa vontade”, “agir segundo o imperativo categórico” e 

“agir por dever (em sentido moral)”. Com essa equivalência conceitual torna-se mais clara a 

dificuldade do novo conceito de motivação moral desenvolvido na FMC: afinal, será possível para 

um arbítrio finito como o humano adotar máximas universais e agir totalmente motivado pelas 

mesmas, consequentemente, de modo totalmente independente de condições sensíveis? A questão só 

seria cabalmente respondida na terceira seção do livro, mas antes disso Kant ainda introduziria em 

sua doutrina um conceito adicional, que tornaria ainda mais evidente a necessidade de uma dedução 

do imperativo categórico. 

 

2.4 O conceito de agir por respeito à lei moral 

     Em duas importantes passagens da FMC Kant ratifica sua (nova) concepção de motivação moral 

a partir da definição de “agir por dever (moral).” São elas: 

(…) o dever é a necessidade de uma ação por respeito à lei.82 

 

Só o que está vinculado à minha vontade como uma mera razão <para agir>, jamais, porém, 

como um efeito, o que não serve à minha inclinação, mas prepondera sobre ela, ou pelo menos 

 
81

 Ibidem. 
82

 Idem, AA 4:400. 



37 

 

exclui inteiramente que ela tenha um peso decisivo quando da escolha, por conseguinte a 

mera lei por si só, <só isso> pode ser um objeto do respeito e, assim, um mandamento. Ora, 

uma ação por dever deve pôr à parte toda influência da inclinação e com ela todo objeto da 

vontade, logo nada resta para a vontade que possa determiná-la senão, objetivamente, a lei e, 

subjetivamente, puro respeito por essa lei prática, por conseguinte a máxima de dar 

cumprimento a uma tal lei mesmo com derrogação de todas as minhas inclinações.83 

(Negrito meu) 
 

 

     Nesses parágrafos centrais Kant conecta o conceito de agir por dever ao conceito de “agir por 

respeito à lei moral.” O termo técnico “respeito” (Achtung) é esclarecido inicialmente numa detalhada 

nota84, na qual é  definido como uma espécie de “sentimento moral.” A expressão refere-se a um 

“efeito” produzido na sensibilidade humana e determinado pela ideia de moralidade – ou por 

representações derivadas dessa ideia. Por conseguinte, sentimentos morais têm como causas meros 

atos de intelecção e não necessidades conexas à natureza sensível humana, numa palavra, às 

inclinações. Trata-se então de uma forma de sentimento dependente da espontaneidade que 

caracteriza nosso poder de decidir com base em princípios. Kant entende que o sentimento de respeito 

possui dois aspectos85 que o explicam com precisão: um elemento intelectual (positivo), ligado 

(exclusivamente) ao reconhecimento da lei moral, e outro afetivo (negativo), ligado à repercussão da 

consciência moral sobre as inclinações do sujeito.  

     Assim, quanto ao aspecto intelectual do conceito de respeito, tratar-se-ia da mera consciência 

moral, isto é, da identificação do imperativo categórico como o melhor critério moral para a escolha 

de nossas máximas e, com efeito, como o motivo moral por excelência: 

O que reconheço imediatamente como lei para mim, reconheço-o com respeito, o qual significa 

meramente a consciência da subordinação de minha vontade a uma lei, sem mediação de outras 

influências sobre o meu sentido. A determinação imediata da vontade pela lei e a consciência 

da mesma chama-se respeito, de tal sorte que este é considerado como efeito da lei sobre o 

sujeito e não como causa da mesma.86 

 

 

 
83

 Idem, AA 4:401. 
84

 Ibidem. 
85

 Para o devido esclarecimento do conceito de respeito à lei moral, sugiro a leitura do excelente artigo de Andrews 

Reath: cf. REATH, A.. “Kant’s Theory of Moral Sensibility”, in Kant-Studien, 82. 
86

 KANT, I.. FMC, AA 4:401. 



38 

 

      Naturalmente, a simples afirmação de que a lei moral é um motivo moral requer um 

esclarecimento adicional. Refiro-me à lembrança de que, para agentes racionais, a lei moral só pode 

determinar a vontade através da sua compreensão87. Este é um ponto que precisa ser destacado, caso 

contrário, o imperativo categórico poderia ser erroneamente assimilado a uma espécie de lei natural. 

Nessa hipótese, por conseguinte, a liberdade jamais poderia ter lugar na filosofia prática kantiana. O 

correto, portanto, é afirmar que a consciência da lei moral, que é o próprio aspecto intelectual do 

respeito, é um motivo moral. Assim, é precisamente um ato de espontaneidade, ou seja, o ato de ter 

consciência, que torna exequível a determinação da vontade de um agente racional. A expressão 

“sentimento de respeito”, portanto, tem um sentido preciso para o ser humano, visto que “sentir”, 

para seres racionais, significa “ter consciência”.88 E por isso mesmo “ter consciência da lei moral” 

significa “sentir respeito pela lei moral.” Em última análise, o fator determinante da motivação moral 

deve ser a mera89 compreensão do imperativo categórico. 

     Por outro lado, o denominado “aspecto afetivo do conceito de respeito” resume-se à experiência  

de restrição das inclinações pela consciência moral. Quero dizer que, na perspectiva moral, a 

felicidade humana deve ser moralmente lícita, o que implica a restrição da faculdade de desejar por 

um princípio de universalização das máximas autoproduzido pela razão. Entretanto, a despeito da 

plausibilidade dessas afirmações, elas suscitam uma questão razoável: como podem nossas 

inclinações ser contidas unicamente pelo reconhecimento da lei moral? 

     A tese subjacente aqui apresentada por Kant resume-se na defesa de que a representação da lei 

moral é capaz de determinar o querer humano independentemente de motivos sensíveis. Sendo assim, 

somente a justificação expressa no reconhecimento do imperativo categórico pode ser o fator 

 
87

 Esse aspecto, intrinsecamente conexo à espontaneidade dos nossos poderes cognitivos (refiro-me particularmente à 

faculdade de julgar, ao entendimento e à razão), será decisivo na prova da validade do imperativo categórico, tema 

do próximo capítulo. 
88

 Cf. BECK, L. W.. A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason. Chicago: The University of Chicago 

Press, 1994, p. 222. 
89

 Evidentemente, que a mera consciência moral seja suficiente para motivar o agir racional imperfeito é algo que terá 

de ser provado oportunamente por Kant. Caso contrário, a ideia de moralidade terá de ser considerada uma simples 

ficção. 



39 

 

determinante na escolha de máximas (morais). É digno de nota que a filosofia prática kantiana 

concebe a lei moral como o melhor motivo para agir moralmente porque ele é um princípio de 

racionalidade, ou seja, consiste na condição de existência de agentes racionais. Nesse sentido, visto 

que o imperativo categórico prescreve uma razão (ou motivo) para agir que é universal, pode ser 

assimilado ao melhor critério para a avaliação da coerência da vontade racional. E isso é o mesmo 

que dizer que o próprio conceito de arbítrio humano seria logicamente contraditório, caso fosse 

admitida a possibilidade da ideia de um todo de agentes racionais egoístas. Esse argumento está 

contido claramente no parágrafo 39 da segunda seção da FMC, quando é afirmado que: 

 É preciso poder querer que uma máxima de nossa ação se torne uma lei universal: este é o 

cânon do ajuizamento moral da mesma em geral. Algumas ações são tais que não se pode 

sequer pensar sem contradição a sua máxima como lei universal da natureza, quanto mais ainda 

querer que ela devesse se tornar tal coisa.90 

 

 

     Poder-se-ia contra-argumentar que imperativos hipotéticos também contêm razões, uma vez que, 

enquanto máximas, trazem motivos como representações proposicionais, que precisam ser 

formuladas, compreendidas etc. Entretanto, por isso mesmo, as razões contidas em máximas 

hipotéticas podem ser comparadas com a razão expressa pelo imperativo categórico, numa palavra, 

com o princípio de universalização das máximas. É claro que, ainda assim, um crítico da teoria 

kantiana poderia objetar91 que a adoção de máximas hipotéticas pressuporia a preocupação do agente 

com a escolha de motivos ou razões que pudessem ser aceitas por todos. Com efeito, tais máximas 

estariam, em tese, submetidas a um princípio de universalização. Essa objeção, contudo, não poderia 

ser sustentada. Pois, pela própria definição do conceito de motivo sensível, princípios hipotéticos na 

forma de máximas são incapazes de conter razões universais. No máximo, um motivo sensível 

poderia caracterizar uma razão “quasi-moral92”, isto é, justificativas passíveis de aceitação por 

 
90

 Cf. KANT, I.. FMC, AA 4:424. 
91

 Cf. Reath, A.. Idem, p. 289-90. 
92

 Idem, p. 296. 



40 

 

muitos, mas não por todas as pessoas. O princípio incondicional expresso pela lei moral, ao contrário, 

aduz um critério de escolha universalizante. 

     Uma análise detida do novo conceito de motivação moral kantiano, baseado no conceito de “ter 

uma boa vontade” ou, o que significa o mesmo, “sentir respeito pela lei moral”, demonstra que ele 

exclui totalmente do agir moral humano a presença de motivações sensíveis. Eis por que uma leitura 

precipitada dos argumentos de Kant pode suscitar dúvidas quanto à assimilação da sua filosofia moral 

ao ascetismo. A avaliação dessa suspeita e a análise da sua plausibilidade consistem na discussão 

final deste sub-capítulo. 

 

2.5 O “rigorismo kantiano”      

     Os conceitos de “ter uma boa vontade”, “agir por dever (moral)” e “agir por respeito à lei moral”   

são sinonímicos e definem a nova teoria da motivação moral apresentada na FMC. Um dos problemas 

que costumam ser indicados nas discussões sobre a filosofia prática kantiana tem relação 

precisamente com o rigor de sua doutrina da motivação moral. Com efeito, os críticos de Kant 

costumam supor que a mera presença de inclinações inevitavelmente teriam de ser excluídos do 

próprio conceito de agir moral humano.  

     De fato, em sua obra Religião nos Limites da Simples Razão93 e na própria FMC, Kant admite o 

rigor da sua teoria: 

Por amor à humanidade, estou pronto a conceder que até mesmo a maioria de nossas ações 

seria conforme ao dever ; mas, se olhamos mais de perto aquilo de que se está cogitando e 

cuidando nelas, topamos por toda a parte com o bem-amado eu, que está sempre se pondo em 

destaque, e é nisso, e não no severo mandamento do dever, o qual exigiria muitas vezes auto-

abnegação, que se apóia a intenção de suas ações.94 (negrito meu) 
 

 

     O denominado “rigorismo kantiano” está frequentemente relacionado a prejulgamentos, que não 

resistem a uma análise cuidadosa dos conceitos a ele conexos. Em que consistiria a crítica-padrão 

 
93

 KANT, I.. A Religião nos Limites da Simples Razão. Lisboa: Ed. 70, 1994. 
94

 Cf. KANT, I.. FMC, AA 4:407. 



41 

 

sofrida por Kant? Essencialmente, na suposição de que sua teoria da motivação moral implicaria a 

alegação de que o conceito de agir moral inevitavelmente pressuporia um agir sem inclinações. 

Entretanto, é ingênuo acreditar que Kant teria perdido de vista em sua análise a característica central 

de um agente imperfeitamente racional. Por conseguinte, o ser humano é um ente dotado de uma 

sensibilidade, isto é, possui o poder de intuir. Eis por que se o rigor kantiano implicasse efetivamente 

a exigência de ausência de inclinações no agir racional, a teoria em questão defenderia uma exigência 

flagrantemente irrealizável, e seria indiscutivelmente contraditória. Evidentemente, como ser 

sensível, o homem é sempre afetado, muito embora jamais necessitado por inclinações. 

     Os comuns mal-entendidos da parte de certos intérpretes de Kant talvez ocorram devido à 

discussão empreendida na FMC imediatamente após a apresentação do conceito de dever. Portanto, 

o equívoco parece estar relacionado à análise acerca do conceito de valor moral, quando é apresentada 

a tese de que ações só têm valor ético quando as mesmas são realizadas e, i.e., motivadas, por dever. 

Assim, a adequada compreensão dos conceitos envolvidos na concepção kantiana de valor moral 

permite dissipar determinadas dificuldades interpretativas. A esse respeito, vale a pena retomar o 

conceito geral de motivação e, em particular, sua conexão com o conceito de inclinação. 

     Numa extensa nota da FMC, o conceito de inclinação é assim definido: “A dependência da 

faculdade apetitiva de sensações chama-se inclinação, e esta prova sempre, pois, uma necessidade.”95 

O termo inclinação é utilizado na obra como sinônimo de representação sensível ou estímulo 

sensível; é utilizado, portanto, para se referir aos nossos sentimentos em geral, como desejos 

momentâneos, paixões etc. Esse é o sentido aplicado à noção de inclinação no famoso exemplo do 

comerciante, utilizado por Kant para iniciar sua análise do conceito de valor moral no contexto das 

ações humanas. Trata-se do exemplo do comerciante cujas ações são apenas externamente conformes 

à moralidade, ou seja, meramente conformes ao dever moral: numa palavra, ele trata com justiça seus 

 
95

 Idem, AA 4:413 



42 

 

clientes motivado tão-somente pelo interesse em assegurar sua freguesia.96 Essa é uma espécie de 

inclinação que pode ser classificada como mediata, isto é, relativa a considerações prudenciais. As 

ações desse negociante, portanto, são desprovidas de valor moral, segundo a teoria kantiana. 

     E logo numa passagem subsequente são considerados motivos sensíveis correlatos de inclinações 

imediatas, como o desejo de conservação da vida pela humanidade97 e o prazer que caracteriza o 

comportamento de seres caridosos.98 Mas também nesses casos Kant considera não haver valor moral, 

quando as ações correspondentes não são motivadas pela simples representação do dever 

incondicional. 

        Essas são precisamente as passagens da FMC que mais contribuíram para preconceitos relativos 

ao modo como Kant compreende o papel das inclinações em sua teoria da motivação moral. Com 

efeito, a crítica-padrão sofrida por Kant contém a tese de que sua doutrina defenderia uma forma de 

agir moral totalmente independente da mera presença de sentimentos associados ao prazer. Nesse 

sentido, são famosos os versos críticos de Friedrich Schiller 

Felizmente eu sirvo meus amigos, mas, oh, faço-o com prazer 
Por esta razão aborreço-me com dúvida se sou uma pessoa virtuosa 
Para isso a resposta é dada: 
Certamente seu único recurso é tentar desprezá-los inteiramente, e então, com aversão, fazer o 

que o seu dever lhe impõe.99 
 

     Contudo, a tese kantiana que subjaz à teoria da motivação moral, sem dúvida, é perfeitamente 

compatível com o sentimento de prazer. Numa palavra, o ponto central da doutrina consiste na defesa 

de que só há valor moral nas ações humanas quando unicamente o motivo moral é operativo no ato 

do agir.100 Efetivamente, Kant distingue três formas de agir, relativamente ao aspecto motivacional: 

o agir motivado pela mera compreensão de um imperativo incondicional, isto é, “por dever” (aus 

 
96

 Idem, AA 4:397 
97

 Idem, AA 4:397-8. 
98

 Idem, AA 4:398. 
99

 Esta tradução do crítico e anedótico poema de Schiller é baseada na versão de Paton, reproduzida por Henry 

Allison. Cf. ALLISON, loc. cit., p. 110. 
100

 Cf. Allison, loc. cit., p. 111. 



43 

 

Pflicht) , o agir motivado “por inclinação” (aus Neigung) e o agir motivado por um imperativo 

incondicional e com a mera presença de inclinações (aus Pflicht und mit Neigung). A seguinte 

passagem é um dos locais que permite essas distinções conceituais: 

Pois é fácil distinguir aí se a ação conforme ao dever ocorreu por dever ou por intenção egoísta. 

Muito mais difícil é notar essa diferença quando a ação é conforme ao dever e o sujeito tem, 

além disso, uma inclinação imediata para ela.101 
 

     Essa citação demonstra a sutil diferença entre os conceitos de “ação motivada por dever e 

acompanhada por inclinações” e “ação (meramente) conforme ao dever motivada por inclinações.” 

Uma maneira interessante de precisar o pensamento de Kant acerca dessa distinção é analisar o que 

alguns intérpretes denominam sobredeterminação102 do agir. Diz-se que uma ação é 

“sobredeterminada” quando a mesma é simultaneamente motivada “por dever” e “por inclinação”, 

isto é, quando as duas formas de motivação são ao mesmo tempo operativas. Contudo, não é difícil 

perceber que o conceito de sobredeterminação é incompatível com a teoria kantiana do agir racional. 

Segundo essa teoria, um motivo só pode determinar a vontade humana na medida em que é 

incorporada numa proposição prática subjetiva, isto é, numa máxima. Sob essa perspectiva, o agir 

dito sobredeterminado é precisamente aquele motivado simultaneamente pelo mero reconhecimento 

(ou pela mera compreensão) da lei moral e por uma representação sensível – ou seja, uma inclinação. 

O problema da conjunção de motivos distintos numa máxima é precisamente a produção de uma 

proposição prática autocontraditória: em última análise, a presença operativa de uma inclinação torna 

inevitavelmente a ação motivada por dever dependente de uma representação sensível; e isso significa 

dizer que a associação de diferentes motivações operativas (uma moral e outra sensível) transforma 

necessariamente o imperativo incondicional num imperativo hipotético. Entretanto, é claro, o 

problema não existirá, quando a existência de inclinações for não-operativa. Trata-se da hipótese da 

 
101

 KANT, I.. FMC, AA 4:397. 
102

 A noção de sobredeterminação, associada à doutrina moral de Kant, parece ter sido desenvolvida originariamente 

por Richard Henson: Cf. HENSON, R.. “What Kant Might Have Said: Moral Worth and the Overdetermination of 

Dutiful Action.” In: The Philosophical Review, pp. 39-54. Published by Duke University Press, 1979. 

 



44 

 

simples presença do sentimento de prazer (agir “mit Neigung”) conjugada com a motivação moral (o 

agir “aus Pflicht”), ou o simples reconhecimento do imperativo categórico como a melhor razão para 

agir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



45 

 

3 A DEDUÇÃO DO IMPERATIVO CATEGÓRICO NA FUNDAMENTAÇÃO DA 

METAFÍSICA DOS COSTUMES 

 

3.1 Introdução e colocação do problema 

   Inicio este capítulo103 com algumas reflexões sobre (1) a construção e a tarefa da terceira104 seção 

da Fundamentação, (2) a imprescindível relação entre liberdade e moralidade e (3) a prova da 

validade, i. e., a dedução do imperativo categórico105. É inevitável reconhecer que argumentação 

kantiana em vista de uma dedução do imperativo categórico não é desenvolvida com uma divisão 

evidente das suas premissas. De tal forma que elementos do argumento são apresentados e 

reapresentados em momentos diversos do texto da FMC III - ainda que as partes da seção indiquem 

em seus títulos os tópicos a serem enfatizados. Apenas na parte final, isto é, a partir da parte IV, os 

pontos centrais da prova são coligidos de maneira mais clara. Eis por que procurarei neste capítulo 

destacar o mais possível os trechos relevantes da exposição kantiana, visando torná-la minimamente 

 
103

 Minha análise neste capítulo visa realizar uma exposição o mais possível didática da estrutura da terceira seção da 

FMC. Para este fim, acompanharei essencialmente a interpretação de  Dieter Schönecker e Allen Wood. Cf. 

SCHÖNECKER, D. / WOOD, A. W.. Immanuel Kant “Grundlegung zur Metaphysic der Sitten” – Ein einführender 

Kommentar. Paderborn; München; Wien; Zürich: Verlag Ferdinand Schöningh, 2002. A análise também recorrerá 

frequentemente aos comentários de Guido de Almeida à sua tradução da FMC, bem como aos artigos de Julio Esteves 

e Dieter Henrich. Cf. ESTEVES, J.. “A Dedução do Imperativo Categórico na Fundamentação III.” In: Studia 

Kantiana – Revista da Sociedade Kant Brasileira, n. 5, novembro de 2003; HENRICH, D.. “Die Deduktion des 

Sittengesetzes: über die Gründe der Dunkelheit des letzten Abschnittes von Kants ‘Grundlegung zur Metaphysik der 

Sitten.’" In: HENRICH, D.. Denken im Schatten des Nihilismus. Darmstadt: WBG, 1975. Agradeço aos debates com 

meu orientador, sem os quais o acesso à obras publicadas em alemão teria sido impossível. 
104

 Passo a me referir a essa seção com a sigla FMC III. Por sua vez, a FMC III é subdividida em 6 partes, às quais 

referir-me-ei, respectivamente, com as expressões parte I, parte II, parte III, parte IV, parte V e parte VI; no decorrer 

do trabalho ficará evidente que as partes I-IV são as mais relevantes no que tange ao argumento da dedução. 
105

 A posição interpretativa que apresentarei neste capítulo defende implicitamente que a efetiva dedução (ou prova da 

validade) do imperativo categórico está localizada na FMC - e não na doutrina do “fato da razão”, desenvolvida 

posteriormente na Crítica da Razão Prática. Entretanto, é digno de nota que a imensa maioria dos intérpretes de Kant 

considera que a verdadeira dedução do princípio da moralidade encontrar-se-ia na CRPr. Até onde sei, os únicos 

intérpretes que têm posições coincidentes à do meu trabalho são Dieter Henrich e Julio Esteves; Schönecker e Wood 

não parecem ter uma opinião clara quanto a isso. Para os objetivos da presente dissertação, optei por não tratar da 

polêmica a respeito, sobretudo por considerar que as duas obras de Kant podem ser analisadas independentemente. 

Nesse sentido, tratar-se-ia de livros dirigidos a públicos diversos; assim, a FMC teria sido dedicada a uma polêmica 

contra o cético moral e o utilitarismo, ao passo que a CRPr teria por interlocutor uma espécie de filósofo moralista. 

Sem dúvida, os melhores trabalhos que conheço, acerca do lugar sistemático das duas obras no contexto da filosofia 

prática de Kant, são o artigo de Julio Esteves, citado acima (cf. a primeira parte e particularmente a nota 23), e, 

sobretudo, a introdução redigida por Guido de Almeida para sua tradução da Fundamentação, principalmente a parte 

“V”. O leitor interessado por tal discussão terá nesses estudos um excelente ponto de partida para sua reflexão e 

tomada de posição. 



46 

 

didática para o leitor que talvez esteja tendo um primeiro contato com o espinhoso tema da dedução 

da lei moral. 

    A FMC III é dividida em seis partes. A parte IV é intitulada “Como é possível um imperativo 

categórico?”; o título estabelece expressamente a questão pela possibilidade do imperativo categórico 

e deve ter sua resposta na denominada “dedução”106. Efetivamente, a parte IV é o local em que Kant 

organiza diversas premissas da prova da validade do imperativo moral, adiantadas ao longo do texto 

da terceira seção – sobretudo a partir da parte II. Acerca dessa questão, afirma Kant na parte IV: “E, 

assim, os imperativos categóricos são possíveis porquanto a ideia da liberdade faz de mim um 

membro de um mundo inteligível, (…)107” (grifo meu).  Na parte V é apresentado um detalhado 

argumento para explicar por que a pergunta sobre a possibilidade do imperativo categórico pode ser 

apenas “parcialmente respondida108”. Aí é afirmado o seguinte: “A questão, pois, como é possível um 

imperativo categórico, pode ser respondida, é verdade, na medida em que se pode indicar a única 

pressuposição sob a qual apenas é ele possível, (…)”109 (grifo meu). Essa afirmação, por conseguinte, 

sugere claramente que a pergunta acerca do imperativo categórico depende do esclarecimento de um 

determinado pressuposto para ser respondida. 

     E, de fato, a parte V é intitulada “Do extremo limite de toda a filosofia prática”. O referido “limite” 

parece indicar a impossibilidade da resposta à questão sobre como a razão pura pode ser uma força 

motriz prática.110 Entretanto, Kant defende a tese de que é impossível explicar como a própria razão 

prática pura pode implicar uma motivação que permita a um princípio subjetivo  produzir 

consequências, isto é, determinar a vontade e as ações humanas. Evidentemente, não se trata aqui da 

impossibilidade de produção de um conceito de agir moral, visto que a doutrina kantiana dispõe do 

 
106

 O uso do termo dedução é utilizado por Kant em diversas passagens. Cf. KANT, I.. AA 4: 447,22; 454,21 e 463,21. 
107

 KANT, I.. AA 4:,453. 
108

 KANT, I. AA 4: 461. 
109

 Idem. 
110

 Cf. SCHÖNECKER, D. / WOOD, A. W.  Immanuel Kant “Grundlegung zur Metaphysic der Sitten” – Ein 

einführender Kommentar. Paderborn; München; Wien; Zürich: Verlag Ferdinand Schöningh, 2002, p. 170. 



47 

 

conceito de “ter uma boa vontade”, ou “agir por respeito à lei moral”. O problema da buscada 

“explicação” consiste em encontrá-la fora das condições do conhecimento empírico, pois no presente 

contexto (prático) trata-se de explicar precisamente como é possível a determinação do agir humano 

(inevitavelmente restringido pela sensibilidade) através da causalidade espontânea pressuposta por 

uma proposição prática pura. Assim, unicamente nesse sentido, a questão sobre possibilidade do 

imperativo categórico não poderia ser “explicada”:   

Pois não podemos explicar nada, a não ser o que podemos reconduzir a leis cujo objeto possa 

ser dado numa experiência possível qualquer.111 (Negrito meu) 
 

A impossibilidade subjetiva de explicar a liberdade da vontade é a mesma coisa que a 

impossibilidade de descobrir e tornar compreensível um interesse que o homem possa tomar 

nas leis morais;112  
 

 

 

     Num outro sentido, porém, a questão pode ser respondida, ou seja, na medida em que a liberdade 

seja  considerada uma pressuposição metafísica da validade do princípio prático incondicional: 

 A questão, pois, como é possível um   imperativo categórico, pode ser respondida, é verdade, 

na medida em que se pode indicar a única pressuposição sob a qual apenas é ele possível, a 

saber, a ideia da liberdade, bem como na medida em que se pode discernir a necessidade dessa 

pressuposição, o que é suficiente para o uso prático da razão, isto é, para a convicção da 

validade desse imperativo, por conseguinte também da lei moral; mas como é possível esta 

pressuposição ela mesma < é algo que > não se deixa jamais discernir por qualquer razão 

humana.113 
 

     Com efeito, a questão-título da parte IV contém114 em si três perguntas: por que o imperativo 

categórico tem validade? Como a liberdade pode ser concebível e por que é lícito considerarmo-nos 

livres? Como a razão pura pode produzir um interesse na lei moral? Há algum consenso entre 

comentaristas autorizados115 de que a primeira pergunta é respondida (expressamente) na parte IV da 

FMC III, enquanto a questão sobre a liberdade nas partes II e III; e a terceira pergunta não pode ser 

respondida, com base nas considerações aduzidas acima. 

 
111

 KANT, I.. AA 4: 459. 
112

 Idem. 
113

 KANT, I.. AA 4: 459. 
114

 SCHÖNECKER, D. / WOOD, A. W. Idem, p. 171. 
115

 Cf., por exemplo, ALLISON, H.. Kant’s Theory of Freedom. Cambridge: Cambridge University Press, 1990. 



48 

 

     Resumidamente, o objetivo das partes II e III consiste em mostrar que os conceitos de liberdade e 

moralidade estão analiticamente116 conectados, motivo pelo qual seria lícito a um agente racional 

finito como o homem a aplicação de princípios práticos incondicionais.117 Assim, o objetivo da parte 

IV, em última análise, é responder à questão “por que ser moral?” O conceito kantiano de agir moral 

é sinonímico relativamente ao conceito de “agir por dever” - ou “ter uma boa vontade”. Esse conceito, 

é claro, exclui que as eventuais consequências da adoção e da aplicação de leis morais devam ser 

consideradas “úteis”. Pois valorizar a utilidade da aplicação de juízos práticos seria contradizer 

diretamente o significado da ideia kantiana de moralidade. Numa palavra, pelo contrário, ao abstrair 

das consequências de sua ação num ato de escolha, o agente moral inevitavelmente leva em 

consideração as consequências da sua ação para todos os seres humanos.118  

     O problema da validade do imperativo categórico é tratado implicitamente já desde o prefácio da 

FMC, quando questiona-se acerca da “razão da (sua) obrigatoriedade.”119 Em última análise, sua 

validade deve ser provada120, assim como sua pressuposição, a liberdade, deve ser ser justificada. 

Apenas sob essa pressuposição a prova da validade do imperativo categórico é possível. Mas por que 

afinal a prova da validade do imperativo categórico depende de uma justificativa para o uso do 

conceito de liberdade? Kant defende a tese de que o agir com valor moral, portanto, irrestrito, consiste 

em agir por dever. E o conceito de agir por dever implica a adoção de máximas universais 

independentemente da representação de motivos sensíveis, portanto, independentemente da 

representação de interesses subjetivos. Desse modo, contra doutrinas que compartilham do ceticismo 

 
116

 Pressuporei conhecimentos básicos do leitor relativamente à distinção kantiana entre juízos analíticos e sintéticos. 
117

 Desenvolverei essa afirmação oportunamente. 
118

 Cf. SCHÖNECKER, D. / WOOD, A. W.. Idem, p. 171. Corretamente, Wood sublinha o contexto do ceticismo moral 

para enfatizar o espírito da doutrina kantiana. O cético questiona-se “por que ele deveria agir como ele age”, 

“medindo”, portanto, as consequências das suas ações como um critério para a escolha de suas máximas. Ao fazê-lo, 

contudo, despreza o princípio kantiano, segundo o qual: “Só uma coisa é certa: que não é porque nos interessa que a 

lei < moral > tem validade para nós (…)” Negrito meu – cf. KANT, I.. AA 4: 460-461. De fato, sem a prova da 

validade da lei moral, a ideia de moralidade consistiria numa mera fantasia (“Hirngespinst”) – cf. KANT, I.. AA 4: 

407,17 e 445,8. 
119

 KANT, I.. AA 4: 389,12; 389,16. Kant utiliza outros termos que também também têm conexão com a prova da 

validade do imperativo categórico, por exemplo, ao fazer referência à sua “realidade” (425,14), à sua “correção” 

(392,13), à sua “necessidade objetiva” (442,9) e à suposta “submissão” (449,12) do ser humano à sua representação. 
120

 KANT, I.. Idem, 392,4. 



49 

 

moral, particularmente teorias eudemonistas, Kant deve mostrar que o ser humano é livre em sentido 

absoluto, transcendental121, e que, por conseguinte, é capaz de agir sem ter de ser determinado ou 

motivado por representações sensíveis. E isso quer dizer que a prova da liberdade prática, em sentido 

incompatibilista, deve fundamentar a tese de que o ser humano pode agir moralmente e 

independentemente de condições empíricas. É digno de nota, entretanto, que a prova da liberdade não 

implica que o agente deva agir moralmente, motivo pelo qual pode-se afirmar que a buscada 

“dedução” envolve duas tarefas.   

     Já no início da parte I da terceira seção enuncia Kant o denominado “princípio da analiticidade” 

(ou da “reciprocidade”): 

   Se a liberdade da vontade é, pois, pressuposta, daí se segue, por mera análise do seu conceito, 

a moralidade juntamente com o seu princípio.122 
 

      O título da parte II (“A liberdade tem de ser pressuposta como propriedade da vontade de todos 

os seres racionais”) indica que nos parágrafos seguintes será mostrado que a liberdade deve ser 

pressuposta por todo agente racional; e isto sugere que já no final dessa parte a moralidade com seu 

princípio teria de ser deduzida.123 De fato, há considerável consenso entre comentadores de que o 

argumento de Kant na parte II pode ser reconstruído da seguinte maneira124: 

(1) Uma vontade livre é uma vontade submetida à lei moral; 

(2) Liberdade tem que ser pressuposta como propriedade da vontade de um ser racional; 

(3) Portanto, a vontade humana está submetida à lei moral – e o imperativo categórico é válido. 

     Admitida a correção deste silogismo, poder-se-ia supor que a parte IV (“Como é possível um 

imperativo categórico”) seria argumentativamente supérflua. Contudo, a tese da reciprocidade não 

afirma que com a prova da liberdade da vontade também estaria provada a validade do imperativo 

 
121

 Cf. o cap. 1 desta dissertação. 
122

 KANT, I.. Idem, 447. 
123

 Cf. SCHÖNECKER, D. / WOOD, A. W.. Idem, p. 173 
124

 Ibidem. 



50 

 

categórico para seres humanos. E nem mesmo na parte III isso é provado. Ao que parece, a ordem 

dos argumentos nas partes I-III é a seguinte: 

- Na parte I é demonstrado, a princípio, que uma vontade livre e racional é uma vontade que sempre 

age moralmente – tese da analiticidade. 

- Na parte II é demonstrado que um ser racional, devido à espontaneidade da razão, tem de se 

considerar livre de um ponto de vista prático, i. e., como se fosse possível provar teoricamente a 

liberdade da vontade.125 

- Na parte III é apresentada a distinção entre mundo sensível e mundo inteligível, através da qual é 

demonstrada e ratificada a tese de que é lícito ao ser humano considerar-se livre. 

     Porém, a prova de que o ser humano é livre ainda não comprova a validade do imperativo 

categórico.126  O problema consiste no fato de que a tese da reciprocidade afirma unicamente que 

seres racionais e livres agem moralmente – i.e, são capazes de agir moralmente. Entretanto, o ser 

humano é um ser imperfeitamente racional, visto que é dotado de uma sensibilidade. Com efeito, 

trata-se de uma classe de seres que não age necessariamente em conformidade com o que é 

representado como sendo bom fazer – seja em sentido restrito, seja em sentido irrestrito. Por 

conseguinte, na parte IV o objetivo de Kant será demonstrar por que seres imperfeitamente racionais 

“devem agir como eles podem agir.”127 

 

3.2 A relação entre liberdade prática e moralidade 

3.2.1 A “tese da reciprocidade” 

 
125

 Cf. “Introdução do tradutor”. In: KANT, I.. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Tradução de Guido 

Antônio de Almeida. São Paulo: Discurso Editorial / Editora Barcarolla, 2009.  
126

 SCHÖNECKER, D. / WOOD, A. W.. Idem, p. 173. 
127

 Ibidem. 



51 

 

     A discussão acerca da tese da reciprocidade ocorre na parte I da terceira seção. Ela antecede a 

parte mais relevante da FMC III, em que Kant introduz efetivamente a primeira parte da dedução, 

dedicada ao argumento da pressuposição da liberdade.128 

      A passagem completa que expressa o enunciado da tese da reciprocidade é a seguinte: 

(…); portanto, uma vontade livre e uma vontade sob leis morais é uma e mesma coisa.  
Se a liberdade da vontade é, pois, pressuposta, daí se segue, por mera análise do seu     conceito, 

a moralidade juntamente com o seu princípio129. 
 

 

     A tese da reciprocidade supõe a compreensão de alguns conceitos analisados nas primeiras duas 

seções da FMC, particularmente a compreensão da relação entre as noções de ser imperfeitamente 

racional e lei moral. Quero lembrar que, relativamente a seres perfeitamente racionais, i. e., seres 

puramente racionais, a representação da lei moral não é um imperativo. De fato, é uma consequência 

analítica, derivada do mero conceito de ser puramente racional, que essa hipotética espécie de ente 

tem de agir imediatamente em conformidade com princípios práticos incondicionais, portanto,  pela 

própria natureza de sua constituição. A tese da reciprocidade conecta imediatamente o conceito de 

ser perfeitamente racional com o conceito de liberdade. A conexão é estabelecida precisamente 

através da mera análise deste conceito. Numa palavra, (neste caso) se existe uma vontade livre, ela é 

uma vontade submetida à lei moral. Evidentemente, a prova de que a vontade humana é efetivamente 

livre em sentido incompatibilista é algo que terá de ser estabelecido posteriormente. Com efeito, do 

fato de que a vontade de um ser sensivelmente afetado seja livre, não segue necessariamente que ele 

sempre aja moralmente. Esse é um ponto destacado expressamente por Kant: 

Mas por que é que devo submeter-me a esse princípio, aliás, enquanto ser racional em geral, e 

desse modo, por conseguinte, também todos os outros seres dotados de razão?130 
 

      A prova da validade da lei moral a título de um mandamento, ou seja, um imperativo, só seria 

fornecida na parte IV. Pode-se afirmar que todo o problema da dedução consiste em provar como é 

 
128

 Na parte II, que trata essencialmente da prova da liberdade, certos comentadores da obra costumam localizar uma 

suspeita de círculo lógico na argumentação. Retornarei ao ponto oportunamente. 
129

 KANT. AA 4: 447. 
130

 Idem, 449. 



52 

 

possível a assimilação do conceito de uma vontade livre de um ser racional dotado de uma 

sensibilidade, com o conceito de uma vontade submetida a leis morais. Essa ligação conceitual seria 

estabelecida na parte III por um termo médio, por assim dizer: o conceito de mundo inteligível. Desse 

modo, seria lícito interpretar a tese da reciprocidade sob duas perspectivas: ou bem o conceito de 

vontade pode ser compreendido como o querer de um ser perfeitamente racional (ou puramente 

racional), cuja vontade livre será sempre uma boa vontade; ou bem pode ser compreendido como o 

querer de um ser imperfeitamente racional (ou ser racional dotado de uma sensibilidade), concebido 

simultaneamente como membro de um mundo sensível e de um mundo inteligível - e que, portanto, 

existiria “(…) sob a ideia de uma razão que tivesse pleno poder sobre todos os móbiles subjetivos.”131 

No contexto da dedução apresentada na parte IV, o conceito de vontade de um ser imperfeitamente 

racional (enquanto ser pertencente a dois mundos) permitirá enfatizar a natureza do imperativo 

categórico como uma espécie de juízo sintético a priori: 

(…) o qual dever categórico representa uma proposição sintética a priori, por sobrevir à minha 

vontade afetada por apetites sensíveis ainda a ideia de precisamente a mesma vontade, mas 

pertencente ao mundo inteligível, pura, por si mesma prática e contendo a condição suprema 

da primeira segundo a razão;132  
 

     O conceito de juízo sintético a priori aplicado não à filosofia teórica, mas sim à filosofia prática, 

é explicado por Kant já na segunda seção da FMC: 

Eis aí, pois, uma proposição prática que não deriva analiticamente o querer de uma ação a 

partir de um outro < querer > já pressuposto (pois não temos uma vontade tão perfeita), mas, 

sim, conecta-o imediatamente com o conceito da vontade enquanto vontade de um ser racional, 

como algo que não está contido nele.133 (Negrito meu) 
 

     Considerando um ser imperfeitamente racional, Kant afirma nesta passagem que o querer 

conforme ao que é representado como bom fazer (i. e., no sentido irrestrito de “ter uma boa vontade”) 

“não está contido” no conceito de vontade humana – e que, portanto, não pode ser derivado 

analiticamente do mesmo. Eis por que o conceito de agir em conformidade com juízos práticos 

 
131

 Idem, 420. 
132

 Idem, 454. 
133

 Idem, 420. 



53 

 

incondicionais (cuja regra, o princípio formal, é a lei moral) não segue analiticamente do conceito de 

liberdade. Ao contrário, relativamente a seres perfeitamente racionais, o querer coincide com o 

princípio do dever incondicional. Por isso, nesse caso, a tese da reciprocidade enuncia uma ligação 

analítica entre os conceitos de vontade perfeita e lei moral. Completando a explicação anterior do 

conceito de juízo sintético a priori, afirma Kant logo no início da parte I da terceira seção: 

Este último < o princípio da moralidade >, no entanto, é sempre uma proposição sintética: uma 

vontade absolutamente boa é aquela cuja máxima pode sempre conter a si mesma, considerada 

como lei universal, dentro de si; com efeito, por análise do conceito de uma vontade 

absolutamente boa, essa propriedade da máxima não pode ser encontrada.134 

 

 

     Esta citação parece ter o objetivo de fundamentar o que é afirmado na sua primeira proposição 

[“uma vontade absolutamente boa é aquela (…)”], mas sublinhando que, do simples fato de um agente 

racional finito “ter uma boa vontade”, não se segue necessariamente uma conformidade irrestrita à 

lei moral. De acordo com essa interpretação, Kant conclui a parte III da terceira seção com o seguinte 

trecho: 

Pois vemos agora que, se nos pensamos como livres, nos transferimos como membros para o 

mundo inteligível e reconhecemos a autonomia da vontade juntamente com a sua 

consequência, a moralidade; se, porém, nos pensamos como obrigados, consideramo-nos 

como pertencentes ao mundo sensível e, no entanto, ao mesmo tempo, ao mundo inteligível.135 

(Negrito meu) 
 

     Esse parágrafo reforça na esfera da filosofia prática, por um lado, a importância do conceito de 

mundo inteligível e, por outro, o sentido do conceito de imperativo no contexto da existência de 

agentes racionais finitos como o homem. Enquanto ser racional, compreendido como ente capaz de 

pensar através da ideia de liberdade, o ser humano pode se ver como pertencente a um mundo 

inteligível – é o que mostra a primeira proposição [“Pois vemos agora (…)”]. Além disso, a liberdade 

 
134

 KANT, I. AA 4: 447. Sobre este trecho, observa Guido de Almeida na introdução à sua tradução da FMC: “Esta 

passagem pode surpreender o leitor atento, que não deixará de lembrar aqui que o argumento de Kant na primeira 

seção consistiu precisamente em derivar o princípio dos juízos morais da mera noção de uma vontade meramente 

boa. Para preservar a coerência da doutrina kantiana, é preciso especificar a referência genérica à vontade 

“absolutamente boa” como uma referência à boa vontade de um agente imperfeitamente racional. Cf. KANT, I.. 

Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Tradução de Guido Antônio de Almeida. São Paulo: Discurso Editorial 

/ Editora Barcarolla, 2009, p. 411, nota 9. Alerta semelhante é feito por Wood: cf. SCHÖNECKER, D. / WOOD, A. 

W.. Idem, nota da página 176.  
135

 KANT. AA 4: 453. 



54 

 

implica a possibilidade de agir com base em princípios incondicionais, numa palavra, torna possível 

o agir com base em princípios morais. A citação ressalta também que, por pertencer igualmente a um 

mundo sensível, o agente racional finito representa suas máximas morais necessariamente como 

mandamentos, ou seja, obrigações. Este é o sentido essencial da expressão imperativo categórico – 

indicado na segunda proposição: “(…) nos pensamos como obrigados (…).” 

     A tese da reciprocidade seria reapresentada no local da conclusão da dedução, a saber, na parte 

IV: “Portanto, enquanto ações de um mero membro do mundo inteligível, todas as minhas ações 

seriam perfeitamente conformes ao princípio da autonomia da vontade pura;136” (Negrito meu). E, 

mais à frente, afirma Kant em três esclarecedores trechos: 

E, assim, os imperativos categóricos são possíveis porquanto a ideia da liberdade faz de mim 

um membro de um mundo inteligível, donde resulta que, se eu fosse isso apenas, todas as 

minhas ações seriam sempre conformes à autonomia da vontade, mas, visto que eu me vejo ao 

mesmo tempo como membro do mundo sensível, devem ser conformes < a ela >;137 

 

O “eu devo” moral é, portanto, o necessário “eu quero” dele mesmo enquanto membro de um 

mundo inteligível e só é pensado por ele como um “eu devo” na medida em que ele se considera 

ao mesmo tempo como um membro do mundo sensível.138 

 

Pressupondo-se, porém, a liberdade da vontade de uma inteligência, a autonomia da mesma < 

vontade > é uma consequência necessária enquanto condição formal sob a qual somente pode 

ser determinada.139 

 

 

    Há, assim, uma intrínseca relação entre os conceitos de imperativo e pertencimento ao mundo 

sensível. A tese da reciprocidade expressa a compreensão de que o ser humano necessariamente, 

enquanto ser racional, considera-se membro de um mundo inteligível, a saber, de uma esfera que 

abstrai das condições formais da intuição pura, o espaço e o tempo – e na qual é possível pensar o 

agir segundo imperativos sob condições distintas do mundo sensível. Nesse sentido precisamente é 

que o homem pode conceber sua vontade como livre. Com relação ao conceito de liberdade, Kant 

também afirma o seguinte: 

 
136

 Ibidem. 
137

 KANT. Idem, 454. 
138

 Idem, 455. 
139

 Idem, 461. 



55 

 

A vontade é uma espécie de causalidade de seres vivos na medida em que são racionais, e a 

liberdade seria aquela propriedade dessa causalidade na medida em que esta pode ser eficiente 

independentemente da determinação por causas alheias;140 

 

A explicação indicada < acima > da liberdade é negativa e, por isso, infecunda para discernir 

a sua essência; todavia, dela promana um conceito positivo da mesma, que é tanto mais rico e 

fecundo.141 
 

     No primeiro capítulo, considero ter esclarecido suficientemente o “conceito negativo” de liberdade 

referido por Kant, ao discutir sumariamente a argumentação acerca da terceira antinomia da razão na 

CRP. Em síntese, o conceito negativo expressa-se como a propriedade que uma causa teria de ser 

independente de causas internas ou externas a ela própria e, portanto, dos estados em que se 

encontrava antes do exercício de sua causalidade. Trata-se aí da definição negativa de liberdade 

transcendental, impugnada por Kant na CRP como uma condição de possibilidade da constituição 

objetiva. Relativamente à FMC, o conceito de mundo inteligível distingue-se do conceito de mundo 

sensível, na medida em que este tem seu funcionamento completamente determinado pelo princípio 

da causalidade natural – de acordo com o qual, todo acontecimento ou mudança implica uma causa 

que o antecede na ordem temporal. Mas o ser humano, enquanto ser racional, não pertence apenas ao 

mundo dos sentidos. Se assim o fosse, a liberdade jamais poderia ser justificada no contexto prático, 

numa palavra, como uma propriedade do arbítrio. Por isso, uma das teses centrais de Kant na FMC 

III consiste na alegação de que a liberdade da vontade humana é concebível sem contradição, na 

medida em que o homem necessariamente deve ser considerado também como membro de um mundo 

inteligível, i. e, de um “mundo de coisas-em-si.” Aplicada a seres humanos nesse âmbito, a liberdade 

em sentido absoluto consiste na liberdade prática. Assim, se por um lado as ações humanas são 

completamente determinadas, enquanto fenômenos, pelo princípio da causalidade natural, por outro 

lado, elas são também concebíveis como constituídas por causas inteligíveis. Pensadas como 

instâncias de um mundo de coisas-em-si, as ações humanas, evidentemente, não142 podem ter suas 

 
140

 KANT. Idem, 446. 
141

 KANT. Ibidem. 
142

 O conceito de coisa-em-si permanece no contexto prático com o significado de um mero ponto de vista, aplicado às 

nossas ações na medida em que são pensadas através de juízos. Naturalmente, o ingresso pelo homem num mundo 



56 

 

propriedades determinadas positivamente. Contudo, visto que devem ser compreendidas sob 

condições distintas143 do mundo fenomênico, não é contraditório admitir que o agir possa ser 

determinado apenas pela causalidade da razão – e que, nessa medida, seja capaz de produzir efeitos 

no mundo sensível, não por intermédio de causas cegas, mas sim por razões (motivos) expressas em 

imperativos incondicionais (categóricos). Eis por que Kant afirma que o conceito positivo de 

liberdade consiste no conceito de autonomia, i.e., está relacionado a uma capacidade intelectual de 

se dar princípios (leis):  

(…); o que pode ser a liberdade da vontade senão autonomia, isto é, a propriedade da vontade 

de ser de ser para si mesma uma lei?”144 (Negrito meu) 
 

Visto que o conceito de uma causalidade traz consigo o de leis, segundo as quais por algo, que 

chamamos de causa, tem de ser posto algo de outro, a saber, a consequência, então a liberdade, 

embora não seja uma propriedade da vontade segundo leis naturais, nem por isso é de todo sem 

lei, mas antes pelo contrário, tem de ser uma causalidade segundo leis imutáveis, porém de 

espécie particular; pois, de outro modo, uma vontade livre seria uma coisa absurda.145 (Negrito 

meu) 
      

     A título de uma digressão, é digno de nota que, assim como imperativos categóricos (leis práticas), 

imperativos hipotéticos são tipos de juízos. Nesse sentido, é impossível pensar as duas espécies de 

representações linguísticas como determinadas causalmente por impulsos e não pela razão. Sob esse 

aspecto, uma questão que poderia ser suscitada quanto à coerência da doutrina kantiana é a seguinte: 

o agir segundo a representação de imperativos hipotéticos teria também de ser classificado como 

livre? Quanto a isso, Kant não é claro em sua exposição. Certo é que a liberdade prática como 

propriedade atribuída à faculdade de julgar não pode ser provada ou esclarecida através da 

experiência. Anteriormente, na CRP, a distinção entre os sentidos negativo e positivo do conceito de 

 
inteligível (ou de “coisas em si”) não pode se dar através de uma  pretensa intuição intelectual da consciência de si 

transcendental ou de algo análogo a isso. Portanto, o mundo inteligível só pode ser pensado, jamais intuído, para 

seres imperfeitamente racionais. Nesse caso, com efeito, o pensamento do mundo inteligível não pode tornar-se 

conhecimento, o que requeriria inevitavelmente uma intuição não-sensível. No próximo subcapítulo veremos que a 

inserção do ser humano no mundo inteligível só pode se dar por intermédio do discernimento (do pensamento) da 

espontaneidade que caracteriza nossos poderes cognitivos. Estes, por sua vez, estão necessariamente fora da série 

dinâmica do mundo sensível. 
143

 Nos Prolegômenos é afirmado que a liberdade é “(…) a propriedade de uma coisa em si mesma”. Cf. KANT. AA 4: 

345. 
144

 KANT, AA 4: 447. 
145

 Idem, 446 



57 

 

liberdade havia sido apresentada expressamente na nona seção do capítulo Antinomia da Razão Pura, 

e aplicada à própria146 razão:  

Visto a própria razão não ser um fenômeno e não estar submetida a quaisquer condições da 

sensibilidade, não se verifica nela, quanto à sua causalidade, nenhuma sucessão no tempo, 

e, por conseguinte, não se lhe pode aplicar a lei dinâmica da natureza, que determina por regras 

a sucessão temporal. (…) Esta < a razão pura > , por conseguinte, age livremente, sem que seja 

dinamicamente determinada, na cadeia das causas naturais, por princípios, externos ou 

internos, mas precedentes no tempo; e esta sua liberdade não se pode considerar apenas 

negativamente, como independência perante as condições empíricas (de outro modo a 

faculdade da razão deixaria de ser uma causa dos fenômenos), mas também, positivamente, 

como faculdade de iniciar, por si própria, uma série de acontecimentos, de tal sorte que nela 

própria nada começa, mas, enquanto condição incondicionada de toda ação voluntária, não 

permite quaisquer condições antecedentes no tempo, muito embora o seu efeito comece na 

série dos fenômenos, mas sem poder aí constituir um início absolutamente primeiro.147 

(Negrito meu) 
 

 

     Em última análise, os dois sentidos para o conceito de liberdade prática são complementares. É 

importante enfatizar que seu sentido negativo expressamente exclui a representação de motivos 

sensíveis (inclinações) em máximas adotadas pelo agente: 

O último < o imperativo moral > , portanto, tem de se abstrair de todo objeto a ponto de não 

ter este influência alguma sobre a vontade, a fim de que a razão prática (vontade) não se limite 

a administrar o interesse alheio (…).148 (Negrito meu) 
 

 

     Por sua vez, o conceito positivo de liberdade é derivado do negativo, i. e., da capacidade de excluir 

motivos sensíveis em juízos práticos que erguem pretensão de moralidade – logo, apenas motivos 

universais devem ser incorporados em máximas morais. Donde é necessário assimilar máximas 

universais a princípios que a própria razão (pura) se dá. Ora, é isto que caracteriza a autonomia da 

vontade. Visto que o conceito de autonomia é definido como “a propriedade da vontade de ser para 

si mesma uma lei”149, podemos retornar à questão sobre a (suposta) espontaneidade expressa em juízos 

práticos hipotéticos. Enquanto representações linguísticas, logo, como resultados da atividade da 

 
146

 Esse aspecto é destacado por Wood. Cf. SCHÖNECKER, D. / WOOD, A. W.. Idem, p.180. 
147

 KANT, AA 3: 374. 
148

 KANT, AA 4:  441. 
149

   Ibidem: “A necessidade da natureza era uma heteronomia das causas eficientes; pois todo efeito só era possível 

segundo a lei que alguma outra coisa determinasse a causa eficiente à causalidade; o que pode ser, então, a liberdade da 

vontade senão autonomia, isto é, a propriedade da vontade de ser para si mesma uma lei? A proposição, porém: a 

vontade é em todas as ações uma lei para si mesma, designa apenas o princípio de não agir segundo outra máxima senão 

aquela que também possa ter por objeto a si mesma como lei universal.” (Negrito meu) 



58 

 

faculdade de julgar, imperativos em geral são constituídos não por estímulos, mas sim por razões. Eis 

por que supõem atos espontâneos do agente. Entretanto, na medida em que juízos prudenciais contêm 

necessariamente a representação de motivos sensíveis com condições do agir, implicam 

inevitavelmente a heteronomia da vontade. E, nesse sentido, não possuem valor moral. 

          O termo heteronomia significa determinação por causas naturais.150 Uma vontade livre deve 

ser independente, precisamente, da causalidade natural e, com efeito, livre de apetições e 

inclinações.151 Máximas reprováveis moralmente, i. e, não-universalizáveis, são juízos práticos 

condicionados, que incorporam a representação do prazeroso como pressuposto da ação. A 

representação de condicionantes sensíveis em máximas é assimilada por Kant a espécies de causas 

naturais. Considerando que a razão prática (a vontade) exprime, por assim dizer, um tipo particular 

de causa [“Visto a própria razão não ser um fenômeno e não estar submetida a quaisquer condições 

da sensibilidade, não se verifica nela, quanto à sua causalidade, nenhuma sucessão no tempo 

(…).”152], ela deve produzir efeitos no mundo sensível por intermédio do mero convencimento 

produzido pela representação de leis morais. 

     Tudo indica, portanto, que a espontaneidade expressa na produção de juízos práticos hipotéticos      

não seria um modo de expressão da liberdade da vontade. Quanto a isso, a tese da reciprocidade deixa 

em aberto algumas questões. Em primeiro lugar, numa passagem da FMC, ao se referir a uma vontade 

heterônoma, Kant explica que, nesse caso: “(…) Não é a vontade ela mesma que se dá então a lei, 

mas é o objeto que dá a lei à vontade por sua relação com esta.”153 No mesmo sentido, é afirmado em 

outra passagem: “(…); a vontade < heterônoma > não se dá ela própria a lei, mas é, sim, um impulso 

 
150

 Kant afirma o que segue acerca de um ser unicamente submetido ao mundo sensível: “(…); enquanto ações de uma 

mera peça do mundo sensível, teriam de ser tomadas como inteiramente conformes à lei natural dos apetites e inclinações, 

por conseguinte à heteronomia da natureza.” (Cf. KANT, AA 4: 453). 
151

 O princípio da liberdade, enquanto motivo das nossas ações, traz consigo a seguinte formulação: “Visto que privei a 

vontade de todos os impulsos que poderiam resultar para ela da observância de uma lei qualquer, nada mais resta senão a 

legalidade universal das ações que sirva sozinha de princípio à vontade, isto é, nunca devo proceder de outra maneira 

senão de tal sorte que eu possa também querer que a minha máxima se torne uma lei universal. (KANT, AA 4: 402). 
152

 Cf. KANT, CRP, B581. 
153

 KANT, AA 4: 441. 



59 

 

alheio que dá a lei à vontade por meio da natureza do sujeito afinada de modo a ser receptiva à 

mesma.”154 Se estas afirmações estão conceitualmente corretas, supondo que de fato a vontade 

humana seja livre, é lícito o questionamento sobre a existência da liberdade no contexto de um querer 

que escolhe máximas imorais. Numa palavra, considerando o agir com base em máximas contrárias 

à moralidade, será que pode-se atribuir a liberdade a agentes imorais? Ou ainda: em que sentido 

agentes imorais poderiam ser responsabilizados? Eles permaneceriam livres ao escolherem agir com 

base em princípios imorais? Em tese, o conceito de  liberdade prática, entendido como uma 

propriedade da faculdade de julgar, permite a admissão de que juízos (em geral) expressem a mesma 

forma de espontaneidade que distingue a vontade da natureza. Contudo, o conceito de autonomia da 

vontade parece conter em si o conceito de motivação moral. Significa dizer que a autonomia só 

poderia expressar-se em máximas universalizáveis. E, nesse sentido, a adoção de juízos práticos 

condicionados, ao impedir o valor moral do agir, anularia, por assim dizer, a autonomia do poder de 

decidir. É claro que, nessa interpretação, a espontaneidade absoluta da faculdade de julgar ainda seria 

resguardada no mero ato de produzir conceitos e proposições. Entretanto, uma vez produzidas as 

representações linguísticas, ao escolher agir com base em máximas imorais, o agente estaria abrindo 

mão da liberdade prática em sentido transcendental. Nesse caso, em tese, poder-se-ia falar então 

meramente numa espontaneidade relativa, mas não naquela espécie requerida pelo agir incondicional. 

Essa proposta de solução para o questionamento acerca da liberdade subjacente à aplicação de juízos 

hipotéticos, de todo modo, não pode ser depreendida diretamente do texto da FMC e permanece 

controversa. 

 

3.2.2 O pressuposto da liberdade da vontade e a suspeita de petição de princípio 

     Evidentemente, o argumento desenvolvido por Kant nas partes II e III para justificar a liberdade 

da vontade não pode pressupor a validade da lei moral, sob pena de constituir um erro lógico no 

 
154

 Idem, 444. 



60 

 

cenário do argumento completo da dedução. A primeira passagem argumentativamente relevante na 

parte II é a premissa segundo a qual todo ser racional necessariamente age sob a ideia da liberdade. 

Rigorosamente, pode-se afirmar que aí inicia-se a primeira parte da dedução do imperativo 

categórico: 

Ora, eu afirmo que temos necessariamente de conferir a todo ser racional que tem uma vontade 

também a ideia de liberdade, sob a qual somente ele age. Pois em tal ser nós nos representamos 

em pensamento uma razão que é prática, isto é, tem causalidade com respeito a seus objetos.155 

 

 

     A justificativa é aduzida logo a seguir: 

Ora, é impossível representar-se em pensamento uma razão que, com sua própria consciência 

com respeito a seus juízos, recebesse de outra parte uma direção, pois então o sujeito não 

atribuiria a determinação do poder de julgar à sua razão, mas a um impulso. Ela tem de 

se considerar como autora de seus princípios, independentemente de influências alheias; por 

conseguinte, enquanto razão prática, ou enquanto vontade de um ser racional, ela tem de ser 

considerada por ela mesma como livre; isto é, a vontade do mesmo só pode ser uma vontade 

própria sob a ideia da liberdade e tem, pois de ser conferida a todos os seres racionais de um 

ponto de vista prático.156 (Negrito meu) 
 

 

       

     Em 3.1 apresentei apenas um esboço desse argumento. As passagens acima  permitem-nos  agora 

reapresentá-lo detalhadamente no seguinte silogismo157:  

(1) Premissa maior: “todo ser que só pode agir sob a ideia da liberdade (ou seja, pressupondo que 

sua vontade é livre) é por isso mesmo, de um ponto de vista prático, realmente livre” – ou seja, “(…) 

as leis da liberdade são tão válidas para ele quanto seriam se fosse possível provar teoricamente a 

liberdade da vontade.” 

(2) Premissa menor: “(…) todo ser racional necessariamente age sob a ideia da liberdade.” 

(3) Conclusão (esperada): “(…) todo ser racional é realmente livre e, portanto, as leis da liberdade 

são válidas para ele.” 

 
155

 KANT, AA IV, 448. 
156

 Ibidem. 
157

 Esse silogismo resumiria, segundo a interpretação de Guido de Almeida, a primeira parte da dedução. Cf. a 

introdução à sua tradução da Fundamentação: KANT, I.. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: 

Discurso Editorial / Editora Barcarolla, 2009, p. 38-39. 



61 

 

     A justificativa, contida na citação reproduzida imediatamente acima (nota 156), consiste na 

alegação de que juízos baseiam-se em razões e, logo, seria contraditório pensá-los como determinados 

causalmente por impulsos e não pela razão prática, através de princípios que ela se dá.158 Se assim 

não o fosse, teria sentido dizer: “eu sinto em mim conceitos e/ou juízos”; e não: “Conceitos são feitos 

(produzidos) pelo sujeito para constituir proposições.” Eis por que, se a vontade é a capacidade de 

decidir o que fazer com base em princípios (que são expressos em juízos), pode-se atribuir à vontade 

a mesma liberdade atribuída à faculdade de julgar, ao produzir conceitos e proposições.159  

     Esse argumento é também uma implícita prova da auto-refutação do determinismo, 

particularmente no campo da filosofia moral. Em outras palavras, a razão, compreendida como uma 

capacidade de pensar (julgar), não pode ser determinada por mera causalidade cega, como ocorre com 

simples eventos naturais. Logo, aquele que enuncia o suposto determinismo natural da razão tem 

necessariamente de reivindicar ou pressupor (no próprio ato de enunciá-lo, i.e., no ato de produção 

do enunciado) a liberdade que é por ele negada.160 É interessante notar que o mesmo argumento da 

parte II da FMC III foi apresentado numa obra em que Kant critica o determinismo de Johann 

Heinrich Schulz:     

Mas no fundo de sua alma ele assumiu, embora não quisesse admitir para si mesmo, que o 

entendimento tem a capacidade de determinar seu juízo de acordo com razões objetivas, que 

são sempre válidas, e não está submetido ao mecanismo de causas determinantes puramente 

subjetivas, que podem ser alteradas na série < causal >; conseqüentemente, ele sempre 

pressupôs a liberdade de pensar, sem a qual não existe razão. Da mesma forma, ele também 

deve pressupor a liberdade da vontade no agir, sem a qual não há moral, se ele, não tenho 

dúvidas, segue as leis eternas do dever em seu modo de vida justo e < se > não quer ser um 

jogo de seus instintos e inclinações, ao negar a si mesmo essa liberdade ao mesmo tempo.161 

 

 

     Em última análise, aqui, a crítica de Kant resume-se em enfatizar que, ao defender o princípio do 

determinismo, Schulz tem de pressupor a liberdade da faculdade de julgar como condição da  própria 

 
158

 Ibidem. 
159

 Ibidem. 
160

 Wood lembra que a forma geral desse argumento contra o determinismo remonta a Epicuro.  Cf. SCHÖNECKER, 

D. / WOOD, A. W.. Idem, p. 185. 
161

 Apud SCHÖNECKER, D. / WOOD, A. W.. Idem, p. 185: cf. Recension von Schulz’s Versuch einer Anleitung zur 

Sittenlehre (1783). Edição da academia: RS, 14. Tradução de Renato Valois. 



62 

 

defesa determinista.162 Por conseguinte, o ato de enunciação não pode pressupor uma suposta 

incapacidade de realizá-lo independentemente da causalidade que caracteriza ocorrências naturais. É 

preciso reconhecer que esse argumento, seja na FMC, seja na crítica a Schultz, é apresentado de 

maneira excessivamente abreviado. De qualquer modo, tanto a estrutura  exposta na FMC, como sua 

versão, apresentada contra o fatalismo subjacente à teoria moral de Schultz, indicam implicitamente 

uma análise da operação da faculdade de julgar. Nesse sentido, de modo a explicitar as ricas nuances 

conceituais contidas na demonstração da liberdade da vontade na FMC III, gostaria de enfatizar no 

que segue alguns aspectos relativos ao modo com Kant entende o conceito de juízo163.  

     Em linhas gerais, o argumento de Kant na parte II da FMC III visa provar a liberdade da vontade 

em sentido incompatibilista. Mas em qual sentido a prova de Kant permite simultaneamente 

demonstrar que a tese do determinismo universal é, em última análise, auto-contraditória? É digno de 

nota que essa tese é auto-destrutiva por conta dos seus próprios pressupostos, tanto no contexto da 

filosofia teórica, quanto no contexto da filosofia prática kantianas. Ora, a concepção de determinismo 

que Kant visa refutar não consiste no princípio que havia sido demonstrado na Segunda Analogia164, 

mas sim em sua versão realista transcendental – ou seja, trata-se do princípio “cego” da causalidade 

natural, mas estendido a tudo que pode ser pensado como existente, em sentido dogmático 

(metafísico), portanto, com validade universal e sem restrições. A tese determinista (dogmática) pode 

ser apresentada precisamente através do seguinte princípio: tudo o que acontece (ou começa a ser) 

encontra suas condições necessárias e suficientes unicamente em causas naturais antecedentes no 

tempo. Esse é o princípio metafísico contra o qual insurgiu-se a argumentação da Terceira 

 
162

 Ibidem. Tratar-se-ia então de uma “contradição performativa”, sublinha Wood.  
163

 A análise das condições do juízo apresentada nos próximos parágrafos acompanha a excelente exposição didática de 

Julio Esteves acerca do estudo do modo de emprego das frases enunciativas, realizado na principal obra de Tugendhat. 

Cf. ESTEVES, J.. “A Dedução do imperativo categórico na Fundamentação III.” In: Studia Kantiana – Revista da 

Sociedade Kant Brasileira, n. 5, novembro de 2003, pp.. 79-104, principalmente a parte II. Cf., sobretudo, 

TUGENDHAT, E.. Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie. Frankfurt: Suhrkamp, 1976, 

capítulo 15. 
164

 Cf. o primeiro capítulo deste trabalho. 



63 

 

Antinomia165, na esfera da filosofia teórica. Com efeito, o princípio refutado por Kant consiste numa 

regra constitutiva-dogmática, pretensamente válida para toda a realidade concebível, inclusive para 

coisas em si. 

     É interessante notar que a tese do determinismo universal/dogmático é extremamente forte: nesta 

perspectiva, todos os eventos particulares na existência humana devem poder ser totalmente 

explicados por causas naturais antecedentes no tempo (inclusive por causas anteriores ao nascimento 

dos seres humanos166) e de qualquer espécie, sejam ocorrências físico-químicas, sejam 

acontecimentos psicológicos, sociológicos etc. Assim, para o filósofo dogmático que a defende, a 

série de condições causais anterior a cada acontecimento (interno ou externo) na existência dos 

homens seria capaz de determiná-los completamente, inclusive no âmbito da vontade e da estrutura 

genética167. 

     Em ambas as versões da prova da liberdade (seja na Fundamentação, seja na polêmica com 

Schultz), o que Kant afirma contra o determinista universal é o seguinte: o ato de formular a tese do 

determinismo expressa ele próprio a ação de produzir um juízo; e, ao fazer168 um juízo, o agente 

racional tem necessariamente de supor estar sendo guiado pela razão (prática). Contudo, a asserção 

da validade universal e irrestrita do determinismo afirma o contrário do que é realizado no ato de 

produção de um enunciado, a saber, que o padrão de racionalidade inerente ao ato de julgar não seria 

o responsável pelo direcionamento da vontade, mas sim causas naturais, como impulsos etc. 

     Pode-se dizer então que o argumento kantiano é baseado implicitamente numa reflexão acerca do 

ato de produzir juízos. Em que sentido, contudo, a natureza do juízo expressaria uma propriedade da 

causalidade da vontade, a saber, a liberdade? Para esclarecer esse ponto, enfatizando a força do 

 
165

 Cf. o primeiro capítulo desta dissertação. 
166

 Ponto destacado por Esteves. Cf. ESTEVES, J. Idem, pp. 86-87. 
167

 Idem, ibidem. 
168

 De fato, é fundamental na argumentação kantiana sublinhar que juízos (ao contrário de meros eventos naturais) têm 

sempre de ser “feitos”, ou seja, produzidos por nosso intelecto. 



64 

 

argumento kantiano na parte II da FMC III, é fundamental analisar quais seriam as condições do ato 

de julgar ou asserir. 

     O primeiro passo para tanto é lembrarmos que a afirmação de uma proposição “p” implica a 

negação simultânea da verdade de “não-p.” Em outras palavras, todo juízo consiste na asserção da 

verdade de uma proposição, o que equivale a dizer que todo juízo ergue uma pretensão de verdade. 

Logo, aquele que afirma uma proposição “p” assume a “garantia de que é verdade que ‘p’”169. Mas  

a garantia da verdade de “p” implica (1) o conhecimento das condições de verdade da proposição e 

(2) a consciência de que as mesmas estão satisfeitas. No que concerne a enunciados filosóficos, as 

condições de verdade seriam “padrões de evidência racional” [portanto, padrões pública e 

intersubjetivamente acessíveis; por exemplo, o uso de um quadro categorial (conceitual) 

compartilhável entre os envolvidos na discussão] e de “inferência formalmente válida170” (i. e., 

padrões de correção lógica do raciocínio de onde a proposição foi derivada). Aplicando essa reflexão 

ao princípio determinista, a “garantia de verdade” aduzida consistiria então em saber que padrões de 

evidência racional e inferência formalmente válida estão na base da formação do mesmo. Contudo, 

na perspectiva determinista, qualquer acontecimento (inclusive atos da vontade de um agente 

racional) resume-se num resultado de causas naturais antecedentes. E causas naturais em geral 

consistem em “(…) antecedentes estritamente físico-materiais, sem nenhuma referência à 

‘consciência de padrões de evidência racional objetiva’ ou ‘consciência de nexo entre premissas e 

conclusão.171’” Isso significa que o próprio juízo que afirma o determinismo universal deve ser 

interpretado (por concessão, é claro, do próprio determinista) como uma espécie de evento natural, 

mais precisamente, como uma ocorrência na mente. De onde conclui-se que o enunciado da tese do 

determinismo não pode resultar de padrões racionais, mas sim de condições estritamente físicas. Ora, 

esta constatação mostra, portanto, que padrões de evidência racional não são condições necessárias 

 
169

 Idem. 
170

 Idem, p. 89. 
171

 Idem, ibidem. 



65 

 

do juízo determinista e não fazem parte da “garantia de verdade” dessa proposição. E isso quer dizer 

também que a tomada de posição em favor do determinismo não pode ser um produto de razões, 

sendo, com efeito, injustificado. 

     Nesse quadro, o agente “racional” determinista tem de admitir que as pretensas “condições” da 

asserção de sua tese só podem ser não-proposicionais (não-conceituais), o que implica 

necessariamente a inserção completa dessa espécie de agente na série causal dinâmica (e cega) da 

natureza. Nesse contexto, é claro, não há qualquer liberdade. Com efeito, o que deseja Kant é mostrar 

que, ao enunciar seu juízo, o determinista incorre numa contradição (performativa), pois 

inevitavelmente produz proposições ao argumentar em favor da sua posição. E isso significa que, 

muito embora confusamente, ao assumir a “garantia de que a proposição determinista é verdadeira”, 

o filósofo dogmático tem consciência proposicional das condições de verdade da sua proposição (ou 

melhor: das condições que esta deveria satisfazer) e tem consciência de que as mesmas estariam dadas 

– muito embora efetivamente não estivessem, caso o enunciado dogmático pudesse ter algum sentido. 

De qualquer forma, “ter consciência” significa “saber que”, o que supõe a produção de conceitos. 

Assim, em suma, numa perspectiva kantiana, o exercício da espontaneidade característica da 

faculdade de julgar tem de ser reconhecida por todo agente racional. Ainda que a tomada de posição 

do determinista seja, por assim dizer, “semanticamente auto-destrutiva” (auto-contraditória), ele não 

pode negar a liberdade subjacente ao ato de produzir conceitos e juízos; isto é, ele não pode negar as 

implicações das condições de uma asserção ou juízo – e, a rigor, não pode defender sua posição 

racionalmente. 

     Entretanto, retornando ao texto da FMC, será que a conclusão daquele silogismo que visa justificar 

a liberdade da vontade efetivamente se segue das premissas indicadas? O desenvolvimento da terceira 

seção mostraria que a inferência esperada requer um termo médio, a saber, a introdução da separação 

conceitual entre mundo sensível e mundo inteligível, presente esquematicamente já na teoria do 

Cânon. O seu lugar sistemático no contexto do argumento da dedução é a parte III da terceira seção. 



66 

 

De fato, logo na quinta alínea Kant reconhece “(…) uma espécie de círculo (...)172” na justificativa 

fornecida, deixando claro que a apresentada prova da liberdade não implicaria, ainda, a prova da 

validade do imperativo categórico. Diferentemente da estratégica argumentativa empreendida na 

CRPr, a intenção de Kant na FMC é mostrar que a liberdade da vontade (expressa na atividade da 

faculdade de julgar) é a ratio cognoscendi do mundo inteligível e, em última análise, a ratio 

cognoscendi da validade da lei moral.173 Nesse sentido, relativamente à prova da liberdade, a tarefa 

seguinte de Kant seria mostrar que a distinção mundo sensível/mundo inteligível permite ratificar a 

realidade da liberdade como uma propriedade da vontade humana – mas sem pressupor a validade da 

moralidade.  

     O “círculo” a que se refere Kant concerniria a uma auto-objeção174 que pode ser depreendida do 

texto da parte III. A dificuldade estaria no fato de que o argumento aduzido no silogismo indicado 

provaria apenas que o sujeito racional tem de se considerar como livre: 

 

Mostra-se aqui, é preciso confessá-lo com franqueza, uma espécie de círculo, do qual, ao que 

parece, não é possível sair. Nós nos consideramos como livres na ordem das causas eficientes 

para nos pensar sob leis morais na ordem dos fins, e pensamo-nos depois como submetidos a 

essas leis porque nos conferimos a liberdade da vontade (…)175” (Negrito meu).  
 

     Às premissas da prova da liberdade faltariam, portanto, melhores fundamentos. É digno de nota 

que por petitio principii entende Kant a “(…) admissão de uma proposição como argumento a título 

de uma proposição imediatamente certa, muito embora ela ainda careça de prova.”176 Assim, a 

despeito da tese da reciprocidade, o máximo que seria possível inferir da necessidade de pressupor a 

liberdade da vontade é a necessidade de igualmente pressupor a validade da lei moral. Contudo, isso 

 
172

 KANT, AA 4: 450. À frente, discutirei mais detalhadamente o possível “círculo” alegado por Kant.  
173

 O ponto é oportunamente destacado por Wood, que remete à estratégia contrária da CRPr, onde Kant afirmaria que 

a liberdade seria “(…) a ratio essendi da lei moral (…)”, portanto seu fundamento, enquanto a lei moral consistiria 

na “(…) ratio cognoscendi da liberdade”, ou seja, o meio pelo qual o homem é capaz de conhecer ou discernir a 

liberdade. (KpV, 4, Fn). Apud SCHÖNECKER, D. / WOOD, A. W.. Idem, p. 186. 
174

 Acompanho no que segue a interpretação de Guido de Almeida na última parte da introdução à sua tradução da 

FMC. 
175

 KANT, AA 4: 450. 
176

 Cf. KANT I..  Lógica. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1992, A212. 



67 

 

não implica que que a vontade esteja realmente submetida ao princípio moral – numa palavra, que o 

agir humano seja realmente livre para decidir com base em princípios práticos incondicionais. A 

petição de princípio estaria então na pressuposição (contida na primeira premissa) de uma propriedade 

(a liberdade) que ainda precisaria ser justificada. Em síntese, o aparente círculo teria sido derivado de 

uma interpretação precipitada da tese da reciprocidade: estaríamos submetidos à lei moral na medida 

em que nos consideramos livres e, simetricamente, nos consideramos livres porque representamos a 

obrigação da moralidade. Do ponto de vista da buscada dedução do imperativo categórico, é fácil 

perceber que, na ausência de uma prova convincente da liberdade, não poderia ser afastada a 

suposição de que, para a vontade humana (imperfeitamente racional), seria impossível agir por dever, 

numa palavra, ser motivada a decidir simplesmente por respeito à lei moral.177  

     A distinção conceitual entre mundo sensível e mundo inteligível (ou mundo do entendimento) tem 

a função de resolver essa dificuldade. Ela é derivada da filosofia teórica kantiana desenvolvida 

essencialmente na CRP. Com efeito, como se sabe, o idealismo transcendental é a tese segundo a qual 

faz-se necessário distinguir os objetos do conhecimento humano em aparências (Erscheinungen178), 

i.e., os objetos na medida em que são dados à sensibilidade, e coisas-em-si - os mesmos objetos, mas 

pensados como condições de representações empíricas (ou seja, das aparências) e pensados como 

independentes do modo como o sujeito os representa. Ou, segundo a formulação apresentada na FMC: 

(…) todas as nossas representações que nos chegam sem o nosso arbítrio (como as dos 

sentidos) não nos dão a conhecer os objetos senão da maneira como eles nos afetam, 

permanecendo-nos desconhecido o que possam ser em si; por conseguinte, no que concerne a 

essas representações, que, através delas, por maior que seja o esforço de atenção e clareza que 

o entendimento possa jamais apresentar a elas, só podemos chegar ao conhecimento das 

aparências, jamais das coisas em si mesmas.179 

 

Isso tem de resultar numa distinção, mesmo grosseira, entre um mundo sensível e um mundo 

do entendimento, o primeiro dos quais também pode ser muito diverso, segundo a diversidade 

da sensibilidade nos vários espectadores do mundo, enquanto o segundo, que subjaz a ele, 

permanece sempre o mesmo. Nem sequer a si próprio – e isso, aliás, segundo o conhecimento 

 
177

 Sobre esse ponto, conferir as excelentes considerações de Guido de Almeida nas notas 25 e 35 à terceira seção da 

FMC: KANT, I.. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: Discurso Editorial / Editora Barcarolla, 

2009. 
178

 A tradução mais usual deste termo técnico de Kant em língua portuguesa é “fenômeno”.  
179

 KANT, AA 4: 451. 



68 

 

que tem de si mediante a sensação interna – o homem tem o direito de se arrogar a vir a 

conhecer como é em si mesmo.180 

 

 

     De acordo com essa distinção, derivada dos modos diversos segundo os quais podemos nos referir 

aos objetos do nosso conhecimento, “(…) o mundo inteligível contém o fundamento do mundo 

sensível, por conseguinte também das leis do mesmo (…).181” Kant define o conceito de mundo 

inteligível como “(…) o todo de seres racionais, enquanto coisas em si mesmas (…).182” No contexto 

da filosofia prática kantiana, essas passagens devem ser interpretadas da seguinte maneira. O homem, 

por ser simultaneamente racional e sensível, se vê necessariamente como pertencente a dois mundos 

diversos: ao mundo sensível, regido segundo as leis da causalidade natural, e a um mundo inteligível, 

regido segundo leis da liberdade. Há, portanto, uma faculdade no homem que permite a ele colocar-

se num mundo inteligível e “(…) de uma maneira que se pode determinar positivamente183”: “(…) a 

consciência de que ele tem da espontaneidade de seus poderes cognitivos, em particular da razão, 

entendida como o poder de pensar através das ‘ideias’(...)”184 um mundo inteligível (não-empírico). 

De fato, ideias da razão referem-se a objetos (não-sensíveis) que podem ser pensados, mas não 

conhecidos – muito embora possam servir regulativamente para organizar o raciocínio humano. Visto 

que “espontaneidade” significa a capacidade de uma causa para produzir o seu efeito sem ser 

determinada a isso por uma outra causa, trata-se de uma propriedade que só pode encontrar-se em 

entidades pertencentes a um mundo inteligível.185 Enquanto ser racional, o homem tem de se ver 

como pertencente a um mundo não-espaciotemporal - e por isso mesmo tem de pensar sua vontade 

como realmente livre. Com esse recurso conceitual, Kant considera dissipada aquela dificuldade: 

 
180

 Ibidem. 
181

 KANT, AA 4: 453. 
182

 KANT, AA 4: 458. 
183

 KANT, I.. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: Discurso Editorial / Editora Barcarolla, 2009, 

introdução do tradutor, p. 41. 
184

 Ibidem. Cf. também a definição de “ideia da razão” no primeiro capítulo deste trabalho. 
185

 É interessante sublinhar que no contexto de uma prova definitiva da liberdade, seja para uma vontade perfeita 

(puramente racional), seja para uma vontade imperfeita, o conceito de mundo inteligível é imprescindível para 

justificar “(…) por que a vontade de um ser racional realmente tem de querer em conformidade com o princípio 

moral.”Cf. KANT, I.. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: Discurso Editorial / Editora 

Barcarolla, 2009, nota 35 dos comentários do tradutor à terceira seção. 



69 

 

Está removida agora a suspeita, que levantamos acima, de que um círculo oculto estaria contido 

em nossa inferência da liberdade à autonomia e desta à lei moral, a saber, a suspeita de que 

talvez tivéssemos tomado por fundamento a ideia da liberdade só por causa da lei moral, a fim 

de inferi-la por sua vez da liberdade; (…) Pois vemos agora que, se nos pensamos como livres, 

nos transferimos como membros para o mundo inteligível e reconhecemos a autonomia da 

vontade juntamente com a sua consequência, a moralidade;186 (Negrito meu) 
 

 

     Evidentemente, o recurso ao conceito de mundo inteligível não significa que seja possível de 

alguma maneira o conhecimento de coisas em si mesmas. No contexto prático, o ponto relevante do 

argumento é o fato de que a vontade é caracterizada pelo agir com base em imperativos. Sob esse 

aspecto, uma das passagens mais esclarecedoras da FMC está localizada não na parte III da terceira 

seção, mas sim na alínea 12 da segunda seção, quando Kant enfatiza que somente um ser racional 

pode agir segundo a representação de leis: 

Toda coisa na natureza atua segundo leis. Só um ser racional tem a faculdade de agir segundo 

a representação das leis, isto é, segundo princípios, ou uma vontade. Visto que se exige a razão 

para derivar de leis as ações, a vontade nada mais é do que razão prática.187 
 

     Nessa medida, a  vontade expressa uma espécie de causalidade da razão188 à qual pode-se atribuir 

a liberdade prática como propriedade. E isso é possível precisamente porque imperativos são 

representações linguísticas, que pressupõem a compreensão de regras (conceitos e juízos) pelo agente 

racional. E é claro que regras não podem ser assimiladas a aparências. Isto quer dizer que proposições 

(inclusive proposições práticas), enquanto tais, não estão submetidas às condições formais da 

sensibilidade (a saber, o espaço e o tempo) e, por conseguinte, é impossível aplicar-lhes a lei dinâmica 

da natureza.189 Em outros termos, atos da vontade, quais sejam, da razão prática (imperativos) devem 

ser pensados como sujeitos a condições distintas do conhecimento empírico e, portanto, deve-se 

concebê-los como submetidos a uma forma de causalidade da razão. 

 
186

 KANT, AA 4: 453. 
187

 KANT, AA 4: 412. 
188

 Há apenas uma razão, muito embora com aplicações diversas nos campos teórico e prático; além disso, considerando 

que a vontade (ou razão prática) é o poder de decidir com base em princípios (imperativos), inclusive princípios 

práticos incondicionais, é conceitualmente correto afirmar que ela manifesta uma espécie de causalidade da razão: 

“(…) afinal, só pode haver uma e a mesma razão, que apenas na aplicação tem de ser diversa.” (cf. KANT, AA 4: 

391). 
189

 Cf. KANT, I. CRP, B581. 



70 

 

    Um ponto que merece destaque na doutrina moral kantiana é a relação entre os conceitos de 

espontaneidade e apercepção transcendental190. No contexto da distinção mundo sensível/mundo 

inteligível, Kant sublinha com frequência que a consciência da espontaneidade dos poderes cognitivos 

do ser humano está sempre conectada a duas faculdades: ao entendimento (por conseguinte, ao poder 

de julgar) e à razão, enquanto faculdade das ideias. E a consciência da atividade dessas faculdades é 

o que permite ao ser humano conceber-se como pertencente a um mundo distinto do sensível. A 

manifestação dessa consciência, contudo, depende inevitavelmente da apercepção transcendental, 

compreendida como um pressuposto necessário da apercepção empírica.   Kant entende a apercepção, 

em sentido amplo, isto é, a consciência de si, como dependente da existência do sujeito enquanto 

coisa em si – “Nem sequer a si próprio (…) o homem tem o direito de se arrogar a vir a conhecer 

como é em si mesmo191.” É, entretanto, na natureza última do sujeito, como condição da produção de 

conceitos, ideias e juízos, que está fundada a espontaneidade da vontade. Em outros termos, há uma 

“(…) diversidade observada entre as representações que podem nos ser dadas de outra parte e nas 

quais somos passivos < isto é, as representações sensíveis > e as que produzimos unicamente a partir 

de nós mesmos e pelas quais provamos nossa atividade (…)192” (Negrito meu). A natureza dessa 

“atividade” pode ser depreendida particularmente da definição do poder de julgar como um “talento” 

humano que não pode ser ensinado.193 De fato, o ato de julgar em sua função determinante consiste 

em subsumir, ou seja, aplicar regras (conceitos) a estados de coisas. E isso pressupõe, evidentemente, 

a produção de conceitos pelo entendimento. Desse modo, se o poder de julgar dependesse de regras 

para ser operativo, haveria um regresso infinito.194 Por conseguinte, o talento para aplicar regras 

expressa uma atividade, por assim dizer, originária, ao lado do entendimento. E é exatamente por ter 

 
190

   Acerca dos diferentes significados do conceito de apercepção, cf. o primeiro capítulo deste trabalho. 
191

 KANT, AA 4: 451. 
192

 KANT, AA 4: 451. 
193

 Cf. Cf. KANT, I.. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: Discurso Editorial / Editora Barcarolla, 

2009, nota 49 do tradutor, pp. 418-19. 
194

 Ibidem. 



71 

 

consciência da espontaneidade do entendimento, da faculdade de julgar e da razão que o ser humano 

se pensa “enquanto inteligência.”195 Com isso, ele reconhece seu pertencimento a um mundo 

inteligível, ao discernir a liberdade da vontade.  

    No que se refere ao argumento completo da dedução, a separação mundo sensível/mundo 

inteligível permitiu a Kant fornecer uma prova da liberdade independente da validade da lei moral. 

De todo modo, é preciso, além disso, que esteja claro o seguinte ponto: para um agente 

imperfeitamente racional, é impossível considerar-se submetido à lei moral como se seu conceito 

estivesse analiticamente conectado à ideia de liberdade da vontade. A ligação é analítica para seres 

perfeitamente racionais, mas para seres racionais dotados de uma sensibilidade, como o homem, a lei 

moral é uma proposição sintética – e a priori, visto que a moralidade é uma ideia da razão. Esses 

aspectos no contexto de uma prova da validade da lei moral para o agir humano são levados em 

consideração na parte final da terceira seção, essencialmente na parte IV. 

 

3.3 Como é possível um imperativo categórico? 

     A completude do argumento da validade (ou dedução) do imperativo categórico, relativamente a 

um agir racional sensivelmente afetado, exige, pois, um elemento final: a explicação de como o 

princípio moral pode efetivamente constituir-se num imperativo para o ser humano.196 Antes de 

organizar uma síntese para o argumento total da dedução e encerrar seu livro, Kant apresenta logo na 

abertura da parte IV uma recapitulação dos pontos centrais da FMC III: 

O ser racional inclui-se enquanto inteligência no mundo inteligível, e é apenas como uma causa 

eficiente pertencente a esse mundo que dá o nome de vontade à sua causalidade. Por outro lado, 

ele está, no entanto, consciente de si mesmo como uma peça do mundo sensível, no qual se 

encontram suas ações enquanto meras aparências daquela causalidade; a possibilidade dessas 

ações, porém, não pode ser discernida a partir dessa causalidade que não conhecemos; mas, em 

vez disso, enquanto  pertencentes ao mundo sensível, elas têm de ser discernidas como 

determinadas por outras aparências, a saber, como apetites e inclinações. Portanto, enquanto 

ações de um mero membro do mundo inteligível, todas as minhas ações seriam perfeitamente 

conformes ao princípio da autonomia da vontade pura; enquanto ações de uma mera peça do 

mundo sensível, teriam de ser tomadas como inteiramente conformes à lei natural dos apetites 

 
195

 KANT, AA 4: 459. 
196

 Acompanho nesta parte do trabalho sobretudo a esclarecedora interpretação de Guido de Almeida, fornecida na 

introdução à sua tradução da FMC.  



72 

 

e inclinações por conseguinte à heteronomia da natureza. (As primeiras assentariam no 

princípio supremo da moralidade; as segundas, no da felicidade.)197 

 

 

     Nessa passagem Kant concentra quatro proposições que resumem os resultados da sua reflexão ao 

longo de toda a terceira seção. Elas podem ser parafraseadas198 da seguinte maneira:  

(1) “O ser humano encontra em si as faculdades da razão e do entendimento, que, enquanto poderes 

cognitivos, são formas de espontaneidade pura.” 

     Esta proposição sintetiza essencialmente os passos das partes II e III, nos quais Kant enfatiza a 

espontaneidade que caracteriza as capacidades cognitivas do sujeito. Com efeito, é impossível para o 

ser humano não pensar-se como ser racional. A pura espontaneidade manifestada por tais poderes 

consiste na liberdade prática (em sentido incompatibilista) possível para seres racionais sensíveis 

como o homem. Precisamente essa espontaneidade constitui a propriedade que permite aos homens 

compreenderem-se “como inteligência” (als Intelligenz).  

 

(2) “Como ser racional autônomo, o ser humano deve se considerar como inteligência e assim, nessa 

perspectiva, como membro de um mundo do entendimento (ou de um mundo inteligível).” 

     Ao considerar-se livre por intermédio dos seus poderes cognitivos, o ser humano transporta-se 

enquanto inteligência para o mundo do entendimento. 

 

(3) “Como ser racional, portanto, como pertencente ao mundo do entendimento, o ser humano só 

pode pensar a causalidade de sua própria vontade como sob a ideia da liberdade.”   

     Essa afirmação enfatiza implicitamente a tese da reciprocidade (“Portanto, enquanto ações de um 

mero membro do mundo inteligível, todas as minhas ações seriam perfeitamente conformes ao 

princípio da autonomia da vontade pura (…)199” - negrito meu). Sabemos que a ligação entre 

 
197

 KANT, AA 4: 453. 
198

 Acompanho na seguinte divisão de itens a reconstrução de Schönecker e Wood na p. 196 do comentário indicado. 
199

 KANT. AA 4: 453. 



73 

 

liberdade e moralidade só pode ser analítica para agentes racionais, portanto, direta, quando referimo-

nos a agentes racionais não-dotados de uma sensibilidade. 

 

(4) “Já que a lei moral está analiticamente ligada com a liberdade enquanto propriedade da vontade 

de um ser racional que é membro de um mundo inteligível, o ser humano reconhece também, se e na 

medida em que ele como tal ser se compreende, a autonomia e a lei moral como lei de seu querer 

racional.” 

     Naturalmente, de (3) e (4) não é possível derivar ainda a validade do imperativo categórico. A 

questão decisiva que precisa ser respondida é: por que, enquanto ser pertencente simultaneamente ao 

mundo inteligível e ao mundo sensível, o homem deve submeter-se à lei moral, que é a lei do mundo 

inteligível? A esperada resposta é finalmente aduzida por Kant numa densa passagem que inclui duas 

alíneas: 

Mas, porque o mundo inteligível contém o fundamento do mundo sensível, por conseguinte 

também das leis do mesmo, sendo, portanto, imediatamente legislador com respeito à minha 

vontade (que pertence inteiramente ao mundo inteligível) e tendo, portanto, de ser também 

pensado como tal, terei de me reconhecer como inteligência, embora, por outro lado, como um 

ser pertencente ao mundo sensível, ainda que submetido à lei do primeiro, isto é, da razão, que 

contém na ideia da liberdade a lei do mesmo, e, portanto, da autonomia da vontade; 

consequentemente, terei de considerar as leis do mundo inteligível como imperativos e as ações 

conformes a esse princípio como deveres.200 

 

E, assim, os imperativos categóricos são possíveis porquanto a ideia da liberdade faz de mim 

um membro de um mundo inteligível, donde resulta que, se eu fosse isso apenas, todas as 

minhas ações seriam sempre conformes à autonomia da vontade, mas visto que eu me vejo ao 

mesmo tempo como membro do mundo sensível, devem ser conformes <a ela>; o qual dever 

categórico representa uma proposição sintética a priori, por sobrevir à minha vontade afetada 

por apetites sensíveis ainda a ideia de precisamente a mesma vontade, mas pertencente ao 

mundo inteligível, pura, por si mesma prática e contendo a condição suprema da primeira 

segundo a razão;201 

 

 

     Os dois trechos acima confirmam que a dificuldade quanto à possibilidade de explicar como a lei 

moral pode ser um imperativo para o homem tem a ver também com a própria distinção estabelecida 

por Kant entre os conceitos de mundo sensível e mundo inteligível. Assim, isolando-se os dois 

 
200

 KANT, AA IV, 454. 
201

 Ibidem. 



74 

 

conceitos, é lícito afirmar que um ser racional que pertença a um mundo sensível é dotado, em 

princípio, de uma vontade conforme às leis do mundo sensível; eis por que, como visto no contexto 

do Cânon da Razão Pura, Kant pôde admitir provisoriamente um conceito de liberdade prática 

compatibilista em sua doutrina. De fato, o ser humano possui um arbítrio necessariamente afetado 

por móveis sensíveis, ainda que não necessariamente determinado pelo princípio da causalidade 

natural. Por outro lado, um ser racional pertencente apenas a um mundo inteligível, segundo o 

princípio da reciprocidade, tem de ver sua vontade não apenas como livre (em sentido 

incompatibilista), mas também como necessariamente conforme àquilo (cf. o capítulo 2 deste 

trabalho) que lhe é representado como bom fazer – inclusive ao que é bom fazer em sentido irrestrito, 

que é o representado pela lei moral. 

     Mas muito embora o homem seja uma espécie de agente pertencente a um mundo sensível, com 

um arbítrio afetado por estímulos sensíveis, ele tem de se ver também, pela sua natureza racional, 

como igualmente pertencendo a um mundo inteligível. Na perspectiva do idealismo transcendental, 

particularmente no que tange à filosofia teórica, pode-se afirmar que o homem pertence 

necessariamente a um mundo inteligível (compreendido como um mundo de coisas em si) e a um 

mundo sensível (isto é, um mundo fenomênico), na medida em que não se trata de âmbitos  

onticamente (ou entitativamente) distintos. Em outras palavras, não se trata aqui de uma distinção 

entre dois mundos compostos por entidades diversas. Trata-se, sim, de uma distinção intencional, isto 

é, entre duas maneiras alternativas de se referir às mesmas entidades: ou bem consideradas sob as 

condições formais da intuição empírica (o espaço e o tempo), ou bem independentemente delas. No 

campo da filosofia prática, o relevante é que o homem, ao ver-se como como membro de um mundo 

inteligível, concebe sua vontade como autônoma - não por possuir uma intuição intelectual de si (o 

que é impossível para um intelecto finito), mas sim tão-somente pela espontaneidade que caracteriza 

seus poderes cognitivos, a saber, a razão, o entendimento e a faculdade de julgar. E, na medida em 

que pertence a um mundo sensível, seu poder de decidir pode ser afetado, ainda que não necessitado 



75 

 

por estímulos sensíveis. Desse modo, Kant obtém a esperada dedução do princípio moral: um ser 

racional como o homem tem consciência da lei moral com um ato resultante de sua vontade autônoma; 

contudo, simultaneamente, como ser imperfeitamente racional, a lei lhe é representada a título de um 

imperativo, uma obrigação incondicional. Em última análise, a dedução fornece, através de um 

método sintético, a prova da realidade objetiva do conceito de moralidade que havia sido obtido nas 

duas primeiras seções da FMC por meio de um método analítico-regressivo. Em outras palavras, o 

método sintético da terceira seção demonstrou que o princípio moral analisado no início do livro é 

efetivamente o princípio de uma vontade livre. 

 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



76 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

O principal problema da dedução do imperativo categórico, isto é, a alegação de circularidade 

lógica, é baseada na interpretação de que Kant teria  provado a liberdade a partir da moralidade e, 

então, efetuado o caminho inverso. O aparente círculo poderia ser resumido na seguinte denúncia: 

A objeção é que, ao apelar para a pressuposição da liberdade, caímos em um círculo vicioso. 

Argumentamos que devemos ser livres porque estamos sujeitos a um imperativo categórico; 

e então passamos a afirmar que devemos estar sujeitos a um imperativo categórico porque 

somos livres.202 

 

Ciente da dificuldade, Kant propôs uma prova da liberdade da vontade baseada 

essencialmente na espontaneidade dos nossos poderes cognitivos, particularmente na espontaneidade 

manifestada pela faculdade de julgar. Afinal, a consciência humana se expressa  por intermédio de 

representações linguísticas, que precisam ser compreendidas. E a compreensão é algo que pressupõe 

inevitavelmente a produção de conceitos e atos judicativos, os quais não podem ser devidamente 

explicados por meros impulsos ou sentimentos. Além disso, numa segunda etapa, a prova kantiana 

liga o conceito de liberdade ao conceito de mundo inteligível. Por conseguinte, enquanto ser 

autônomo, todo ser racional (seja puramente racional ou não) tem de considerar-se pertencente a um 

mundo não-sensível e, logo, só pode conceber a causalidade da vontade sob a ideia da liberdade. Sob 

esse aspecto, suponho ter insistido suficientemente em meu trabalho no seguinte ponto: o ingresso do 

homem num mundo inteligível (ou de “coisas em si”), tem na filosofia prática um sentido estritamente 

crítico; ele simplesmente delimita uma esfera não-fenomênica, i. e., distinta da realidade objetiva, 

que necessariamente está submetida a relações espaciotemporais. Eis por que tal ingresso não pode 

se dar através de uma pretensa intuição intelectual da consciência de si transcendental, como se a 

existência não-fenomênica do sujeito pudesse ser acessada diretamente. Assim, o mundo inteligível 

só pode ser pensado, precisamente através de um conceito - e jamais intuído, para seres racionais 

 
202

 PATON, Herbert J.. The Categorical Imperative: a study in Kant's moral philosophy. Hutchinson's University 

Library, 1947, p. 224.  Tradução minha. No original: “The objection is that in appealing to the presupposition of freedom 

we have fallen into a vicious circle. We have argued that we must be free because we are subject to a categorical 

imperative; and we have then proceeded to argue that we must be subject to a categorical imperative because we are 

free”.  



77 

 

finitos. Nesse caso, com efeito, o pensamento do mundo inteligível não pode tornar-se conhecimento, 

o que requeriria inevitavelmente uma intuição não-sensível do “eu”. Resumidamente, portanto, a 

inserção do ser humano no mundo inteligível só pode se dar por intermédio do discernimento da 

espontaneidade que caracteriza nossos poderes cognitivos. Estes, é claro, estão necessariamente fora 

da série dinâmica do mundo sensível.  

A prova da validade da lei moral depende, então, de uma prova da liberdade da vontade; e, 

simultaneamente, tal vontade deve ser submetida à lei moral. Ora, na esfera da existência humana, 

que implica também o pertencimento a um mundo sensível, a compreensão da lei moral, puramente 

racional, diz Kant, sobrevém203 à natureza empírica. Exatamente por isso, aquele que decide agir com 

base em máximas contrárias à moralidade representa necessariamente leis práticas universais como 

mandamentos, isto é, obrigações. É interessante notar que o agente imoral, numa perspectiva 

kantiana, pode ser interpretado, por assim dizer, como uma espécie paradoxal de escravo da 

sensibilidade: de um lado, ele manifesta inevitavelmente a espontaneidade da vontade através do agir 

com base em representações linguísticas (em geral), que, em última análise, são juízos; mas, por outro 

lado, suas máximas imorais incorporam interesses meramente egoístas como condicionantes de seus 

atos. 

 

 

 

 

 

 

 
203

 Na nota 16, ainda no primeiro capítulo, indiquei que toda ideia da razão (não esqueçamos que uma delas é o conceito 

de moralidade) independe do que há de empírico na natureza humana. Por esse motivo, no entender de Kant, sempre 

haverá propensão à metafísica, enquanto existirem seres humanos. No campo da ética, a ideia não-empírica de 

moralidade corresponde à unidade sistemática de todos os imperativos incondicionais (categóricos). E é por isso que 

mesmo o agente racional imoral não pode “deixar de ter” a ideia de moralidade, pois, se Kant está correto, seu 

fundamento é a razão humana. Essa é uma maneira de explicar por que, para todo ser imperfeitamente racional, a lei 

moral sobrevém à sua natureza sensível, ou seja, submete seu agir à plena compreensão de uma representação prática 

incondicional – ainda que o agente decida abrir mão do seu poder de decidir pleno, colocando em primeiro plano suas 

inclinações. 



78 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

ALLISON, H. E.. Kant’s Theory of Freedom. Cambridge, Cambridge University Press, 1996. 

 

ALLISON, H. E.. Kant’s Transcendental Idealism. New Haven and London, Yale University Press, 

1983. 

 

ALMEIDA, G. A.. de. Consciência de si e o conhecimento objetivo na ‘dedução transcendental’ da 

Crítica da Razão Pura. Analytica, vol. 1, n. 1, 1993. 

 

ALMEIDA, G. A.. Liberdade e Moralidade em Kant. Analytica – Revista de Filosofia. Vol. 2, n. 1, 

1997. 

 

ALMEIDA, G. A.. Crítica, dedução e fato da razão. Analytica, vol. 1, 1999. 

 

BECK, L. W.. A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason. Chicago: The University 

of Chicago Press, 1994. 

 

CORDEIRO, R. V.. As Concepções Kantianas de Liberdade e Motivação Moral no “Cânon da 

Razão Pura”. Rio de Janeiro, PUC (dissertação de mestrado), 2000.  

 

CORDEIRO, R. V.. O princípio da finalidade formal como um princípio regulativo-transcendental 

da faculdade de julgar reflexiva. Studia Kantiana, n. 12, junho de 2012. 

 

DAGIOS, M.. Problemática da aplicabilidade do imperativo moral Kantiano e a alternativa do 

principialismo. Ágora Filosófica, Recife, n. 1, jan/jun. 2017. 

 

ESPIRITO SANTO, Marília. Autonomia e determinação completa na Fundamentação da metafísica 

dos costumes. Analytica, Rio de Janeiro, vol. 22, n. 1, p. 105-119, 2018. 

 

ESTEVES, J.. A Dedução do Imperativo Categórico na Fundamentação III. Studia Kantiana, n. 5, 

novembro de 2003. 

 

ESTEVES, J.. Kant tinha de compatibilizar Tese e Antítese da 3. Antinomia da Crítica da Razão 

Pura?, Analytica, Rio de Janeiro, vol. 2, n. 1, 1997. 

  

ESTEVES, J.. Liberdade e Moralidade em Kant. Rio de Janeiro, UFRJ (tese de doutorado), 1997. 

 

Filho, R.. JUÍZOS PREDICATIVOS E JUÍZOS DE EXISTÊNCIA. A propósito da crítica kantiana 

ao argumento ontológico cartesiano. Analytica. volume 5, número 1-2, 2000. 

 

GUÉROULT, M.. Canon de la raison pure et critique de la raison pure et critique de la raison pratique. 

Revue Internationale de Philosophie 8, 1954. 

 

HENRICH, Dieter. The Proof-Structure of Kant's Transcendental Deduction. The Review of 

Metaphysics, vol. 22, n. 4, p. 640-659, jun. 1969. 

 



79 

 

HENRICH, D.. Denken im Schatten des Nihilismus. Darmstadt: WBG, 1975. 

 

HENSON, R.. What Kant Might Have Said: Moral Worth and the Overdetermination of Dutiful 

Action. The Philosophical Review, Duke University Press, p. 39-54, 1979. 

 

HERRERO, F. Javier, A Ética de Kant. Síntese, Belo Horizonte, v. 28 n. 90, 2001. 

KANT, I.. Kants gesammelte Schriften - herausgegeben von der Deutschen Akademie der 

Wissenschaften. Berlin: Walter de Gruyter, 1902.  

 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura e outros textos filosóficos. São Paulo: Abril Cultural, 

1974. p. 299-334. (Coleção Os Pensadores). 

 

KANT, I.. Crítica da Razão Pura. São Paulo, E. Abril, 1980. 

 

KANT, I.. Lógica. Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro, 1992.  

 

KANT, I.. Crítica da Razão Pura. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 1994a 

 

KANT, I.. A Religião nos Limites da Simples Razão. Lisboa: Ed. 70, 1994b. 

 

KANT, I.. Crítica da razão Pura. Edição da Fundação Calouste Gulbenkian. Lisboa, 2001. 

 

KANT, I.. Crítica da Razão Prática. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

 

KANT, I.. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. São Paulo: Discurso Editorial – 

Barcarolla, 2009. 

 

PATON, Herbert J.. The Categorical Imperative: a study in Kant's moral philosophy. 

Hutchinson's University Library, 1947. 

 

REATH, A.. Kant’s Theory of Moral Sensibility, Kant-Studien, 82, 1989. 

 

RECKI, B.. Der Kanon der reinen Vernunft. Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft – 

Klassiker Auslegen / hrsg. Von Georg Mohr und Marcus Willaschek. Berlin, Akademie Verlag, 

1998. 

 

ROSA, Daniel Leite Cabrera Pereira da. Kant’s deduction of the moral law. Itaca, Rio de Janeiro, n. 

21, p. 10-25, 2012. 

 

SCHÖNECKER, D.; WOOD, A. W.. Immanuel Kant “Grundlegung zur Metaphysic der Sitten” 

– Ein einführender Kommentar. Paderborn; München; Wien; Zürich: Verlag Ferdinand Schöningh, 

2002.  

 

TUGENDHAT. E.. Propedêutica Lógico-semântica. Petrópolis: Vozes, 1997. 

 



80 

 

TUGENDHAT, E.. Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalytische Philosophie. Frankfurt: 

Suhrkamp, 1976. 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


