
 

UFRRJ 

 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

DISSERTAÇÃO 

 

 

 

K’ICHE E KAQCHIKEL: A ESCRITA DOS DOCUMENTOS MAIAS NO 

SÉCULO XVI NA REGIÃO DAS TERRAS ALTAS DA GUATEMALA. 

 

 

 

KARINA APARECIDA AVELINO MONTE 

 

 

 

 

 

 

 

 

2023 



 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

K’ICHE E KAQCHIKEL: A ESCRITA DOS DOCUMENTOS MAIAS NO 

SÉCULO XVI NA REGIÃO DAS TERRAS ALTAS DA GUATEMALA. 

 

 

 

KARINA APARECIDA AVELINO MONTE 

 

 

Sob a orientação do Professor Doutor 

Luis Guilherme Assis Kalil  

 

 

 Dissertação apresentada como 

requisito parcial para obtenção do grau 

de Mestre em História, ao Programa de 

Pós-Graduação em História, Área de 

concentração: Relações de Poder e 

Cultura, Linha de Pesquisa: Relações de 

Poder, Linguagens e História Intelectual. 

 

 

SEROPÉDICA, RJ 

(FEVEREIRO, 2023) 



 
Monte, Karina Aparecida Avelino Monte, 1988- 

M772k  K’iche e Kaqchikel: a escrita dos documentos maias 

no século XVI na região das terras altas da Guatemala 

/ Karina Aparecida Avelino Monte Monte. - Rio de 

Janeiro, 2023. 

93 f. 

Orientador: Luís Guilherme Assis Kalil. 

Dissertação(Mestrado). -- Universidade Federal Rural 

do Rio de Janeiro, Programa de Pós-Graduação em 

História, 2023. 

 

1. Maia. 2. Identidade . 3. Grupo étnico . 4. 

Indigena . I. Kalil, Luís Guilherme Assis , 1984-, 

orient. II Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro. Programa de Pós-Graduação em História III. 
Título. 

 

 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 
Biblioteca Central / Seção de Processamento Técnico 

 
 

Ficha catalográfica elaborada 

com os dados fornecidos pelo(a) 
autor(a) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 Dedico esta dissertação aquela que sempre soube me apoiar e    

da qual tenho muito orgulho por ser filha: minha mãe. 

Obrigada por tudo que fez e faz por mim!



AGRADECIMENTOS 

Depois de dois anos, mais uma etapa chega ao fim. Durante essa trajetória da 

minha vida, construí conhecimento, encontrei pessoas com as quais aprendi muito, 

aprendizados que me ressignificaram tanto no âmbito profissional como no pessoal, e 

gostaria de citar alguns nomes que se fizeram importantes ao longo desta caminhada. 

Agradeço, primeiramente, aos meus pais. Sou grata a eles por toda a educação 

que me deram, por todo apoio e amor incodicional, sem eles nada disso teria sido 

possível. Serei eternamente grata por tudo que já fizeram por mim e pelos meus irmãos. 

Amo vocês!  

Agradeço aos meus irmãos, Leonardo e Aline, por terem cuidado sempre dos 

nossos pais enquanto precisei me ausentar, seja pelos estudos ou pelo trabalho. 

Agradeço a eles também pelas preciosidades que tenho em minha vida: minhas 

sobrinhas Eduarda, Sophia, Yasmin, e agora meu sobrinho Arthur, que antes mesmo de 

vir ao mundo no dia 31/01/2023, já nos mostrou o quanto ele é forte e abençoado.  

Agradeço a minha cunhada Liriana, por todo cuidado e amor para com minha 

mãe.  

Ao meu orientador, Luís Guilherme Assis Kalil, por ter aceitado me orientar e 

que me ajudou durante todo esse processo de finalização da pesquisa. Obrigada por 

todos os conselhos e orientações, sua participação nesta etapa foi de suma importância.  

À professora Patricia Faria que sempre acreditou em mim e no pontecial da 

minha pesquisa. Sou grata por todos os conselhos e orientações ao longo desses anos, 

me sinto privilegiada por ter sido sua aluna. Obrigada por toda a sua empatia em um 

dado momento da minha vida.  

Agradeço também a professora Eliane Garcindo de Sá por ter aceito fazer parte 

da minha banca de defesa.  

À Gláucia Cristiani Montoro que me acompanha já há alguns anos e que me 

proporcionou o primeiro contato com um documento maia. Ela foi a responsável por 

despertar em mim a paixão pela história indígena na América. Sou grata por todos os 

ensinamentos e orientações! E não poderia deixar de agradecer também ao Marcos, por 

me receber em sua casa sempre com muito carinho e afeto durante todos esses anos.  

Agradeço aos professores e professoras da UFRRJ que contribuiram para minha 

formação acadêmica.  



Aos meus amigos Guilhermo, Veronika, Bárbara e Ana Carolina que me 

acompanham desde 2009. Sou muito abençoada por tê-los em minha vida! Obrigada por 

todo o carinho e amizade durante todos esses anos, sem vocês a caminhada teria sido 

muito mais difícil.  

Agradeço às minhas tias Izabel, Vera, e meu padrinho Quinho, que sempre me 

apoiaram mesmo que distante. Obrigada por todo amor e carinho desde a infância.  

Agradeço à família Anacleto de Souza por ter me acolhido desde quando 

cheguei a suas vidas. Obrigada por todo carinho e amizade ao longo desses anos João, 

Tia Neide, Tio Joca (in memorian) e Tio Lula. Fica aqui o meu muito obrigada a essa 

família especial.  

Agradeço ao Ricardo por toda confiança em meu trabalho, pelo carinho e pela 

parceria ao longo desses anos. Desejo todo sucesso do mundo a ti, pois você merece por 

toda sua dedicação.  

À Izinha por toda sua amizade e parceria. Obrigada por toda paciência e por 

entender os meus momentos de estresse por causa do trabalho, dos estudos, e pelo 

cansaço mental. Sou muito afortunada por tê-la em minha vida e serei eternamente grata 

por tudo que já fez por mim. Obrigada pelo carinho e por tornar o dia a dia mais leve. 

Agradeço também às amigas Bibiana, Camila dos Anjos e Mariana por todo seu 

apoio e amizade desde a graduação. 

Agradeço também à Marcela Oliveira, que me ajudou em uma certa fase do 

mestrado que eu estava perdida sobre os rumos da pesquisa. Obrigada pelas conversas e 

leitura.  

Agradeço aos meus colegas de pesquisa de Estudos Mayas por toda parceria e 

estudos realizados acerca do tema. Espero que possamos acrescentar novos debates para 

a área de estudo no Brasil.  

E, por fim, gostaria de agradecer aos professores do Programa de Pós Graduação 

em História da UFRRJ, por contribuirem para minha formação durante o mestrado. Em 

especial ao Paulo, que sempre teve muito paciência e bondade para conosco. 

Obrigada a todos que fizeram parte deste momento de alguma forma!  

 O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de 

financiamento 001 

This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior – Brasil – (CAPES) – Finance Code 001 



 

RESUMO 

 

 

 

MONTE, Karina Aparecida Avelino. K’iche e Kaqchikel: a escrita dos documentos 

maias no século XVI na região das terras altas da Guatemala. 2023. Dissertação 

(Mestrado em História). Instituto de Ciências Humanas e Sociais, Departamento de 

História e Relações Internacionais, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

Seropédica, RJ, 2023. 

 

Esta dissertação tem como objetivo analisar, através dos discursos históricos 

produzidos pelas elites indígenas maias, o que pode ter as motivado a reescrever sobre 

seu passado durante o período colonial. Para refletir sobre tal objetivo, iremos utilizar 

dois documentos maias produzidos durante o período colonial: o Título de Totonicapan 

e o Memorial de Sololá, o primeiro escrito pela linhagem dos k’iche, e o segundo pela 

linhagem kaqchikel. Pensando nisso, e na transformação na qual se dava o discurso 

indígena, pois ele estava muito atrelado ao poder, nossa hipótese inicial é a de que esses 

documentos foram instrumentos não só para reafirmar a existência desses nativos, mas 

também uma forma de conservar características de suas identidades étnicas, bem como 

da linhagem governante no poder. Além disso, acreditamos que esses documentos 

serviram como instrumento de legitimação da posse de terra.  

 

Palavras-chave: Maia – Identidade – Grupo étnico – Indígenas  



ABSTRACT 

 

 

 

MONTE, Karina Aparecida Avelino. K'iche and Kaqchikel: The writing of Mayan 

documents in the 16th century in the highland’s region of Guatemala. Dissertação 

(Mestrado em História). Instituto de Ciências Humanas e Sociais, Departamento de 

História e Relações Internacionais, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

Seropédica, RJ, 2023. 

 

This thesis aims to analyze through historical speeches made by the Maia 

indigenous elite what may have motivated them to rewrite their past during the colonial 

period. Reflecting at this we will use two Maia documents produced during the colonial 

period: the Totonicapan title and Sololá Memorial, the first one written by the k’iche 

lineage and the second by the kaqchikel lineage. Thinking about that and at the 

transformation in the indigenous discourse, given that he was attached to the power. Our 

initial hypothesis is that these documents were not only wore used to reassert the 

existence of these natives but also as a way to preserve their ethical identity as well the 

government lineage in power. Besides, we believe that they also served as a tool to 

probate land ownership. 

 

Keywords: Mayan - Identity - Ethnical Group - Indigenous 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO.........................................................................................................11 

 

CAPÍTULO I 

A REGIÃO MAIA: ANTECEDENTES E A CONQUISTA ESPANHOLA............18 

1.1: Mesoamérica.......................................................................................................18 

1.1.1 A Mesoamérica: delimitação................................................................18 

1.1.2 A zona geográfica maia.........................................................................20 

1.1.3 A cronologia das sociedades maias.......................................................23 

1.2 Conquista e evangelização nas Terras Altas da Guatemala.................................28 

 

CAPÍTULO II 

OS TEXTOS MAIAS NO PERÍODO COLONIAL..................................................38 

2.1. Os escritos no contexto do século XVI ..............................................................38 

2.2. El Título de Totonicapan.....................................................................................51 

2.3. Memorial de Sololá.............................................................................................55 

2.4. A estrutura dos documentos do Memorial de Sololá e Título de los Señores de 

Totonicapán...............................................................................................................57 

 

CAPÍTULO III 

TRADIÇÃO, LEGITIMAÇÃO E AS RELAÇÕES INTERÉTNICAS NA 

CONSTRUÇÃO DAS NARRATIVAS INDÍGENAS.............................................64 

3.1- A alteridade na construção do Eu.....................................................................64 

3.2 – Os elementos de legitimação e veracidade nas histórias maias.....................67 

3.3 – As elites indígenas e a participação do Outro em suas narrativas  

Históricas..................................................................................................................76 

CONCLUSÃO...........................................................................................................85 

FONTES....................................................................................................................87 

FONTES AUXILIARES............................................................................................87 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS.......................................................................88 

 

 



11 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

 

“Ésta es nuestra genealogía, que no se perderá, porque nosostros conocemos 

nuestro origen y no olvidaremos a nuestros antepasados.”  

Memorial de Sololá 

 

 

A presente pesquisa tem por objetivo analisar, através dos discursos históricos, o 

que pode ter motivado as elites indígenas maias a reescreverem sobre seu passado 

durante o período colonial. Para tal fim, faremos uso de dois documentos produzidos 

por duas linhagens de grupos étnicos distintos: o Memorial de Sololá, escrito pela 

linhagem kaqchikel dos Xahilá, e o El Título de Totonicapan, produzido pela linhagem 

k‟iche Cawek. Através da análise das narrativas presentes nestes documentos, 

pretendemos observar, especificamente, como se deu a legitimação de poder dessas 

elites frente aos espanhóis, bem como a busca pela legitimação da posse de terras 

durante o período colonial. 

A chegada dos espanhóis à América trouxe mudanças para as sociedades 

indígenas que ali viviam em seus mais diversos aspectos. Neste período, denominado 

por alguns pesquisadores como “pós-clássico”
1
, muitos documentos indígenas, templos 

e artefatos das culturas pré-hispânicas foram destruidos pelos espanhóis por serem 

considerados objetos vinculados às crenças indígenas, então interpretadas como 

idolatria. 

Segundo o historiador francês Jean Delumeau, antes da chegada da cristandade 

ao Novo Mundo, a idolatria praticada pelos nativos era considerada “um pecado contra 

a natureza, pois é acompanhada necessariamente de antropofagia, sacrificios humanos, 

                                                           
1
 O período pós clássico compreende ao período de chegada dos espanhóis a região da Mesoamérica. 

Explicaremos melhor essa parte da cronologia da área maia mais a frente, no capítulo I desta dissertação.  



12 

 

sodomia e bestialidade”
2
. Além disso, ela se revelaria um obstáculo contra o evangelho, 

sendo necessário o uso da autoridade e poder da Igreja a fim de eliminar qualquer tipo 

de prática que remetesse ao passado idolátrico. Desta forma, caberia aos 

evangelizadores demonstrar que determinadas práticas religiosas das culturas nativas, 

como a adoração a divindades e a realização de sacrificios a elas, estavam diretamente 

relacionadas ao diabo, e que ambos representavam a mesma coisa. Tendo em vista que o 

demônio era o “inspirador e objeto” das crenças indígenas, seria necessário que 

houvesse uma política de destruição de objetos que fossem relacionados a elas. Esse 

processo fica visível quando tomamos os códices como exemplo, considerados como 

arquivos pagãos pelos religiosos cristãos, responsáveis pela destruição sistemática de 

quase todos os exemplares pré-colombianos.
3
 

Na presente pesquisa, temos como foco analisar o período posterior à chegada 

dos espanhóis e do início do processo de evangelização dos grupos nativos, quando 

membros das antigas elites locais buscaram reescrever suas histórias à luz de um novo 

contexto político e cultural. Consideramos importante ressaltar que não buscaremos nas 

próximas páginas distinguir no interior dos documentos analisados elementos 

associados à cultura maia pré-hispânica de outros relacionados ao cristianismo, mas sim 

refletir o que poderia ter levado esses indígenas a reescreverem suas histórias, levando-

se em conta, sobretudo, a importância que outros grupos étnicos possuem para a 

construção das histórias narradas pelos autores dos documentos. 

O processo de estudo desses documentos indígenas maias, seja ele em seu 

idioma ou em caracteres latinos, tiveram seu início a partir de meados do século XIX. 

Nas décadas seguintes, o interesse de estudiosos pela história das culturas 

mesoamericanas fez com que muitos destes textos fossem traduzidos e difundidos, nos 

permitindo assim ter acesso às fontes documentais da cultura maia. Dentre os diversos 

estudiosos que possuem como tema central de suas pesquisas a sociedade maia ou seus 

documentos, destacamos alguns cujas reflexões contribuíram em nossa análise dos 

documentos abordados na presente pesquisa. 

Em seu texto Las relaciones interétnicas en México, Federico Navarrate busca 

questionar o mapa étnico que é usado para compreender a realidade de seu país, baseado 

                                                           
2
 DELUMEAU, Jean. Os agentes de Satã: idólatras e muçulmanos. In: História do medo no ocidente 

1300-1800: uma cidade sitiada. Tradução Maria Lucia Machado; tradução de notas Heloísa Jahn. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2009, p. 386.  
3
 Ibid, p. 388-395. 



13 

 

na divisão entre mestiços e indíos. Ao realizar tal análise, o pesquisador mexicano 

retorna ao passado para compreender a história das relações que se estabeleceu entre os 

diversos grupos e povos que viveram onde hoje é o território mexicano. Tal estudo foi 

importante para compreendermos as relações entre os diversos grupos étnicos na região 

da Mesoamérica e como estas relações eram centrais na construção da história e na 

identidade de cada comunidade. 

De acordo com Federico Navarrete,  

 
“las relaciones interétnicas en Mesoamérica se caracterizaban por 

la existencia de una gran pluralidad y particularismo étnicos. Las sociedades 

indígenas estaban organizadas en pequeños estados independientes, 

llamados allépetl en náhuatl, que dominaban territorios relativamente 

pequeños, como podía ser una ciudad y sus alrededores. Estos señoríos 

locales tenían una identidad étnica muy fuerte, definida por una história 

común, un gobierno propio, el control sobre su territorio y su relación con 

un dios patrono que cuidaba y gobernaba a su pueblo. Por esta razón, cada 

uno de estos señoríos locales velaba sobre sus propios intereses y se 

consideraba diferente y autónomo con respecto a sus vecinos.”
4
 

 

Como podemos observar acima, cada comunidade local defendia sua identidade 

particular, ao mesmo tempo em que não renunciava sua participação nas identidades 

culturais mais amplas, como ocorreu, por exemplo, no período colonial, quando fizeram 

uso dos elementos da cultura do colonizador para defender sua identidade local e, desta 

forma, manter a continuidade de suas tradições.  

Os documentos que versavam sobre as tradições históricas indígenas, tanto no 

período pré-hispânico quanto no colonial, passaram por momentos de destruição e 

reescrita, e essa dinâmica fazia parte da manutenção destas tradições pelas elites 

indígenas no poder, pois definiam sua identidade e sua posição política. As tradições 

eram sempre propriedade de um grupo, e faziam dela uma herança, que se passava de 

geração em geração, e a veracidade desta tradição e seus escritos estava baseada na 

origen de seus ancestrais, ou seja, na “verdade dos antigos”. Cada grupo reinvendicava a 

veracidade de sua tradição, uma vez que essa sustentava sua identidade, e  

 

                                                           
4
 NAVARRETE LINARES, Federico. Las relaciones interétnicas en México. México: Universidad 

Nacional Autónoma de México, 2004, p. 40.  



14 

 

“la verdad de cada grupo se enfrentaba con las verdades 

contradictorias de sus vecinos y adversarios. Estas confrontaciones giraban 

alrededor de conflictos políticos y de límites de tierras; sus escenarios eran, 

en primer lugar, los encuentros que se realizaban entre los grupos en 

conflicto y, además, los tribunales y audiencias de los poderes superiores 

ante los que los involucrados presentaban su caso.”
5
 

 

Ainda que houvesse um esforço por parte das elites em manter viva as suas 

tradições, as sociedades indígenas passaram por muitas transformações durante o 

período colonial. Uma delas foi a perda de contato com outras etnias, devido ao 

isolamento causado pela conquista, o que acentuou as diferenças entre os grupos maias. 

Ainda assim, tais grupos seguiram defendendo suas identidades, ressignificando-as 

constantemente. Como pontuado pela estudiosa da cultura maia Mercedes de la Garza, 

os indígenas seguiram lutando por manter não só suas identidades, mas também suas 

terras, o que exigia a “recuperación de la memoria de su pasado a través de la palabra 

escrita, que se inició desde el mismo siglo de la conquista española.”
6
  

Como pontuado por Joël Candau, ao mesmo tempo em que a memória nos 

modela, nós também a modelamos. Não há como pensar em uma trajetória de vida, em 

uma narrativa, ou um mito sem que identidade e memória se retroalimentem, sem que 

haja o apoio entre elas.
7
 Memória e identidade, seja em conflitos religiosos ou étnicos, 

são elementos usados para reinvindicar e legitimar a posse de territórios, gerando assim 

um sentido para as histórias, mostrando como os grupos étnicos se relacionam e se 

constituem.  

A segunda metade do século XVI inaugurou o que o historiador mexicano 

Enrique Florescano denomina como “reconstrucción y transformación de la memoria 

indígena”, devido ao encontro de concepções de tempo, de passados, de religiões e de 

escritas distintos. Os processos de contato e conquista não teriam conseguido impedir 

que as comunidades indígenas produzissem registros sobre o seu passado, na tentativa 

de mantê-lo vivo e transmiti-lo para as gerações seguintes. Os indígenas ressignificaram 

seu passado e encontraram uma nova forma de transmitir as histórias de sua 

comunidade. Essas narrativas nos contemplam com conteúdos históricos das 

                                                           
5
 NAVARRETE LINARES, Federico. Los libros quemados y los nuevos libros: paradojas de la 

autenticidad en la tradición mesoamericana. In: COLOQUIO INTERNACIONAL DE HISTORIA DEL 

ARTE, 21., 1997, Oaxaca. Anais... México, UNAM - Instituto de Investigaciones Estéticas, 1998, p. 61. 
6
 GARZA, Mercedes de la. El legado escrito de los mayas. México: FCE, 2012, p. 21.  

7
 CANDAU, Joël. Memória e identidade. São Paulo: Editora Contexto, 2012, p. 16. 



15 

 

comunidades indígenas que as produziram, incluindo referências desde o início da 

migração das linhagens até a fundação das comunidades, mesclando as tradições 

indígenas com a cultura do colonizador.
8
 

Muitos desses documentos,  

 

“mencionan conflictos de tierra con pueblos limítrofes que tuvieron 

lugar en tiempos prehispánicos, y de los que el pueblos salió victorioso 

porque supo hacer valer sus derechos mediante argumentaciones fundadas 

en los procedimientos legales introducidos por los españoles, o mediante 

mitos que corresponden a la tradición prehispánica. Es decir, otra vez, en la 

defensa de la tierra, se mezclan procedimientos antiguos y contemporáneos 

sin hacer caso de la extrapolación temporal porque todo sirve al mismo fin: 

preservar la tradición de la tierra.”  

 

No livro El legado escrito de los mayas, Mercedes de la Garza faz uma relação 

dos livros produzidos ao longo do período colonial, tanto os escritos em espanhol 

quanto os produzidos na língua maia
9
. Embora a historiadora trate de forma resumida o 

conteúdo de cada documento, conseguimos através desta compilação ter uma noção dos 

tipos de narrativas que foram produzidas pelas linhagens locais, como, por exemplo, as 

literaturas míticas, a literatura ritual, e a que mais nos interessa para essa pesquisa, as 

literaturas históricas, que possuem como tema central o registro do passado, seja ele 

para defender sua identidade como para confirmar a linhagem no poder.  

A seleção dos dois documentos a serem analisados nesta pesquisa está 

relacionada ao seu caráter histórico (um dos tipos elencados por Mercedes de la Garza 

apontados acima), por fazerem referência às histórias de fundação de seus altepeme. A 

escolha também se deu pelo fato de k‟iche e kaqchikel serem grupos vizinhos e também 

rivais. Desta forma, a partir das reflexões de Federico Navarrete a respeito das relações 

interétnicas citadas acima, buscamos tentar compreender a importância da relação entre 

ambos os grupos para a construção de suas identidades e de suas trajetórias. 

Consideramos ressaltar que o acesso aos documentos se deu através de edições 

publicadas por estudiosos nas últimas décadas, uma vez que o acesso aos originais não 

                                                           
8
 FLORESCANO, Henrique. La conquista y la transformación de la memória indígena. In: Los 

conquistados: 1492 y la población indígena de las Américas (org.). Edited by Bonilla, Heraclio. Bogotá: 

Tercer Mundo Editores, 1992, p. 67-85. 
9
 GARZA, Mercedes de la. El legado escrito de los mayas. México: FCE, 2012.  



16 

 

seria possível no momento, pois se encontram em bibliotecas fora do país e não estão 

digitalizadas para acesso eletrônico. 

Dito isto, buscaremos analisar, a partir da organização dos documentos e dos 

elementos presentes nas histórias, de que forma os grupos étnicos k‟iche e kaqchikel 

representavam a si e ao “outro” em suas narrativas produzidas durante o período 

colonial. Como objetivos mais especificos, tentaremos: 1) identificar que elementos, 

presentes nos textos analisados foram utilizados para conferir legitimidade às narrativas 

históricas e à linhagem no poder frente à sua própria comunidade e comunidades 

vizinhas, assim como perante o governo espanhol; 2) compreender a relevância que o 

grupo étnico vizinho tem para a construção da história e identidade da comunidade; 3) 

demonstrar, levando em conta o contexto de produção dos documentos, a importância 

da reescrita de suas antigas histórias. 

Tendo isso em mente, nossa dissertação contará com três capítulos. O primeiro 

tem como foco abordar o contexto de conquista e evangelização na América hispânica, 

sobretudo no território da atual Guatemala, região na qual habitavam os grupos étnicos 

estudados nesta pesquisa. Abordaremos também o impacto da colonização entre os 

grupos indígenas da área maya. Faremos um panorama do período aqui estudado 

(século XVI) trazendo também algums reflexões sobre como se dava a produção da 

escrita indígena antes do processo de conquista e colonização, a fim de introduzir o 

leitor na forma de escrita dos grupos mesoamericanos para analisarmos as 

transformações ocorridas neste período de transição. 

No segundo capítulo, abordaremos a produção dos livros maias durante o 

período colonial, com destaque para dois deles: o Memorial de Sololá e El Título de 

Totonicapan, ambos produzidos por grupo étnicos distintos. Consideramos importante 

realizarmos alguns comentários sobre as traduções desses documentos, como se dá a 

organização interna desses documentos, sua estrutura e os temas abordados. 

O terceiro e último capítulo será dedicado à análise dos discursos produzidos 

nesses documentos em relação a si e aos outros, levando em consideração o período no 

qual foram escritos para que possamos compreender a importância que essas duas 

narrativas alcançaram durante o período colonial para os dois grupos étnicos. 

Buscaremos ainda neste capítulo refletirmos sobre os possíveis aspectos que poderiam 

ter motivado ambos os grupos a reescrever suas histórias à luz de um novo contexto, 



17 

 

uma vez que as conquistas territoriais presentes nas narrativas aparecem quase como um 

assunto central nas histórias. 

Pensando na contribuição desta pesquisa para a historiografia, sobretudo para os 

estudos maias, consideramos importante ressaltar que tanto a temática proposta quanto 

as fontes selecionadas foram pouco exploradas até hoje, apesar de existir uma vasta 

produção acadêmica a respeito dos grupos e dos documentos da região Central do 

México. Acredito que esta pesquisa também seja relevante para o estudo da área no 

Brasil, pois possuímos poucas produções historiográficas no país que tratam deste tema. 

Esperamos contribuir para novos e antigos debates acerca da colonização, 

evangelização e estudos das comunidades indígenas na América.  

Ao lermos os textos sobre o período de conquista e evangelização na 

Mesoamérica, nos deparamos com autores que tratam do “encontro” pensando na 

relação entre o eu (o europeu) e o outro (o indígena) e nas transformações ocorridas 

pelo contato. Pensando nisso, justificamos o estudo desta pesquisa pensando nas 

relações interétnicas dos grupos, uma visão distinta de relação de contato, pois iremos 

abordar a visão que os próprios indígenas têm de si e do outro (seu grupo rival) em seus 

escritos produzidos durante o período colonial.  



18 

 

 

Capítulo I – A REGIÃO MAIA: ANTECEDENTES E A CONQUISTA 

ESPANHOLA 

 

1.1: Mesoamérica 

1.1.1 A Mesoamérica: delimitação 

A grande área na qual se desenvolveram as tradições dos diversos povos que 

foram tradicionalmente chamados de “maias” foi denominada Mesoamérica
10

 (ver mapa 

1) pelo antropólogo alemão Paul Kirchhoff em trabalho publicado originalmente em 

1943. Esta região é dividida em diferentes partes: Ocidente, Norte, Centro do México, 

Oaxaca, Golfo e Sudeste
11

. Nessas áreas houve o desenvolvimento de diversos grupos 

indígenas. Segundo Gláucia Cristiani Montoro, “apesar das características comuns entre 

os grupos, havia uma grande diversidade étnica e cultural entre os povos 

mesoamericanos, uma pluralidade de organizações políticas e sociais e mais de uma 

centena de línguas.”
12

 

 De acordo com Eduardo Natalino dos Santos, embora houvesse características 

próprias de um grupo para o outro, o estudo de Kirchhoff revelou que os habitantes da 

região do México e da América Central compartilhavam características culturais em 

comum:  

 

(...) a utilização de um bastão de madeira com a ponta afiada e 

endurecida no fogo para se plantar (coa); o cultivo do milho como base de 

alimentação; a produção de papel e de pulque (bebida alcoólica fermentada) 

com o agave (maguey, planta da mesma família que o sisal); a utilização de 

práticas de autoflagelação e de sacrifícios humanos com finalidades 

religiosas; o cultivo do cacau; a construção de pirâmides onadas; a prática do 

                                                           
10

 A região mesoamericana compreende áreas do México, Guatemala, Belize, El Salvador, Honduras, 

Nicarágua e Costa Rica. O termo Mesoamérica foi utilizado por Paul Kirchhoff para designar as áreas 

ocupadas por grupos que compartilham determinadas características culturais, estabelecidas por Kirchhoff 

e, posteriormente, ampliadas por outros pesquisadores que se dedicaram ao estudo das antigas culturas do 

México e América Central. Para saber mais a respeito, ver: KIRCHHOFF, Paul. Mesoamérica: sus limites 

geográficos, composición étnica y caracteres culturales. In Suplemento da Revista Tlatoani, nº 3, México, 

1960. 
11

 LÓPEZ AUSTIN, Alfredo e LÓPEZ LUJÁN, Leonardo. El pasado indígena. México: Fondo de 

Cultura Econômica, 2001, p. 79. 
12

 MONTORO, Gláucia Cristiani. Dos Livros Adivinhatórios aos Códices Coloniais: uma leitura de 

representações pictográficas mesoamericanas. Dissertação de Mestrado. Campinas: UNICAMP, 2001, 

p.8. 



19 

 

jogo de pelota e a produção de armas de madeira com bordas de lâminas de 

pedra, principalmente obsidiana e sílex.
13

 

 

O estudo de Kirchhoff e as características levantadas pelo mesmo foram sendo 

somadas a novos dados levantados por outros pesquisadores, atrelados ao “campo do 

pensamento e visão de mundo”.
14

 As novas características que marcam as semelhanças 

entre os grupos mesoamericanos, por exemplo, são: um calendário com dois ciclos; a 

concepção de que o mundo havia passado por diversas idades e seu fim seria marcado 

por eventos cataclísmicos; o registro
15

 de dados sobre suas comunidades. 

 

 

Mapa I: Mesoamérica
16

 

 

                                                           
13

SANTOS, Eduardo Natalino dos. Deuses do México Indígena: Estudo comparativo entre narrativas 

espanholas e nativas. São Paulo: Palas Athena, 2002, p. 40-41.  
14

Ibid., p. 41. 
15

 Durante o período pré-hispânico, os registros dos povos mesoamericanos eram elaborados em diversos 

suportes, como papel de amate, casca de árvore da família das moráceas, pele de veado; pedras; paredes; 

cerâmicas; dentre outros. MONTORO, Gláucia Cristiani. Memórias fragmentadas: novos aportes à 

história de confecção e formação do Códice Telleriano Remensis. Estudo codicológico. Tese de 

Doutorado. Campinas: UNICAMP, 2008, p. 2. 
16

SANTOS, Eduardo Natalino dos. Tempo, espaço e passado na Mesoamérica: o calendário, a 

cosmografia e a cosmogonia nos códices e textos nahuas. São Paulo: Alameda, 2009, p. 22. 



20 

 

As áreas do mapa acima são conhecidas por sua diversidade ecológica e 

geográfica. Segundo o pesquisador mexicano Miguel León-Portilla
17

, esses territórios 

são cercados por montanhas e atividades vulcânicas, possuem diversidade de clima, 

vegetação e animais de espécies distintas, bastante presente nas bacias fluviais. As sub-

regiões tropicais encontram-se nas planícies de Veracruz e Tabasco e as sub-regiões de 

montanhas são caracterizadas pelo clima e pela vegetação temperados. Já a região ao 

norte da Mesoamérica possui uma distinção em termos ecológicos e é semelhante ao 

deserto norte-americano. 

Tendo em vista a variedade cultural na Mesoamérica, com características em 

comuns e particulares de cada grupo étnico que se desenvolveu nesta região, as 

pesquisas realizadas a respeito dos grupos que ali se fixaram vêm nos proporcionando o 

conhecimento da cultura dos povos mesoamericanos – mexicas, toltecas, maias, dentre 

outros. Esculturas, pinturas, arquitetura e documentos escritos, sejam eles códices ou 

livros em formato europeu, apresentam reflexões a respeito da história dessas 

sociedades. Deste modo, o presente capítulo tem por objetivo apresentar ao leitor o 

território no qual se desenvolveu as comunidades étnicas maias aqui estudadas: a região 

sudeste da Mesoamérica. Abordaremos também, brevemente, a questão das línguas 

maias e as cronologias utilizadas para essa região. 

Vale pontuar, que nosso intuito com este capítulo não será criar uma analise 

profunda sobre a cronologia da área maia e as características de cada período que será 

pontuado no mesmo. Os estudos sobre a cultura em tela parte do modelo tradicional de 

J. Eric S. Thompson, um importante estudioso sobre o tema, porém, devido aos avanços 

tecnológicos na arqueologia e os estudos sobre os vestígios deixados pelas culturas 

mesoamericanas, este modelo foi sendo reformulado por pesquisadores, e por esta razão 

não adotaremos um modelo especifico para construir este capítulo. Nosso objetivo foi 

trazer para o leitor um panorama sobre a periodização da área aqui estudada e algumas 

das suas características.  

 

1.1.2 A zona geográfica maia 

                                                           
17

 LEÓN-PORTILLA, Miguel. A Mesoamérica Antes de 1519. In: BETHELL, Leslie. História da 

América Latina: América Latina Colonial.Vol. I. São Paulo: EDUSP, 2012, p. 31. 



21 

 

A região na qual se desenvolveram as comunidades maias está localizada na área 

sudeste da Mesoamérica. Ainda que nunca tenham se tornado um império ou 

estabelecido formas mais centralizadas de governo, os maias expandiram-se durante o 

período Clássico pelos territórios que conhecemos hoje como a Península de Yucatã, os 

estados mexicanos de Tabasco e Chiapas, além de Guatemala, Belize e partes de El 

Salvador e de Honduras. Sua presença foi profundamente associada à fundação e 

desenvolvimento de centros urbanos, como Tikal, Palenque e Copán.
18

 Dos territórios 

citados, possuímos especial interesse pelas regiões da Guatemala, particularmente as 

Terras Altas
19

, e Yucatã, pois as fontes que serão abordadas nesta pesquisa foram 

elaboradas por comunidades que se estabeleceram nestes territórios.  

No aspecto geográfico, a área maia é tradicionalmente dividida por muitos 

pesquisadores em Terras Altas e Terras Baixas (esta última dividida em Terras Baixas 

do Norte e Terras Baixas do Sul). As Terras Altas são localizadas nas áreas 

montanhosas da Guatemala; as Terras Baixas do Sul, nas florestas tropicais da 

Guatemala e Chiapas; e as Terras Baixas do norte, na Península de Yucatã. A partir das 

escavações arqueológicas e dos documentos históricos, é possível ter acesso à história 

cultural dos nativos e às características das regiões, pois obras arquitetônicas, esculturas, 

cerâmicas, entre outros, proporcionam informações sobre o período pré-hispânico. Além 

disso, documentos de caráter histórico sobreviveram ou foram elaborados ou reescritos 

ao longo do período colonial por autores nativos ou “mestiços”, conservando a história 

dessas comunidades.  

As Terras Altas da Guatemala são formadas por cadeias montanhosas de origem 

vulcânica. De acordo com os arqueólogos Ponde de Léon e Ciudad Ruiz, “la altura es 

un determinante climático fundamental en la región”.
20

As duas grandes cadeias 

montanhosas que compreendem as Terras Altas são a metamórfica, ao norte, e a 

neovulcânica, ao sul
21

, cujas regiões possuem clima quente e úmido. A primeira se 

encontra de oeste a leste da Guatemala, possuindo recursos minerais que eram utilizados 

pelos povos pré-colombianos, como, por exemplo, a jadeíta, a serpentina e a nefrita; e a 

segunda cadeia, ao sul, também se estende de oeste a leste, com a presença de vulcões e 

                                                           
18

 Ibid, p. 31.  
19

 As “Terras Altas” da Guatemala se referem à região montanhosa e de grande altitude desse país. 
20

 PONCE DE LEÓN, Josefa Iglesias; CIUDAD RUIZ, Andrés. Las tierras altas de la zona maya en el 

Posclásico. In: LUJÁN, Leonardo López; MANZANILLA, Linda. Historia Antigua de México, volume 

III: El horizonte Posclásico. México: INAH, 2001, p. 93 
21

 Ibid, p.94. 



22 

 

rios que atravessam a região.
22

 Esse extenso território também apresenta os lagos de 

Amatitlán e Atitlán, respectivamente localizados próximos à atual cidade da Guatemala 

e do Departamento de Sololá. Alexandre Guida Navarro explica que “esta zona 

meridional, apesar da fertilidade, dos recursos naturais e do papel determinante que 

desempenhou durante as fases formativas da civilização maia, apresentou um número de 

centros de povoamento bem inferior ao das Terras Baixas”.
23

 

Como apontamos acima, as Terras Baixas dividem-se em Terras Baixas do 

Norte e do Sul. A primeira engloba a Península de Yucatã, possuindo uma extensa 

formação calcária e ausência de cursos d’água superficiais. A segunda é coberta pela 

floresta tropical úmida, que vai da planície costeira de Tabasco, no México, até a região 

de Belize e Honduras, incluindo o norte da Guatemala.
24

 Essa vasta região abrigava 

grupos que falavam diversas línguas derivadas do tronco linguístico maia. No entanto, 

vale ressaltar que não era uma particularidade da Guatemala, pois existiam diversas 

línguas na região da Mesoamérica. De acordo com López Austin e López Luján
25

, havia 

dezesseis famílias lingüísticas nesta grande área, sendo que havia famílias com uma ou 

mais línguas.  

De acordo com J. Eric S. Thompson
26

, as populações conhecidas como “maias” 

possuíam quinze dialetos, alguns com subdivisões que acabam se mesclando uns com os 

outros. De acordo com este autor, poderíamos falar de dois idiomas maias principais: o 

das Terras Baixas e o das Terras Altas; os outros podem ser considerados dialetos. O 

autor ainda ressalta que não havia relação dos idiomas maias com as outras línguas da 

Mesoamérica. Conforme os exemplos citados por López Austin e López Luján, os 

maias possuíam vinte e quatro dialetos; são eles: “huasteco, cotoque, maya yucateco, 

lacandón, mopán, chol, chontal, tzeltal, tojolabal, mam, chuj, kanjobal, kekchí, 

pokonchí, ixil, quiché, cakchiquel, pokomam, rabinal, tzutuhil, aguacateca, chortí, 

etcétera.
27

 

                                                           
22

 PONCE DE LEÓN; CIUDAD RUIZ, loc. cit.  
23

 NAVARRO, Alexandre Guida. A civilização maia: contextualização historiográfica e arqueológica. In: 

História. São Paulo, nº 27, vol. I, p. 347-377, 2008, p. 348.  
24

 NAVARRO, Alexandre Guida. A civilização maia: contextualização historiográfica e arqueológica. In: 

História. São Paulo, nº 27, vol. I, p. 347-377, 2008, p. 348.  
25

 LÓPEZ AUSTIN, Alfredo e LÓPEZ LUJÁN, Leonardo. El pasado indígena. México: Fondo de 

Cultura Económica, 2001, p. 63.  
26

 THOMPSON, J. Eric S. Grandeza y decadencia de los mayas. México: FCE, 1964, p. 43. 
27

 Destacamos as línguas quiché e cakchiquel por serem os idiomas dos grupos étnicos estudados neste 

trabalho. LÓPEZ AUSTIN; LÓPEZ LUJÁN, op. cit., 2001, p. 63-64. (Grifo nosso). 



23 

 

Os dialetos destacados acima têm especial interesse para este capítulo, pois as 

fontes selecionadas para a presente pesquisa foram escritas nestas línguas, e durante o 

período colonial foram transcritas com base no idioma castelhano pelos frades que 

chegaram à Guatemala e à Península de Yucatã. Outro ponto relacionado às populações 

da grande região maia que consideramos importante destacar é a tentativa de divisão 

dos períodos cronológicos de seu desenvolvimento. Desta forma, os parágrafos 

seguintes abordarão a cronologia da área maia e algumas particularidades de suas 

divisões propostas por estudiosos. 

 

1.1.3 A cronologia das sociedades maias 

As divisões convencionais da cronologia relativa às sociedades da Mesoamérica 

consistem em: Pré-Clássico, Clássico e Pós-Clássico. Todavia, suas subdivisões, 

denominação e seu espaço de tempo modificam-se de uma área para outra, bem como 

conforme cada pesquisador.
28

 Na área maia, o período cronológico altera-se de autor 

para autor, o que acaba ocasionando cronologias distintas da região. 

De acordo com Enrique Florescano, a história maia é conhecida graças à escrita 

hieroglífica, presente em esculturas, construções e pinturas. Dentre os materiais que nos 

fornecem dados, os sítios arqueológicos passam a integrar este conjunto de informações, 

pois a arqueologia vem contribuindo para o conhecimento e enriquecimento da história 

cultural maia.
29

 Em seu livro Los Orígenes del poder em Mesoamérica, Florescano 

adota a cronologia estimada por Sharer e Traxler
30

, por meio da qual os autores dividem 

o Pré-Clássico em quatro subdivisões: “Temprano, Médio, Tardio e Terminal”. 

Posteriormente, temos o Clássico Temprano, Tardío e Terminal e, por fim, o Pós-

Clássico.  

O Período Pré-Clássico desenvolve-se de 2000 a.C a 250 d.C e suas 

características consistem no nascimento das primeiras sociedades e em seu crescimento; 

e surgimento dos primeiros estados, o seu declínio e sua transformação. Já o Período 

Clássico vai de 250 d.C a 900/1100 d.C e é caracterizado pela expansão dos estados das 

                                                           
28

 LÓPEZ AUSTIN, Alfredo e LÓPEZ LUJÁN, Leonardo. El pasado indígena. México: Fondo de 

Cultura Econômica, 2001, p. 68-69. 
29

 FLORESCANO, Enrique. Los Orígenes del poder em Mesoamérica. México: Fondo de Cultura 

Económica, 2009, p. 193.  
30

 SHARER; TRAXLER, 2006 apud FLORESCANO, 2009, p. 194. 



24 

 

Terras Baixas e seu apogeu; e decadência e transformação dos estados. Por fim, temos o 

Período Pós-Clássico que vai de 900/1100 d.C a 1500 d.C, de modo que sua 

particularidade se dá pela reorganização e renascimento dos estados. 
31

 

Para os autores López Austin e López Luján, o Período Pré-Clássico vai de 1800 

a.C a 250 d.C. Durante este período: 

 

 (...) los principales focos culturales se dieron en cuatro ambientes 

totalmente distintos: las planicies costeras meridionales de Chiapas y 

Guatemala, las tierras altas guatemaltecas, la región selvática del Petén y 

las extensas llanuras calcáreas de la Península de Yucatán (...).
32

 

 

Este período caracteriza-se também pela dedicação dos povos à agricultura, 

pesca e caça e, na região da Guatemala, Belize e Yucatã, ao cultivo do milho pelos 

habitantes. No Pré-Clássico, deparamo-nos com o surgimento da cerâmica, como 

ocorreu nas Terras Baixas, como a de um grupo não maia que produzia a cerâmica Xe, 

elaborada nas proximidades de Seibal e Altar de Sacrifícios. No entanto, supõe-se que a 

cerâmica produzida por esse grupo não maia possui semelhança com as das produzidas 

nas Terras Altas de Chiapas e Guatemala. Anos mais tarde, em 600 a.C, teve-se a 

produção de outros tipos de cerâmicas em Uaxactún e Tikal, e a partir daí os maias 

foram se expandindo por outras regiões. No último período do Pré-Clássico, 250 d.C, 

ocorre um clima de violência e concorrência entre os principais centros de poder, além 

de grandes obras arquitetônicas.
33

 

O Período Clássico desenvolve-se de 292 d.C a 909 d.C e suas características 

são marcadas: pela influência de Teotihuacan; pelo impulso cultural maia; aumento 

demográfico; crescimento econômico, político e cultural; e o colapso, que marcou a 

decadência de alguns centros. Vale ressaltar que esta decadência não se deu como um 

todo na área maia, pois alguns centros perderam poder para outros, e o principal marco 

foi o aumento da população, gerando um problema de subsistência, a qual, de acordo 

                                                           
31

 FLORESCANO, Enrique. Los Orígenes del poder en Masoamérica. México: Fondo de Cultura 

Econômica, 2009, p. 194. 
32

 LÓPEZ AUSTIN, Alfredo e LÓPEZ LUJÁN, Leonardo. El pasado indígena. México: Fondo de 

Cultura Económica, 2001, p. 95.  
33

Ibid., 2001, p. 95-97. 



25 

 

com os autores López Austin e López Luján, foi o problema mais grave enfrentado 

pelos maias.
34

 

Já o Período Pós-Clássico tem seu início em 1000 d.C e vai até a chegada dos 

espanhóis no século XVI, no ano de 1524 d.C. As características deste período são 

definidas: pelo desuso
35

 da conta longa maia e pelo uso de um calendário simplificado, 

Katunes, pois já não era mais preciso fazer uso de um sistema calendário tão complexo 

e este foi sendo substiuído por um outro tipo de sistema calendário, o de 256 dias, o que 

nas fontes produzidas durante o período colonial gerou certas imprecições no que diz 

respeito às datas e aos acontecimentos. Este período também se define com a chegada 

dos invasores toltecas
36

; decadência do centro hegemônico de Chichén Itzá, e ascensão 

da cidade de Mayapán por volta dos séculos XIV/XV; e, por fim, temos o período de 

decadência cultural, com a destruição de Mayapán, que caracteriza-se pela definitiva 

fragmentação política que gerou grandes conflitos entre os reinos. 
37

 

Outro tipo de demarcação cronológica é o modelo tradicional da História maia. 

Este é dividido pelos arqueólogos em três períodos: “o Pré-Clássico (800 a.C. a 300 

d.C.), Clássico (300 d.C. a 900 d.C.) e Pós-Clássico (900 d.C. a 1520 d.C.).” Nesse 

modelo tradicional, o Período Pré-Clássico é caracterizado por vilas rurais e ausência de 

construções expressivas, as quais foram somente realizadas no Clássico. Ao passo que o 

Clássico é considerado o período de auge da civilização maia, quando grandes e 

expressivas construções foram concretizadas e o desenvolvimento cultural alcançou 

altos patamares. Enquanto o Pós-Clássico foi concebido como período de decadência 

cultural e artística dos grupos maias. Este modelo tradicional foi exposto pelo 

arqueólogo J. Eric S. Thompson, exercendo influência em outros estudiosos da História 

maia.
38

 

O aumento do interesse e da busca por informações sobre a civilização maia se 

deu, particularmente, a partir do final do século XIX, quando J. Eric S. Thompson e 

outros arqueológos se dedicaram a buscar vestígios sobre esta civilização. O que vale 

destacar sobre este estudo é a visão etnocêntrica e “medievalista” projetada ao analisar 

esta civilização. Pesquisadores como Thompson e outros estudiosos, como Sylvanus A. 

                                                           
34

LÓPEZ AUSTIN; LÓPEZ LUJÁN, op. cit., 2001, p. 151-155. 
35

 LÓPEZ AUSTIN; LÓPEZ LUJÁN, op. cit., 2001, p. 274.  
36

Trata-se de um grupo vindo do México Central. 
37

LÓPEZ AUSTIN; LÓPEZ LUJÁN, op. cit., 2001, p. 273-275. 
38

 NAVARRO, Alexandre Guida. op. cit., p.. 349. 



26 

 

Morley, projetaram e realizaram correlações a partir dos seus próprios domínios 

culturais.
39

 

Uma das correlações que estes estudiosos realizaram foi atrelar o colapso da 

civilização maia a um levante camponês, bem como que as relações entre as cidades-

Estado maias eram pacíficas e sem guerras, mesmo quando murais, construções 

indígenas e outras fontes pré-hispânicas representando conflitos apontavam para algo 

distinto. Tal visão, de acordo com Alexandre Guida Navarro, se torna preocupante a 

partir do momento em que há uma comparaçação da civilização em questão com outras 

civilizações, pois os estudiosos deste tempo utilizaram como base sua própria visão de 

mundo para estudar e entender a sociedade maia.
40

 

De acordo com Navarro, o modelo cronológico adotado por Thompson foi alvo 

de diversas críticas, estimuladas pelos novos avanços tecnológicos alcançados nas 

últimas décadas, que possibilitaram reformular as propostas de periodização desta 

civilização.
41

 As pesquisas e reavaliações empreendidas pelos estudiosos a respeito de 

cada um dos períodos da cronologia trouxeram grandes modificações no modo como 

cada uma dessas etapas passou a ser compreendida, nos elementos que as caracterizam e 

na sua duração. O modelo tradicional enxergava a população maia do Pré-Clássico 

como uma sociedade camponesa, no entanto, Navarro discorda e revela que esta 

população surgiu antes do período estabelecido pelo modelo, levando o Pré-Clássico a 

recuar quatro séculos em relação ao que havia sido estabelecido anteriormente.  

O período Clássico também sofreu alterações em sua cronologia, pois as 

características associadas a este período – inscrições hieroglíficas, construções 

arquitetônicas complexas e confecção de cerâmicas – já estavam presentes na fase final 

do período Pré-Clássico, por volta de 300 a.C. Já o Pós-Clássico, por intermédio dos 

novos estudos, também ganhou uma outra demarcação cronológica, que vai de 1250 a 

1520 d.C. Além disso, vale ressaltar que durante este período a cultura do Pós-Clássico 

não entrou em decadência como um todo, como é estabelecido pelo modelo tradicional. 

O que ocorreu foi a perda de poder político-econômico das Terras Baixas do Sul para as 

Terras Baixas do Norte. Sendo assim, não teria havido um “colapso” da cultura maia, 

                                                           
39

 NAVARRO, Alexandre Guida. op. cit., p. 353. 
40

 NAVARRO, Alexandre Guida. op. cit., p. 353-354. 
41

 NAVARRO, Alexandre Guida. op. cit., p.. 350. 



27 

 

como é estabelecido por Thompson, pois os centros urbanos permaneceram prosperando 

nas terras baixas do norte até o apogeu de Mayapan, por volta de 1300 d.C. 
42

 

 Algumas hipóteses prováveis para este “colapso” maia referem-se a desastres 

ambientais, alterações climáticas, guerras, entre outras. No entanto, este “colapso” pode 

ter-se dado - de acordo com novos estudos - pelo aumento da população das terras 

baixas do sul. Devido a este aumento, não havia espaço suficiente para acomodar a 

população que havia crescido, o que teria gerado a decadência dos centros das terras do 

sul. A escassez de alimentos teria estimulado a competição entre os centros urbanos, 

ocorrendo ataques militares entre cidades. A administração, como solução, teve que 

aumentar a produção de alimentos e distribuição, mas a grande produção gerou a 

degradação do solo. Alguns estudiosos concluíram que os maias não souberam escolher 

soluções para amenizar a crise que estavam enfrentando, e isso acabou gerando perda de 

poder político-econômico para as terras baixas do norte.
 43

  

A partir do exposto, pode-se perceber que não há uma cronologia consensual dos 

períodos da área maia, uma vez que estudiosos da região Sudeste estabelecem diferentes 

cronologias para seus estudos, ocasionando recuo e características distintas de um 

determinado período da História cultural maia.  

Dentre os períodos citados e brevemente expostos a partir dos dados 

apresentados pelos autores, possuímos especial interesse pelo período Pós-Clássico, 

pois o fim deste período é marcado pela conquista espanhola e pelo início do processo 

de evangelização cristã na região do México e na área maia. De acordo com Eduardo 

Natalino dos Santos, os espanhóis chegaram às terras baixas em 1511 e, nas terras altas, 

três anos depois, onde o grupo étnico k‟iche era uma das principais forças políticas no 

período, que foi marcado “por um alto índice de conflitos bélicos com os cristãos, 

especialmente nas imediações do Lago Atitlán, onde viviam os maias-quichés que 

produziram o Popol Vuh, e no norte da península do Iucatã.”
44

 Este conflito nas terras 

altas tem seu início com a chegada do conquistador Pedro de Alvarado na região 

sudeste, em 1524, o que analisaremos a seguir. 

                                                           
42

 NAVARRO, Alexandre Guida. A civilização maia: contextualização historiográfica e arqueológica. In: 

História. São Paulo, nº 27, volume I, p. 372, 2008.  
43

 Para saber mais ver: NAVARRO, Alexandre Guida. A civilização maia: contextualização 

historiográfica e arqueológica. In: História. São Paulo, nº 27, volume I, p. 347-377, 2008.  
44

 SANTOS, Eduardo Natalino dos. Histórias e cosmologias indígenas no Popol vuh, livro maia-quiché. 

In: Revista USP. São Paulo, nº 125, p.109-124, abril/maio/junho 2020, p. 110-111.  



28 

 

 

1.2 Conquista e evangelização nas Terras Altas da Guatemala 

De acordo com o historiador indiano Sanjay Subrahmanyam, ao analisar uma 

trajetória europeia devemos nos desvincular da noção de modernidade e levar em conta 

as diversas mudanças que estão ocorrendo no globo. Com a expansão marítima, há uma 

circulação maior de habitantes pelos continentes, e não devemos tratar a expansão 

européia como única, pois ocorreram diversas outras expansões, seja por terra ou por 

mar. Além disso, as viagens expansionistas trouxeram várias mudanças nas concepções 

de espaço, cartografia e etnografia.  

Ao falar do milenarismo, da ideia de um império universal incorporado pela 

Espanha durante o período Habsburgo, da figura messiânica relacionada ao império 

universal, dos limites políticos no mundo e da expansão marítima e comercial, 

Subrahmanyam propõe um estudo que não deve contemplar os assuntos que estavam 

ocorrendo nos quatro cantos do mundo como algo independente, mas sim através das 

conexões, transitando entre o micro e o macro sem perder a função um do outro. O autor 

busca, em sua análise, conectar o globo através de tópicos, afirmando que há uma rede 

de histórias conectadas e circulação.
45

 

A dilatação do espaço ocidental permitiu o contato entre os diversos continentes, 

bem como o encontro e confronto de diversas culturas. As influências geradas por esta 

dilatação podem ser notadas ao longo do século XVI, e neste período foi possível notar 

trocas culturais e uma nova visão de mundo.
46

 Quando o Eu, o indígena, e o Outro, os 

espanhóis, são colocados em contato em decorrência da colonização na América 

hispânica, um interpreta o outro a partir de seus elementos emblemáticos e de sua visão 

de mundo, ou seja, a partir do seu universo cultural. Havia neste período uma 

necessidade de negociação, de “tradução”, como diria Cristina Pompa; foi um momento 

de mudança e reajuste para ambos os lados. A evangelização só seria possível através da 

linguagem nativa, através da leitura dos códigos que envolviam esta cultura. De acordo 

com Cristina Pompa: 

                                                           
45

 SUBRAHMANYAN, Sanjay. Connected Histories: notes towards a reconfiguration of early modern 

Eurasia. Modern Asian Studies, Cambridge, U.K, v.31, n.3: Special Issue: The Eurasian Context of the 

Early Modern History of Mainland South East Asia, 1400-1800, p. 753-762, jul. 1997, p. 739-762. 
46

 GRUZINSKI, Serge. Os Mundos Misturados da Monarquia Católica e outras Connected Histories. 

Topoi, Rio de Janeiro, mar. 2001, pp. 175-195, p. 180-186. 



29 

 

 

O esforço missionário, porém, concentrou-se exatamente nesta 

“tradução” para os códigos culturais nativos de conceitos europeus, da 

mesma forma como eles próprios, como vimos, traduziram a si próprios nos 

mesmos códigos (lembre-se da sobreposição entre xamã e jesuítas, por 

exemplo). Por outro lado, esta “tradução” foi re-traduzida, ou seja, de-

codificada pelos destinatários indígenas da mensagem cristã: o resultado foi 

aprodução de uma religião “hibrida”, no interior de uma cultura de contato.
47

 

 

A evangelização nos espaços coloniais e a conversão das sociedades ao 

cristianismo foi um dos elementos que justificaram e motivaram o processo 

expansionista durante a passagem da Idade Média para a Idade Moderna, o que pode ser 

observado ao analisarmos alguns dos principais debates teológicos da época. Fazer com 

que as populações descobertas aceitassem os conteúdos das Sagradas Escrituras e levar 

a palavra de Deus para essas sociedades vistas como atrasadas e inferiores aos olhos do 

europeu, e até mesmo como sem almas, sobretudo por conta de sua religião – ou a 

“falta” dela – e seus costumes, foi um dos esforços dos missionários durante o contato 

com o Novo Mundo.
48

 

A história universal cristã foi avançando pelos continentes, e os missionários 

desempenharam um papel importante nesta nova era em que a humanidade vivia.
49

 A 

ideia de uma história universal associada ao esforço de conversão das populações 

indígenas pela aproximação do fim dos tempos, bem como um discurso milenarista 

durante os primeiros anos de colonização, fizeram com que muitos grupos nativos 

fossem convertidos em massa. A partir do debate sobre o Juízo Final
50

, intenso ao longo 

                                                           
47

 POMPA, Maria Cristina. Religião como tradução: missionários, Tupi e “Tapuia” no Brasil colonial. 

2001. 453f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2001, p. 80. 
48

MARCOCCI, Giuseppe. A consciência de um império: Portugal e o seu mundo (séculos XV-XVII). 

Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012, p. 429-440.  
49

 COSTA, João Paulo de Oliveira. Diáspora missionária. In: AZEVEDO, C. (ord.) História religiosa de 

Portugal, v.2, p. 259. 
50

 FARIA, Patrícia Souza de. A conquista das almas do Oriente: franciscanos, catolicismo e poder 

colonial português em Goa (1540- 1740). Rio de Janeiro: 7 Letras, 2013, p. 164-170. 



30 

 

do século XVI, o fim do mundo não poderia se consolidar se a palavra de Deus ainda 

não atingira todos os povos.
51

 

Os impactos deste encontro entre mundos bem como dos esforços de conversão 

por parte dos missionários cristãos são visíveis quando abordamos o território da atual 

Guatemala nas primeiras décadas do século XVI. Com a chegada do conquistador Pedro 

de Alvarado à região, em 1524, as sociedades maias enfrentaram um período de 

transformações e perda de poder político. Após anos de conflitos, que resultaram na 

queda de México-Tenochtitlan bem como de outras cidades da região do México 

Central, Alvarado se deslocou em direção ao sul, com o objetivo de conquistar as Terras 

Altas e Baixas da Guatemala. Ao chegar à área maia, Alvarado encontrou um território 

dividido e controlado pelos grupos étnicos k‟iche‟s e kaqchikeles, contando com o apoio 

deste para o início da atuação espanhola no local. 

Nascido na Espanha em 1485, Pedro de Alvarado participou de momentos 

importantes relacionados às expedições em busca de ouro e prata no Novo Mundo. 

Chamado pelos indígenas como Tonatiuh (hijo del sol), em referência à coloração de 

seu cabelo, Alvarado ordenou a morte de diversos indígenas durante a festa de 

Huitzilopochtli em México-Tenochtitlan, evento que gerou uma inflexão na relação dos 

mexicas com as forças lideradas por Hernán Cortés, resultando em um ataque e 

consequente expulsão dos invasores da cidade no que ficou conhecido entre os 

espanhóis como a Noche Triste. Seu governo na Guatemala (1527 a 1541) foi marcado 

por muitas mortes e conquistas, desde o início de sua presença na região, para onde 

partiu sob as ordens de Hérnan Cortés. A cada triunfo militar, Alvarado ampliava o 

número de indígenas escravizados e, desta forma, seu exército ia crescendo. Enquanto 

permaneceu na região, o conquistador enfrentou diversos grupos indígenas como os 

ixiles, mames, e os próprios kaqchikeles, dentre outros. Tonatiuh foi caracterizado tanto 

positivamente quanto negativamente por cronistas, governadores ou indígenas da época,  

 

“Hernán Cortés lo caracterizó como persona agraciada e inteligente 

en asuntos de guerra; Bernal Díaz del Castillo, como buen jinete y de vestido 

pulcro; Francisco Marroquín como el mayor servidor que el Emperador tuvo 

                                                           
51

 POMPA, Maria Cristina. Religião como tradução: missionários, Tupi e “Tapuia” no Brasil colonial. 

2001. 453f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2001, p. 45-47.  



31 

 

en las Indias; Francisco de Montejo (el Viejo) como el 12 hombre más crudo 

que había conocido para con los indios y que nadie los había tratado tan 

mal; Bartolomé de las Casas, como desventurado tirano; Francisco Antonio 

de Fuentes y Guzmán, como excelente juez superior; los tlaxcaltecas, como 

capitán de yugo y carga pesada; los cakchiqueles, como hombre sin 

compasión; y Hubert Howe Bancroft, como mentiroso, traicionero y 

deshonesto, y que pagó con engaños e ingratitudes los favores que 

recibió.”
52 

 

Antes da conquista espanhola e da chegada da expedição liderada por Pedro de 

Alvarado, a Guatemala contava com diversos grupos indígenas hostis entre si, que se 

enfrentavam a fim de ampliar seus domínios sobre os demais territórios. Quando a 

notícia da chegada dos espanhóis à região central do México chegou à Guatemala, por 

volta de 1519-1520, os grupos tiveram tempo para se preparar e criar uma resistência 

contra os espanhóis.
53

 

Quando chegou à Guatemala, Alvarado se deparou com uma região de enorme 

população, grande diversidade linguística e organizada a partir de diversos poderes 

locais. Como já mencionamos, os espanhóis contaram com o apoio dos kaqchikeles 

durante o início da conquista espanhola, e por questões estratégicas de dominação e 

ataque, se instalaram na capital Iximché do grupo aliado. A partir desta aliança inicial, 

Alvarado foi avançando e buscando alianças com outros grupos étnicos ao redor. No 

entanto, a grande diversidade de líderes nas Terras Altas dificultou esta aproximação, 

uma vez que cada comunidade era liderada por seus respectivos governantes.
54

 

 

                                                           
52

 CARCACHE, Horacio Cabezas. Gobernantes de Guatemala: siglo XVI. Guatemala: s.e., 2016, p. 7-12.  
53

 BRICKER, Victoria Reifler. El Cristo indígena, el rey nativo. El sustrato histórico de la mitología del 

ritual de los mayas. México: Fondo de Cultura Económica, 1993. 
54

 VAN OSS, Adriaan C. Catholic Colonialism: A Parish History of Guatemala, 1524-1821. Cambridge, 

Cambridge University Press, 1986, p. 10-12. 



32 

 

 

Mapa II: Rota feita por Pedro de Alvarado ao chegar à Guatemala em 1524.
55

 

 

Com o estabelecimento do Ayuntamiento de Santiago por Alvarado, em 1524, se 

iniciou um período de conquista e dominação das populações indígenas na Guatemala. 

A violência por parte dos conquistadores despertou ainda mais a resistência indígena 

nas Terras Altas e Baixas, o que veio a ser o momento mais complicado para a primeira 

etapa de colonização, pois a Coroa viu a necessidade de tomar medidas para deter o 

ataque violento dos conquistadores. Participando de forma ativa deste processo de 

conquista, membros da Igreja Católica denunciaram a exploração que os conquistadores 

cometiam sobre as populações indígenas. Dentre os missionários que participaram 

ativamente deste processo de contato com os indígenas, destacamos o dominicano 

Bartolomé de Las Casas, ativo defensor dos indígenas e que reiteradas vezes denunciou 

à Coroa a escravidão dos nativos.
56

 

                                                           
55

 VAN OSS, Adriaan C. Catholic Colonialism: A Parish History of Guatemala, 1524-1821. Cambridge, 

Cambridge University Press, 1986, p. 11.  
56

 PAZ, María del Carmen Muñoz. (Coord); PRADO, Diana Barrios; CONDE, Josefina Contreras. 

(Auxiliares de Investigación). Historia Institucional de Guatemala: La Real Audiencia, 1543-1821. 



33 

 

Quando instalou seu Ayuntamiento, Alvarado fundou a primeira igreja e nomeou 

Juan Godínez para controlar a mesma, junto com o sacristão Reynosa. Esta foi a 

primeira igreja na Guatemala. Pensando em uma permanência maior na região e nas 

necessidades que foram surgindo diante do contato, Alvarado necessitava de um 

sacerdote com preparo adequado que pudesse auxiliar no contato com os indígenas, que 

resistiam cada vez mais à colonização. Em 1530, o conquistador substituiu o padre 

Godínez e nomeou o licenciado Francisco Marroquin como primeiro Bispo da 

Guatemala. Quatro anos depois, em 1534, a igreja da região foi elevada ao status de 

Catedral.
57

 

Francisco Marroquin foi uma peça chave no processo de evangelização e de 

comunicação com a Coroa. Em cartas trocadas com o imperador Carlos V a respeito da 

situação de contato com os nativos, Marroquim informou os problemas enfrentados 

pelos missionários na região, explicando que o uso da força não era a melhor forma de 

se aproximar das comunidades indígenas. Desta forma, em 1535, Marroquin solicitou o 

envio de missionários que pertencessem às ordens religiosas e não sacerdotes 

seculares.
58

 

De acordo com Adriaan C. Van Oss
59

, os sacerdotes seculares não foram os mais 

apropriados para a evangelização na área maia, pois o pagamento estabelecido por 

Alvarado não satisfazia aos interesses desses clérigos seculares, e muitos acabavam 

abandonando o cargo, o que gerava certa instabilidade. Juntamente com Godínez, e os 

clérigos de Honduras e Chiapas, Marroquin solicitou a vinda de membros de ordens 

religiosas, sobretudo as que atuavam no México. Isso fez com que o processo de 

conversão na região passasse a ser comandado principalmente por dominicanos e 

franciscanos.  

O problema enfrentado na Guatemala era reconhecido tanto pela Coroa quanto 

pela Igreja. A dispersão das populações e a resistência eram as principais dificuldades 

enfrentadas para a evangelização dos grupos nativos locais. A decisão estabelecida por 

estes religiosos foi a de que o contato inicial com essas populações deveria se dar 

                                                                                                                                                                          
Guatemala: Universidad de San Carlos de Guatemala: Dirección General de investigación – Centro de 

Estudios Urbanos y Regionales, 2006, p. 32-33. 
57

 VAN OSS, Adriaan C. Catholic colonialism: A parish history of Guatemala, 1524-1821. Cambridge, 

Cambridge University Press, 1986, p. 12. 
58

 Ibidem, p. 13-14.  
59

 Ibidem, p. 9-37. 



34 

 

através de seus líderes, somente depois deveria-se tentar um contato mais estreito com 

os demais nativos. A estratégia usada pelos missionários foi presentear e tentar um 

contato pacífico com os líderes indígenas para que eles aderissem à fé Católica e 

aceitassem o domínio espanhol. Com esse objetivo em mente, os missionários 

marcharam por cada comunidade a fim de conhecê-las e fazerem com que o catolicismo 

fosse conhecido. A partir dos ensinamentos contidos nas Sagradas Escrituras, os 

indígenas foram compreendendo o universo cristão, cada um à sua maneira. Os 

documentos produzidos no período demonstram que os nativos passaram a enxergar a fé 

católica e seus elementos como uma continuidade de suas crenças pré-colombianas, 

mesclando elementos do passado com os adquiridos no presente.
60

 

O processo de conversão seguiu-se, a partir desse período, de forma mais 

pacífica, sobretudo após a criação das Audiências na Guatemala, em 1543. Com o 

avanço da tomada de território por parte dos conquistadores e os abusos cometidos, a 

Coroa viu seus interesses serem ameaçados e passou a tentar ampliar seu controle a 

partir de instâncias burocráticas instaladas na região. A criação das Leyes Nuevas, em 

1542 por Carlos V tinha como objetivo recuperar o controle nas regiões da América, e 

as Audiências tiveram função de governo, um aparato governamental que“representaba 

el poder delegado del Rey, era en sí los oídos y manos del Rey en América”.
61

 A 

Audiência da Guatemala foi a primeira a não depender de nenhuma outra Audiência em 

território americano, estando ligada exclusivamente ao Consejo de Indias.
62

 

As Audiências funcionavam como tribunais locais, nos quais se aplicava a 

justiça de acordo com as Leyes Nuevas. Qualquer súdito que se sentisse lesado por 

algum ato cometido pelos funcionários da Coroa poderia apresentar suas reclamações 

perante os funcionários das Audiências, que tinham o dever de fazer justiça.
63

 Desde sua 

criação, esta instituição teve plenas funções de administradora do governo e da justiça. 

                                                           
60

 VAN OSS, Adriaan C. Catholic colonialism: A parish history of Guatemala, 1524-1821. Cambridge, 

Cambridge University Press, 1986, p. 14-21.  
61

 PAZ, María del Carmen Muñoz. (Coord); PRADO, Diana Barrios; CONDE, Josefina Contreras. 

(Auxiliares de Investigación). Historia Institucional de Guatemala: La Real Audiencia, 1543-1821. 

Guatemala: Universidad de San Carlos de Guatemala: Dirección General de investigación – Centro de 

Estudios Urbanos y Regionales, 2006, p. 37-38.  
62

 Ibidem, p. 10.  
63

 MAYORGA, Fernando. La administración de Justicia en el período colonial. Instituciones e instancias 

del derecho indiano. Apud PAZ, María del Carmen Muñoz. (Coord); PRADO, Diana Barrios; CONDE, 

Josefina Contreras. (Auxiliares de Investigación). Historia Institucional de Guatemala: La Real 

Audiencia, 1543-1821. Guatemala: Universidad de San Carlos de Guatemala: Dirección General de 

investigación – Centro de Estudios Urbanos y Regionales, 2006, p. 7-8.  



35 

 

As elites indígenas tinham o direito de recorrer à Audiência e a seus funcionários 

para que seus pleitos fossem atendidos. Como exemplo, podemos citar a Historia de los 

Xpantzay de Tecpán Guatemala, em que um membro da linhagem kaqchikel apresentou 

um de seus escritos perante a Audiência durante um litígio de terras no século XVII. 

Documentos como esse eram apresentados às autoridades locais traduzidos para o 

espanhol, pois muitos tinham sido escritos originalmente no idioma nativo. No exemplo 

analisado, os kaqchikel‟s estavam reivindicando o direito sobre a vila de Tecpan, 

construída pelos espanhois durante a invasão de Alvarado à Guatemala 
64

  

Na região do México esse tipo de litígio também ocorria com o intuito de 

regularização das terras, sobretudo no final do século XVII e início do XVIII. Tanto no 

México quanto na Guatemala, os conquistadores espanhóis se apropriaram das terras 

indígenas e tentaram usufruir do melhor que essas propriedades pudessem lhes oferecer. 

Porém, instituições fiscais foram introduzidas pela Coroa com o intuito de fiscalizar a 

questão da posse de terra nestas regiões, uma vez que as propriedades estavam se 

tornando privadas e os indígenas estavam requerendo seus limites territoriais sobre 

elas.
65

 

Os indígenas que não tinham como comprovar por meio de documentos sua 

posse sobre determinada terra estavam sujeitos a pagar uma espécie de imposto sobre 

ela. Sergio Eduardo Carrera Quezada analisa em seu artigo Las composiciones de 

tierras en los pueblos de indios en dos jurisdicciones coloniales de la Huasteca, 1692-

172 como se deu a fiscalização de terras na região da Nova Espanha com a Real 

Audiência e a regularização em torno dela, porém o que gostaria de destacar a partir das 

informações que o autor traz, e que julgo importante para a nossa análise, é que os 

líderes indígenas começaram a produzir “títulos primordiales” a fim de justificar 

através de seu passado seu direito sobre a terra.
66

  

Na Guatemala não foi diferente, pois diversos documentos maias foram 

produzidos a partir da segunda metade do século XVI. Não sabemos ainda se com a 

                                                           
64

 HISTORIA de los Xpantzay de Tecpán Guatemala. Trad. Matilde Ivic de Monterroso. Guatemala: 

Publicaciones Mesoamericanas, 2009, p. 87-88.  
65

 QUEZADA, Sergio Eduardo Carrera. Las composiciones de tierras en los pueblos de indios en dos 

jurisdicciones coloniales de la Huasteca, 1692-172. In: Estudios de Historia Novohispana 52, México, p. 

29-50, 2015, p. 31-36.  
66

 Para saber mais, ver: QUEZADA, Sergio Eduardo Carrera. Las composiciones de tierras en los pueblos 

de indios en dos jurisdicciones coloniales de la Huasteca, 1692-172. In: Estudios de Historia 

Novohispana 52, México, p. 29-50, 2015.  



36 

 

mesma finalidade que os produzidos na região de Huasteca, porém podemos notar no 

quadro abaixo
67

 que a Audiência já tinha se instalado na região durante este período de 

produção. É curioso notar também que assim como a Historia de los Xpantzay de 

Tecpán Guatemala outro documento maia foi apresentado perante a corte espanhola 

com a mesma finalidade de provar seu direito sobre a terra, o documento k‟iche: Título 

Nijaib‟ I.
68

  

 

 

 

Além da instalação dessas instituições administrativas, como as Audiências, a 

Coroa governava à distância a partir das informações solicitadas a respeito dos povos 

que ali viviam e das terras conquistadas. Como pretendemos abordar ao longo da 

dissertação, a produção de documentos como os citados acima foi importante tanto para 

                                                           
67

 CARCACHE, Horacio Cabezas. Gobernantes de Guatemala: siglo XVI. Guatemala: s.e., 2016, p.6. 
68

 TITULO Nijaib I . Trad. Robert M. Carmack. Guatemala: Publicaciones Mesoamericanas, 2009, p. 97-

99. 



37 

 

os missionários quanto para a Coroa, assim como para os indígenas deste período. No 

próximo capítulo, trataremos da escrita dos textos nativos maias do século XVI bem 

como os modelos europeus de escrita que possam ter inspirado os nativos em suas 

narrativas.  

 



38 

 

 

CAPÍTULO II: OS TEXTOS MAIAS NO PERÍODO COLONIAL 

 

 

“Contudo, para além de conhecidas tópicas que residem sobre temas 

como conquista, colonização, encontro e choque de culturas, acreditamos que 

esse Novo Mundo, político e culturalmente incorporado ao Velho, mesmo 

que pela força – e por meio de uma incorporação passível de ser questionada 

-, diante da deflagração do processo de colonização, abre um espaço, ou 

quem sabe uma encadernação, cheia de páginas em branco, para a produção 

de uma nova forma de escrita da história (...).”
69

 

 

 

2.1. Os escritos no contexto do século XVI  

Neste capítulo, abordaremos dois textos produzidos pelos grupos étnicos maias: 

o Memorial de Sololá e El Título de Totonicapan. Porém, antes de abordarmos estes 

documentos, vamos tratar de alguns exemplos de escritos coloniais durante o contexto 

de nosso estudo para compreendermos melhor a escrita deste período e a conjuntura na 

qual foram produzidos. Vale ainda salientar algumas informações de como se dava o 

processo de escrita antes da conquista espanhola para compreendermos as mudanças 

ocorridas na forma de registrar os eventos.  

As formas de registro escrito produzidas durante o período que antecede a 

colonização seguiam lógicas muito distintas das introduzidas a partir do aprendizado do 

alfabeto latino pelas diversas comunidades que habitaram os espaços coloniais, 

sobretudo na América. Os registros maias pré-colombianos, por exemplo, baseavam-se 

em relatos orais repassados de geração em geração a fim de manter a história e o 

costume de suas comunidades.  

Durante o século XX, Claude Lévi-Strauss publicou a obra Mythologiques 

(1964-1971) onde se dedicou a analisar documentos orais da parte norte e sul da 

América. De acordo com Gordon Brotherston, o antropólogo francês levou ao extremo 

                                                           
69

 SOUZA, Thiago Bastos de. A “Escrita Franciscana” dos Novos Mundos: crônicas e historiografia no 

século XVI (Nova Granada). Dissertação de Mestrado. Rio de Janeiro: UERJ, 2016. p. 18-19.  



39 

 

sua preferência pela linguagem verbal sobre a visual, e discorreu sobre o conceito de 

sociedades primitivas e sem escrita que habitaram o chamado Quarto Mundo, onde a 

escrita era baseada nos quipus e amoxtli.
70

 Após a publicação da obra, outros 

estudiosos, como Fritz Kramer e Jacques Derrida, foram refutando seu modelo de 

escrita fonética:  

 

“la “escritura” está de hecho presente en todas partes: en los gestos 

y el discurso mismo, en las huellas y los senderos del paisaje; oralidad y 

escritura no constituyen, pues, un binomio mutuamente excluyente, y mucho 

menos se openen desde el punto de vista moral”.
71

 

 

Fritz Kramer ainda salienta que um dos maiores erros da etnologia era dizer que 

os povos tribais eram culturas sem escrita, devido ao uso de códigos linguísticos visuais 

que determinavam sua forma de escrita.  

De acordo com Gláucia Cristiani Montoro, os registros mesoamericanos, 

sobretudo os registros nahuas, objeto de seus estudos, são baseados em dois sistemas 

que se combinam: os glotográficos e os semasiográficos. O primeiro é baseado em uma 

língua, e o segundo baseado em um sistema de signos sem perpassar por um código 

linguístico. A pesquisadora ainda salienta que o tipo de escrita baseado em uma língua 

poderia acabar atrapalhando a comunicação e a validação de informações políticas, 

históricas e tributárias numa sociedade com diversas variedades de línguas e troncos 

linguísticos, pois a escrita estava relacionada à legitimação do soberano frente à sua 

comunidade e aos demais grupos étnicos, então as informações se davam em torno de 

um sistema de iconografia que se fazia compreensível por diversos grupos étnicos 

mesoamericanos.
72

  

As escritas nahua e mixteca estão divididas, de acordo com Viola König, em três 

categorias:  

                                                           
70

 BROTHERSTON, Gordon. La América indígena en su literatura: los libros del Cuarto Mundo. 

México: Fondo de Cultura Económica, 1997, p. 70-71.  
71

 DERRIDA, Jacques. De la grammatologie. Paris: Minuit, 1967. Apud BROTHERSTON, Gordon. La 

América indígena en su literatura: los libros del Cuarto Mundo. México: Fondo de Cultura Económica, 

1997, p. 71.  
72

 MONTORO, Gláucia Cristiani. Memórias fragmentadas: novos aportes à história de confecção e 

formação do Códice Telleriano Remensis. Estudo codicológico. Tese de Doutorado - Campinas: 

UNICAMP, 2008, p. 12.  



40 

 

 

“pictogramas (signos que representam objetos claramente 

identificáveis), logogramas ou ideogramas (pictogramas em sentido figurado 

ou que evocam uma ideia ou conceito) e pictogramas ou logogramas 

glotográficos (uso de signos para representar palavras, silabas ou sons)”
73

 

 

O sistema de escrita dessas sociedades era baseado em registros pictográficos, 

onde os assuntos mais relevantes de um determinado grupo eram gravados em forma de 

desenhos sobre pedras, cerâmicas, murais e estelas. Os registros visuais estavam 

inscritos em áreas de circulação, predominantemente, das elites governantes, o que nos 

indica que as elites tinham acesso a todos os registros e as demais parcelas das 

comunidades tinham acesso a algum deles, provavelmente aqueles que foram 

confeccionados para uso social mais amplo, como salienta Eduardo Natalino dos 

Santos.
74

 

Já os registros produzidos na região andina se davam através dos quipus, sistema 

de registro baseado no uso de cordas e nós. Os quipus registravam as mais diversas 

informações como, por exemplo, “objetos materiales, frases de oraciones o unidades 

de tiempo”. Além disso, podia conter informações sobre a matemática, narrativas sobre 

sua liturgia e sobre seu calendário, e era o principal meio de se enviar mensagens por 

toda a capital.
75

 

Já para as sociedades maias, objeto de nosso estudo, o sistema de escrita se dava 

através dos caracteres jeroglíficos (Figura I). Assim como para os nahuas, seus suportes 

de registros eram variados, se davam por meio de estelas, cerâmicas, murais, altares, 

madeiras, ossos, etc. Além disso, registravam seus principais personagens históricos e 

suas divindades, seus ritos e as principais datas de seus eventos. 

 

                                                           
73

 KÖNIG, Viola. La escritura mixteca. In: ARELLANO HOFFMANN, Carmen (coord.) et. al. Libros y 

escritura de tradición indígena: ensayos sobre los códices prehispánicos y coloniales de México. Toluca 

(México): El Colegio Mexiquense; Universidad Católica de Eichstätt, p. 109-155, 2002, p. 117-120. 

Apud MONTORO, Gláucia Cristiani. Memórias fragmentadas: novos aportes à história de confecção e 

formação do Códice Telleriano Remensis. Estudo codicológico. Tese de Doutorado - Campinas: 

UNICAMP, 2008, p. 12-13.  
74

 SANTOS, Eduardo Natalino dos. Tempo, espaço e passado na Mesoamérica: o calendário, a 

cosmografia e a cosmogonia nos códices e textos nahuas. São Paulo: Alameda, 2009, p. 73-74. 
75

 BROTHERSTON, Gordon. La América indígena en su literatura: los libros del Cuarto Mundo. 

México: Fondo de Cultura Económica, 1997, p. 113-114. 



41 

 

 

Figura I: Exemplo de jeroglíficos maia.
76

 

 

Segundo Mercedes de la Garza
77

, a escrita maia é a mais desenvolvida de toda a 

América pré-hispânica, pois faz uso de logogramas para escrever palavras completas e 

seus signos representam sílabas, se tratando de uma escritura logosilábica. O conjunto 

de combinações desse tipo de escritura era o ponto chave para a realização da leitura 

dos registros produzidos por estas comunidades.  

As informações registradas nos diversos suportes supracitados também 

ganharam o formato de livros, denominados códices (Figura II). Os códices eram 

confeccionados em papel de amate (casca da figueira), e devido ao formato de livros 

poderiam circular por outras regiões.
78

 O formato mais privilegiado de registro era o 

amoxtli (livro em formato de biombo) feito de pele e com os mais variados conteúdos.  

 

                                                           
76

 Ibidem, p. 111.  
77

 GARZA, Mercedes de la. El legado escrito de los mayas. México: FCE, 2012, p. 27.  
78

 SANTOS, Eduardo Natalino dos. Tempo, espaço e passado na Mesoamérica: o calendário, a 

cosmografia e a cosmogonia nos códices e textos nahuas. São Paulo: Alameda, 2009, p.78.  



42 

 

  

Figura II: Exemplo de um códice maia pré-hispânico. Códice Dresde, página 24 e 25 do documento. 

 

Os registros nos códices eram dos mais variados assuntos e, muitas vezes, 

reafirmavam a identidade do grupo e do governante no poder. Escritos pelas elites 

indígenas de cada altepeme, esses documentos relatavam a visão de mundo das 

sociedades mesoamericanas e sua organização social. Dentre as temáticas que podemos 

encontrar nesses códices, destacam-se: “as explicações sobre as origens e 

transformações do Mundo e do homem, as epopeias divinas, os prognósticos, as 

histórias grupais, as linhagens de governantes, os limites e fronteiras territoriais e a 

organização e o recolhimento de tributos.”
79

  

                                                           
79

 SANTOS, Eduardo Natalino dos. Tempo, espaço e passado na Mesoamérica: o calendário, a 

cosmografia e a cosmogonia nos códices e textos nahuas. São Paulo: Alameda, 2009, p.79.  



43 

 

As temáticas dos códices estavam articuladas à tradição oral. A oralidade era o 

principal meio utilizado pelos grupos étnicos da região para se relatar e passar o 

conhecimento de geração em geração. O herdeiro da tradição era o principal 

responsável por manter viva a história de sua comunidade e de seus antepassados, além 

disso, a memória desses herdeiros serviu para contar o que foi vivenciado ou relatado 

por seu antepassado a fim de complementar ou reafirmar as informações que constavam 

nesses documentos. Durante o período pré-hispânico, reescrever os relatos era uma 

prática comum das elites que detinham o poder, e no período colonial esta foi uma 

prática que permaneceu sendo feita.  

A linguagem visual mesoamericana era produzida pelos escritores-pintores 

denominados de ajtz´ib´ em k´iche´, que quer dizer aquele da escrita/pintura (Figura III). 

Esses especialistas foram os principais representantes da tradição maia e de sua escrita, 

eles surgem, como diria Brotherston,“como una forma altamente especializada de 

prácticas de representación más generales”.
80

  

 

Figura III: Imagem de um escriba maia em vaso de cerâmica. Guatemala.
81

 

 

                                                           
80

 BROTHERSTON, Gordon. La América indígena en su literatura: los libros del Cuarto Mundo. 

México: Fondo de Cultura Económica, 1997, p. 90.  
81

 Imagem retirada da versão eletrônica da Revista Arqueologia Mexicana número 31. Disponível em: 

https://arqueologiamexicana.mx/mexico-antiguo/que-son-los-codices. 

https://arqueologiamexicana.mx/mexico-antiguo/que-son-los-codices


44 

 

Os escribas/pintores permaneceram tendo sua importância durante o período 

colonial na Mesoamérica. Segundo Montoro
82

, eles passaram a auxiliar os cronistas e os 

missionários espanhóis durante o início da colonização e atendiam às demandas do 

período produzindo códices coloniais. Na área maia, aparentemente não foram 

produzidos muitos códices. A autora Mercedes de la Garza, estudiosa dos documentos 

maias coloniais, elenca em seu livro El legado escrito de los mayas os principais 

documentos
83

 produzidos durante o período colonial. Através dele, é possível perceber 

que os maias elaboraram apenas dois códices: Códice de Calkiní e Códice Pérez. O 

primeiro relata sobre a linhagem Canul e Canché, os limites territoriais que pertenciam a 

estas linhagens e a conquista espanhola. Já o segundo relata a conquista espanhola e os 

eventos ocorridos em Yucatã entre os anos 1511 e 1562. Sendo assim, nos parece que 

na área maia havia uma produção muito maior de livros em caracteres latinos, definidos 

pela autora como literaturas maias. De acordo com a autora, um texto é considerado 

literatura maia quando “haya sido escrito por hombres mayas, en alguna lengua 

mayense y cujo contenido pertenezca a la tradición maya, aunque llegue a presentar 

influencias de la cultura occidental”.
84

 Os textos que foram escritos em línguas maias, 

com conteúdos não indígenas (como vocabulários e gramáticas), textos escritos por 

frades, crônicas e histórias escritas por espanhóis, mesmo que abordem sobre a tradição 

e os costumes indígenas, não são considerados literaturas maias a partir deste critério.  

É importante ressaltarmos que a escrita não foi uma particularidade da região 

mesoamericana. Em outros espaços coloniais, os nativos também aproveitaram o 

contato com os espanhóis para reescrever suas histórias à luz de um novo contexto 

                                                           
82

 MONTORO, Gláucia Cristiani. Memórias fragmentadas: novos aportes à história de confecção e 

formação do Códice Telleriano Remensis. Estudo codicológico. Tese de Doutorado - Campinas: 

UNICAMP, 2008, p. 15.  
83

 Os documentos elencados pela autora são: Códices de Calkiní, Códice Pérez, Crónica de Maní, Crónica 

de Yaxkukul, Crónicas de los Xiú, Documentos de tierras de Sotuta, Documentos de Tabí, Libros del 

judio, Ritual de los Bacabes, Títulos de Ebtún, Texto chontal en Papeles de Paxbolon-Maldonado, Popol 

Vuh, Rabinal Achí, Título de Totonicapán, Título de Yax, Título de Cristóbal Ramírez y Título de Pedro 

Velasco, Memorial de la Conquista y Título de Totonicapán, Título Tamub, Título C’oyoi, Títulos Nijaib, 

Título del Ajpop Huitzitzil Tzunún,Título de los índios de Santa Clara la Laguna, Título de los señores de 

Sacapulas, Zacxicocxol - Baile de la Conquista, Papel del origen de los señores o Título Zapotitlán, 

Anales de los cakchiqueles, Historia de los Xpantzay, Título Chajoma, Título de Alotenango, Relación de 

los caciques y principales del Pueblo de Atitlán o Relación Tzutuhil, Título de San Bartolomé de la 

Costilla, Título de San Pedro Necta, Título de Ostuncalco y Chiquirichapa, Título de San Cristóbal 

Verapaz (Cagcoh). Ver: GARZA, Mercedes de la. El legado escrito de los mayas. México: FCE, 2012, p. 

38-57.  
84

 GARZA, Mercedes de la. La expresión literaria de los mayas antiguos. In: Historia de la literatura 

mexicana 1. Las literaturas amerindias de México y la literatura en español en el siglo XVI, coord. de 

Beatriz Garza Cuarón y Georges Baudot, México, D. F., Universidad Nacional Autónoma de México / 

Siglo XXI Editores, 1996, p. 185. 

http://www.elem.mx/obra/datos/4658
http://www.elem.mx/obra/datos/4658
http://www.elem.mx/obra/datos/4658
http://www.elem.mx/obra/datos/4658


45 

 

cultural, político e econômico que a colonização lhes trouxe. A reconstrução de 

identidades por parte das elites nativas, tanto nos espaços coloniais dominados por 

espanhóis quanto por portugueses, acabou por vincular suas antigas histórias às 

narrativas bíblicas trazidas pelos colonizadores. É importante observamos que, com a 

chegada dos missionários cristãos na região e seus esforços de conversão e combate às 

idolatrias, muitos documentos e objetos indígenas pré-colombianos foram destruídos. 

Dentre os objetos destruídos e considerados vinculados ao passado pré-hispânico, 

estavam os livros sagrados das antigas culturas mesoamericanas, os códices.
85

  

Porém, em resposta à queima de seus antigos documentos, os nativos 

aproveitaram para reescrever suas antigas histórias em seus idiomas, e esses novos 

documentos ganharam uma nova estrutura, distinta dos produzidos no período que 

antecede a colonização. Segundo Mercedes de la Garza, estes novos libros “revelan 

también un intento de mantener vivas sus creencias religiosas, así como la memoria de 

los grandes linajes mayas, nutriéndose de los antiguos relatos sobre el pasado, y son 

herederos de la forma de concebirlo que tuvieron los antiguos mayas.”
86

  

Esses documentos produzidos por indígenas durante o período colonial eram 

parte de uma produção muito mais ampla e complexa de registros escritos. Como 

salienta Walter Mignolo
87

, o contato dos europeus com o Novo Mundo gerou relatos 

que se encaixam em diversos tipos discursivos, que tinham por finalidade informar 

questões de interesse do governo e da administração dos novos territórios, relatar sobre 

as terras descobertas e seus habitantes, além de legitimar a posse das terra adquiridas 

durante o processo de conquista. De acordo com Mignolo, esse período foi marcado 

pela produção de diversos gêneros textuais, como: Cartas Relatorias, Relaciones, 

Crónica e a Historia, todos produzidos a partir de um contexto histórico em comum. 

Ponderaremos a seguir as características dos gêneros textuais mencionados 

acima, tomando como base a classificação de Walter Mignolo, pois acreditamos que a 

explicação oferecida pelo autor contempla nossas necessidades, uma vez que sua 

abordagem está direcionada aos estilos textuais produzidos durante o período do 

                                                           
85

MONTORO, Gláucia Cristiani. Dos Livros Adivinhatórios aos Códices Coloniais: uma leitura de 

representações pictográficas mesoamericanas. Dissertação de Mestrado. Campinas: UNICAMP, 2001, 

p.26-28.  
86

 GARZA, Mercedes de la. El legado escrito de los mayas. México: FCE, 2012, p. 33. 
87

 MIGNOLO, Walter D. Cartas, crónicas y relaciones del descubrimiento y la conquista. In: Historia de 

la literatura hispanoamericana, vol. 1, 1982, p. 57-116.  



46 

 

descobrimento e conquista, nosso recorte temporal. Além disso, nosso foco não é 

aprofundar os diversos tipos textuais elaborados ao longo do século XVI, mas sim 

mapear os estilos textuais que foram produzidos pelos escritores do período.  

A principal característica das Cartas Relatorias era descrever o que se via dentro 

de um período cronológico. Os escritos dos quais temos acesso hoje, como os registros 

de Cristóvão Colombo, Hernán Cortés, Américo Vespúcio e Bartolomé de Las Casas, 

dentre outros, são cartas que foram direcionadas a alguém, ou seja, tinham um 

destinatário e também um objetivo em comum: “hacer memoria de todas las dichas 

islas, y de la gente que en ellas hay y de la calidad que son, para que de todo nos 

traigas entera relación”. O fazer memória do que se via, como uma espécie de diário, 

partiu da coroa, pois se fazia necessário naquele momento, uma vez que as terras 

descobertas nunca haviam sido vistas, muitos menos quem as habitava. Vale a pena 

destacar também duas observações a respeito das cartas relatorias: a primeira é que elas 

tinham como tema central as descobertas relacionadas ao Novo Mundo, e a segunda 

observação se dá pelo fato de que quem as escrevia, num primeiro momento, não seguia 

um modelo de escrita.
88

  

Já as Relaciones, têm como base um questionário confeccionado e entregue pelo 

Conselhos de Índias aos governadores, e a organização textual era determinada por este 

questionário e possuía exigências mais práticas. De acordo com Mignolo, estes 

questionários possuíam diversas perguntas relacionadas às terras conquistadas como, 

por exemplo: o nome da província na qual os espanhóis estão e qual língua se fala neste 

local; quem conquistou a província e em qual ano se deu esta descoberta e conquista; se 

o local é quente ou frio, se há muita água; se o solo é fértil, se é uma região montanhosa 

com poucos ou muitos rios; o nome e sobrenome de cada grupo, e quem colocou tal 

nome; dentre outras. As Relaciones foram moldadas a partir de um modelo pré-

determinado e que foi se ajustando de acordo com as necessidades da Coroa. Suas 

informações estão mais relacionadas à geografia do local.
89

  

Por fim, a História, que possui a intenção de passar a dimensão de livro, também 

se confundiu como sinônimo de crônica. Tendo sua origem no grego, história tem o 

sentido de ver e formular perguntas através das próprias investigações e experiências 

                                                           
88

 MIGNOLO, Walter D. Cartas, crónicas y relaciones del descubrimiento y la conquista. In: Historia de 

la literatura hispanoamericana, vol. 1, 1982, p. 59-65. 
89

 Ibidem, p. 70-75.  



47 

 

relacionadas ao período em que se viveu, e não contém em sua definição o elemento 

temporal, e por isso podemos chamá-la de história natural. Porém, o debate em torno 

destes dois conceitos veio se transformando ao longo do tempo, e se tornou mais 

complexo. Já a crônica, por exemplo, veio modificando sua definição ao longo do 

tempo, pois durante o período medieval tinha como definição “denominar el informe 

del pasado o la anotación de los acontecimientos del pasado, fuertemente estructurados 

por la secuencia temporal”, e organizava os acontecimentos através das datas a fim de 

guardá-los na memória. Segundo Mignolo, podia-se utilizar anais no lugar de crônica ao 

narrar os acontecimentos dignos de se guardar na memória. Outro ponto que vale 

ressaltar é que no período que nos interessa (o descobrimento), os cronistas tinham mais 

apego a criar um discurso mais elaborado, bem escrito, inclinados mais à retórica do que 

os cronistas do período medieval.
90

  

Durante o século que antecede a colonização, muitas crônicas foram produzidas. 

De acordo com Odilo Engels, elas foram sendo estabelecidas a partir da intenção de 

quem escreveu a história e o objeto. A crônica era escrita por um único autor, que era 

conhecido pelo nome, destinada a um público amplo e tentava abarcar uma matéria 

histórica mais abrangente, desde o início determinado até o momento em que se 

escrevia. Teve também o surgimento de crônicas com recortes mais restritos e as 

crônicas analíticas, redigidas por vários autores não conhecidos que registravam notícias 

contemporâneas e não recuavam até as origens.
 91

  

Com a conquista e a evangelização do Novo Mundo, esta produção foi sendo 

difundida e chegou através dos espanhóis à Mesoamérica. Houve a produção de 

diversas crônicas por parte dos europeus, mas a elite indígena através do processo de 

catequização, incorporação do alfabeto latino e dos ensinamentos nos colégios, também 

produziram seus textos, relatando suas histórias étnicas, muitas vezes através da 

estrutura textual dos europeus.  

O historiador francês Serge Gruzinski relata que, a partir do final do século XVI, 

através dos registros das Relaciones geográficas, as elites indígenas “faziam um 

                                                           
90

 MIGNOLO, Walter D. Cartas, crónicas y relaciones del descubrimiento y la conquista. In: Historia de 

la literatura hispanoamericana, vol. 1, 1982, p. 75-98. 
91

 ENGELS, Odilo. Compreensão do conceito de Idade Média. In: KOSELLECK, Reinhart; MEIER, 

Christian; GÜNTHER, Horst; ENGELS, Odilo. O conceito de História. São Paulo: Editora Autêntica, 

2013, p. 66-75.  



48 

 

balanço forçado do que guardavam na memória”
92

, pois ainda mantinham um elo com 

seu passado pré-hispânico.
 
A colonização nos espaços coloniais abriu espaço para uma 

nova escrita identitária dos grupos étnicos que ali viveram, houve uma ressignificação 

de suas histórias a partir do contato com a história do outro, o europeu. Ao nos 

depararmos com os documentos produzidos nos espaços coloniais pelas elites nativas, 

notamos que havia um esforço de se transmitir informações sobre seu passado e suas 

terras, a fim de manter seus direitos perante o governo local.  

A produção dos textos deveria fazer sentido para os espanhóis, pois a concepção 

de escrita para os nativos era distinta, sua concepção de tempo (cíclico) e a forma de 

narrar os eventos faziam sentido somente em seu universo, devido à sua própria lógica 

interna. Porém, para defender seus direitos e suas terras perante a administração 

espanhola, os indígenas tiveram que adaptar suas histórias ao modelo de escrita do 

conquistador. Por isso, ao analisarmos os documentos aqui selecionados, percebemos 

que a estrutura narrativa segue uma lógica cronológica, no formato de anais, 

característico do universo espanhol.  

Com o objetivo de construir uma memória para que em qualquer momento possa 

ser consultada e jamais esquecida além de reforçar uma visão sobre o passado e a 

identidade, os Títulos primordiales surgem no seio das comunidades nativas. Redigidos 

nas próprias línguas locais, os títulos registravam os limites de seus territórios e 

serviram como escritos que legitimavam e confirmavam a posse da terra. Em seu livro A 

colonização do imaginário, Gruzinski analisa os documentos de origem nahua 

produzidos ao longo do período colonial e relata que os títulos foram produzidos, 

provavelmente, na metade do século XVII, tendo como base para tal afirmação a data 

sugerida a partir da grafia, as datas que são assinaladas no próprio título, o domínio da 

escrita, a natureza do conteúdo dos documentos e a comparação feita com documentos 

do século XVI e início do XVII.  

De acordo com Gruzinski, os Títulos primordiales, 

 

“se distinguem dos autênticos na medida em que são falsos, em geral 

produzidos muito depois das datas que apresentam. São falsos por relatarem 

fatos historicamente inexatos, às vezes até totalmente inventados, e por terem 

                                                           
92

 GRUZINSKI, Serge. A colonização do imaginário: sociedades indígenas e a ocidentalização do 

México espanhol. São Paulo: Companhia das Letras, 2003, p. 152. 



49 

 

sido produzidos para substituir títulos autênticos que podem jamais ter 

existido ou que foram destruídos, extraviados, vendidos ou negligenciados 

por comunidades e pueblos incapazes de decifrar esses documentos em 

espanhol, ao longo do século XVI.”
93

 

 

A partir da afirmação acima feita pelo historiador francês, os títulos podem ser 

considerados “falsos” por relatarem histórias indígenas referentes ao período pré-

hispânico de maneira “inexata”, fazendo menção, por exemplo, a personagens, eventos 

ou datas que não condizem com as apontadas em outras fontes sobre o período. No 

entanto, pesquisadores vêm realizando, nos últimos anos, uma série de questionamentos 

à perspectiva que reduzia esses documentos a algo “falso” e, por consequência, inferior 

ou menos relevante. 

Valendo-se dos títulos como uma construção de memória, creio que na área maia 

esses documentos foram produzidos para provar que as informações que ali constam são 

antigas. Podemos perceber isso no Popol Vuh, um documento maia que autores como 

Mercedes de la Garza e Federico Navarrete relatam que as informações ali contidas 

foram retiradas de antigos códices e estelas produzidas pelas elites dirigentes maias. 

Vale destacar também que documentos como o Memoria de Sololá e o Totonicapan, 

ainda seguiam registrando seus eventos mesmo após sua suposta data de produção.  

Os registros produzidos muitas vezes por membros ou a mando das elites 

indígenas locais serviram para fundamentar a identidade da comunidade e foram 

utilizados como instrumentos de defesa. É interessante observamos que, na Índia 

portuguesa, as elites locais também aproveitaram a ordem imperial para defender seus 

direitos políticos através da escrita identitária. Tendo como área de interesse as ideias 

políticas e a história cultural dos impérios durante o período moderno, sobretudo as 

relações de poder, saber e religião, a historiadora Ângela Barreto Xavier aborda as elites 

indígenas convertidas ao cristianismo em Goa. Em seu artigo David contra Golias na 

Goa seiscentista e setecentista. Escrita identitária e colonização interna, a autora busca 

compreender, através da durabilidade do império português na Índia, como as elites 

indígenas locais convertidas ao catolicismo se transfiguraram em colonizadores 

                                                           
93

 Ibidem, p. 153.  



50 

 

internos
94

. Durante o processo de reconstrução de identidade ocorrido após o contato 

com os comerciantes, soldados e missionários europeus, cada elite vinculava seu 

passado às narrativas da Bíblia, resignificando assim suas histórias. As elites locais 

buscavam, através de estratégias, superar o estatuto de povo subordinado e se valer dos 

benefícios que o período imperial ofereceu para alcançar poderes locais. O contato com 

a cultura do colonizador, as histórias bíblicas e a memória das antigas histórias fizeram 

as elites indígenas repensar suas tradições, uma vez que suas memórias estavam sendo 

povoadas pelos símbolos cristãos
95

.  

 Na área do Peru, as elites andinas também buscaram refazer suas histórias, mas 

se depararam com um problema que perpassa também os grupos étnicos da 

Mesoamérica, pois sua concepção de tempo não seguia uma cronologia linear e finita 

como a dos europeus, sendo assim, este é um problema enfrentado ao analisar os 

documentos produzidos pelas comunidades nativas. 

O pesquisador Frank Salomon nos traz algumas reflexões a respeito da 

metodologia ao analisar os documentos produzidos durante o período colonial na região 

do Peru. Primeiramente, o autor chama atenção para a narrativa diacrônica do tempo ao 

analisar os textos andinos, e argumenta que a mesma deveria ser compreensível para o 

europeu, mas sem abandonar a concepção andina de tempo. O segundo ponto 

importante da análise de Salomon, e que devemos ter em mente ao analisar os 

documentos elaborados durante o período colonial, diz respeito à duplicidade cultural 

que existe nesses documentos. Não devemos direcionar o nosso olhar para uma tentativa 

de delimitar o que seria indígena e o que seria europeu nestes documentos, porque ao 

reescrever suas antigas histórias os nativos introduziram o novo a partir de traços 

antigos. Ao mesmo tempo em que esses documentos obedecem às pressões 

provenientes da coroa espanhola e de Igreja católica, eles também obedecem a uma 

“ideologia indígena”, introduzindo nesses documentos normas de legitimidade inca para 

um futuro dominado pelos espanhóis.
96

  

Os dois pontos abordados por Salomon deverão ser levados em conta em nossa 

análise, pois ao nos depararmos com os dois documentos “híbridos” que vamos analisar 

                                                           
94

 XAVIER, Ângela B. David contra Golias na Goa seiscentista e setecentista. Escrita identitária e 

colonização interna. Ler História, no 49, 2005, pp. 104-143.  
95

 Ibidem, p. 130.  
96

 SALOMON, Frank. Crónica de lo imposible: notas sobre tres historiadores indígenas peruanos. Revista 

Chungará, no. 12, 1984, 81-98, pp. 83.  



51 

 

nas próximas páginas, devemos ter em mente que a concepção de tempo para os povos 

maias se dava de forma diferente da utilizada pelos europeus, pois os calendários 

mesoamericanos não seguiam uma cronologia linear. Ao analisarmos esses documentos 

produzidos por membros das elites maias, percebemos que mesmo introduzindo a 

concepção de tempo linear do europeu, não abandonaram seu calendário, introduzindo o 

calendário europeu e indígena em suas narrações. Também não devemos, de forma 

alguma, separar os elementos entre os que seriam “indígenas” e os que pertenceriam ao 

mundo do “colonizador”, pois as histórias e os elementos foram ressignificados e 

reinterpretados pelas elites locais a partir dos ensinamentos religiosos e o contato com a 

cultura do espanhol.  

Tendo essas duas ponderações em mente e a forma como se dava a escrita 

mesoamericana, levando em conta os temas que eram abordados durante o período pré-

hispânico e as modificações ocorridas a partir da conquista e evangelização, daremos 

enfoque a dois documentos maias produzidos na região das Terras Altas da Guatemala. 

Documentos estes produzidos por dois grupos étnicos distintos e inimigos durante o 

período que antecede a colonização. O que pretendemos com a análise desses 

documentos é buscar entender como cada grupo se representava e representava seus 

grupos étnicos rivais nas narrativas.  

Vale destacar também que, ao analisarmos os documentos produzidos por essas 

elites, é importante termos em mente a ressalva defendida e analisada por Federico 

Navarrete sobre as relações entre mito e história em suas narrativas. Para ele, os dois 

campos, o mítico e o histórico, não deveriam anular um ao outro e serem interpretados 

como incompatíveis no momento da análise. De acordo com o historiador mexicano, 

seria importante encontrarmos uma abordagem que incorpore as duas metodologias, 

pois “se trata de comprender las tradiciones indígenas como documentos plenamente 

históricos con un fuerte componente mítico”.
97

 Ter essa percepção ao analisar nossos 

documentos se faz necessário, pois, em ambos, tanto a parte mitológica quanto a 

histórica se fazem presentes no discurso, ainda que com intensidade variável.  

 

2.2. El Título de Totonicapan  

                                                           
97

 NAVARRETE, Federico Linares. Las fuentes indígenas: más allá de la dicotomía entre historia y mito. 

Estudios de Cultura Náhuatl, México, v. 30, p.231-256, 1999, p.232. 



52 

 

El Título de Totonicapán foi escrito em língua k‟iche da Guatemala durante o 

século XVI. Neste livro, encontramos a história do governante Quikab, desde seu 

nascimento até a época de seu maior prestígio. O manuscrito termina com a expedição 

do governante Quikab, a partir de sua saída da capital k‟iche, Chi Gumarcaah Izmachí, 

até a costa do Oceano Pacífico. A narração do documento não vai além do reinado de 

Quikab, pois com a conquista espanhola a nação k‟iche perde a sua liberdade.  

A primeira tradução do documento para o espanhol se deve ao padre José 

Chonay.
98

 Em viagem à Guatemala em meados do século XIX, o intelectual francês 

Charles Étienne Brasseur de Bourbourg também reconheceu a importância deste 

manuscrito para a história dos k‟iche e levou uma cópia para a Europa com a intenção 

de utilizá-lo em seus trabalhos. Após a morte do pesquisador, Alphonse Pinart adquiriu 

sua cópia, mas outras traduções foram sendo realizadas a partir de outras cópias. Nest 

período, foi organizado um pequeno volume com este material, conhecido como El 

Título de Totonicapán. A cópia de Brasseur de Bourbourg encontra-se hoje na 

Biblioteca Nacional de França. Não se sabe a localização do documento original. Julga-

se o conteúdo deste documento a partir da tradução do Padre Chonay.
99

 

Charles-Étienne Brasseur de Bourbourg foi um importante estudioso das culturas 

mesoamericanas, sobretudo maia e asteca. A partir da segunda metade do século XIX, 

este pesquisador, que também era sacerdote católico, iniciou seu trabalho missionário 

pelo México e América Central, estreitando laços com comunidades indígenas como, 

por exemplo, os mames, k‟iche e kaqchikel, com o intuito de conhecer seu passado, sua 

cultura e seu idioma. Este estudioso foi responsável por obras que têm como temas as 

antigas culturas mesoamericanas, além de ter analisado documentos escritos em idiomas 

indígenas, como é o caso das fontes aqui analisadas e do Popol Vuh, o livro sagrado dos 

maias k‟iche.
100

 

A versão de um dos documentos analisados por este religioso que analisamos na 

presente pesquisa é a tradução direta feita por Robert M. Carmack do mesmo 

documento utilizado por Chonay em 1834. Em visita à Guatemala no ano de 1973, o 

                                                           
98

TÍTULO de los Señores de Totonicapan. Mexico; Buenos Aires: FCE, 1948, p 211.  
99

RECINOS, Adrián. Advertência. In ______. Titulo de los Señores de Totonicapan. México; Buenos 

Aires: FCE, 1948, p. 211. 
100

Para saber mais ver: MUÑOZ.Manuel Ferrer. Brasseur de Bourbourg ante las realidades indígenas de 

México. In: La imagen del México decimonónico de los visitantes extranjeros: ¿un Estado-nación o un 

mosaico plurinacional?. coord. de Manuel Ferrer Muñoz. México, Universidad Nacional Autónoma de 

México, 2002, p. 261-286. 



53 

 

grupo k‟iche Yaxes mostrou o documento que estava em seu poder a Carmack, o 

mesmo analisou e realizou a tradução para o espanhol. Quando esteve em contato com o 

documento, não havia metade do último folio. No entanto, segundo Carmack, mais de 

um século antes, o Padre Chonay teria tudo contato com a versão integral do 

documento
101

 A tabela
102

 abaixo nos mostra o processo de tradução pelo qual passou o 

documento durante os séculos XIX e XX e seus respectivos tradutores.  

 

 

 

Tabela I 

Tradutor Ano Idioma 

Padre Dionisio José Chonay  1834 Espanhol 

Abate Brasseur de Bourbourg 1860 Espanhol 

Alphonse Pinart ---- Francês 

Conde de Charencey 1885  Francês e Espanhol 

Adrián Recinos 1950 Espanhol 

Robert M. Carmack e James 

L. Mondloch 

1983 Espanhol 

  

Nas últimas décadas, o material mais difundido pelo meio acadêmico tem sido a 

publicação de Adrián Recinos publicada pela Fondo de Cultura Económica em 1950. 

Porém, Recinos não copiou as primeiras folhas do documento, pois segundo ele este 

trecho tinha uma relação com as sagradas escrituras, sobretudo com os assuntos 

relacionados à criação do mundo, Adão e Eva e tudo o que diz respeito ao Gênesis.
103

 

Sendo assim, não faremos uso da publicação deste autor por não considerarmos o 

material completo, e optamos pelo uso da tradução de Carmack por ser a versão 

                                                           
101

 CARMACK. Robert M. y James L. Mondloch. El Título de Totonicapan. México: UNAM, 1983, p. 9.  
102

 Ver: CARMACK. Robert M. y James L. Mondloch. El Título de Totonicapan. México: UNAM, 1983. 

& TÍTULO de los Señores de Totonicapan. Mexico; Buenos Aires: FCE, 1948. 
103

 CARMACK. Robert M. y James L. Mondloch. El Título de Totonicapan. México: UNAM, 1983, p. 9-

10. 



54 

 

publicada mais completa do El Título de Totonicapan. Além disso, o autor nos traz a 

cópia do documento em k‟iche, o que nos dá uma ideia de como ele seria em seu 

formato original (Figura IV) e a estrutura na qual foi escrito pelos indígenas durante o 

século XVI.  

 

  

Figura IV: Primeiro folio do documento em k‟iche. 

 



55 

 

Podemos considerar o Título de Totonicapan como sendo um exemplo de 

documento híbrido, pois os elementos das antigas histórias indígenas foram 

ressignificados durante o período colonial. Podemos tomar como exemplo a 

modificação na estrutura do texto (a figura acima evidencia a estrutura na qual foi 

escrita o texto durante o período colonial), já que durante o período pré-hispânico os 

documentos eram escritos no sistema de escrita jeroglífica, e também a presença das 

narrações a respeito do Gênesis que se encontram nas primeiras páginas do documento, 

como podemos ver no trecho abaixo: 

 

Éste es el segundo capítulo del gran cuento, llamado Paraíso Terrenal 

la tierra de amarillez y verdor. Escuchen, ahora les voy a contar como era el 

Paraíso Terrenal. En primer capítulo, les voy a decir solamente como se 

determino el orden de los días en los que fueron hechas unas obras por Díos 

el gran Señor.
104

  

 

De acordo com Simoneta Morselli Barbieri, a influência cristã na fonte analisada 

está associada, provavelmente, ao documento denominado Theologia Indorum
105

, 

escrito pelo frade Domingo de Vico antes das primeiras produções dos relatos na área 

maia. Vico era um grande estudioso da cultura, religião e tradição maia, seu documento 

foi escrito para ser lido pela elite maia tendo como objetivo utilizá-lo como instrumento 

de evangelização. Outro documento da área maia que pode ter sofrido influência da 

Theologia de Vico, é o célebre Popol Vuh, considerado por muitos autores como 

contendo o mito cosmogônico mais completo da Mesoamérica.
106

  

 

2.3. Memorial de Sololá  

O manuscrito Memorial de Sololá relata a história do povo kaqchikel. Escrito no 

final do século XVI, este documento possui o relato da miséria em que este povo vivia 

após a chegada dos espanhóis em seu território: De acordo com Adrián Recinos, este 

                                                           
104

 CARMACK. Robert M. y James L. Mondloch. El Título de Totonicapan. México: UNAM, 1983, p. 

167.  
105

 VICO, Fray Domingo. Theologia Indorum. Guatemala: Instituto de Linguistica e interculturalidad, 

Universidad Rafael Landívar, 2011.  
106

 ARMOSINO, Antonio Gallo. Presentación. In: VICO, Fray Domingo. Theologia Indorum. 

Guatemala: Instituto de Linguistica e interculturalidad, Universidad Rafael Landívar, 2011, p. 3-8.  



56 

 

livros “se conservó en el pueblo de Sololá, cabecera de corregimiento, situado en una 

montaña que domina el Lago de Atitlán, y fue recogido más tarde por los religiosos de 

San Francisco, que administraban espiritualmente la región”.
107

 

Em visita à Guatemala, em 1844, Don Juan Gavarrete, quem transcreveu 

documentos relativos à história do país, encontrou o manuscrito de Sololá. No ano 

seguinte, chegou à Guatemala o já citado pesquisador francês Charles Etienne Brasseur 

de Bourbourg, dedicado ao estudo da história e das línguas dos indígenas 

guatemaltecos. Brasseur de Bourbourg tomou conhecimento do manuscrito e o traduziu 

para o francês. Ele compreendeu que o documento era importante para a história do país 

e, antes de regressar à Europa, fez uso do manuscrito para compor sua Historia des 

Nations Civilisées du Mexique et de L‟Amérique Central, na qual incluiu algumas 

passagens do manuscrito, sem nunca tê-lo publicado integralmente. Antes de retornar à 

Europa, o pesquisador deixou uma cópia de sua tradução em francês para Gavarrete, 

que acabou sendo publicanda em 1873. A tradução completa do Memorial de Sololá 

para o espanhol se deve ao licenciado Don J. Antonio Villacorta, publicada na 

Guatemala apenas em 1934.
108

 

O documento dos kaqchikel‟s teve como título Memorial de Tecpán-Atitlán. A 

denominação se deu em razão dele ter sido escrito em Tzololá - comunidade indígena 

dos kaqchikel - junto ao Lago de Atitlán. Entretanto, seu título veio a ser substituído 

pelo nome do centro comercial Sololá (que chegou a ser um centro importante para a 

nação kaqchikel). Desta forma, o documento dos kaqchikeles teve seu título modificado 

para o que conhecemos hoje: Memorial de Sololá. 

O Memorial não foi escrito somente por um autor. Inicialmente, foi produzido 

por duas pessoas, porém, em seguida, ocorreu a intervenção de diversas outras.
109

 Neste 

documento, podemos encontrar, de modo geral, a vida da comunidade indígena 

kaqchikel desde o surgimento dos ancestrais fundadores, como o período de migração, 

fundação de sua capital e a chegada dos espanhóis.  

 

                                                           
107

 RECINOS, Adrián. Memorial de Sololá. In: GARZA, Mercedes de la. Literatura Maia. Caracas: 

Biblioteca Ayacucho, 1980, p. 103. 
108

 Ibidem, p. 17. 
109

 Ibidem, p. 107. 



57 

 

La narración prosigue de la misma mano por algún tiempo, pero es 

indubable que, en la última época, varias personas tuvieron acceso al libro 

cakchiquel convirtiéndolo en una especie de diario de la comunidad 

indígena, en el cual se registraron nacimientos y muertes, tránsito de 

viajeros importantes, disputas de tierras, incendios de casas y plantíos, 

eclipses, terremotos, prisiones, socorros a gentes necesitadas, 

contribuciones, gastos comunes, compra de companas (¿), retablo y órgano 

para la iglesia, etc, etc.
110

 

 

O manuscrito inicia-se com a história dos antepassados da comunidade, não 

dedicando muito espaço para a cosmogonia, uma vez que a criação do homem é descrita 

em poucas linhas. Para Recinos, o Memorial confirma a história do Popol Vuh, no que 

diz respeito à criação do Mundo. Dessa forma, sua contribuição seria valiosa para a 

história, pois descreve as primeiras fundações dos índios, a conquista espanhola e o 

primeiro século da colonização. De acordo com o historiador norte-americano Justin 

Winsor, o que torna o manuscrito de Sololá um importante documento da história 

indígena é o fato de proporcionar uma versão indígena da conquista da Guatemala pelos 

espanhóis
111

. 

 

2.4. A estrutura dos documentos do Memorial de Sololá e Título de los 

Señores de Totonicapán  

Os documentos produzidos durante o período colonial foram reescritos pelas 

elites governantes do grupo étnico no poder. A tradição que antes era declamada através 

da oralidade, passou a ser fixada no papel após a chegada dos europeus, pois para a 

cultura ocidental o conhecimento não se perde se for registrado através da escrita, além 

de facilitar o acesso para realizar consultas aos registros históricos, o que a oralidade 

não permitiria.
112

 Essa transformação ocorrida no período colonial possibilitou aos 

indígenas reelaborarem seus documentos históricos em novos formatos e usando um 

novo sistema de registro, preservando suas histórias para as futuras gerações e, ao 

mesmo tempo, atendendo ao novo público, o ocidental europeu.  

                                                           
110

 Ibidem, p.109-110.  
111

 Ibidem, p. 113. 
112

RABASA, José. Ecografías de la voz en la historiografía nahua. Historia y Grafia. México: 

Departamento de História, Universidad Iberoamericana, p. 105-151, 2005, p. 116-118.  



58 

 

Como apontamos acima, os documentos aqui analisados podem ser interpretados 

como documentos híbridos, pois encontramos neles elementos ocidentais e indígenas. 

Em uma das passagens do documento do Totonicapan podemos identificar um exemplo 

desta convivência hibrida na narrativa quando o autor cita, na passagem que narra a 

criação de Eva, seu deus Ts‟akol-Bitol e o relaciona com o Deus dos 

espanhóis:“Entonces él dio gracias a Dios; “Gracias a Vos mi Ts‟akol-Bitol, porque 

me dísteis una compañera”, le dijo a Dios el gran Señor.”
113

 Este trecho deixa claro 

que o universo cultural dos indígenas da região passou a conviver com a cultura do 

colonizador europeu, o que fica visível não apenas pelos elementos ocidentais que 

encontramos nesses documentos, mas pela própria forma de se narrar as histórias.  

Os indígenas procuraram, nesses documentos, legitimar suas terras, não somente 

perante os espanhóis, mas também em relação aos grupos étnicos vizinhos. Por não 

termos acesso aos documentos pré-hispânicos, queimados após a chegada dos 

colonizadores, esses manuscritos nos permitem conhecer algumas das tradições 

históricas desses grupos e as histórias de fundação de seus altepeme
114

 até a chegada dos 

espanhóis.  

A despeito de suas muitas especificidades, ambas as obras analisadas apresentam 

alguns elementos em comum. Isso fica visível, por exemplo, em relação a aspectos 

narrativos envolvendo a trajetória dos dois povos desde um passado mítico até se 

estabelecerem na região das Terras Altas da Guatemala. Tanto o Memorial de Sololá 

quanto o Título de los Señores de Totonicapán identificam um local chamado Tula 

como ponto de partida de uma migração que se encerra com a fixação dos respectivos 

grupos étnicos em seu altépetl.  

O Memorial de Sololá é organizado da seguinte maneira: na primeira parte, o 

autor relata quem são os primeiros pais e avós do grupo étnico kaqchikel; a saída dos 

antepassados da cidade de Tula; a migração realizada pelos primeiros ancestrais e os 

acontecimentos sucedidos durante esta caminhada até a fixação do grupo étnico na sua 

capital definitiva; o início do conflito com o seu grupo rival, os k‟iche; a revolução que 

marcou a história do passado kaqchikel, pois foi em sua capital que os k‟iche foram, de 

                                                           
113

 CARMACK. Robert M. y James L. Mondloch. El Título de Totonicapan. México: UNAM, 1983, p. 

170. 
114

 Em língua náhuatl, Altepeme é o plural de Altépetl. E Altépetl se refere a um território independente, 

constituído por um centro de população e territórios ao redor.  



59 

 

fato, derrotados pelos kaqchikeles; os conflitos com grupos inimigos; dentre outros 

eventos.  

Na primeira parte do documento, que começa na página 47
115

 e termina na 

página 123 da edição de Recinos
116

, ele é organizado por partes enunciadas por títulos. 

Em cada uma dessas partes foi colocado um título e, em seguida, narrado o evento (ou 

os eventos) que o autor do manuscrito julgou importante, conforme podemos visualizar 

na imagem (Figura V) abaixo do próprio documento. 

 

Figura V: estrutura interna do documento traduzido por Recinos.
117 

 

                                                           
115

 Não tivemos acesso ao documento original. Ultilizamos aqui a publicação do documento por Andrián 

Recinos tanto do Memorial de Sololá.  
116

 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los Cakchiqueles. México; Buenos Aires: FCE, 1948. 

117
 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los Cakchiqueles. México; Buenos Aires: FCE, 1948, p. 72-73. 



60 

 

A segunda parte do documento inicia-se com a chegada dos espanhóis. Podemos 

perceber, através dos elementos presentes, que os indígenas kaqchikel‟s passaram a 

adotar alguns costumes da cultura ocidental, sobretudo os relacionados à religião:  

 

“(...) llegaran aquí nuestra iglesia nuestros Padres de Santos 

Domingo, Fray Pedro Angulo y Fray Juan de Torres. Legaron de México el 

día 12 Batz [10 de febrero de 1542]. Nuestra instrucción comenzó por medio 

de los Padres de Santos Domingo. Luego salió la Doctrina en nuestra 

lengua.”
118

 

 

Nota-se que se tem início o processo de contato com a Igreja a partir do 

momento em que o autor comenta que foi feita a doutrina no idioma dele. Um dos 

conteúdos narrados nessa segunda parte do documento diz respeito a uma epidemia que 

os indígenas enfrentaram e as mortes que ela causou.  

A parte final do documento é organizada no formato de anais, no qual o ano é o 

elemento organizativo do texto: coloca-se o ano e, abaixo, se narra um determinado 

evento (Figura VI).  

 

                                                           
118

 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los Cakchiqueles. México; Buenos Aires: FCE, 1948, p. 139. 



61 

 

 

Figura VI: Exemplo da estrutura interna do documento.
119

 

 

Já o Título de los Señores de Totonicapán, na tradução de Robert M. Carmack e 

James L Mondloch, é dividido por folios e títulos. A primeira parte do documento é 

dedicada a um conteúdo mais religioso, que se aproxima da tradição bíblica e cita 

nomes como o de Moisés, por exemplo, e menciona também a história de Adão e Eva e 

do fruto proibido. Após quase duas centenas de páginas dedicadas às questões 

religiosas, o documento passa a descrever a história da comunidade k‟iche que tem seu 

início a partir do segundo título do documento chamado “Transición de la tradición 

bíblica a la historia quiche”. A partir de então, o documento narra a história desta 

comunidade, incluindo temas como as migrações; as conquistas de territórios; os 

primeiros chefes da linhagem e seus antepassados k‟iches; narra também os primeiros 

centros políticos; os primeiros conflitos com outros grupos, como os Uxab, Bacaj e 

Quebatsunjá. Por fim, o documento conclui sua narrativa falando sobre a colonização 

na área de Totonicapan. 

                                                           
119

 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los Cakchiqueles. México; Buenos Aires: FCE, 1948, p. 154-155. 



62 

 

Tanto o Memorial de Sololá como o Totonicapán se estruturam de forma 

parecida. Ambos iniciam suas histórias relatando um pouco de sua cosmogonia, ainda 

que, no caso do primeiro documento, não seja dedicado muito espaço a ela. Já na 

segunda fonte, percebemos um relato mais extenso sobre a tradição religiosa, assim 

como acontece no Popol Vuh
120

, que tem o mito cosmogônico mais completo da 

Mesoamérica.  

Após referências a mitos de origem, muitas vezes associados a aspectos 

relacionados ao cristianismo, a narração segue para as migrações realizadas pelas 

comunidades até o seu estabelecimento em seu território definitivo, local em que a 

comunidade decide se fixar e se multiplicar. O Memorial de Sololá, diferentemente do 

Totonicapán, narra ainda a chegada dos espanhóis e os anos que se sucedem à 

colonização e evangelização nas Terras Altas da área maia.  

Ainda em relação à estrutura desses documentos, é interessante ressaltarmos sua 

organização por títulos e datas, em estrutura semelhante aos anais tradicionalmente 

associados à cultura europeia. Acreditamos que este tipo de estrutura foi adotado em 

decorrência da relação com a cultura do Outro, pois as histórias dos documentos pré-

hispânicos eram tradicionalmente estruturadas através de imagens e símbolos.
121

 No 

entanto, também existem muitas diferenças entre esses documentos. A principal delas, 

no que se refere à organização das informações, pode ser percebida na importância das 

datas para as histórias. O Memorial de Sololá faz um uso maior das datas para demarcar 

seus eventos do que o Totonicapán. Além disso, no Memorial se utiliza o calendário 

mesoamericano e o calendário ocidental em suas histórias, como podemos ver nas 

citações abaixo:  

 

“Estaba para terminar el decimocuarto año después de la revolución 

cuando murió también nuestro abuelo Oxlahuh Tzíi. Murió el día 3 Ahmak 

[20 de julio de 1508]. Este rey se había hecho temer verdaderamente por su 

poder. Jamás fue vencido desde el día en que nació; hizo muchas guerras y 

conquistó muchas ciudades hasta el día en que murió (…)
122

 (grifo nosso). 

 

                                                           
120

 POPOL Vuh. Trad. Gordon Brotherston; Sérgio Medeiros. São Paulo: Iluminuras, 2011.  
121

 Esta suposição está relacionada aos documentos sobreviventes da região maia.  
122

 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los Cakchiqueles. Op. Cit., 1948, p. 116.  



63 

 

En el curso de este año se reanudó la guerra con los quichés. El día 8 Ganel 

[12 de mayo de 1511], entramos al Quiché, gobernando Hunyg, nuestro 

abuelo, y el Nimá Ahpop Achí, abuelo vuestro, cuando llevaron la guerra al 

Quiché (…)
123

(grifo nosso)”. 

 

As estruturas dos documentos, expostas acima, contendo a introdução de datas, 

títulos, divisão em capítulos, dentre outros elementos, fizeram parte de uma adaptação 

indígena para registrar suas tradições históricas e seu passado frente ao novo contexto 

colonial, marcado por novas necessidades, interesses e imposições. Esta nova estrutura 

surge a partir do contato com a cultura do europeu. Antes do período colonial, os 

documentos pré-hispânicos eram elaborados em formato de códice, usando sistema de 

escrita pictoglífico
124

 (combinação de elementos pictóricos e glíficos). Esses códices 

eram elaborados por especialistas conhecidos como tlacuilos
125

 e interpretados diante de 

sua comunidade. Com a introdução da escrita alfabética, os registros históricos vão se 

estruturar de forma distinta, pois a situação de contato vai reestruturar a sua forma de 

conceber a história.  

                                                           
123

 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los Cakchiqueles. Op. Cit., 1948, p. 117. 
124

 Santos define o termo “pictoglífico” como um sistema de escrita não alfabético no qual ocorre uma 

combinação entre elementos pictóricos e glíficos (SANTOS, Eduardo Natalino dos. Os códices mexicas: 

soluções figurativas a serviço da escrita pictoglífica. Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia da 

USP, São Paulo, vol. 14, p. 241-258, 2004, p. 241-243). 
125

 Os tlacuilos eram os responsáveis pela produção dos livros indígenas. E os livros eram lidos pelos 

membros das elites indígenas que aprenderam o sistema pictográfico ou pictoglífico, ensinado aos seus 

membros de geração em geração.  



64 

 

 

CAPÍTULO 3: TRADIÇÃO, LEGITIMAÇÃO E AS RELAÇÕES 

INTERÉTNICAS NA CONSTRUÇÃO DAS NARRATIVAS INDÍGENAS 

 

 

3.1- A alteridade na construção do Eu 

Durante o século XVI, a Mesoamérica passou por um período de transformações 

ocorrido pelo processo de conquista e colonização espanhola seguido pela 

evangelização dos nativos. Foi um período de violência, queima de documentos 

indígenas considerados idolátricos, perda de poder por parte da elite indígena e, 

sobretudo, pelo encontro cultural entre espanhóis e nativos americanos. 

O encontro entre o Eu (indígena) e o Outro (europeu) gerou transformações nas 

tradições indígenas, o que provocou a construção de novas identidades durante o 

período colonial. A relação com esse Outro europeu trouxe modificações a todas as 

culturas mesoamericanas. Os livros históricos e as tradições orais das comunidades 

passaram por um processo que alguns autores denominam como de hibridismo cultural, 

resultando na interação de elementos, tanto da tradição mesoamericana quanto da 

ocidental, os quais passaram a conviver. 

A diferença entre duas culturas distintas se torna mais evidente, de acordo com 

François Hartog
126

, quando ambas passam a fazer parte de um mesmo sistema. Quando 

essa diferença é dita ou transcrita para alguém, inicia-se um trabalho de busca de 

elementos do Outro para o próprio, o que gera o problema da tradução. No caso dos 

europeus, por exemplo, segundo Montoro, ao traduzir elementos da cultura do Outro 

indígena, o europeu acaba fazendo referência “(...) a mitos, cerimônias e costumes 

indígenas que tenham paralelo com aspectos da cultura ocidental cristã (...). Para 

traduzir a cultura do outro, utilizam comparações com elementos de sua própria cultura 

(...)”
127

. 

                                                           
126

 HARTOG, François. O espelho de Heródoto: ensaio sobre a representação do outro. Belo Horizonte: 

Editora da UFMG, 1999, p. 229.  
127

 MONTORO, Gláucia C. O Dilúvio Universal e a América: relações entre as cosmovisões indígena e 

cristã no Códice Telleriano Remensis. Revista Tempo, vol. 19 , n. 35, p.143-160, Jul. – Dez. 2013, p. 154.  



65 

 

A forma como nos relacionamos com a cultura do Outro nos leva ao paradoxo 

do universalismo, que é oposto ao relativismo. Segundo Eriksen e Nielsen, o primeiro 

“(...) identifica aspectos e semelhanças comuns (ou mesmo universais) entre diferentes 

sociedades (...)”
128

, enquanto o segundo “(...) enfatizaria a singularidade e 

particularidade de cada sociedade ou cultura”
129

. O pensamento universalista, então, 

enxerga mais a semelhança do que a diferença em uma sociedade distinta da sua, pois 

sua própria sociedade é o modelo e a base para a compreensão do Outro.  

Durante o período de colonização na América hispânica, os missionários 

procuraram estabelecer um pensamento universal cristão, principalmente com os 

elementos que dizem respeito ao Gênesis. Por outro lado, os indígenas também 

buscaram por características da cultura do Outro que pudessem ser aproximadas a 

aspectos de sua religiosidade bem como com outros aspectos de sua cultura. Desta 

forma, segundo Montoro: “(...) as analogias, então, não deviam ser realizadas somente 

pelos missionários, mas também pelos indígenas, pois quando ouviam as histórias 

cristãs nas pregações ou leituras dos catecismos deviam naturalmente fazer conexões 

com seus conhecimentos da antiga religião”.
130

  

Como apontamos nos capítulos anteriores, a relação de contato entre nativos e 

colonizadores é pensada nessas páginas a partir do conceito de “tradução” trabalhado 

por Cristina Pompa
131

. Em sua obra, a pesquisadora afirma que o esforço de tradução se 

dá a partir de estratégias, levando em conta o contexto cultural e as diversidades 

antropológicas, identificando elementos na cultura do Outro para se reconhecer em seu 

próprio mundo, o Eu. De acordo com a autora,  

 

(...) os elementos “alheios” foram absorvidos pela cultura indígena 

porque inseriam-se num preciso contexto significativo, isto é, faziam sentido. 

A criação de um sistema original de representações (uma “cultura hibrida”, 

                                                           
128

 ERIKSEN, Thomas Mylland; NIELSEN, Finn Sivert. História da Antropologia. Rio de Janeiro: 

Vozes, 2007, p. 11. 
129

 ERIKSEN, Thomas Mylland; NIELSEN, Finn Sivert. Op. Cit., 2007, p. 11.  
130

 MONTORO, Gláucia C. Op. Cit., 2013, p. 160.  
131

 POMPA, Maria Cristina. Religião como tradução: missionários, Tupi e “Tapuia” no Brasil colonial. 

2001. 453f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 

Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2001.  



66 

 

diria Vainfas, ou uma “cultura mestiça” diria Gruzinski) foi uma tentativa 

nativa de refundar o sentido (...).
132

 

 

O contato entre o indígena e o colonizador trouxe modificações às sociedades 

indígenas, sobretudo em suas histórias, o que diferencia os documentos pré-

colombianos daqueles produzidos durante o período colonial.  De acordo com Montoro, 

essa diferenciação ocorre, principalmente, devido à presença de elementos ocidentais 

em sua estrutura. Vale ressaltar, no entanto, que essas modificações e a presença de 

elementos da cultura do Outro a partir de um contato prolongado não é uma 

característica particular do contato sucedido durante o processo de colonização e 

evangelização, mas é um processo comum em qualquer sociedade quando esta entra em 

contato com uma cultura distinta da sua.
133

  

O aprendizado do alfabeto latino, uma das modificações ocorridas na sociedade 

indígena, deu oportunidade aos indígenas para reescreverem suas antigas histórias em 

uma nova tradição de escrita, produzindo, assim, documentos híbridos, nos quais a 

cultura do colonizador passa a conviver com a cultura do nativo. O processo de 

reinterpretação de suas histórias a partir do contato com as histórias bíblicas, por 

exemplo, fez com que os nativos reinterpretassem sua antiga religião com os elementos 

daquele novo momento. Os indígenas passaram a adotar elementos ocidentais na 

estrutura narrativa de suas histórias, estruturando-os, inclusive, com base nas tradições 

de escrita e produção de livros ocidentais, como apresentamos no capítulo anterior.  

De acordo com Beatriz Perrone-Moisés, o que caracteriza o mundo colonial no 

Novo Mundo são os “processos de transformação cultural”. A pesquisadora nos explica 

que os espanhóis, a fim de conhecerem melhor o mundo indígena, elaboraram 

questionários obrigando os nativos a “reformularem sua visão do passado pré-

hispânico”
134

. Exigências como essa levaram os indígenas a realizar adaptações em 

aspectos de suas tradições, abandonando alguns costumes que eram vistos pelos 

                                                           
132

 POMPA, Maria Cristina. Op. Cit., 2001, p. 7.  

133
 MONTORO, Gláucia Cristiani. O conceito indígena através dos códices coloniais. In: ENCONTRO 

INTERNACIONAL DA ANPHLAC, 6., 2004, Maringá. Anais eletrônicos... Maringá: ANPHLAC, 2004, 

p. 5. Disponível em: < anphlac.fflch.usp.br/sites/anphlac.fflch.usp.br/files/glaucia_cristiani_montoro.pdf 

>. Acesso em: 16 jun. 2013. 
134

 GRUZINSKI, Serge. A colonização do imaginário: sociedades indígenas e ocidentalização no México 

espanhol, séculos XVI-XVIII. Trad. Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: Companhia das Letras, 2003, p. 

10.  



67 

 

espanhóis como “errados”, incorporando costumes e termos inseridos pelos espanhóis 

ou pelas circunstâncias coloniais em suas tradições. No entanto, as antigas tradições, 

possivelmente, não deixaram de ser praticadas pelos indígenas. Deve ter ocorrido um 

afastamento devido às perseguições às práticas ancestrais como, por exemplo, os 

sacrifícios humanos e a adoração aos deuses.
135

  

Em suma, a colonização e a evangelização realizadas durante a primeira metade 

do século XVI na América hispânica trouxeram significativas transformações para as 

sociedades que ali se encontravam. O contato entre o Eu e o Outro proporcionou 

conexões recíprocas: o evangelizador precisava conhecer o “mundo” indígena como 

parte de seu esforço de evangelização, e relacionava o que enxergava na cultura do Eu 

com a sua cultura, e o indígena passou a reinterpretar seu passado pré-hispânico a partir 

do contato com a cultura do colonizador.  

Desta forma, buscaremos nas próximas páginas analisar o discurso produzido 

durante o período colonial pelos autores indígenas dos documentos selecionados para 

esta pesquisa, levando em conta o período no qual foram escritos e os elementos 

presentes nas narrativas, a fim de evidenciar o que poderia ter motivado essas linhagens 

a reescreverem sobre seu passado a luz de um novo contexto.  

 

3.2 – Os elementos de legitimação e veracidade nas histórias maias 

Como apontamos no primeiro capítulo da dissertação, a região maia era 

composta por diversos grupos étnicos que viviam entre as Terras Altas e Terras Baixas. 

Os grupos k‟iche, kaqchikel, tzutuhiles, tzeltales, tzotziles, pokomames entre outros 

foram surpreendidos pela invasão e conquista espanhola em sua região. As 

comunidades viviam em regiões muito separadas, possuíam costumes diversos e 

falavam distintas línguas, porém, possuíam aspectos em comum a respeito de sua 

tradição histórica.
136

 

 Antes da conquista espanhola, dois grupos étnicos controlavam o poder nas 

Terras Altas da atual Guatemala. Os grupos k‟iche e kaqchikel tornaram-se rivais 

durante o período pré-hispânico e este conflito manteve-se até a chegada dos 

conquistadores. Podemos encontrar a história deste conflito nos documentos produzidos 

                                                           
135

 GRUZINSKI, Serge. Op. Cit., p. 33-41. 
136

 GARZA, Mercedes de la. El legado escrito de los mayas. México: FCE, 2012, p. 9-10. 



68 

 

por ambas as etnias durante o período colonial, sobretudo no documento Memorial de 

Sololá. 

De acordo com Federico Navarrete, as classes dirigentes de cada altépetl eram as 

encarregadas de conservar e transmitir as tradições históricas de suas comunidades para 

as futuras gerações. Essas histórias eram contadas pelos membros das elites indígenas 

durante o período pré-hispânico e não deixaram de ser transmitidas após a chegada e o 

estabelecimento dos europeus na região. As histórias dos altepeme tomavam parte na 

definição da identidade de cada um dos grupos nativos, pois garantiam a legitimidade 

de seus governantes e defendiam seus direitos políticos e territoriais. Durante o período 

colonial, os descendentes das antigas linhagens governantes permaneceram defendendo 

seus direitos e territórios, agora diante das autoridades espanholas ou mesmo 

diretamente com a Coroa.
137

 

Iniciaremos nossa análise abordando os autores dos documentos aqui estudados. 

O manuscrito conhecido como Memorial de Sololá (do grupo étnico kaqchikel) é 

assinado por dois indígenas que se identificam ao longo do documento como 

descendentes da linhagem Xahilá: Francisco Hernández Arana e Francisco Díaz. O 

primeiro escreve a história desde a apresentação dos mitos cosmogônicos até o ano de 

1581; já o segundo continua a narrativa a partir de 1582. Podemos notar os nomes dos 

autores em duas passagens do manuscrito: “Nació Catalina, hija de Pedro Ramírez y mi 

hija ante Dios [ahijada], yo Francisco Hernández Arana, en el mes de diciembre del 

año de 1581”
138

; “Yo, el viejo Francisco Díaz, mayordomo, me hice cargo de mi 

empleo”
139

. Já o El Título de Totonicapán (do grupo étnico k‟iche) é escrito pela 

comunidade Cawekib, pelos descendentes de Balam Q’uitsé. Ao fim do documento, 

podemos notar que alguns descendentes assinam a história narrada: “Éstas son las 

firmas de nosostros, los primeros q‟uichés: Cawekib, Nijayib, Ajaw, Q‟uiché, Ajtojil, 

Ajk‟ucumats, Chituy, Quejnay”
140

. 

Os documentos analisados nos relatam a história dos grupos desde a cosmogonia 

até a fixação definitiva no altépetl correspondente. O Memorial de Sololá vai um pouco 

além da fundação de seu território, narrando também a chegada dos espanhóis e as 

                                                           
137

 LINARES, Federico Navarrete. Los orígenes de los pueblos indígenas del Valle de México: los altépetl 

y sus historias. México: UNAM - Instituto de Investigaciones Históricas, 2011, p. 11-17.  
138

 MEMORIAL de Sololá/Anales de los Cakchiqueles. Op. Cit., 1948, p. 158. 
139

 MEMORIAL de Sololá/Anales de los Cakchiqueles. Op. Cit., 1948, p. 163.  
140

 EL TÍTULO de Totonicapan. Mexico; UNAM, 1983, p. 201. 



69 

 

transformações que o contato trouxe para a sua comunidade. É interessante observarmos 

que os conteúdos dos documentos analisados na presente pesquisa diferem do Popol 

Vuh (também um documento k‟iche), que dedica pouco espaço para a história étnica do 

grupo. De acordo com a divisão de Gordon Brotherston141, na edição brasileira do Popol 

Vuh, a história das primeiras linhagens vai ser mencionada na última parte do 

documento, denominada Quarto Canto. Nas outras fontes, a cosmogonia é narrada em 

algumas páginas ou em poucas linhas.  

Tanto o Totonicapán quanto o Memorial de Sololá apresentam os nomes dos 

seus principais ancestrais, A importância desses antepassados para as histórias, tanto 

dos k‟iche quanto dos kaqchikel, está relacionada ao fato deles serem descritos como os 

fundadores das tradições históricas indígenas e os responsáveis por mantê-las vivas, 

transmitindo-as às futuras gerações. A presença dos ancestrais também reforçaria a 

veracidade dos conteúdos narrados, porque foram eles que participaram dos principais 

acontecimentos da história da comunidade, e sabiam interpretar os livros da tradição de 

sua comunidade através da oralidade.
142

 

A presença dos ancestrais pode ser observada na citação abaixo, presente na 

primeira parte do Memorial de Sololá:  

 

Escribiré las historias de nuestros primeros padres y abuelos que se 

llamaban Gagavitiz el uno y Zactecauh el otro; las historias que ellos nos 

contaban: que del otro lado del mar llegamos al lugar llamado Tulán, donde 

fuimos engendrados y dados a luz por nuestras madres y nuestros padres ¡oh 

hijos nuestros! Así contaban antiguamente los padres y abuelos que se 

llamaban Gagaviz y Zactecauh, los que llegaron a Tulán, los dos varones 

que nos engendraron a nosotros los Xahilá.
143

  

 

No El Título de Totonicapán também observamos o destaque aos ancestrais. 

Estes foram os primeiros homens e fundadores das primeiras linhagens que teriam 

habitado a terra:  

                                                           
141

 BRONTHERSTON, Gordon; MEDEIROS, Sérgio (org.). Popol Vuh. São Paulo: Iluminuras, 2011. 
142

 NAVARRETE L., F. Los libros quemados y los nuevos libros. Paradojas de la autenticidad en la 

tradición mesoamericana. In: COLOQUIO INTERNACIONAL DE HISTORIA DEL ARTE, 21., 1997, 

Oaxaca. Anais... México, UNAM - Instituto de Investigaciones Estéticas, 1998, p. 60. 
143

 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los cakchiqueles. Trad. Andrián Recinos. México; Buenos Aires: 

FCE, 1948, p. 47. 



70 

 

 

Ahora (daremos) los nombres de la primera gente, los primeros 

q‟uichés; eran cuatro personas: el primer señor es Balam Q‟uitsé, nuestro 

abuelo y padre de los Cawekib; el segundo señor fue Balam Ak‟ab, el abuelo 

y padre de los Nijayib; el tercer señor fue Majucotaj, el abuelo y padre de los 

Ajaw Q‟uichés; y el cuarto señor fue Iquí Balam. Eran los primeros 

q‟uichés.
144

 

 

Dos ancestrais presentes nas fontes há sempre um que ganha destaque nas 

narrações. Não por acaso, os autores de ambos os documentos se definem como seus 

herdeiros. Esse personagem normalmente é identificado como aquele que dá origem à 

linhagem que elabora o documento, cujo poder foi recebido em Tula, o que lhe confere 

legitimidade frente à sua própria comunidade e às comunidades vizinhas. Federico 

Navarrete explica que: “(...) la tradición es definida como una herencia que pasa de 

generación en generación y que vincula a los antepasados, con la generación actual, 

que son sus transmisores, y también con las generaciones futuras, los hijos y los 

nietos.”
145

 

No Memorial, a linhagem que detém o poder de transmissão da tradição é a 

linhagem governante dos Xahilá, descendentes de Gagavitz e Zactecauh. Já no 

Totonicapán, a linhagem governante que se encontra no poder são os descendentes de 

Balam Q’uitsé, um poderoso governante para o grupo étnico k‟iche. Sendo assim, os 

responsáveis pela transmissão da tradição que elaboraram esses manuscritos durante o 

período colonial foram Francisco Hernández e seu irmão Francisco Díaz. Portanto, a 

prática de transmitir seu antigo passado para a geração seguinte ainda permaneceu 

durante o período de reescrita desses documentos.  

A autora Carla de Jesus Carbone aponta que, durante o período pré-colombiano, 

o governante justificava seu poder perante a sua comunidade e os grupos étnicos 

vizinhos por meio de seu passado pré-hispânico. Ademais, os membros nativos do 

altépetl e a legitimidade do governante era confirmada também pela tradição histórica 

pré-colombiana e por sua passagem ou origem relacionada a uma cidade: 

                                                           
144

 EL TÍTULO de Totonicapan. Mexico; UNAM, 1983, p. 175. 
145

 NAVARRETE LINARES, Federico. Mito, historia y legitimidad política: las migraciones de los 

pueblos del Valle de México. 2000. 533f. Tese (Doutorado em Estudos Mesoamericanos) - Facultad de 

Filosofía y Letras, UNAM, México, 2000, p. 6.  



71 

 

 

(...) as histórias das migrações nahuas, desde a saída de um local 

primordial até a fundação de seu altepetl – como México-Tenochtitlan -, 

representariam a conformação da unidade relativa de suas partes constitutivas 

e teriam um papel fundamental na legitimidade do tlatoani, ou governante, e 

na posse do novo território (...)
146

  

 

Notamos, assim, que os governantes dos Xahilá e de Balam Q‟uitsé deram 

continuidade a esta prática pré-hispânica, justificando seu poder por meio de sua 

tradição histórica, tanto quando mencionam seus ancestrais fundadores, assim como 

pela passagem do grupo por uma cidade, que em nossas fontes é Tula.. A passagem por 

esta mítica cidade marcaria, dessa forma, o início das migrações dos grupos maias 

supracitados. 

Embora tenha como objeto de seu estudo a cultura nahua, a observação de Carla 

de Jesus Carbone a respeito das migrações e conformação da legitimidade do 

governante também se enquadra em nossa análise, pois ambas as fontes buscaram 

legitimar seu governo e seus territórios para o governo espanhol, para as próprias 

comunidades e para as comunidades vizinhas usando mecanismos pré-hispânicos. O uso 

de determinados símbolos para a obtenção da legitimidade do governante e de seu 

altépetl já era uma prática realizada durante o período pré-hispânico
147

. Nos documentos 

aqui estudados, esta prática permaneceu sendo defendida durante o período colonial 

pelas elites governantes.  

Tendo em vista as reflexões apresentadas por Carla Carbone em relação aos 

nahuas, percebemos uma semelhança entre a simbologia associada a Chicomoztoc, que 

aparece nas tradições históricas do Vale do México, com a Tula da área maia, presente 

tanto no Memorial de Sololá quanto no Totonicapán, assim como em outros 

documentos, como o Popol Vuh
148

. Nesse sentido, acreditamos que Tula cumpra uma 

                                                           
146

 CARBONE, Carla de Jesus. Chicomoztoc, o Lugar das Sete Cavernas, nas histórias nahuas do início 

do período colonial (1540-1630). 2013. 247f. Dissertação (Mestrado em História Social) - Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, 2013, p. 16-17.  
147

 Segundo Carbone, diversos grupos da região da Mesoamérica (nahuas, mixtecos ou maias) tinham 

algo em comum em suas tradições pré-hispânicas. As tradições históricas desses grupos mencionam um 

lugar de origem ou de passagem que se tornou importante para a história do grupo étnico; esse lugar seria 

Chicomoztoc para os grupos do México Central. Ibidem, p. 28. 
148

 O Popol Vuh também é um documento das Terras Altas da Guatemala e pertence, assim como o 

Totonicapán, ao grupo étnico k‟iche. A cidade de Tula também aparece neste documento como sendo a 



72 

 

função análoga a Chicomoztoc, pois nos três documentos das Terras Altas da Guatemala 

Tula é descrita como um local de passagem e confirmação do poder dos ancestrais dos 

grupos tratados nos documentos. 

A citação que se segue nos mostra que os fundadores dos grupos k‟iche e 

kaqchikel tiveram passagem por Tula:  

 

(...) Así, pues, éramos cuatro familias las que llegamos a Túlan, 

nosotros la gente cakchiquel, ¡oh hijos nuestros!, dijeron.  

Allí comenzaron los Caveki, que engendraron a los llamados Totomay y 

Xurcah.  

Allí comenzaron también los Ahquehay que engendraron a Loch y Xet. 

Comenzaron igualmente los Ah Pak y Telom, que engendraron a los 

llamados Qobakil. 

De la misma manera dieron principio también allí los Ikomagi (…)
149

(grifo 

nosso). 

 

A citação acima foi retirada do Memorial de Sololá. Nela, podemos identificar 

que algumas tribos passaram pela cidade de Tula ou Tulan. Dentre os grupos citados, 

podemos identificar os kaqchikel e o grupo Caveki, identificado como a linhagem 

governante dos k‟iche. 

Após a saída de Tula, os k‟iche e kaqchikel iniciam suas migrações. Os 

kaqchikel dominaram alguns territórios, enfrentaram conflitos com outros grupos, se 

assentando em locais onde ficariam por algum tempo e depois os abandonavam. O 

objetivo da comunidade kaqchikel era encontrar sua capital, onde se assentariam 

definitivamente. Com a migração, as parcialidades se dispersaram e cada uma encontrou 

o seu caminho.  

 

                                                                                                                                                                          
cidade de saída de diversas tribos. Saindo de Tula as tribos se dividem e cada uma segue o seu caminho: 

“(...) E então a língua das Tribos mudou. Sua palavra se tornou diferente. Não mais claramente podiam se 

compreender entre si Quando vieram a Tula E lá elas se separaram. Houve os que foram para o oriente E 

muitos que vieram para cá (...)”. POPOL VUH. São Paulo: Iluminuras, 2011, p 291. 
149

 MEMORIAL de Sololá/Anales de los cakchiqueles. Op. Cit., p. 48. 



73 

 

En seguida nos dispersamos por las montañas; entonces nos fuimos 

todos, cada tribu tomó su camino, cada família siguió el suyo. Luego 

regresaron al lugar de Valval Xucxuc, pasaron al lugar de Memehuyú y 

Tacnahuyú, así llamados. Llegaron también a Zakiteuh y Zakikuvá, así 

llamados. Se fueron a Meahauh y Cutamchah y de allí regresaron a los 

lugares llamados Zakijuyú y Tepacumán. Luego fueron a ver sus montes y 

sus valles; llegaron al monte Togohil donde le alumbró la aurora a la nación 

quiché.
150

 

 

No Totonicapán, após a abertura do mar por Balam Q‟uitsé, os k‟iche 

atravessaram e deu-se início à migração por parte dos líderes do grupo étnico k‟iche.  

 

Llegaron aquí a la orilla de un lago pequeños, en Nimsoy, Carchaj. 

Allí construyeron edificios. Había en este lugar pájaros rojos y azules, patos 

negros, papagayos amarillos y verdes, plumas amarillas, pájaros amarillos. 

Pero no se hallaron en este lugar y lo dejaron abandonado. Después trajeron 

las raíces de árboles y bejucos y llegaron a Chixpach.Dejaron una señal en 

Jaayín Abaj. Entonces vinieron de allá, y llegaron a la cima de un gran cerro 

llamado Chiq‟uiché, donde tardaron (por algún tiempo) Posteriormente, 

dejaron el cerro Chiq‟uiché, y llegaron a la cima de cerro llamado Jak‟ 

awits Ch‟ipak‟, donde todos se establecieron. También allí permanecieron 

los sacrificadores, Balam Q‟uitsé, Balam Ak‟ab, Majucotaj e Iquí Balam. Se 

acompañaban uno a otros, junto con los de Tamub e Ilocab, con las trece 

parcialidades de Tecpán.
151

 

 

As migrações foram importantes, não apenas pela conquista de territórios por 

parte dos ancestrais fundadores das comunidades k‟iche e kaqchikel, mas também 

devido às alianças políticas realizadas. No Totonicapán, o descendente do ancestral 

fundador tem o desejo de estabelecer aliança com a linhagem do senhor Malaj, um 

grupo vizinho ao seu. O governante K’ucumats C’otujá, descendente de Balam Q’uitsé, 

ofereceu títulos e condecorou a comunidade de Malah, pois este se tornou seu aliado ao 

casar sua filha com o governante dos k‟iche.
 152

 Este casamento foi ordenado pelo deus 

                                                           
150

 MEMORIAL de Sololá/Anales de los cakchiqueles. Op. Cit., p. 63.  
151

 EL TÍTULO de Totonicapan. Mexico; UNAM, 1983, p. 176.  
152

 EL TÍTULO de Totonicapan. Mexico; UNAM, 1983, p. 192-193.. 



74 

 

supremo Nacxit (nome em língua k‟iche), conhecido por Quetzalcoatl
153

 em língua 

nahuatl. Então, as instruções seguidas pelo governante C’otujá foram ordenadas por 

este importante deus para as comunidades mesoamericanas e citado em diversas 

histórias indígenas.  

 

Entonces dijo el señor de Malaj: “Qué quiere K‟ucumats, ségun 

oyeron usted?” “Él sólo quiere casarse”, dijo el mensajero. “Pues, ya oí las 

palabras de K‟ucumats C‟otujá, dijo el señor de Malaj. „Entonces voy a 

enviar el chocolate batido y la mezcla de yerbas y pepitoria como una señal 

de mis palabras Traigan a la muchacha, que venga el que va a recibirla”, 

dijo Malaj.
154

 

 

O interesse por detrás do casamento realizado entre o governante k‟iche e a filha 

de um grupo vizinho estava relacionado, possivelmente, a questões políticas e 

territoriais. Na citação acima, o governante C‟otujá tem interesse em casar-se com a 

filha do senhor Malaj, pois tal aliança daria mais prestigio aos k‟iche, uma vez que 

estariam relacionados à etnia do senhor Malaj. Na página 194 da edição de Carmack do 

Totonicapán, um dos filhos de C‟otujá com a filha do governante Malaj foi Tepepul 

C‟awisimaj, que mais à frente assumiria o lugar de seu pai, se tornando um poderoso 

governante para a linhagem k‟iche .
155

  

O casamento entre o governante C‟otujá e a filha de Malaj ocorreu durante a 

migração do grupo k‟iche e tanto o casamento quanto a migração foram orientados pelo 

deus supremo Nacxit. Em ambos os documentos (Memorial de Sololá e Totonicapán), 

as orientações até a fixação da comunidade em sua capital definitiva foram 

estabelecidas com instruções superiores. Os k‟iche foram orientados por Nacxit até a 

fundação de sua capital, já a comunidade kaqchikel foi orientada pelo governante Qikab. 

Logo após um conflito com os k‟iche, seu grupo vizinho, e até então aliado, Qikab 

ordena que seu povo se encaminhe até a capital Yximchée. Isto leva o grupo a 

                                                           
153

 Quetzalcóatl foi um importante deus, fundador e tlatoani da legendária cidade de Tula. 

FLORESCANO, Enrique. Quetzalcóatl y los mitos fundadores de Mesoamérica. México: Taurus 

Historia, 2012. 
154

 EL TÍTULO de Totonicapan. Mexico; UNAM, 1983, p. 192. 
155

 Este tipo de aliança matrimonial também é encontrado na sociedade mexica. SANTAMARINA 

NOVILLO, Carlos. El sistema de dominación azteca: el império tepaneca. 2005. 642f. Tese (Doutorado 

de Antropología de América) – Facultad de Geografía e Historia, Universidad Complutense de Madrid, 

Madrid, 2005, p. 85-88. 



75 

 

abandonar sua antiga cidade, Chiavar, fugindo dos k‟iche, e se deslocando em direção a 

Yximchée, que passaria a se tornar a capital kaqchikel:  

 

(...) Mañana dejaréis de ejercer aqui el mando y poder que hemos 

compartido con vosotros. Abandonad la ciudad a estos rebeldes sucios y 

cochinos. Que no oigan más vuestras palabras, hijos míos. Id a vivir al lugar 

de Yximchée sobre el Ratzamut. Ahí será vuestra capital. Construid allí 

vuestras casas donde vayan a fortificarse todas las tribus. Abandonad a 

Chiavar. Y en cuanto a vosotros, plebeyos, que mi maldición os acompañe en 

vuestro triunfo.” Así dijo el rey Qikab ante nuestros abuelos. Luego se 

despidieron los Señores. Y así recibieron nuestros abuelos las órdenes del 

rey. Y los quichés no los atacaron.
156

 

 

Para os k‟iche, a migração realizada até a fundação de sua capital teria sido 

orientada pelo deus Nacxit, divindade fundadora de Tula. Este deus foi de suma 

importância para os k‟iche, pois toda a sua trajetória de migração teria sido orientada a 

partir de seus conselhos, que teriam sido buscados pessoalmente a mando do então 

governante do grupo étnico k‟iche:  

 

Vivieron muchos ciclos de veinte años allá en Jak‟awits, donde fue 

creada la idea del señorío acerca de la conquista de las parcialidades por 

Balam Q‟uitsé. Entonces dijeron: “Que vayan nuestros mensajeros allí por 

donde sale el sol. Delante del señor Nacxit, para que no nos conquisten, no 

nos exterminen, no nos destruyan las parcialidades de guerreros: que no 

disminuyan nuestro poder, nuestra descendencia, nuestro nombre y nuestra 

presencia”, así dijeron. Y mandaran a los dos hijos de Balam Q‟uitsé 

llamados C‟ocaib y C‟ok‟awib. Entonces se fueron a donde sale el sol. Se 

fueron a recibir el señor a donde sale el sol”.
157

  

 

De acordo com Federico Navarrete, era comum que a tradição histórica indígena 

de cada altépetl tivesse um deus que lhes acompanhasse desde sua saída da cidade de 

origem até a fixação em sua capital definitiva, visível, por exemplo, no mito mexica de 

                                                           
156

 MEMORIAL de Sololá/Anales de los Cakchiqueles. Op. Cit., p. 101.  
157

 EL TÍTULO de Totonicapan. Mexico; UNAM, 1983, p. 181. 



76 

 

fundação da cidade de México-Tenochtitlan que associa esses eventos à ação de 

Huitzilopochtli. O historiador mexicano nos explica que:  

 

(…) Las historias de cada altépetl contaban que la deidad tutelar 

había acompañado al pueblo desde su remoto lugar de origen y a todo lo 

largo de su migración hasta el territorio donde ella misma había decidido 

que habrían de establecerse y fundar su entidad política. Ahí había 

protagonizado los milagros de fundación y así había consagrado el espacio 

humano, natural y sagrado del altépetl. Posteriormente el dios patrono había 

continuado jugando un papel clave en la vida de la entidad política, dando 

órdenes a sus gobernantes y fuerza militar a sus ejércitos, garantizando la 

fertilidad de sus cosechas y la continuidad de las lluvias, a cambio de las 

ofrendas y sacrificios que le hacía su pueblo. (…).
158

 

 

Durante as migrações dos grupos, a relação que eles estabelecem com as 

comunidades vizinhas também é um ponto importante a ser analisado sobre sua 

percepção a respeito do passado. Tal questão é salientada por Federico Navarrete em 

sua obra Los orígenes de los pueblos indígenas del Valle de México: los altépetl y sus 

historias
159

. Nela, o autor nos traz uma análise das migrações realizadas pelos povos da 

região central do México e suas tradições históricas, que passam a existir a partir de 

ancestrais fundadores. Navarrete pontua a importância das relações com grupos 

vizinhos para a construção da história da comunidade e de sua identidade. Esta relação 

também era importante para defender sua entidade política perante à própria 

comunidade e aos demais grupos. Sendo assim, é importante que analisemos a relação 

que esses dois grupos (k‟iche e kaqchikel) tinham um com o outro. 

 

3.3 – As elites indígenas e a participação do Outro em suas narrativas 

históricas  

A relação dos grupos estudados nesta pesquisa é evidenciada em ambas as 

histórias, porém, a importância que o grupo k‟iche tem para a história do grupo 

kaqchikel é muito mais clara do que a presença do grupo kaqchikel na história k‟iche. 

                                                           
158

 LINARES, Federico Navarrete. Op. Cit., 2011, p. 27.  
159

 LINARES, Federico Navarrete. Op. Cit., 2011.  



77 

 

Para compreendermos melhor esse aspecto acreditamos ser necessário voltarmos nosso 

olhar para o período colonial, na chegada dos espanhóis à região da Guatemala, em 

1524.  

Encontramos no conteúdo histórico do Memorial de Sololá a relação desta 

comunidade kaqchikel com os k‟iche, grupo vizinho das Terras Altas da Guatemala. No 

documento kaqchikel, percebemos que eles teriam permanecido unidos aos k‟iche após 

a saída de Tula. Esta união teria sido desfeita apenas durante o período de migração, 

motivada por interesses territoriais. Muitos anos depois, os kaqchikel se aliariam aos 

conquistadores espanhóis para derrotarem os k‟iche, que continuavam avançando pelos 

territórios da Guatemala e eram o grupo que detinha maior poder político na região.
160

  

É importante retomarmos a representação de Tula com a mesma simbologia de 

Chicomoztoc, uma vez que ambas cumprem o papel de local de passagem ou de origem, 

mas também de transformação. A menção deste local está sempre na parte de origem de 

um determinado grupo mesoamericano e, segundo Navarrete, Chicomoztoc significa 

uma pluralidade de diversos grupos humanos, altépetl e linhagens, criando assim uma 

identidade comum entre os grupos.
161

 

O documento k‟iche descreve que eles foram a primeira parcialidade a chegar 

em Tula, e neste local teriam recebido um emblema de poder, o Pisom C‟ac‟al, uma 

espécie de objeto glorioso recebido do senhor Nacxit. 
162

 Posteriormente este mesmo 

objeto seria usado por Balam Q‟uitsé para golpear o mar e ele secar para que a 

parcialidade k‟iche e as outras 13 parcialidades pudessem passar dando início à 

migração dos grupos étnicos maias na Guatemala:  

 

“Cuando llegaron a la orilla del mar, Balam Q‟uitsé tomó su bastón 

y golpeó el mar. Inmediatamente el mar se secó, y se convirtió en arena lisa, 

Así, los tres grupos de los primeiros q‟uichés, junto con los trece grupos de 

parcialidades de Tecpán que seguían tras ellos”
163

 

 

                                                           
160

 BRICKER, Victoria Reifler. El cristo indígena, el rey nativo. El sustrato histórico de la mitología del 

ritual de los mayas. México: Fondo de Cultura Económica, 1993, p. 69. 
161

NAVARRETE LINARES, Federico. Mito, historia y legitimidad política: las migraciones de los 

pueblos del Valle de México. 2000. 533f. Tese (Doutorado em Estudos Mesoamericanos) - Facultad de 

Filosofía y Letras, UNAM, México, 2000, p. 123-124.  
162

 EL TÍTULO de Totonicapan. Mexico; UNAM, 1983, p. 175. 
163

 EL TÍTULO de Totonicapan. Mexico; UNAM, 1983, p. 176. 



78 

 

Este evento da migração foi encabeçado pelos k‟iche‟s uma vez que os 

ancestrais deste grupo étnico teriam sido os primeiros a chegar em Tula e terem seu 

poder legitimado pelo deus Nacxit. Dentro desta perspectiva, todas as demais 

parcialidades foram submetidas ao poder dos k‟iche, que teriam se consagrado como os 

dominadores de todos os grupos.  

A última parcialidade a chegar em Tula teria sido a dos kaqchikel‟s, e estes não 

teriam concordado com toda a promessa de prestigio dos k‟iche‟s, sobretudo por toda a 

riqueza que iriam conquistar. Numa passagem do Memorial de Sololá, este grupo étnico 

não omite de sua história que foram os k‟iche‟s que chegaram primeiro a Tula, porém 

relatam que eles também receberam seus emblemas de poder e a promessa de que 

conquistariam riqueza e tributos.  

 

Los primeros que llegaron fueron los quichés. Entonces se fijó el mes 

de Tacaxepeual para el pago del tributo de los quichés; después llegaron sus 

compañeros, uno en pos de otro, las casas, las familias, las parcialidades, 

cada grupo de guerreros, cuando llegaron a Tulán, cuando acabaron de 

llegar todos ellos.
164

  

 

A passagem a seguir relata os emblemas de poder que receberam os kaqchikel 

em sua cerimônia em Tula:  

 

“En verdad, grandes serán vuestros tributos. No os durmáis y 

venceréis, no seréis despreciados, hijos míos. Os engrandeceréis, seréis 

poderosos. Así poseeréis y serán vuestros los escudos, las riquezas, las 

flechas, y las rodelas.”
165

 

 

Podemos verificar através da passagem acima que o poder e a glória teriam sido 

prometidos a este grupo étnico. Segundo Federico Navarrete, este tipo de cerimônia e 

                                                           
164

 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los cakchiqueles. Trad. Andrián Recinos. México; Buenos Aires: 

FCE, 1948, p. 54. 
165

 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los cakchiqueles. Trad. Andrián Recinos. México; Buenos Aires: 

FCE, 1948, p. 56. 



79 

 

elementos políticos recebidos são elementos da identidade chichimeca , que “sirve para 

establecer la supremacía del pueblo principal sobre sus pueblos hermanos”.
166

 

Analisando estas passagens, podemos concluir que esta narrativa é importante 

para a construção da história e da identidade dos dois grupos, pois ambos reivindicam 

seu poderio dominante sobre os demais grupos maias da Guatemala, poder este que 

seria conferido e legitimado em Tula. Nota-se também que em nenhum momento o 

grupo étnico kaqchikel nega que seu grupo rival teria chegado primeiro em Tula, o que 

ele reivindica em sua narrativa é o seu poderio como parcialidade dominante perante os 

demais grupos étnicos, uma vez que eles possuem a identidade chichimeca 

conquistadora. Além disso, os kaqchikel buscavam sua independência, uma vez que eles 

estavam submetidos como aliados secundários dos k‟iche. Nota-se que ambos os grupos 

fazem uso em suas histórias de elementos legitimadores dentro de um contexto político 

de sua região para legitimar a origem de seu poder.  

O conflito entre essas duas etnias teria surgido durante o período de migração 

destes grupos, após o governante Qikab (um governante k‟iche) ter sido ameaçado por 

seus próprios filhos e sua comunidade, pois não queriam pagar tributos a ele. Qikab 

teria permanecido ao lado dos kaqchikel, se tornando um importante governante na 

migração deste grupo e o responsável pela fundação da capital Yximchée. Antes e até 

mesmo depois da fundação da capital kaqchikel, os k‟iche e a comunidade de Sololá se 

enfrentaram em outros conflitos e, pela narração da história presente no Memorial, os 

k‟iche não obtiveram bons resultados, sendo derrotados nas diversas tentativas de 

conflito com eles.  

O Memorial de Sololá cita uma grande revolução em Yximchée, capital 

kaqchikel fundada por Qikab. O ano não sabemos ao certo, mas, provavelmente, de 

acordo com o período relatado pelo autor, esta revolução teria ocorrido em 1493.
167

 

 

En seguida hicieron pedazos a los tukuchées. Pronto fueron 

derrotados; ya no peleaban y se echaron a huir. Los soldados fueron 

aniquilados, y dieron muerte a las mujeres y a los niños. Murió el rey Cay 

                                                           
166

 NAVARRETE LINARES, Federico. Mito, historia y legitimidad política: las migraciones de los 

pueblos del Valle de México. 2000. 533f. Tese (Doutorado em Estudos Mesoamericanos) - Facultad de 

Filosofía y Letras, UNAM, México, 2000, p. 135-136. 
167

 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los Cakchiqueles. Op. Cit., p. 113.  



80 

 

Hunahpú, murieron los jefes Tzirín Iyú y Toxqom Noh y todos los padres e 

hijos de los Señores... Así fué antiguamente la destrucción de los tukuchées 

¡oh hijos míos! La llevaron a cabo nuestros abuelos Oxlahuh Tzíi y 

Cablahuh Tihax. El día 11 Ah fue la dispersión de los tukuchées.
168

 

 

A capital Yximchée era governada por três senhores, Tzotzil, Xahil (a linhagem 

que escreve o documento do Memorial), Tukuchées e Acajal, é importante salientar que, 

nessas sociedades, cada capital era governada por um senhor, ou seja, o poder não era 

centralizado na Guatemala. A revolução foi de suma importância para o poderio e 

fortalecimento do grupo kaqchikel na sua capital. O grupo tukuchée tentou tomar o 

poder da cidade por algumas vezes, mas não obteve sucesso. O conflito começou 

quando a linhagem dos Xahil não entregou para sacrificio os Acajal.  

A partir desta “revolução”, na qual os tukuchée (também kaqchikel) foram 

derrotados pela linhagem dos Xahil, tal fato tornou-se importante para a história desta 

linhagem kaqchikel. A importância desse evento é evidente ao longo do documento, 

pois é possível perceber a anotação de cada ano de aniversário deste evento.
169

 Vale 

salientar que apenas os eventos mais relevantes são destacados pelos autores que 

iniciam o documento. Após a página 154 da mencionada edição, quando a estrutura do 

documento se modifica, aproximando-se mais claramente dos anais europeus, os novos 

autores começam a incluir eventos a cada ano, mesmo que não sejam necessariamente 

importantes. Abaixo, segue uma citação na qual consta o aniversário da “revolução”, 

seguido de um evento:  

 

El día 7 Ah [20 de octubre de 1532] se cumplió el 36º año después de 

la revolución. Diecisiete meses después de la muerte de Belehé Qat los 

Señores tuvieron que reconocer como rey a Don Jorge, el padre de Don Juan 

Xuárez. El día 4 Ah [24 de noviembre de 1533] se cumplió el 37º año de la 

revolución. Durante este año se retiró el rey Cahí Ymox, Ahpozotzil, y se fue 

a vivir a la ciudad. Le vino al rey el deseo de separarse porque se impuso a 

                                                           
168

 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los Cakchiqueles. Op. Cit., p. 113.  
169

 MEMORIAL de Sololá/ Anales de los cakchiqueles. Trad. Andrián Recinos. México; Buenos Aires: 

FCE, 1948. 



81 

 

los Señores el tributo lo mismo que a todo el mundo y, en consecuencia, tenía 

que pagarlo el rey.
170

  

 

No documento k‟iche, El Título de Totonicapán, também encontramos 

referências ao conflito entre os k‟iche e os kaqchikel. Os chefes da comunidade 

kaqchikel, Ahpozotzil e Axpoxahil, eram inimigos dos governantes Q‟uikab e 

C‟awisimaj, e foram acusados pela morte do ex-governante k‟iche C‟otujá, mas a morte 

do antigo governante não é relatada nesse documento; isto foi notado pela passagem de 

anos descrita no Totonicapán.
171

 

 

Dos años después de la mueste de C‟otujá, Q‟uikab t C‟awisimaj 

hicieron una gran guerra. Capturaron y esclavizaron a todos los señores de 

las parcialidades llamadas C‟ojayil y Uxajayil. Trece de sus señores fueron 

tomados prisioneros y vinieron como esclavos juntos con sus vasallos. 

Llegaron al Q‟uiché, donde los sacrificaron y agujerearon. Los exterminaron 

aquí; no solo fue enfermedad lo que les dio. Sino que sus huesos y cabezas 

fueron quebrantados por Q‟uikab y C‟awisimaj. Fueron maleados como una 

venganza por el señor C‟otujá. Así Q‟uikab había nacido como un 

“quemador del interior del cielo y de la tierra”, así dijo C‟otujá. 
172

 

 

Notamos que o grupo kaqchikel é mencionado apenas neste evento da história 

k‟iche. Os governantes kaqchikel, Ahpozotzil e Axpoxahil, considerados tiranos, foram 

os principais alvos de aniquilamento, além de outras parcialidades do grupo étnico 

kaqchikel que são mencionados no texto como, por exemplo, os Bac‟ajolab e 

K‟ekac‟uch.
173

 De acordo com Navarrete: 

 

Las tradiciones históricas mesoamericanas eran siempre propiedad 

de un grupo humano específico, generalmente un linaje, que las preservaba y 

modificaba a lo largo de las generaciones. Las tradiciones eran de 

importancia fundamental para esos grupos, pues servían para definir su 

                                                           
170

 MEMORIAL de Sololá/Anales de los Cakchiqueles. Op. Cit., p. 134.  
171

 EL TÍTULO de Totonicapan. Mexico; UNAM, 1983, p. 195. 
172

 EL TÍTULO de Totonicapan. Mexico; UNAM, 1983, p. 195. 
173

 EL TÍTULO de Totonicapan. Mexico; UNAM, 1983, p. 196. 



82 

 

identidad y establecer y defender su posición en el complejo mosaico político 

y cultural de sus sociedades.
174

 

 

Seguindo a mesma linha de Federico Navarrete, Caroline Kraus Luvizotto nos 

diz que a etnicidade é feita de relações, sendo assim, ela está sempre em construção, e é 

construída a partir do contexto pelo qual se dá essas relações e com base também em 

conflitos intergrupais. Segundo a autora, a identidade étnica de um grupo “se constrói 

no jogo de confrontos, oposições, resistências, como também, e sobretudo, no jogo da 

dominação e submissão”.
175

 Desta forma, um grupo não permanecerá com os mesmos 

aspectos culturais, pois fatores internos ou externos do contexto no qual estão inseridos 

contribuirá para determinadas mudanças. A autora também salienta que um traço 

característico da etnicidade é uma origem em comum entre os grupos. Nas fontes 

analisadas nas páginas anteriores, podemos citar o exemplo de Tula, pois foi um lugar 

de passagem ou de origem entre os grupos étnicos da Mesoamérica, traçando assim uma 

característica em comum entre os povos mesoamericanos. 

As relações interétnicas, segundo Federico Navarrete, são sempre “relaciones 

sociales de poder, es decir que son relaciones de dominación política, de control social 

y de explotación económica”
176

, ou seja, são sempre relações políticas, econômicas e 

sociais. Essas relações podem ser usadas como instrumento de defesa de grupos 

subordinados, como podemos citar o exemplo do período colonial, onde os indígenas 

estavam submetidos ao poder espanhol durante a conquista, porém souberam fazer uso 

desta relação, mesmo que fosse uma relação de exploração do trabalho indígena. As 

linhagens governantes souberam aproveitar essa subordinação para defender sua 

identidade, sua propriedade sobre suas terras e, sobretudo, sua continuidade como 

grupos étnicos autônomos.
177

  

A produção desses documentos, não apenas os da região da área maia, mas de 

outros grupos mesoamericanos como os mexicas e os tlaxcaltecas, estava ligada a 

                                                           
174

 NAVARRETE LINARES, Federico. Los libros quemados y los nuevos libros: paradojas de la 

autenticidad en la tradición mesoamericana. In: COLOQUIO INTERNACIONAL DE HISTORIA DEL 

ARTE, 21., 1997, Oaxaca. Anais... México, UNAM - Instituto de Investigaciones Estéticas, 1998, p. 59.  
175

 LUVIZOTTO, Caroline Kraus. Etnicidade e Identidade étnica. In: Cultura gaúcha e separatismo no 

Rio Grande do Sul (online). São Paulo: Editora UNESP; São Paulo: Cultura Acadêmica, 2009, p. 32. 
176

 NAVARRETE LINARES, Federico. Las relaciones interétnicas en México. México: Universidad 

Nacional Autónoma de México, 2004, p. 31.  
177

 NAVARRETE LINARES, Federico. Las relaciones interétnicas en México. México: Universidad 

Nacional Autónoma de México, 2004, p. 32-33.  



83 

 

fatores hierárquicos e alianças políticas entre os grupos envolvidos. De acordo com 

Eduardo Natalino dos Santos,  

 

“(...) cada sociedade ou região cultural emprega suas próprias 

concepções para definir, selecionar e construir os episódios e personagens 

que compõem seus relatos explicativos”. Mas, ainda que a tradição histórica 

estivesse vinculada ao seu grupo étnico e local de origem, os conteúdos 

apresentados por esses grupos não necessariamente tratavam apenas da 

história de sua comunidade, pois a relação externa com outros grupos era 

importante para a construção do conteúdo histórico.
 178

 

 

A chegada dos conquistadores espanhóis foi uma oportunidade encontrada pela 

comunidade de Sololá para derrotar seu grupo rival. Rivalidade esta que remontava a 

um período anterior à própria fundação da capital kaqchikel. Esta aliança foi oportuna 

para ambas as partes (espanhóis e kaqchikel), pois derrotar os k‟iche era uma forma de 

acabar com seu domínio na região, uma vez que o controle de grande parte do território 

que hoje pertence à Guatemala estava dividido entre k‟iche e kaqchikel. Os outros 

grupos da região eram aliados de um ou outro grupo.
179

  

Durante o período pós-clássico, as principais cidades da região seguiram 

cobrando tributos das cidades menores. A cobrança de tributo fazia parte da história 

maia desde a sua migração mítica e era uma forma também de demonstrar o poder 

político dos governantes e suas linhagens sobre as comunidades menos poderosas. 

Quando os espanhóis chegaram à Guatemala, os k‟iche‟s eram a principal força política 

da região, governando, administrando e controlando desde sua capital Utatlán. No 

entanto, a chegada da expedição liderada por Pedro de Alvarado mudou as relações de 

poder dos k‟iche‟s, resultando em um período colonial marcado por muitos conflitos e 

resistência. 

Devido às relações políticas que os grupos mantinham com outros grupos 

étnicos, até mesmo com os astecas do México, como podemos notar na citação que 

segue abaixo do documento do Memorial de Sololá, foi possível a Alvarado e a outros 

                                                           
178

 SANTOS, Eduardo Natalino dos. Op. Cit., 2009, p. 46. 
179

 BRICKER, Victoria Reifler. Op. Cit., p. 66.  



84 

 

espanhóis seguirem as rotas indígenas até a cidade da Guatemala e conquistar as 

comunidades que ali viviam.  

 

En seguida entró a gobernar el rey llamado Lahuh Noh, hijo 

primogénito de Cablahuh Tihax. Por este tiempo los reyes Hunyg y Lahuh 

Noh recibieron a los yaquis de Culuacán. El dia I Toh [4 de Julio de 1510] 

llegaron los yaquis, mensajeros del rey Modeczumatzin, rey de Mexicu
180

 

 

De acordo com Eduardo Natalino dos Santos, o principal objetivo dos espanhóis 

era conquistar os maias k‟iche‟s, além de ser o grupo com mais poder político na região 

também eram aliados dos astecas, e o principal tributador da região naquele momento. 

O principal aliado de Alvarado nesta expedição, como já mencionamos anteriormente, 

foi os kaqchikel‟s, que estavam subordinados aos k‟iche‟s. A derrota dos k‟iche‟s foi 

rápida e se deu em sua capital Utatlán.
181

 

A aliança entre kaqchikel e Alvarado não durou muito tempo, e a capital dos 

kaqchikel‟s logo foi queimada a mando do conquistador, pois o grupo supracitado teria 

se rebelado contra os espanhóis. Porém, de acordo com Eduardo Natalino dos Santos, 

este grupo étnico não foi totalmente vencido, tendo em vista que realizaram migrações 

para regiões próximas, onde ficaram e resistiram ao poder e domínio político dos 

espanhóis durante anos.  

Por fim, podemos observar que a produção desses textos maias serviu de 

instrumento para reconhecer seus territórios, não somente junto às autoridades 

espanholas, mas também aos seus grupos étnicos vizinhos e às suas próprias 

comunidades, que são mencionados em suas narrativas a fim de legitimar seu poder 

político frente a eles e a outras linhagens. Como pontua Eduardo Natalino dos Santos, 

“contar a própria história era um modo ou tentativa de pleitear o controle de certo 

território e a legitimidade das autoridades indígenas frente às autoridades 

espanholas.”
182

 

                                                           
180

 MEMORIAL de Sololá/Anales de los Cakchiqueles. Op. Cit., p.117. 
181

 SANTOS. Eduardo Natalino dos. Histórias e cosmologia indígenas no Popol Vuh, livro maia-quiché. 

Revista USP, São Paulo, nº 125, p. 109-124, abril/maio/junho 2020., p. 114.  
182

 SANTOS. Eduardo Natalino dos. Histórias e cosmologia indígenas no Popol Vuh, livro maia-quiché. 

Revista USP, São Paulo, nº 125, p. 109-124, abril/maio/junho 2020. p. 115. 



85 

 

CONCLUSÃO 

 

A partir das reflexões expostas nas páginas anteriores, podemos concluir que os 

indígenas seguiram reescrevendo suas histórias e as legitimando com elementos da sua 

tradição histórica indígena mesmo após décadas de controle espanhol sobre suas 

regiões. Os elementos tanto indígenas quanto espanhóis passaram a conviver, criando 

assim documentos híbridos durante o período colonial. O contato com as sagradas 

escrituras, sobretudo a parte do Gênesis, fez com que os indígenas reestruturassem sua 

forma de narrar a história, pois foi possível perceber que os documentos produzidos na 

área maia sempre inseriam em suas narrativas a parte de origem, mesmo que em poucas 

linhas. 

Essa nova forma de contar os relatos e história dos antepassados, de juntar o 

mito de origem à história étnica do grupo, pode ter vindo do contato que os indígenas 

maias tiveram com a Theologia Indorum, pois o documento do Totonicapan, por 

exemplo, segue a mesma lógica interna do conteúdo deste documento apresentado aos 

indígenas, no que diz respeito à origem. Acreditamos que a lógica de estrutura do 

documento se deu também pelo esforço que havia de inserir os nativos mesoamericanos 

na história universal cristã, dando a eles um lugar de origem.  

Vale salientar, que o processo de destruição e reescrita dos documentos já fazia 

parte da tradição indígena antes mesmo da chegada dos espanhóis, como foi pontuado 

por Federico Navarrete, pois os indígenas adaptavam suas histórias de acordo com o 

momento político no qual a linhagem governante estivesse inserida, buscando dar 

legitimidade a seus governantes e defendendo seus direitos políticos e territoriais frente 

aos demais grupos de sua região. Quando os espanhóis chegaram à Guatemala, os 

indígenas seguiram adaptando suas histórias a fim de legitimar o poder político de sua 

linhagem e território, porém agora frente aos espanhóis. É dentro desse contexto que os 

documentos foram reescritos e que buscamos refletir sobre o que pode ter motivado 

seus autores a reescreverem as histórias de suas comunidades naquele momento 

específico.  

 Como vimos no terceiro capítulo da dissertação, k‟iche e os kaqchikel buscaram 

enaltecer e fortalecer o poder da sua linhagem governante frente aos espanhóis e aos 

demais grupos vizinhos através da narrativa de determinados acontecimentos do 



86 

 

passado de sua comunidade e da região como um todo. A esse respeito, vale salientar 

que quando os espanhóis chegaram à Guatemala os k‟iche‟s seguiam se expandindo e os 

kaqchikel’s eram subordinados a eles. Ao analisarmos o Memorial de Sololá e o 

Totonicapan, percebemos que ambos têm como tema central de suas narrativas a 

fundação de sua capital, de seu território, assim como outros documentos que foram 

escritos a partir do período colonial, como é o caso do Historias de los Xpantzay. Foi 

possível perceber também a importância dos demais grupos étnicos para a construção de 

suas histórias, pois as relações interétnicas eram importantes para a dominação política, 

a expansão econômica das elites e para fortalecer o seu poder.  

A veracidade das histórias e a legitimidade desses grupos eram associadas às 

referências a antepassados relacionados à própria origem destas linhagens, desde a saída 

da cidade de Tula até a fundação da sua capital. Os indígenas reescreveram suas 

narrativas buscando legitimar o poder de suas elites sobre os territórios então ocupados 

pelos espanhóis, e faziam isso retomando ao seu passado, que em tempos pré-hispânicos 

era transmitido de geração em geração através da oralidade. Dessa forma, podemos 

concluir que estes documentos foram objetos de reivindicação sobre a posse de terra, 

além de este tema nortear a construção do conteúdo histórico da linhagem Xahilá e 

Cawek. 

Outro ponto que chamou nossa atenção durante a pesquisa é que o documento 

maia kaqchikel, Historias de los Xpantzay, foi utilizado em um litígio de terra diante da 

Audiência da Guatemala no século XVII, que foi instalada por Felipe II na região e que 

funcionava como tribunais locais. Este documento foi apresentado como instrumento 

que reivindicava o direito sobre a terra ocupada pelos espanhóis, e comprovava através 

da narrativa sobre o seu passado como a terra foi adquirida em tempos pré-hispânicos 

por seus ancestrais fundadores, responsáveis pela fundação do território.  

Não podemos afirma aqui que os demais documentos maias foram utilizados 

com a mesma finalidade em processos sobre litígio de terras, mas seria interessante 

retomarmos, em outro momento da pesquisa, se os textos ora pesquisados foram 

apresentados e usados para o mesmo fim: comprovar seu direito sobre a terra perante 

administração colonial. 



87 

 

FONTES 

 

MEMORIAL de Sololá/Anales de los cakchiqueles. Trad. Andrián Recinos. México; 

Buenos Aires: FCE, 1948. 

CARMACK. Robert M. y James L. Mondloch. El Título de Totonicapan. México: 

UNAM, 1983.  

 

 

FONTES AUXILIARES  

 

HISTORIA de los Xpantzay de Tecpán Guatemala. Trad. Matilde Ivic de Monterroso. 

Guatemala: Publicaciones Mesoamericanas, 2009.  

TITULO Nijaib I . Trad. Robert M. Carmack. Guatemala: Publicaciones 

Mesoamericanas,  2009.  

TÍTULO de los Señores de Totonicapán. Trad. Andrián Recinos. México; Buenos 

Aires: FCE, 1948.  

POPOL Vuh. Trad. Gordon Brotherston; Sérgio Medeiros. São Paulo: Iluminuras, 2011.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

BRICKER, Victoria Reifler. El Cristo indígena, el rey nativo. El sustrato histórico de la 

mitología del ritual de los mayas. México: Fondo de Cultura Económica, 1993.  

BROTHERSTON, Gordon. La América indígena en su literatura: los libros del Cuarto 

Mundo. México: Fondo de Cultura Económica, 1997.  

CANDAU, Joël. Memória e identidade. São Paulo: Editora Contexto, 2012.  

CARBONE, Carla de Jesus. Chicomoztoc, o Lugar das Sete Cavernas, nas histórias 

nahuas do início do período colonial (1540-1630). 2013. 247f. Dissertação 

(Mestrado em História Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 

Universidade de São Paulo, 2013.  

CARCACHE, Horacio Cabezas. Gobernantes de Guatemala: siglo XVI. Guatemala: 

s.e., 2016.  

COSTA, João Paulo de Oliveira. Diáspora missionária. In: AZEVEDO, C. (ord.) 

História religiosa de Portugal, v.2.  

DELUMEAU, Jean. Os agentes de Satã: idólatras e muçulmanos. In: História do medo 

no ocidente 1300-1800: uma cidade sitiada. Tradução Maria Lucia Machado; 

tradução de notas Heloísa Jahn. São Paulo: Companhia das Letras, 2009, p. 386-413. 

ERIKSEN, Thomas Mylland; NIELSEN, Finn Sivert. História da Antropologia. Rio de 

Janeiro: Vozes, 2007.  

ENGELS, Odilo. Compreensão do conceito de Idade Média. In: KOSELLECK, 

Reinhart; MEIER, Christian; GÜNTHER, Horst; ENGELS, Odilo. O conceito de 

História. São Paulo: Editora Autêntica, 2013, p. 66-75. 

FARIA, Patrícia Souza de. A conquista das almas do Oriente: franciscanos, catolicismo 

e poder colonial português em Goa (1540- 1740). Rio de Janeiro: 7 Letras, 2013.  

FLORESCANO, Henrique. La conquista y la transformación de la memória indígena. 

In: Los conquistados: 1492 y la población indígena de las Américas (org.). Edited by 

Bonilla, Heraclio. Bogotá: Tercer Mundo Editores, 1992, p. 67-102. 

FLORESCANO, Enrique. Los Orígenes del poder em Mesoamérica. México: Fondo de 

Cultura Económica, 2009.  

FLORESCANO, Enrique. Quetzalcóatl y los mitos fundadores de Mesoamérica. 

México: Taurus Historia, 2012.  

GARZA, Mercedes de la. Literatura Maia. Caracas: Biblioteca Ayacucho, 1980 



89 

 

GARZA, Mercedes de la. La expresión literaria de los mayas antiguos. In: Historia de 

la literatura mexicana 1. Las literaturas amerindias de México y la literatura en 

español en el siglo XVI, coord. de Beatriz Garza Cuarón y Georges Baudot, México, 

D. F., Universidad Nacional Autónoma de México / Siglo XXI Editores, 1996.  

GARZA, Mercedes de la. El legado escrito de los mayas. México: FCE, 2012.  

GRUZINSKI, Serge. Os Mundos Misturados da Monarquia Católica e outras 

Connected Histories. Topoi, Rio de Janeiro, mar. 2001, pp. 175-195.  

GRUZINSKI, Serge. A colonização do imaginário: sociedades indígenas e a 

ocidentalização do México espanhol. São Paulo: Companhia das Letras, 2003.  

HARTOG, François. O espelho de Heródoto: ensaio sobre a representação do outro. 

Belo Horizonte: Editora da UFMG, 1999.  

KIRCHHOFF, Paul. Mesoamérica: sus limites geográficos, composición étnica y 

caracteres culturales. In Suplemento da Revista Tlatoani, nº 3, México, 1960. 

LEÓN-PORTILLA, Miguel. A Mesoamérica Antes de 1519. In: BETHELL, Leslie. 

História da América Latina: América Latina Colonial.Vol. I. São Paulo: EDUSP, 

2012, p. 25-61. 

LINARES, Federico Navarrete. Los libros quemados y los nuevos libros: paradojas de 

la autenticidad en la tradición mesoamericana. In: COLOQUIO 

INTERNACIONAL DE HISTORIA DEL ARTE, 21., 1997, Oaxaca. Anais... 

México, UNAM - Instituto de Investigaciones Estéticas, 1998.  

LINARES, Federico Navarrete. Los orígenes de los pueblos indígenas del Valle de 

México: los altépetl y sus historias. México: UNAM - Instituto de Investigaciones 

Históricas, 2011.  

LINARES, Federico Navarrete. Mito, historia y legitimidad política: las migraciones de 

los pueblos del Valle de México. 2000. 533f. Tese (Doutorado em Estudos 

Mesoamericanos) - Facultad de Filosofía y Letras, UNAM, México, 2000.  

LINARES, Federico Navarrete. Las fuentes indígenas: más allá de la dicotomía entre 

historia y mito. Estudios de Cultura Náhuatl, México, v. 30, p.231-256, 1999.  

LINARES, Federico Navarrete. Las relaciones interétnicas en México. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, 2004.  

LÓPEZ AUSTIN, Alfredo e LÓPEZ LUJÁN, Leonardo. El pasado indígena. México: 

Fondo de Cultura Económica, 2001.  

http://www.elem.mx/obra/datos/4658
http://www.elem.mx/obra/datos/4658
http://www.elem.mx/obra/datos/4658
http://www.elem.mx/obra/datos/4658


90 

 

LUVIZOTTO, Caroline Kraus. Etnicidade e Identidade étnica. In: Cultura gaúcha e 

separatismo no Rio Grande do Sul (online). São Paulo: Editora UNESP; São Paulo: 

Cultura Acadêmica, 2009, p. 30-36. 

MARCOCCI, Giuseppe. A consciência de um império: Portugal e o seu mundo (séculos 

XV-XVII). Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2012, p. 429-440.  

MIGNOLO, Walter D. Cartas, crónicas y relaciones del descubrimiento y la conquista. 

In: Historia de la literatura hispanoamericana, vol. 1, 1982, p. 57-116.  

MONTORO, Gláucia Cristiani. Dos Livros Adivinhatórios aos Códices Coloniais: uma 

leitura de representações pictográficas mesoamericanas. Dissertação de Mestrado. 

Campinas: UNICAMP, 2001.  

MONTORO, Gláucia Cristiani. Memórias fragmentadas: novos aportes à história de 

confecção e formação do Códice Telleriano Remensis. Estudo codicológico. Tese 

de Doutorado. Campinas: UNICAMP, 2008.  

MONTORO, Gláucia C. O Dilúvio Universal e a América: relações entre as 

cosmovisões indígena e cristã no Códice Telleriano Remensis. Revista Tempo, vol. 

19 , n. 35, p.143-160, Jul. – Dez. 2013.  

MONTORO, Gláucia Cristiani. O conceito indígena através dos códices coloniais. In: 

ENCONTRO INTERNACIONAL DA ANPHLAC, 6., 2004, Maringá. Anais 

eletrônicos... Maringá: ANPHLAC, 2004, p. 5. Disponível em: < 

anphlac.fflch.usp.br/sites/anphlac.fflch.usp.br/files/glaucia_cristiani_montoro.pdf 

>. Acesso em: 16 jun. 2013. 

MUÑOZ.Manuel Ferrer. Brasseur de Bourbourg ante las realidades indígenas de 

México. In: La imagen del México decimonónico de los visitantes extranjeros: ¿un 

Estado-nación o un mosaico plurinacional?. coord. de Manuel Ferrer Muñoz. 

México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2002, p. 261-286. 

NAVARRO, Alexandre Guida. A civilização maia: contextualização historiográfica e 

arqueológica. In: História. São Paulo, nº 27, vol. I, p. 347-377, 2008.  

PAZ, María del Carmen Muñoz. (Coord); PRADO, Diana Barrios; CONDE, Josefina 

Contreras. (Auxiliares de Investigación). Historia Institucional de Guatemala: La 

Real Audiencia, 1543-1821. Guatemala: Universidad de San Carlos de Guatemala: 

Dirección General de investigación – Centro de Estudios Urbanos y Regionales, 

2006.   



91 

 

POMPA, Maria Cristina. Religião como tradução: missionários, Tupi e “Tapuia” no 

Brasil colonial. 2001. 453f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Instituto de 

Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2001.  

PONCE DE LEÓN, Josefa Iglesias; CIUDAD RUIZ, Andrés. Las tierras altas de la 

zona maya en el Posclásico. In: LUJÁN, Leonardo López; MANZANILLA, Linda. 

Historia Antigua de México, volume III: El horizonte Posclásico. México: INAH, 

2001.   

QUEZADA, Sergio Eduardo Carrera. Las composiciones de tierras en los pueblos de 

indios en dos jurisdicciones coloniales de la Huasteca, 1692-172. In: Estudios de 

Historia Novohispana 52, México, p. 29-50, 2015.  

RABASA, José. Ecografías de la voz en la historiografía nahua. Historia y Grafia. 

México: Departamento de História, Universidad Iberoamericana, p. 105-151, 2005.  

SALOMON, Frank. Crónica de lo imposible: notas sobre tres historiadores indígenas 

peruanos. Revista Chungará, no. 12, 1984, p. 81-98,  

SANTOS, Eduardo Natalino dos. Deuses do México Indígena: Estudo comparativo 

entre narrativas espanholas e nativas. São Paulo: Palas Athena, 2002.  

SANTOS, Eduardo Natalino dos. Os códices mexicas: soluções figurativas a serviço da 

escrita pictoglífica. Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia da USP, São 

Paulo, vol. 14, p. 241-258, 2004. 

SANTOS, Eduardo Natalino dos. Tempo, espaço e passado na Mesoamérica: o 

calendário, a cosmografia e a cosmogonia nos códices e textos nahuas. São Paulo: 

Alameda, 2009.  

SANTOS, Eduardo Natalino dos. Histórias e cosmologias indígenas no Popol vuh, livro 

maia-quiché. In: Revista USP. São Paulo, nº 125, p.109-124, abril/maio/junho 

2020.  

SANTAMARINA NOVILLO, Carlos. El sistema de dominación azteca: el império 

tepaneca. 2005. 642f. Tese (Doutorado de Antropología de América) – Facultad de 

Geografía e Historia, Universidad Complutense de Madrid, Madrid, 2005.  

SOUZA, Thiago Bastos de. A “Escrita Franciscana” dos Novos Mundos: crônicas e 

historiografia no século XVI (Nova Granada). Dissertação de Mestrado. Rio de 

Janeiro: UERJ, 2016.  

SUBRAHMANYAN, Sanjay. Connected Histories: notes towards a reconfiguration of 

early modern Eurasia. Modern Asian Studies, Cambridge, U.K, v.31, n.3: Special 



92 

 

Issue: The Eurasian Context of the Early Modern History of Mainland South East 

Asia, 1400-1800, p. 753-762, jul. 1997.  

THOMPSON, J. Eric S. Grandeza y decadencia de los mayas. México: FCE, 1964.  

VAN OSS, Adriaan C. Catholic Colonialism: A Parish History of Guatemala, 1524-

1821. Cambridge, Cambridge University Press, 1986.  

VICO, Fray Domingo. Theologia Indorum. Guatemala: Instituto de Linguistica e 

interculturalidad, Universidad Rafael Landívar, 2011. 

XAVIER, Ângela B. David contra Golias na Goa seiscentista e setecentista. Escrita 

identitária e colonização interna. Ler História, no 49, 2005, pp. 104-143. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 

 

 


