
 

 
 

UFRRJ 

 

 

 

 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

O AMOR FATI E A CONSUMAÇÃO DA REDENÇÃO NA 

OBRA “ASSIM FALOU ZARATUSTRA” DE NIETZSCHE 

 

 

 

 

 

 

 

Marcos Vinícios Chiaretti Guedes 

 

 

 

2024 



 

 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS  

PROGRAMA DA PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA  
 

 

 
O AMOR FATI E A CONSUMAÇÃO DA REDENÇÃO NA OBRA 

“ASSIM FALOU ZARATUSTRA” DE NIETZSCHE 

 

 

Marcos Vinícios Chiaretti Guedes 

 

Sob a orientação do professor: 

Dr. José Nicolao Julião 

 
Dissertação submetida ao Programa de pós-

graduação em filosofia da Universidade Federal 

Rural do Rio de Janeiro como requisito para a 

obtenção do grau de Mestre em Filosofia. 

 

 

 

Seropédica, RJ 

Agosto de 2024 



 

 
 

 



 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DA PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

MARCOS VINÍCIOS CHIARETTI GUEDES 

 

 

Dissertação submetida como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em 

Filosofia, no Programa de Pós-graduação em Filosofia. 

 

DISSERTAÇÃO APROVADA EM: 22/08/2024 

 

___________________________________________________________ 

Prof. Dr. José Nicolao Julião (UFRRJ) Presidente 

 

___________________________________________________________ 

Prof. Dr. Danilo Bilate de Carvalho (UFRRJ) 

 

___________________________________________________________ 

Prof. Dr. Piero di Cristo Carvalho Detoni (Bolsista Faperj) 

 

 

 

 



 

 
 

 



 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Esta dissertação só se tornou realidade graças à colaboração de muitas pessoas 

que, direta ou indiretamente, me orientaram e incentivaram ao longo deste caminho. A 

todos eles, meu profundo agradecimento. 

Em especial, agradeço ao professor Dr. José Nicolao Julião, cuja orientação foi 

fundamental durante o complexo processo de redação deste trabalho, e ao professor Dr. 

Danilo Bilate de Carvalho, por suas valiosas contribuições ao desenvolvimento do texto. 

Sou igualmente grato a cada professor da UFRRJ que, com suas aulas, inspiraram 

e auxiliaram este percurso. 

Agradeço profundamente à minha família, especialmente à minha mãe e ao meu 

irmão, pelo apoio incondicional durante todo este período. 

Por último, mas não menos importante, rendo graças a Deus, que me rege e guia, 

sem o qual esse percurso não seria possível, pois eu não teria recebido nem mesmo o dom 

da vida. 

 

 

 

 

 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) 

– Código de financiamento 001 

This study was financed in part by the Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil – 

(CAPES) – Finance Code 001 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O que se faz por amor sempre acontece para 

além do bem e do mal”. 

(PBM, § 153).  

 

 



 

 
 

RESUMO 

 

GUEDES, Marcos Vinícios Chiaretti. O Amor Fati e a consumação da Redenção na 

obra “Assim Falou Zaratustra” de Nietzsche. Dissertação (Mestrado em Filosofia). 

Instituto de Ciências Humanas e Sociais. Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2024. 

O pensamento nietzschiano da fase de amadurecimento se coloca como uma filosofia da 

transvaloração dos valores morais. A necessidade desta transvaloração decorre da 

constatação expressa por Nietzsche na sentença a “Morte de Deus”, que não deve ser vista 

apenas como uma crítica às religiões, mas que diz respeito à perda dos valores e dos 

sentidos. A transvaloração para o filósofo é a proposta de superar o sistema moral da sua 

época e seus valores. Assim, a transvaloração dos valores é um processo de transformação 

dos valores morais tradicionais em novos valores, que são criados a partir da negação dos 

valores antigos e que devem ser mais autênticos e afirmativos da vida. Deste modo, o 

proposto, como sendo a tarefa da filosofia nietzschiana, é se colocar como agente dessa 

transvaloração. O eterno retorno é uma possibilidade de renovação constante dos valores 

morais. É neste contexto que devemos compreender o tema do Amor Fati, na filosofia 

nietzschiana, como sendo a possibilidade de se viver uma vida autêntica e afirmativa, 

onde os seus esforços não estarão em buscar a modificação da realidade em que se vive, 

impondo-lhe uma moralidade, mas em aceitá-la e querê-la da maneira como ela se 

apresenta, isso porque Amor Fati é a atitude de amar e aceitar tudo o que acontece, 

incluindo os aspectos mais difíceis, compreendendo que não se pode modificar o passado, 

e encontrar significado e valor em todas as experiências vividas através do eterno retorno, 

o que implica uma aceitação plena da realidade. Outro conceito importante, na obra do 

autor, é o de redenção, no qual se percebe que a cura, segundo Nietzsche, vem do modo 

de vida e não de questões externas ao homem, uma vez que para o autor a redenção é 

imanente, portanto, está presente no próprio homem e não em forças divinas ou 

superiores. Esse conceito, para o autor, está ligado à libertação do ódio e à dissolução da 

má-consciência, que pode ser alcançada através da transvaloração de todos os valores, 

exemplificada pela morte e Deus, como perda dos valores morais até então estabelecidos, 

e da aceitação amorosa do eterno retorno. Nesse contexto, o filósofo apresenta como a 

verdadeira redenção o Amor Fati, ou seja, a aceitação amorosa do próprio destino livre 

de todo o ódio e má consciência. Diante disso, o objetivo principal da pesquisa a analisar 

a relação entre os conceitos de redenção e o de Amor Fati. 

Palavras-Chave: Amor Fati, Redenção, Transvaloração, Eterno Retorno. 

 

 

 

 



 

 
 

ABSTRACT 

 

GUEDES, Marcos Vinícios Chiaretti. Amor Fati and the consummation of 

Redemption in Nietzsche's "Thus Spoke Zarathustra". Dissertation (Master in 

Philosophy). Institute of Human and Social Sciences. Universidade Federal Rural do Rio 

de Janeiro, Seropédica, RJ, 2024. 

Nietzsche's thinking in the mature phase is a philosophy of the transvaluation of moral 

values. The need for this transvaluation stems from the realization expressed by Nietzsche 

in the sentence "The Death of God", which should not only be seen as a criticism of 

religions, but which concerns the loss of values and meanings. For the philosopher, 

transvaluation is the proposal to overcome the moral system of his time and its values. 

Thus, the transvaluation of values is a process of transforming traditional moral values 

into new values, which are created from the negation of old values and which must be 

more authentic and life-affirming. In this way, the proposed task of Nietzschean 

philosophy is to place itself as an agent of this transvaluation. The eternal return is a 

possibility for the constant renewal of moral values. It is in this context that we should 

understand the theme of Amor Fati, in Nietzschean philosophy, as the possibility of living 

an authentic and affirmative life, where your efforts will not be in seeking to change the 

reality in which you live by imposing a morality on it, but in accepting it and wanting it 

as it is, This is because Amor Fati is the attitude of loving and accepting everything that 

happens, including the most difficult aspects, understanding that you can't change the 

past, and finding meaning and value in all your experiences through eternal return, which 

implies full acceptance of reality. Another important concept in the author's work is that 

of redemption, in which it can be seen that healing, according to Nietzsche, comes from 

the way of life and not from issues external to man, since for the author redemption is 

immanent, therefore it is present in man himself and not in divine or superior forces. This 

concept, for the author, is linked to liberation from hatred and the dissolution of bad 

conscience, which can be achieved through the transvaluation of all values, exemplified 

by death and God, as the loss of the moral values established until then, and the loving 

acceptance of the eternal return. In this context, the philosopher presents Amor Fati as 

the true redemption, i.e. the loving acceptance of one's own destiny free from all hatred 

and bad conscience. The main objective of this research is to analyze the relationship 

between the concepts of redemption and Amor Fati. 

Key-words: Amor Fati, Redemption, Transvaluation, Eternal Return. 

 

 

 

 



 

 
 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

NT – O Nascimento da Tragédia 

CE I – Considerações extemporâneas I: David Strauss, o Devoto e o Escritor 

CE II – Considerações Extemporâneas II: Da utilidade e desvantagem da história para a 

Vida 

CE III – Considerações extemporâneas III: Schopenhauer como Educador 

HH – Humano demasiado humano (volume 1) 

HH II – Humano demasiado humano (volume 2) 

A – Aurora 

GC – Gaia Ciência 

ZA – Assim falou Zaratustra 

PBM – Para Além do Bem e do Mal 

GM – Genealogia da moral 

AC – O Anticristo 

EH– Ecce Homo 

CI – Crepúsculo dos Ídolos 

CW - O Caso Wagner 

KSA – Sämtliche Werke: Kritische Studienausgabe in 15 Bänden 

VP – A Vontade de Poder 

 

 

 



 

 
 

SUMÁRIO 

 
INTRODUÇÃO............................................................................................... 11 

I O AMOR FATI .............................................................................................. 21 

1.1. O “Amor Fati” dos Estoicos ............................................................................. 22 

1.2. Amor Fati em Nietzsche ................................................................................... 28 

II O ETERNO RETORNO E O AMOR FATI ................................................... 33 

2.1 O eterno retorno e o Amor Fati .......................................................................... 35 

2.2. Eterno Retorno, Vontade de Poder e Amor Fati ................................................ 38 

2.3. Amor Fati e transvaloração dos valores ............................................................ 51 

III O AMOR FATI E A REDENÇÃO TRANSVALORADA EM NIETZSCHE57 

3.1 O Eterno Retorno como Condição de Possibilidade para a Transvaloração ........ 57 

3.2 A Redenção Cristã ............................................................................................ 64 

3.3 O Amor Fati e a Redenção Transvalorada Nietzschiana ..................................... 69 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................... 80 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ............................................................. 84 

Fontes Primárias ..................................................................................................... 84 

Fontes secundárias .................................................................................................. 85 

 

 

 

 

 



 

11 
 

INTRODUÇÃO 

 

O amor, enquanto tema da filosofia, possui uma rica história que se entrelaça com 

o desenvolvimento do pensamento humano. Conforme Dax Moraes Nascimento1, as 

primeiras reflexões sobre o amor podem ser encontradas na Grécia Antiga, antes mesmo 

de Sócrates, figura frequentemente creditada como o primeiro filósofo a abordá-lo. 

Empédocles, filósofo pré-socrático do século V a.C., foi o primeiro a colocar o 

Amor (Philotés) no centro da filosofia ocidental, discorrendo sobre o amor como força 

fundamental do universo, dividindo-o em duas: Amor e Ódio ou Discórdia (Nikos). Para 

ele, o Amor era a força que unia os elementos, enquanto o Ódio os separava. Essa visão 

cosmológica do amor influenciaria muitos filósofos posteriores2. O papel do Amor na 

cosmogonia de Empédocles era unir e ordenar os quatro elementos (fogo, ar, água e terra), 

formando os diversos corpos e seres do mundo. Essa força atuava em contraste com a 

Discórdia, que tendia a separar e desintegrar. Embora personificados como divindades, 

os quatro elementos não criavam o mundo, mas sim o compunham, movidos pelo amor e 

a discórdia. A ideia era semelhante a mitos que descreviam o primeiro homem como feito 

de uma mistura de terra, água e ar, animado pelo sopro divino (fogo). A filosofia de 

Empédocles se manifestava em sua poesia, buscando uma síntese das doutrinas anteriores 

e integrando-as em uma visão harmônica. Para ele, o mundo ordenado, o kosmos, era obra 

do Amor, e sua própria poesia buscava ser um reflexo dessa força unificadora da 

natureza3. 

Sócrates aprofundou a discussão sobre o amor, nos diálogos platônicos, focando 

em seu aspecto mais espiritual e intelectual. No diálogo Banquete, por exemplo, ele o 

define como um "desejo de beleza", uma busca pela perfeição e pelo conhecimento4. Essa 

perspectiva idealista do amor se tornaria dominante na filosofia por muitos séculos.  

Através de Sócrates, Platão se destaca como o primeiro filósofo a dedicar um estudo 

aprofundado ao amor em si, ao contrário de seus predecessores que tratavam o amor como 

                                                             
1 NASCIMENTO, Dax. História filosófica do amor: ensaio para uma nova compreensão da essência do 

amor humano. Natal: EDUFRN, 2019, p. 29. 
2 Ibidem, p. 32-33. 
3 Ibidem, p. 35. 
4 PLATÃO. O Banquete. Editora VirtualBooks. 1ª ed. 2003, 197b. 



 

12 
 

uma força cosmogônica através de mitos, ele buscava sua essência e significado na 

realidade humana. Para ele, os mitos que objetivavam eros como um deus ou uma força 

universal se tornam meras parábolas, pois ele reconhece o amor como algo 

intrinsecamente ligado à experiência e à realização do homem5. Para Sócrates, o amor 

está intimamente ligado ao conhecimento e à busca pela sabedoria, amar, para ele, não é 

apenas de algo sentimental, mas sim de um processo ativo de busca pela verdade e pela 

perfeição. “A tese geral do diálogo de Platão seria: o amor é um desejo”6. Assim, o amor, 

segundo ele, não se limita à atração física, mas transcende para o desejo de algo superior. 

Até mesmo a palavra "filosofia", derivada dos gregos philo (amor) e sophia 

(sabedoria), revela se tratar não da posse da sabedoria em si, mas sim de um amor 

apaixonado por ela. É um movimento constante de busca, um anseio incessante pelo 

conhecimento e pela verdade. O exemplo de Platão ilustra como o amor pode ser uma 

força motriz no desenvolvimento do conhecimento. O filósofo reconhece que seu 

pensamento tem origem no amor por Sócrates, seu mentor. Essa paixão o impulsionou a 

buscar a verdade e a beleza, deixando um legado monumental para a humanidade7. O 

amor de Platão não se restringia a Sócrates. Ele se estendia a tudo o que era nobre e belo. 

Essa paixão o levou a questionar a realidade, a explorar diferentes áreas do conhecimento 

e a propor ideias inovadoras sobre a natureza da verdade, da justiça e da beleza. A 

filosofia, como um movimento de amor à sabedoria, encontra em Platão uma figura 

exemplar. Ao deslocar o foco do amor de uma força cosmogônica para a realidade 

humana, Platão inaugura uma nova perspectiva sobre o tema, reconhecendo sua 

importância na busca pela beleza, verdade e perfeição. O amor, para ele, é um processo 

dinâmico e transformador que nos impulsiona em direção à nossa realização como seres 

humanos e filósofos. 

Outro importante filósofo grego, Aristóteles, define o amor como a causa do 

movimento contrário à natureza8. Assim, o filósofo grego propõe uma visão singular do 

amor que se distancia das concepções idealistas e românticas que predominam na cultura 

                                                             
5 JASPERS, K. Plato And Augustine. (Ed.) Hannah. Arendt. Nova York: Hartcourt, Brace & World, 1962, 
p. 44. 
6 NASCIMENTO, Dax. Op. Cit., p 93. 
7 JASPERS, K. Op. Cit., pp. 9-10. 
8 ARISTÓTELES. Da Geração e Corrupção. São Paulo: Edipro, 2016, l. II, cap. 6, 333 b 33. 



 

13 
 

popular. Segundo ele, o amor não é apenas de um sentimento, mas sim de uma força 

fundamental que impulsiona o movimento e a transformação no universo. Para entender 

essa perspectiva, é preciso compreender a filosofia natural de Aristóteles. Ele defendia 

que tudo na natureza possui um "movimento natural", que o direciona para um estado de 

perfeição. Por exemplo, uma pedra em queda tende a se mover para baixo, em direção ao 

centro da Terra, pois esse é seu estado natural. No entanto, o amor, segundo Aristóteles, 

pode ser visto como uma força que se contrapõe a esse movimento natural. Ele é capaz 

de mover algo em direção ao que é "contrário à natureza", ou seja, em direção ao que 

ainda não é perfeito. Por exemplo, o amor que um homem sente por uma mulher pode 

levá-lo a fazer coisas que, em sua natureza, ele não faria, como escalar uma montanha ou 

escrever um poema. Assim, o amor se torna uma força motriz da mudança e da 

transformação no mundo. Ele é capaz de impulsionar os seres a buscarem a perfeição, 

mesmo que isso implique em ir contra sua natureza original. 

A partir da leitura dos três autores até aqui apresentados nota-se que os filósofos 

desde a Grécia Antiga se dedicaram a desvendar os mistérios do eros, explorando suas 

diversas nuances e implicações. Assim, o Eros, deus grego do amor, ascende à filosofia 

como tema central, transcendendo sua figura mitológica e se tornando objeto de reflexões 

profundas sobre a natureza do amor e sua influência na vida humana. 

Portanto, o amor da espécie, também conhecido como amor erótico ou sexual, é 

instintivo e direcionado à reprodução e perpetuação da espécie. Já o amor filosófico 

transcende o âmbito físico e busca a verdade, o conhecimento e a beleza. Enquanto o 

amor da espécie gera novas vidas, o amor filosófico gera o bem e a beleza na alma do 

indivíduo. Essa "geração" não se limita ao âmbito interno, mas se expande para o exterior 

através da comunicação e do compartilhamento com o outro. É importante reconhecer 

que o amor filosófico exige esforço e dedicação, enquanto o amor da espécie é mais 

instintivo e natural. Ambas as formas de amor são importantes e possuem seus méritos. 

O amor da espécie garante a continuidade da vida, enquanto o amor filosófico busca o 

aperfeiçoamento individual e social. 

Outro filósofo importante a trabalhar de maneira célebre o tema do amor foi o 

cristão Agostinho de Hipona. O amor permeia a filosofia de Santo Agostinho como um 

tema central e recorrente. Ele se manifesta de diversas formas, desde o amor a Deus e ao 



 

14 
 

próximo até o amor à verdade e à justiça. Étienne Gilson9 utiliza a física grega, 

especialmente a de Aristóteles, para ilustrar sua concepção do amor como a força motriz 

da alma humana em Agostinho. Assim como os corpos físicos tendem a se mover para 

um lugar natural de repouso, a alma humana, impulsionada pelo amor, busca 

incessantemente o seu próprio repouso. 

Percebe-se que em Agostinho, “o amor é o motor da vontade”10, porém, essa 

vontade será sempre direcionada ao “bem”: “o que é o amor ou a caridade, tão louvada e 

exaltada pela Escritura, senão o amor do Bem?”11. O lugar natural da alma, o seu 

verdadeiro repouso, é Deus, considerado por Agostinho como o Bem Supremo. A alma, 

criada à imagem de Deus, possui um anseio natural por Ele, buscando encontrar Nele a 

plenitude da felicidade.  

A regra de ouro, presente em Mateus (Mt. 7:12), "Portanto, tudo aquilo que 

quereis que os homens vos façam de bem, fazei-o vós a eles, porque, isto é, a Lei e os 

Profetas", é fundamental na filosofia agostiniana do amor. Ela serve como guia moral 

para o comportamento humano, orientando as ações e relações interpessoais. Assim, o 

amor é o instrumento que permite ao homem vencer o mal do pecado original. Através 

do amor à Lei, que prescreve o bem a ser feito, o indivíduo se aproxima de Deus e se 

distancia do pecado. Após o pecado original, o homem, por suas próprias forças, não é 

capaz de alcançar a salvação. É necessário que ele receba a graça divina, concedida por 

Deus gratuitamente. A graça concede ao homem a força para amar a Deus e ao próximo, 

possibilitando a superação do pecado. Mesmo após o recebimento da graça, a 

concupiscência, a inclinação para o pecado, ainda permanece na natureza humana. No 

entanto, a graça concede ao homem a capacidade de pouco a pouco, regenerar sua 

natureza, caminhando em direção à perfeição final que é a ressurreição. Ainda na filosofia 

cristã, há muitas outras reflexões sobre o amor com destaque para Tomás de Aquino, um 

dos autores mais proeminentes desse período.  

Para São Tomás de Aquino, as virtudes teologais são princípios divinos que nos 

orientam para a bem-aventurança sobrenatural, um estado de felicidade eterna que 

                                                             
9 GILSON, E. Introduction à l’étude de Saint Augustin. Paris: Vrin, 1943, pp. 256-257. 
10 LIMA, J. P. A. P. A ética do amor em Santo Agostinho. Trabalho de Conclusão de Curso (Mestrado em 

Filosofia) - Universidade Federal do Ceará, 2017, p. 59. 
11 AGOSTINHO, S. A Trindade. Col. Patrística, 7, 1º Ed. São Paulo: Paulus, 2018, p. 172. 



 

15 
 

transcende as capacidades humanas. Dentre essas virtudes teologais “resulta que a 

caridade é mais excelente que a fé e a esperança e, por conseguinte, que todas as outras 

virtudes”12. Assim, para Tomás a caridade (o amor) “realiza a aspiração de toda a 

natureza, a caridade faz o homem unir-se a Deus de maneira que ele não conseguiria por 

meios naturais”13. A caridade, ou amor, é a mais excelente das virtudes, transcendendo a 

fé e a esperança. Ela é o que nos permite alcançar a bem-aventurança sobrenatural, 

unindo-nos a Deus de forma que não seria possível através de meios naturais. A caridade 

realiza a aspiração de toda a natureza humana, pois nos permite alcançar a felicidade 

eterna, o fim último de nossa existência. Ela nos permite transcender nossas limitações e 

nos unir ao Bem Supremo, que é Deus. 

Ambas as abordagens se complementam ao destacar diferentes aspectos do amor. 

Agostinho focaliza a dinâmica do amor como motor da vontade e caminho para a 

salvação, enquanto Tomás apresenta uma visão mais estruturada das virtudes teologais, 

especialmente da caridade, como meio de alcançar a felicidade eterna. Juntas, essas 

perspectivas oferecem uma compreensão profunda e multifacetada do amor na filosofia 

cristã, evidenciando sua centralidade e importância na busca pela união com o divino. 

Na filosofia moderna, há também muitos filósofos que desenvolvem meditações 

sobre o tema do amor, valendo destacar René Descartes que desenvolve reflexões 

interessantes sobre o tema. Descartes oferece uma visão interessante e complexa do amor. 

O filósofo francês distingue três tipos de amor: afeição, amizade e devoção, com base na 

estima que temos pelo objeto amado em comparação conosco14. Afeição: É o tipo de amor 

mais simples, caracterizado por uma estima menor pelo objeto amado do que por nós 

mesmos. É direcionado a coisas como flores, pássaros e cavalos. Amizade: Surge quando 

estimamos o objeto amado tanto quanto a nós mesmos. É possível ter amizade apenas por 

seres humanos, e exige um espírito equilibrado e a reciprocidade do sentimento. 

Devoção: É o tipo de amor mais elevado, caracterizado por uma estima maior pelo objeto 

amado do que por nós mesmos. O principal objeto da devoção é a divindade, mas também 

                                                             
12 AQUINO, T. Suma Teológica (Coleção Completa-9 Volumes). São Paulo: Loyola, 2005, IIª seção IIª 

parte, q. 23, a.6. 
13 GUEDES, M. V. C. O Desenvolvimento da Ética Do Amor de Santo Agostinho na Ética das Virtudes de 

São Tomás de Aquino: A Virtude como Amor de Caridade. Trabalho de Conclusão de curso 

(Especialização em Filosofia) - Universidade Estácio de Sá, 2021, p. 20. 
14 DESCARTES, R. As Paixões da Alma. Vozes De Bolso, 2023, p. 259. 



 

16 
 

pode ser direcionado ao príncipe, ao país, à cidade ou a um homem particular. Quanto aos 

efeitos desses três tipo de amor: na afeição, sempre preferimos mais a nós mesmos do que 

o que amamos; na amizade, buscamos o bem-estar mútuo e estamos dispostos a fazer 

sacrifícios pelo amigo; na devoção, preferimos a coisa amada a nós mesmos e estamos 

dispostos a morrer por ela15. Em Descartes, portanto, o amor é visto como uma paixão da 

alma, distinta do conhecimento racional. A devoção à divindade é considerada o tipo de 

amor mais elevado. 

Finalmente, chegamos a Friedrich Nietzsche. O amor é um tema central na 

filosofia de Nietzsche, embora seja frequentemente abordado de maneira complexa e 

desafiadora. Nietzsche critica a visão tradicional do amor como um sentimento idealizado 

e transcendente, propondo uma alternativa baseada na afirmação da vida e na vontade de 

poder. Como o amor, para Nietzsche, não pode ser interpretado fora do contexto de sua 

crítica à metafísica e aos idealismos presentes na moral, religião e arte. O filósofo propõe 

uma ruptura com as concepções tradicionais que definem o amor como um sentimento 

transcendente, puro e universal. Em contraste com a tradição socrático-platônica, judaico-

cristã e moderna, Nietzsche oferece uma reinterpretação radical do amor, desconstruindo 

as noções de carência, negação de si e posse. Segundo Jelson Oliveira16, Nietzsche 

reconhece diferentes formas de amor: amor como fruição de si; amor como exuberância 

e opulência; e amor como liberdade e autoafirmação. No amor como fruição de si, 

Nietzsche compreende que o amor não nasce da carência, mas sim da plenitude. 

Indivíduos plenos de si, que conquistaram sua autoafirmação, são capazes de amar. 

Assim, o amor é um derramamento, uma dádiva daquilo que o indivíduo conquistou para 

si17, uma exuberância, profusão e fartura. Zaratustra personifica essa ideia, transbordando 

com sabedoria e amor pela humanidade. O amor de Zaratustra o leva a compartilhar seus 

dons com o mundo, como um presente18. No amor como liberdade e autoafirmação, 

Nietzsche entende o amor como ligado à ideia de liberdade, de criar os próprios valores. 

Amar significa permitir que cada indivíduo se torne aquilo que é. O amor exige resistência 

e superação de obstáculos, como a própria solidão19. Para além disso, Nietzsche critica a 

                                                             
15 Ibidem, p. 259. 
16 OLIVEIRA, Jelson. R. Três variações sobre no amor na filosofia de Nietzsche. Cad. Nietzsche, 

Guarulhos/Porto Seguro, v.41, n.3, setembro-dezembro 2020, p. 81. 
17 Ibidem, p. 81. 
18 Ibidem, p. 88. 
19 Ibidem, p. 88. 



 

17 
 

moral tradicional, que define o bem e o mal de forma universal e atemporal. Ele 

argumenta que a moral é uma construção social que varia de acordo com a cultura, época 

e classe social. Para ele, não existe uma única moral verdadeira, mas sim uma pluralidade 

de morais. 

Portanto, Nietzsche reconhece a fruição de si como sua base fundamental. O amor 

não nasce da carência, mas sim da plenitude do indivíduo que se autoafirmou. Essa 

plenitude se manifesta como um derramamento, uma doação daquilo que o indivíduo 

conquistou para si, transbordando em amor para o mundo. Zaratustra, personifica o amor 

como exuberância e opulência. Sua sabedoria e amor pela humanidade se manifestam 

como um presente, transbordando em sua missão de compartilhar seus dons com o 

mundo. 

O conceito de Amor Fati de Nietzsche, está profundamente interligado com sua 

visão de amor descrita acima. Pois, enfatiza a aceitação incondicional e a afirmação 

entusiástica de todas as experiências da vida, incluindo dificuldades, como expressões de 

plenitude e autoafirmação. Nietzsche vê o amor não como uma carência, mas como uma 

exuberância e opulência nascida da plenitude do indivíduo, que se manifesta como uma 

doação de si e uma liberdade para criar os próprios valores. Essa aceitação radical e 

transformação das experiências em oportunidades de crescimento estão no cerne do Amor 

Fati e da concepção nietzschiana de amor. 

Diante disso, no cerne das reflexões de Nietzsche sobre o amor está o conceito de 

Amor Fati, amplamente relacionado a sua ideia de redenção, vontade de poder e o eterno 

retorno. Assim, essa dissertação busca explorar a relação do Amor Fati para a consumação 

da redenção segundo o autor. 

Amor Fati é um conceito da filosofia estoica que tem sua tradução livre do latim 

como “Amar ao Destino” ou “Amor ao Destino”. Esse conceito mais tarde foi tomado 

pelo filósofo Friedrich Nietzsche em sua obra com certo vislumbre. Primeiramente, em 

dois fragmentos póstumos de 1881. 

Em primeiro lugar, o que é necessário – e isso da forma mais bonita e perfeita 

possível! "Amai o que for necessário" – amor fati esta seria a minha moral, fazei-

lhe todo o bem e elevai-o a ti acima da sua terrível proveniência (KSA, 9, 

15[20]). 



 

18 
 

 

Nesse trecho, Nietzsche propõe o Amor Fati como uma moral pessoal, onde a 

aceitação do necessário, por mais terrível que seja, é elevada a um ato de amor e beleza. 

Essa perspectiva está intimamente ligada à visão nietzschiana de transvaloração dos 

valores, onde o amor ao destino é não apenas uma aceitação passiva, mas uma afirmação 

ativa da vida em todas as suas formas. Em outro fragmento, Nietzsche continua a 

desenvolver essa ideia: 

"Sim! Só quero amar o que for necessário! Sim! Amor fati seja meu último amor!" 

— Talvez você vá tão longe, mas primeiro você terá que ser o amante das Fúrias: 

confesso que as serpentes me desviariam. "O que você sabe sobre as Fúrias? 

Fúrias – isso é apenas uma palavra ruim para as Graças." – Isto é ótimo! — (KSA, 

9,16[22]). 

 

Aqui, Nietzsche confronta a necessidade de amar não apenas o destino, mas 

também as dificuldades e adversidades, representadas pelas Fúrias. Ao reimaginar as 

Fúrias como Graças, Nietzsche transforma as forças destrutivas em elementos de graça e 

beleza, reforçando a ideia de que o verdadeiro Amor Fati envolve a reconciliação e a 

afirmação de todos os aspectos da existência, inclusive os mais dolorosos. 

 Na obra editada Gaia Ciência (GC), Nietzsche tem um melhor discernimento do 

que é o Amor Fati, diz ele: 

Quero cada vez mais aprender a ver como belo o que é necessário nas 

coisas: – assim me tornaria um daqueles que fazem belas as coisas. 

Amor Fati (amor ao destino): seja este, doravante o meu amor! Não 
quero fazer guerra ao que é feio. Não quero acusar, não quero nem 

mesmo acusar os acusadores.  Que a minha única negação seja desviar 

o olhar! E, tudo somado e em suma: quero ser, algum dia, apenas 

alguém que diz Sim! (GC, § 276). 

 

Portanto, Nietzsche enxerga no Amor Fati a possibilidade de se viver uma vida 

autêntica e afirmativa, onde seus esforços não estarão em buscar a modificação da 

realidade em que se vive, mas em aceitá-la e querê-la da maneira como ela se apresenta. 

Assim, em Ecce Homo (EH), ele afirma: 

A minha fórmula para a grandeza do homem é Amor Fati: nada pretender 

ter de diferente, nada para a frente, nada para trás, nada por toda a 



 

19 
 

eternidade. O necessário não é apenas para se suportar, menos ainda para 

se ocultar – todo o idealismo é mentira perante o necessário – mas para o 

amar... (EH, “Porque sou Tão Sagaz”, § 10). 

 

Em outra passagem de EH, o filósofo afirma que Amor Fati é a sua “natureza mais 

íntima” e ainda diz que o necessário, o destino, não o fere, pois ele aprendeu a amá-lo 

(EH, “O Caso Wagner”). 

Os conceitos de redenção, vontade de poder e eterno retorno aprecem no ZA. O de 

eterno retorno já havia aparecido no aforismo 341 de a GC, imediatamente antes do ZA e 

nele foi mais desenvolvido nas passagens “Da visão e enigma” e “O convalescente” do 

terceiro livro. Em “Da visão e enigma”, conforme Roberto Machado, no diálogo entre 

Zaratustra e o anão, discute-se a ideia do eterno retorno, desafiando a noção de tempo 

linear e sugerindo que todas as coisas, inclusive os momentos individuais da existência, 

podem repetir-se infinitamente. No entanto, Zaratustra não afirma diretamente o eterno 

retorno como verdade objetiva, apenas o propõe como possibilidade, confrontando o anão 

com o pensamento trágico em contraste com o niilismo. Já em “O convalescente”, 

Roberto Machado20 afirma que a metáfora da serpente sufocando o jovem pastor 

representa o niilismo e a sensação de vazio e desencanto que permeia a existência 

humana. Ao morder e decepar a cabeça da serpente, Zaratustra simbolicamente se liberta 

do niilismo, transformando-se e superando-o. 

Assim, com o conceito de Redenção, tal como Nietzsche elabora em ZA, se amplia 

a sua compreensão de Amor Fati, pois percebe-se a necessidade de a vontade retroceder 

ao passado e querer para trás, libertando-se do sentimento de vingança contra todo “assim 

foi” afirmando o que passou como “assim eu quis”. A filosofia nietzschiana abraça a ideia 

da redenção como sendo parte desse movimento da transvaloração, onde o homem 

alcançará o máximo de si, o super-homem. Nesse sentido, umas das obras mais 

importantes de Nietzsche para a compreensão tanto da redenção quanto da própria 

transvaloração e da figura do super-homem é ZA, obra que oscila entre um estilo de 

pregação, como um evangelho – “quinto evangelho” -, ora como poesia épica ou poesia 

lírica. Desde seus estudos filológicos até a apresentação de sua grande obra, o filósofo 

                                                             
20 MACHADO, R. Zaratustra, tragédia nietzschiana. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001, p. 126. 



 

20 
 

procurou delimitar um estilo, fazendo uso de uma forma de linguagem que não apenas 

fale e represente, mas que cante, pois, sendo Zaratustra a tragédia nietzschiana, como tal, 

não fala, mas canta.  

A dissertação está estruturada em três capítulos principais, além da introdução, 

considerações finais e referências bibliográficas. O primeiro capítulo, "O Amor Fati", 

explora o conceito tanto nos estoicos quanto em Nietzsche. O segundo capítulo, "O Eterno 

Retorno e o Amor Fati", aborda a interseção entre o tempo, a eternidade e como o eterno 

retorno e a vontade de poder se relacionam com o Amor Fati. No terceiro capítulo, "O 

Amor Fati e a Redenção Transvalorada em Nietzsche", discute-se como o eterno retorno 

possibilita a transvaloração dos valores, diferenciando a redenção cristã da redenção 

proposta por Nietzsche, finalizando com a relação do Amor Fati e da redenção em seu 

pensamento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

21 
 

 

I O AMOR FATI 

 

Na jornada filosófica proposta por Friedrich Nietzsche, a interseção entre o 

conceito de Amor Fati e a busca pela redenção emerge como um ponto crucial para a 

compreensão da condição humana e da existência em sua totalidade. A partir das raízes 

estoicas do Amor Fati, passando pela reinterpretação nietzschiana e culminando na busca 

pela redenção em ZA, este capítulo se propõe a explorar as profundezas desses conceitos 

e suas implicações para uma vida autêntica e plena. 

Ao longo dos séculos, o Amor Fati tem sido visto como uma atitude de aceitação 

do destino, uma disposição para abraçar os eventos da vida com gratidão e coragem. 

Originado na filosofia estoica, esse conceito foi ressignificado por Nietzsche como uma 

afirmação da vontade de poder e um caminho rumo a redenção. Em sua obra seminal GC 

e posteriormente em EH, Nietzsche lança luz sobre o Amor Fati como uma via para 

dissolução do ressentimento e do ódio a vida. No entanto, é em ZA que o Amor Fati, 

mesmo não sendo mencionado, atinge sua plenitude, entrelaçando-se de maneira 

inextricável com a busca pela redenção. A figura do super-homem proposta por Zaratustra 

representa não apenas uma aspiração individual, mas também um convite para a 

humanidade transcender suas amarras morais e culturais. O eterno retorno, a aceitação do 

passado e a transformação consciente de cada experiência em uma expressão da vontade 

de poder são aspectos fundamentais dessa busca pela redenção. 

Portanto, este capítulo se propõe a explorar não apenas os fundamentos teóricos 

do Amor Fati e da redenção, mas também suas manifestações práticas na obra de 

Nietzsche. Ao analisar passagens-chave de ZA, iremos desvendar as camadas de 

significado por trás desses conceitos e sua importância para uma compreensão mais 

profunda da filosofia nietzschiana. Ao fazê-lo, esperamos não apenas elucidar a 

complexidade desses temas, mas também destacar sua relevância para uma vida vivida 

plenamente e em conformidade com os ideais nietzschianos. 

 

 



 

22 
 

 

1.1. O “Amor Fati” dos Estoicos 

 

A influência do estoicismo sobre Nietzsche é profunda e multifacetada, 

especialmente no que diz respeito ao conceito de Amor Fati. Ao analisar as raízes desse 

conceito na filosofia estoica, podemos compreender melhor como ele ressoa nas ideias de 

Nietzsche e como contribui para sua própria concepção do amor e do destino. Ideias 

próximas da noção nietzschiana de Amor Fati podem ser encontradas na filosofia estoica, 

como visto através das obras de Epiteto, Sêneca e outros, envolvendo uma aceitação 

radical do destino, abraçando tudo o que acontece na vida como inevitável. Essa atitude 

não se limita à resignação passiva, mas implica em uma atitude ativa de amor e aceitação 

pela realidade tal como é. Essa perspectiva estoica ressoa com a noção nietzschiana de 

que o amor verdadeiro não se baseia em noções de bem e mal, mas sim na afirmação da 

vida como um todo, incluindo seus aspectos dolorosos e trágicos. 

Ambos os sistemas filosóficos enfatizam a importância de encontrar sentido e 

propósito na existência humana, mesmo diante das adversidades e das incertezas do 

destino. Deste modo, a influência do estoicismo sobre Nietzsche se manifesta não apenas 

em suas concepções específicas sobre o amor e o destino, mas também em sua visão mais 

ampla sobre a vida e a moralidade.  

O amor ao destino é uma proposta central na filosofia estoica, especialmente na 

obra de Epiteto. Mais do que mera resignação, propõe-se abraçar a vida em sua totalidade, 

com suas alegrias e tristezas, vitórias e derrotas, reconhecendo que tudo o que acontece 

como inevitável. A filosofia estoica, fundada por Zenão de Cítio em Atenas no século IV 

a.C., se dá como uma "arte de viver", aplicando seus ensinamentos à vida prática. Para os 

estoicos, a busca pela felicidade se entrelaça com a busca pela virtude, e ambas se 

fundamentam em uma compreensão profunda da natureza e da lógica do universo21. 

                                                             
21 REALE, G.; ANTISERI, D. História da filosofia: filosofia pagã antiga, Guia para eficiência nos estudos. 

3. ed. São Paulo: Paulus, 2003, p. 296. 



 

23 
 

Durante o estoicismo da terceira fase22, a filosofia estoica ascendeu como uma 

estrela, conquistando o título de mais popular da época, com nomes como Sêneca (1 a.C.-

65 d.C), Epicteto (50-130 d.C) e Marco Aurélio (121-180d.C). Entre os séculos I e II d.C., 

seus ensinamentos sobre a busca pela felicidade e pela vida virtuosa ressoavam com o 

público, atraindo adeptos de diversas classes sociais23. 

No estoicismo, a virtude é o caminho essencial para alcançar a felicidade, sendo 

está a conformidade com a natureza e a razão. Marco Aurélio24, um dos maiores 

representantes da terceira fase do estoicismo, destaca que as virtudes centrais — coragem, 

temperança, justiça e sabedoria — são os pilares da vida reta. Ele enfatiza que a felicidade 

reside em viver de acordo com essas virtudes, pois elas representam o uso racional da 

mente para agir conforme a ordem natural das coisas. Marco Aurélio25 afirma que, se 

alguém encontrar algo superior à justiça, à verdade, ao autocontrole e à coragem, essa 

descoberta deve ser extraordinária, visto que essas virtudes são o maior bem que o ser 

humano pode alcançar. Para ele, não há nada mais elevado do que viver segundo a reta 

razão e o destino traçado pela natureza. Assim, o imperador-filósofo propõe que a busca 

por algo superior à virtude é praticamente impossível, pois é nela que reside o verdadeiro 

propósito da existência humana: agir de forma racional e justa, aceitando o que a vida 

apresenta sem resistir ao destino. 

Assim como outros filósofos da antiguidade, os estoicos reconheciam a busca pela 

felicidade como um anseio universal do ser humano. Para eles, a felicidade se configurava 

como o "fim último" do homem, a força motriz que impulsiona todas as suas ações26. Na 

filosofia estoica, a felicidade assume um papel teleológico, ou seja, é vista como o 

objetivo final e supremo da vida humana. 

É importante ressaltar que a felicidade preconizada pelos estoicos não se baseia 

em prazeres momentâneos ou bens materiais. Ela se traduz em um estado interior de paz 

                                                             
22 O Estoicismo é comumente dividido em três fases distintas: o Estoicismo Antigo (século IV a.C. - século 

II a.C.) que foi fortemente influenciado pela filosofia grega, especialmente a socrática e a platônica; o 

Estoicismo Médio (século II a.C. - século I d.C.) influenciado pela cultura romana e pela filosofia 

helenística; e o Estoicismo Romano (século I d.C. - século II d.C.) influenciado pela filosofia romana e 

pelas ideias de Sêneca, Epiteto e Marco Aurélio. 
23 REALE, G.; ANTISERI, D. Op. Cit., p. 280. 
24 MARCO AURÉLIO. Meditações. Tradução de Thainara Castro. Brasília: Editora Kiron, 2011, 3.6. 
25 Ibidem, 3.6. 
26 RUSSO, A. T.; PERINE, M. A resposta estoica para o desejo de felicidade. Poliética. São Paulo, v. 8, n. 

2, 2020, p. 388. 



 

24 
 

e serenidade, alcançado através da vida virtuosa. Essa conquista se dá através da: 

aceitação da dicotomia controle/não controle, onde é possível distinguir o que está sob 

nosso controle (ações, pensamentos) do que não está (acontecimentos externos); uso da 

razão para lidar com as emoções, onde é possível evitar ser dominado por sentimentos 

negativos e cultivar pensamentos virtuosos; e na vida de acordo com a natureza, onde é 

possível viver em harmonia com o universo e com os princípios da razão. 

Durante o período romano da filosofia estoica sua ênfase recai sobre a ética, seus 

principais nomes passaram a considerar menos as partes teóricas da lógica e física dos 

gregos para se concentrarem na parte ética e sua aplicabilidade na vida, conforme Reale 

e Antissieri27. Isso se dá, principalmente, pela diminuição dos laços entre Estado e 

indivíduo, cabendo ao homem buscar a própria perfeição e modo de vida. O estoicismo 

romano floresceu em um período de grandes transformações políticas e sociais no Império 

Romano. Diante da crescente fragilidade do Estado e da diminuição dos laços entre o 

indivíduo e a comunidade, os filósofos estoicos romanos concentraram seus esforços na 

busca pela perfeição individual através da ética.  

A filosofia estoica romana, como já dissemos, não se limitava à teoria, mas 

buscava ser aplicada à vida prática. Os filósofos estoicos romanos ofereceram conselhos 

sobre como lidar com as dificuldades da vida, como manter a calma em situações adversas 

e como cultivar a felicidade e a virtude. Ao focar na busca pela perfeição individual 

através da virtude, do autoconhecimento e da vida de acordo com a natureza, os filósofos 

estoicos romanos ofereceram um caminho para a felicidade e a realização pessoal. 

Mas então qual a relação desse conceito de busca pela felicidade dos estoicos, com 

o Amor Fati? Como pode ser observado em Epiteto, esse conceito consiste na ideia de 

aceitação e amor pelo destino. Essa ideia é expressa de forma cristalina no capítulo 8 do 

Encheiridion: “não busques que os acontecimentos aconteçam como queres, mas quere 

que aconteçam como acontecem, e tua vida terá um curso sereno”28. 

                                                             
27 REALE, G.; ANTISERI, D. Op. Cit., p. 325. 
28 EPICTETO. O Encheirídion de Epicteto. Edição Bilíngue. Tradução do texto grego e notas Aldo Dinucci; 

Alfredo Julien. Textos e notas de Aldo Dinucci; Alfredo Julien. São Cristóvão. Universidade Federal de 

Sergipe, 2012, p. 21. 



 

25 
 

Vale ressaltar que “os estoicos tinham a providência (ou destino) como razão 

seminal de todos os seres, a ligação das causas em um único plano”29, o que guarda uma 

interessante relação com o conceito de Amor Fati na filosofia estoica. No senso comum, 

o destino é interpretado como uma força implacável que determina o caminho da vida e 

a guia a um destino específico. Na realidade, o destino projeta o indivíduo no futuro, 

concede significado aos eventos, conecta a vida a um propósito e a uma persistência. A 

essência da vida reside em ter um destino30. No plano prático, o amor ao destino se 

manifesta como uma espécie de amor metafísico pela realidade em sua totalidade31. Os 

estoicos denominavam essa sabedoria como "a arte da aquiescência", que significa 

"aceitar em vez de lutar contra". Essa arte se traduz na capacidade de reconhecer que nem 

tudo está sob nosso controle e que, em vez de nos rebelarmos contra o que não podemos 

mudar, podemos direcionar nossa energia para aquilo que podemos controlar: nossas 

ações, pensamentos e reações. 

Marco Aurélio, imperador romano e filósofo estoico, sintetiza essa filosofia em 

sua famosa frase: " Receber sem orgulho, desprender-se sem apego"32. Essa frase convida 

a acolher o que a vida apresenta sem arrogância ou orgulho, e a desapegar das coisas que 

estão além do controle, reconhecendo que não se pode mudá-las. A atitude estoica de 

amor ao destino surge diante da realidade da providência. Para os estoicos, a providência 

era a razão divina que governava o universo. Tudo o que acontece, desde os grandes 

eventos até os menores detalhes, é ordenado pela providência e tem um propósito. Ao 

reconhecê-la como um plano divino, os estoicos aprendiam a aceitar e amar o destino, 

mesmo que ele fosse adverso. Essa atitude era vista como um caminho para a felicidade 

e a tranquilidade da alma. Assim como o Amor Fati nos convida a amar tudo o que 

acontece, a providência estoica nos leva a reconhecer a ordem e a inteligência por trás do 

destino33. 

                                                             
29 ROMÃO, A. A. Amor fati: delineamentos da afirmação em Nietzsche e Deleuze. Primeiros Escritos, São 

Paulo, n.11, 2022, p. 166. 
30 VENEZIANI, M. Amor Fati. La vita tra caso e destino. Milano: Mondadori, 2010, p. 82. 
31 Ibidem, p. 82. 
32 MARCO AURÉLIO. Meditações. Tradução de Thainara Castro. Brasília: Editora Kiron, 2011, 8.33. 
33 É importante ressaltar que existem diferenças entre o Amor Fati e a providência estoica. O Amor Fati é 

um conceito mais abrangente, que se aplica a todas as correntes do estoicismo, enquanto a providência está 

mais relacionada à teologia estoica. 



 

26 
 

De volta a Epiteto, ele convida a aceitar os acontecimentos como eles são, sem 

julgamentos ou lamentações. Isso não significa que se deve ser passivo ou complacente, 

mas sim que se deve reconhecer que nem tudo está sob controle. Ao aceitar as coisas 

como elas são, é possível se concentrar em agir de acordo com a virtude. Podendo usar 

toda a energia para fazer o que é certo e bom, mesmo que as circunstâncias sejam difíceis. 

Além disso, Epiteto traz também uma regra de convivência ao lembrar que as pessoas 

agem de acordo com sua própria natureza e seus próprios valores, portanto, julgar ou 

tentar mudar os outros é uma perda de tempo e energia. 

Em seus ensinamentos, Epiteto convida-nos a um "despertar". Esse despertar não 

se trata de um evento místico ou religioso, mas sim de uma mudança de perspectiva. É 

abrir os olhos para a realidade do mundo e para o nosso papel nele. Epiteto, convida, 

portanto, a um “despertar”, configurado pelo maravilhamento diante do devir, e esse 

maravilhamento de estar no mundo sob qualquer circunstância é, para ele o que 

caracteriza o verdadeiro estoico34: 

Ser estoico, afinal, o que é? Do mesmo modo que chamamos “fidíaca” 

a estátua modelada segundo a arte de Fídias, mostrai-me igualmente um 

ser humano enfermo e feliz, em perigo e feliz, desprestigiado e feliz. 

Mostrai-me. Pelos deuses! Desejo ver um estoico35. 

 

Portanto, o verdadeiro estoico, segundo Epiteto, é aquele que experimenta um 

constante "maravilhamento" diante do mundo. Esse maravilhamento não se limita aos 

momentos bons, mas se estende a todas as circunstâncias, boas e ruins. 

Assim, a relação entre o despertar e a providência no estoicismo é uma mudança 

de perspectiva que leva à aceitação profunda da realidade e do destino. O conceito de 

"despertar" mencionado por Epicteto refere-se a um reconhecimento da ordem divina que 

governa o universo (a providência) e a aceitação de que nem tudo está sob nosso controle. 

Ao despertar para essa realidade, o indivíduo deixa de lutar contra o que não pode ser 

mudado, adotando a "arte da aquiescência" estoica — aceitação tranquila e amorosa do 

destino, ou Amor Fati. 

                                                             
34 DINUCCI, A. Epicteto e os estoicos: uma ontologia da superfície. Prometheus, 11(27), Maio-Agosto, 

2018, p. 145. 
35 EPICTETO (2008. Epict. Diss. 2.19.23-27). Apud: DINUCCI, A. Op. Cit., p. 145. 



 

27 
 

Esse despertar é uma mudança de consciência que permite ao estoico entender seu 

papel no mundo e agir conforme a virtude, concentrando-se no que pode controlar, como 

pensamentos, ações e reações, e deixando de lado a resistência ao que é inevitável. A 

providência, como uma razão divina que organiza o universo, é o fundamento dessa 

aceitação. Ao amar o destino, o estoico reconhece a sabedoria por trás de todos os eventos, 

e, através desse despertar, encontra felicidade e tranquilidade mesmo em circunstâncias 

adversas. 

Outro exemplo é Sêneca que, em um trecho da obra Da felicidade, apresenta a 

essência do Amor Fati. Lá se fala em aceitar e amar o destino, reconhecendo que tudo o 

que acontece está de acordo com a lei universal: 

Devemos saber suportar com espírito forte tudo o que por lei universal 

nos é dado a enfrentar. É nossa obrigação suportar as condições da vida 

mortal e não nos perturbarmos com o que não está em nosso poder 

evitar36. 

 

Assim, Sêneca convida a suportar com força e resiliência as dificuldades da vida. 

É importante lembrar que "suportar" não significa passividade, mas sim enfrentar os 

desafios com sabedoria e coragem. O filósofo romano também lembra que somos seres 

mortais e que a vida é passageira. As condições da vida mortal, como doenças, perdas e 

sofrimentos, são inevitáveis. Aceitá-las como parte da natureza da vida nos permite viver 

com mais serenidade e menos sofrimento. Sêneca faz uma distinção importante entre o 

que está em nosso poder e o que não está. Devemos concentrar nossos esforços no que 

podemos controlar, como nossas ações, pensamentos e reações, para se conquistar a 

liberdade interior, não se deixando ser escravizado por desejos e expectativas irreais, e 

tornando-se mais resiliente diante das adversidades. Ao amar o destino, o estoico encontra 

a verdadeira liberdade. Paradoxalmente, ao aceitar que não se controla tudo, liberta-se da 

ansiedade e do sofrimento. Ao aceitar serenamente tudo que a vida apresenta, incluindo 

as dificuldades e os desafios, liberta-se da angústia e da frustração, abrindo espaço para a 

verdadeira felicidade florescer. 

 

                                                             
36 SÊNECA. Da Tranquilidade da Alma. Porto Alegre: L&PM, 2009. Da felicidade, XV. 



 

28 
 

1.2. Amor Fati em Nietzsche  

 

Nietzsche apresenta uma crítica à tradição filosófica e religiosa ocidental, desde 

Sócrates e Platão até o cristianismo. Ele argumenta que essa tradição promoveu a culpa e 

a punição como elementos centrais da existência humana37. 

Hoje, quando adentramos o movimento inverso, quando nós imoralistas 
buscamos novamente com toda força sobretudo retirar do mundo o 

conceito de culpa e o conceito de punição, purificando destes conceitos 

a psicologia, a história, a natureza, as instituições e as sanções 
comunitárias, não há em nossos olhos nenhum antagonismo mais 

radical do que o em relação aos teólogos que continuam a infectar a 

inocência do vir-a-ser com noções de ‘punição’ e ‘culpa’, a partir do 
conceito de ‘ordem moral do mundo’. O Cristianismo é uma metafísica 

de carrasco… (CI, “Os quatro grandes erros”, §7). 

 

Nietzsche identifica o cristianismo como o ápice da "consciência de culpa", com 

sua ênfase no pecado original, na culpa e no castigo divino. Ele argumenta que essa visão 

de mundo corrompeu a "inocência dionisíaca do existir", que celebra a vida em sua 

totalidade38. Em contraposição à culpa cristã, a obra nietzschiana propõe o Amor Fati, ou 

amor ao destino. Essa ideia consiste em aceitar e amar tudo o que acontece, inclusive as 

coisas negativas, como sofrimento e tragédia. O Amor Fati está intimamente ligado à 

doutrina do eterno retorno do mesmo, que afirma que tudo o que acontece se repetirá 

eternamente. Essa ideia nos convida a viver cada momento com total intensidade e 

responsabilidade, pois cada ação terá consequências infinitas39. 

Portanto, embora Nietzsche seja conhecido por suas críticas contundentes ao 

cristianismo e à moral tradicional, sua filosofia também valoriza a afirmação da vida. 

Essa postura pode parecer irônica à primeira vista, mas na verdade está intimamente 

ligada à sua crítica.  O foco da crítica do autor recai sobre aspectos da moral que induzem 

o indivíduo a negar a si mesmo. Ele critica especialmente a vertente do cristianismo que 

                                                             
37 GIACOIA JUNIOR, O. Amor Dei e Amor Fati. Revista Trágica: estudos sobre Nietzsche, 4(2): 75-94, 

2011, p. 91. 
38 Ibidem, p. 91. 
39 Ibidem, p. 91. 



 

29 
 

condena a existência terrena, exigindo arrependimento como condição para a salvação 

em um plano superior40. 

Para Nietzsche, a moral tradicional, com sua ênfase na culpa, no pecado e na 

negação da vida terrena, representa uma negação da nossa existência. Essa negação se 

manifesta de diversas maneiras. Por exemplo, a crença no pecado original e a necessidade 

de arrependimento constante geram sentimento de culpa e vergonha, levando à 

desvalorização da vida presente; a valorização do ascetismo, da renúncia aos prazeres 

terrenos, promove uma vida negadora dos instintos e desejos naturais; e a esperança em 

um mundo superior, a crença em um paraíso após a morte, desvaloriza a vida presente, 

tornando-a um mero trampolim para um futuro idealizado. Em contraposição à negação 

da vida presente, o filósofo propõe a afirmação da vida em sua totalidade. Essa postura 

implica na aceitação da realidade, onde é possível aceitar a vida com seus sofrimentos e 

alegrias, sem negar os aspectos difíceis da existência. Tal aceitação leva à superação da 

culpa e da vergonha, possibilitando reconhecer que a vida não precisa ser expiada e leva 

também à valorização dos instintos, reconhecendo os instintos e desejos como partes 

fundamentais da nossa natureza e ensinando a vivê-los de forma autêntica. 

A afirmação da vida em Nietzsche está intimamente ligada à sua crítica à moral 

tradicional. Ao negar a vida terrena, essa moral promove uma postura de culpa, 

arrependimento e negação dos instintos. Nietzsche propõe uma alternativa: abraçar a vida 

em sua totalidade, com seus desafios e alegrias, sem negar a realidade ou buscar refúgio 

em um mundo idealizado. Ao amar o destino, o indivíduo se liberta da culpa, do 

ressentimento e da frustração, reconhecendo que a vida não é um processo linear e que os 

eventos negativos são inevitáveis. Ao invés de negar a realidade, o Amor Fati permite 

que o indivíduo a aceite e a utilize como fonte de crescimento e aprendizado. 

Assim, o conceito de Amor Fati em Nietzsche está diretamente ligado à sua crítica 

aos valores cristãos e ao niilismo. Para Nietzsche, a moral cristã, com sua ênfase na culpa, 

no pecado e na negação dos prazeres terrenos, desvaloriza a vida presente ao focar em 

um mundo idealizado após a morte. Essa negação da vida terrena leva à repressão dos 

instintos humanos e à criação de um sentimento de culpa e arrependimento. 

                                                             
40 LANIER, Anderson, R. Friedrich Nietzsche. In: ZALTA, Edward N.; NODELMAN, Uri (eds.). The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2024 Edition), 2024, on-line. 



 

30 
 

Em contrapartida, o Amor Fati é a afirmação radical da vida em sua totalidade, 

aceitando tanto os aspectos agradáveis quanto os sofrimentos inevitáveis da existência. 

Ao amar o destino, o indivíduo se liberta do ressentimento e da negação da realidade, 

abraçando a vida como ela é, sem buscar refúgio em crenças que desvalorizam o presente. 

Nietzsche critica o niilismo, que surge da desilusão com os valores tradicionais e resulta 

em um vazio existencial, propondo o Amor Fati como uma alternativa que valoriza o 

presente e o real, permitindo ao indivíduo crescer e aprender com cada experiência, sem 

fugir ou negar as dificuldades. 

Nietzsche reconhece a vida como um processo dinâmico e em constante mudança, 

repleto de desafios e oportunidades. Afirmar a vida significa abraçá-la em sua totalidade, 

com suas nuances e complexidades. Implica em aceitar os aspectos positivos e negativos 

da existência, sem negar ou tentar escapar da realidade, reconhecendo sua beleza, força e 

vitalidade. 

O tema da afirmação da vida é central no livro IV da GC. A obra abre com uma 

dedicatória ao Amor Fati, demonstrando a importância deste conceito para o autor. 

Portanto, a afirmação da vida exige um projeto bilateral41 que consiste na crítica dos 

valores niilistas, onde se busca “desmascarar” os valores niilistas presentes na cultura, na 

religião e na moral tradicional, demonstrando como eles negam a vida e o mundo e a 

articulação de novos valores baseados na vitalidade, na força e na criatividade. 

Assim como Espinosa propõe o "amor intelectual de Deus", Nietzsche propõe o 

"amor intelectual do destino". Isso significa que devemos amar o destino não por uma 

crença religiosa, mas por uma compreensão racional da necessidade de tudo o que 

acontece42. Apesar das diferenças importantes entre os dois filósofos, tanto Nietzsche 

quanto Espinosa defendem uma "radical filosofia da imanência". Isso significa que negam 

a existência de um Deus transcendente e colocam o foco no mundo natural e na vida 

humana. Para ambos os filósofos, não existe livre arbítrio. Essa crença leva à "aceitação 

da absoluta inocência do universo em seu eterno vir-a-ser". Assim, o Amor Fati pode ser 

interpretado como uma inversão do amor intellectualis dei de Espinosa. No Amor Fati, a 

paixão e a vitalidade nietzschianas se mesclam com a racionalidade e o rigor intelectual 

                                                             
41 Ibidem, on-line. 
42 GIACOIA JUNIOR, O. Op. Cit., p. 92. 



 

31 
 

espinosista43. Ambos os filósofos negam a existência de um Deus transcendente e focam 

na imanência do universo e na vida humana, rejeitando a noção de livre arbítrio. Para 

Nietzsche, amar o destino envolve não apenas aceitar os fatos, mas afirmar ativamente a 

vida em sua totalidade, incluindo o sofrimento, reconhecendo que tudo o que acontece 

faz parte de uma ordem necessária. Essa afirmação, que vai além da simples aceitação 

passiva, envolve um desejo profundo de viver e reviver a vida em todas as suas formas, 

boas ou ruins. A racionalidade, nesse contexto, está em compreender a inocência do 

universo e sua constante transformação, levando à superação da dor através da aceitação 

e da vontade de viver plenamente. O Amor Fati exige uma postura intelectual e emocional 

de quem compreende e deseja a repetição de todos os momentos, transformando a vida 

em uma obra de arte que inclui todos os altos e baixos da existência. 

Segundo Moscareli:  

 

Importa desde já salientar que o Amor Fati significa afirmar a vida, o 

que vai muito além de simplesmente aceitar os fatos (...). Afirmar a 

vida, no viés nietzschiano, corresponde ao real desejo de viver e reviver 

a vida em sua inteireza, uma eternidade de vezes, como uma criança, 
que depois de experimentar o brinquedo, quer repetir a experiência 

inúmeras vezes, ainda quando entre essas vivências ela caia e se 

machuque, porque o prazer de brincar supera qualquer ferida44. 

 

O trecho destaca que o Amor Fati vai além da simples resignação. O Amor Fati 

não significa negar o sofrimento, mas sim superá-lo através da aceitação e da vontade de 

viver. O prazer de viver, segundo Nietzsche, supera qualquer ferida que possa ser 

infligida. O conceito de Amor Fati representa uma profunda transformação do 

relacionamento com o mundo, especialmente no que diz respeito ao amor e ao desejo 

(eros).  

Nietzsche nos lembra que o Amor Fati não é seletivo. Essa atitude radical exige 

uma profunda compreensão da natureza intrínseca do universo, onde cada evento, por 

mais doloroso que seja, contribui para a riqueza e complexidade da vida. Ao adotar o 

Amor Fati, não apenas aceitam-se os altos e baixos da existência, mas também se encontra 

                                                             
43 Ibidem, p. 91. 
44 MOSCARELI, L. A. Amor fati: a expressão da diferença como afirmação de si mesmo. Dissertação 

(Mestrado) Universidade Federal de Pelotas, 2019, p. 12. 



 

32 
 

uma nova forma de desejo - um desejo que não busca apenas o prazer, mas que se torna 

uma força motriz para a afirmação completa da vida em todas as suas formas. Nesse 

sentido, o indivíduo que abraça o Amor Fati é capaz de desejar que cada momento se 

repita exatamente como foi. Essa perspectiva transformadora permite que a vida se torne 

uma obra de arte em si mesma, onde cada experiência, seja ela positiva ou negativa, 

contribui para a narrativa geral. 

  



 

33 
 

II O ETERNO RETORNO E O AMOR FATI 

 

Nietzsche é marcado por um constante diálogo entre conceitos fundamentais que 

permeiam sua obra, entre os quais o eterno retorno e o Amor Fati, que surgem como 

pilares que sustentam sua visão de mundo e propõem uma nova maneira de encarar a 

existência humana. Neste capítulo, exploraremos a interconexão entre o eterno retorno e 

o Amor Fati, mergulhando nas profundezas temporais e existenciais que Nietzsche nos 

convida a explorar. 

As noções de tempo e de eternidade desempenham um papel central na filosofia 

de Nietzsche, permeando sua compreensão da existência e da condição humana. Ao 

observar a obra nietzscheana uma hipótese da noção de tempo é a presente no eterno 

retorno, onde o tempo não é apenas uma sucessão linear de eventos, mas sim um ciclo 

eterno de repetição. É nesse contexto que o eterno retorno emerge como um conceito 

fundamental, desafiando nossa concepção tradicional de tempo e espaço. No aforismo 

341 da GC, Nietzsche propõe que tudo o que aconteceu, acontece e acontecerá se repetirá 

infinitamente, convidando a confrontar a ideia do eterno retorno como uma possibilidade 

cosmológica: 

O maior dos pesos – E se um dia, ou uma noite, um demônio lhe 
aparecesse furtivamente em sua mais desolada solidão e dissesse: "Esta 

vida, como esta vivendo e já viveu, você terá de viver mais uma vez e 

por incontáveis vezes; e nada haverá de novo nela, mas cada dor e cada 
prazer e cada suspiro e pensamento, e tudo que é inefavelmente grande 

e pequeno na sua, terão de lhe suceder novamente, tudo na mesma 

sequência e ordem  – e assim também essa aranha e esse luar entre as 

arvores, e também esse instante e eu mesmo   (GC, § 341). 

 

Portanto, Nietzsche apresenta aqui o conceito do eterno retorno de forma 

intrigante, convidando-nos a uma profunda reflexão sobre a natureza da existência e o 

significado da vida. Através de um diálogo hipotético com um demônio, ele propõe 

imaginar a possibilidade de que toda a vida, com todos os seus detalhes, se repita em um 

ciclo infinito, sem fim. Assim, o eterno retorno pode ser interpretado como uma 

possibilidade cosmológica, onde Nietzsche não afirma que o eterno retorno seja uma 



 

34 
 

verdade absoluta, mas sim uma ideia que deve ser considerada para refletir sobre suas 

implicações. Como explica Luís Rubira: 

Vê-se, portanto, como a hipótese cosmológica do mundo compreendido 

como totalidade finita de forças, que num tempo infinito realiza todas 
as suas possibilidades de combinação, e após o ciclo inteiro conduz à 

repetição dos mesmos eventos, condiciona a concepção de que o 

homem, como parte do mundo das forças, também irá retornar para 

sempre o mesmo na ordem dos encadeamentos45. 

 

Já em ZA, o eterno retorno é desenvolvido de forma poética e filosófica, como 

uma doutrina que exige uma aceitação plena e amorosa da vida em sua totalidade. É nesse 

contexto que o Amor Fati entra em cena, como uma atitude de amor e aceitação do 

destino, independentemente de suas vicissitudes. O eterno retorno e o Amor Fati estão 

intrinsecamente ligados, como duas faces da mesma moeda, representando uma visão 

afirmativa do mundo que busca encontrar significado e beleza em cada momento da 

existência. Ao analisar as passagens-chave de ZA relacionadas a esses conceitos, iremos 

desvendar as implicações existenciais e éticas dessa visão de mundo. Ao fazer isso, 

esperamos não apenas enriquecer nossa compreensão da filosofia de Nietzsche, mas 

também encontrar informações valiosas para uma vida vivida plenamente vivida aos 

moldes nietzscheanos. 

O texto de Luís Rubira sobre a concepção nietzschiana do mundo como uma 

totalidade finita de forças, que se repete infinitamente em todas as suas possibilidades de 

combinação, estabelece um vínculo profundo com a abordagem do eterno retorno na obra 

nietzschiana. Em ZA, Nietzsche desenvolve poeticamente o conceito do eterno retorno 

como uma doutrina que exige não apenas compreensão intelectual, mas também uma 

aceitação amorosa e plena da vida em sua totalidade. O Amor Fati, a amorosa aceitação 

do destino, é fundamental nessa visão, representando uma atitude afirmativa em relação 

aos eventos repetidos indefinidamente pelo eterno retorno. 

 

 

                                                             
45 RUBIRA, L. E. X. Nietzsche: Do Eterno Retorno do Mesmo à Transvaloração de Todos os Valores. Tese 

(Doutorado em Filosofia) - Universidade de São Paulo, 2008, p. 140. 



 

35 
 

2.1 O eterno retorno e o Amor Fati 

 

O tema do tempo e da eternidade tem sido objeto de reflexão filosófica desde a 

antiguidade, e é fundamental para a compreensão do pensamento de Nietzsche sobre o 

eterno retorno. A doutrina do eterno retorno está relacionada às ideias de super-homem, 

vontade de poder, transvaloração dos valores, redenção e Amor Fati, sendo fundamental 

para compreendê-los. O Amor Fati representa a plena aceitação da doutrina do eterno 

retorno do mesmo.  

Nietzsche rejeitou a ideia de um tempo linear e progressivo, com um começo e 

um fim definidos46. Em vez disso, ele viu o tempo como uma construção humana, uma 

forma de organização e interpretação da realidade. O tempo é considerado, então, uma 

ilusão que impede de se viver plenamente o presente, pois se prende à ideia de um futuro 

ou passado ideais. Ele enfatizou a importância de se viver no momento presente, 

abraçando a vida como ela é, em vez de esperar por uma vida melhor no futuro ou se 

lamentar pelo passado. Quanto à eternidade, o filósofo questionou o conceito tradicional 

de uma existência infinita após a morte47. Ele considerava a crença em uma vida eterna 

como uma forma de escapismo e negação da realidade terrena. Para o autor, a ideia do 

eterno retorno não implica em uma existência pessoal após a morte, mas sim em aceitar 

a responsabilidade pela própria vida e viver de forma intensa e autêntica. 

Desse modo, Nietzsche sustentava a crença de que o tempo é uma construção 

humana e não possui uma existência independente em si mesmo. Para ele, o tempo é uma 

ilusão que utilizamos para dar sentido às nossas vidas e experiências. Em contraposição, 

ele via a eternidade como uma ideia que transcende o tempo e a história, representando a 

totalidade da existência. Essa concepção da eternidade se tornava fundamental para a 

compreensão da vida e da existência humana, pois permitia enxergar além das limitações 

temporais e encontrar um sentido mais amplo e duradouro para a existência. 

A hipótese cosmológica do eterno retorno, segundo o autor, afirmava que tudo o 

que aconteceu, está acontecendo e acontecerá no universo se repetirá eternamente. Essa 

                                                             
46 AMUSQUIVAR JÚNIOR, N. P. A interpretação heideggeriana sobre o eterno retorno de Nietzsche e a 

questão do tempo. Voluntas, Santa Maria, v.12, n.1, p. 01-26, jan/abril, 2021, p. 9. 
47 Ibidem, p. 13. 



 

36 
 

ideia do eterno retorno, paradoxalmente, serve como uma forma de reconciliar a noção 

de tempo com a ideia de eternidade. Por um lado, o eterno retorno representa uma forma 

de eternidade, já que implica que tudo o que ocorreu e ocorrerá no universo faz parte da 

totalidade da existência. Além disso, é também uma forma de tempo, pois implica que o 

universo está em constante movimento e mudança. 

O eterno retorno propõe que todos os eventos no universo se repetem 

infinitamente, criando uma conexão entre tempo e eternidade. Assim, cada instante, com 

suas alegrias e sofrimentos, é parte de um ciclo eterno de repetição, onde a mudança 

ocorre, mas sempre dentro de um padrão cíclico. A eternidade, nesse contexto, não é uma 

sequência linear ou infinita após a morte, mas sim a repetição eterna de todos os 

momentos da vida. Essa concepção de eternidade redefine o significado do tempo, 

trazendo a ideia de que a vida não é apenas um fluxo contínuo, mas um ciclo onde cada 

experiência se repete infinitamente. 

A mudança, por sua vez, se insere nesse ciclo de repetição, pois o universo está 

em constante movimento, mas sempre retornando às mesmas combinações de eventos e 

forças. Isso exige uma aceitação radical da vida, o Amor Fati, onde se deve não apenas 

aceitar, mas afirmar e desejar que cada momento de vida, com suas dores e alegrias, se 

repita infinitamente. Assim, o eterno retorno une a repetição à eternidade, propondo uma 

visão de mudança dentro de ciclos perpétuos e uma exaltação da vida em sua totalidade. 

A ideia do eterno retorno assume um papel de redenção, pois nos incita a aceitar 

plenamente tudo o que aconteceu em nossas vidas, inclusive as experiências dolorosas, e 

encontrar significado em cada uma delas. Já o eterno retorno e o Amor Fati se 

complementam harmoniosamente. A hipótese do eterno retorno desafia a pessoa a se 

perguntar se estaria disposta a viver cada momento de sua vida novamente, infinitamente. 

Aqueles que responderiam "sim" e abraçariam a eternidade do instante estão em sintonia 

com o Amor Fati, pois aceitam a totalidade de suas vidas, incluindo as adversidades, como 

uma expressão de sua vontade mais profunda, a expressão de um super-homem. 

Em síntese, o eterno retorno é uma das ideias centrais na filosofia de Nietzsche e 

desempenha um papel crucial na compreensão das demais concepções do autor. Ao nos 

confrontar com a ideia de que tudo se repetirá eternamente, essa hipótese filosófica instiga 



 

37 
 

uma profunda reflexão sobre a natureza do tempo, da eternidade e do significado da 

existência humana. 

Por outro lado, o eterno retorno é uma concepção cosmológica que afirma a 

repetição cíclica e eterna de tudo o que existe no universo. Segundo essa ideia, o tempo é 

infinito, e todas as combinações possíveis de forças e eventos já ocorreram e ocorrerão 

novamente infinitas vezes. Isso implica que cada momento específico da história do 

universo se repetirá um número infinito de vezes, incluindo todas as ações, decisões e 

eventos que ocorreram ou ocorrerão. O eterno retorno, portanto, indica que tudo o que 

existe no mundo, compreendido como a vontade de poder em suas configurações de 

forças, repetir-se-á infinitamente. Cada instante contém em si a marca da eternidade, pois 

ocorrerá repetidamente em um ciclo eterno. 

No pensamento de Nietzsche, o eterno retorno e a vontade de potência se 

interligam como expressões de uma visão radicalmente imanente da existência. A 

concepção de eterno retorno, que propõe a repetição cíclica e infinita de todos os eventos 

no universo, não se refere a uma realidade transcendental ou a uma recompensa divina, 

mas sim à aceitação e afirmação da vida em sua totalidade, aqui e agora. Essa repetição 

eterna inclui tanto as alegrias quanto os sofrimentos, e a atitude diante dessa ideia é central 

na filosofia nietzschiana: o desafio é afirmar e desejar cada instante como parte dessa 

repetição infinita. 

Nesse contexto, a vontade de potência é a força motriz de tudo o que existe, não 

como uma essência transcendental, mas como um impulso imanente que se manifesta nas 

relações de força e no constante devir da realidade. Não há uma finalidade ou objetivo 

transcendental para essa vontade; ela é auto afirmativa, buscando constantemente 

expandir e superar-se. 

O eterno retorno, assim, não se refere a um ciclo de perfeição ou purificação, mas 

a uma aceitação radical da luta inerente à existência. O indivíduo que abraça o eterno 

retorno não busca escapar dessa luta ou superá-la em uma realidade superior, mas afirma 

cada aspecto da vida, seja ele difícil ou doloroso, como parte de uma existência em 

constante transformação e expressão da vontade de potência. Essa postura imanente 

rejeita a ideia de salvação ou redenção transcendente, celebrando a vida como uma obra 



 

38 
 

de arte que se constrói continuamente através do enfrentamento e da superação de 

desafios. 

A doutrina é apresentada em EH como “a concepção fundamental da obra, a mais 

elevada forma de afirmação que se pode em absoluto alcançar” (EH, “Assim Falou 

Zaratustra”). Em GC, o autor apresenta o eterno retorno de forma vívida e perturbadora, 

através de um diálogo hipotético com um demônio. O demônio propõe a ideia de que toda 

a vida, com todas as suas alegrias e sofrimentos, se repetirá em um ciclo infinito, sem 

fim. Diante dessa perspectiva, Nietzsche convida a ponderar: qual seria a nossa reação? 

Sentiríamos desespero e angústia? Ou, pelo contrário, seríamos capazes de abraçar essa 

repetição eterna como uma forma de afirmação da vida? O eterno retorno, portanto, ao 

propor tal hipótese cosmológica, está também propondo um experimento mental, um 

desafio à nossa própria visão de mundo e à nossa relação com a vida. Ao nos confrontar 

com a possibilidade de que tudo se repita eternamente, Nietzsche nos força a questionar 

nossos valores, nossas crenças e nossa própria existência. 

Aquele que verdadeiramente abraça o eterno retorno é capaz de afirmar cada 

momento e aspecto da vida, incluindo os mais difíceis e problemáticos. Nesse sentido, 

essa doutrina se torna uma forma de afirmação radical, onde não se busca uma mera 

aceitação passiva dos eventos, mas sim uma exaltação da vida em sua totalidade. Amar o 

destino, ou Amor Fati, torna-se uma postura ativa diante da existência, na qual se abraça 

tanto as alegrias quanto as dores, reconhecendo que cada momento é digno de ser vivido 

novamente infinitas vezes.  

 

2.2. Eterno Retorno, Vontade de Poder e Amor Fati 

 

A vontade de poder é um conceito fundamental na filosofia nietzschiana, 

representando a força vital que impulsiona todos os seres e fenômenos, o autor a 

considerava como a essência subjacente a todas as coisas, uma vontade incessante de 

forças em disputa pelo poder, em autossuperação, expansão e afirmação da vida, 

envolvendo um impulso vital que busca expressão, transformação e superação de 

limitações. Segundo Scarlett Marton, os conceitos de vontade de poder e de eterno retorno 



 

39 
 

estão intrinsicamente ligados e são superimportantes na reflexão sobre os valores morais, 

sobretudo, na fase genealógica, contudo, o que viabiliza a reorganização é a cosmologia, 

que o filósofo constrói a partir desses conceitos48. 

Relacionando a vontade de poder e o eterno retorno, Martin Heidegger49 escreve: 

“a maneira em que o ente em sua totalidade, cuja essência é a vontade de poder, existe, 

isto é, sua existência, é o “eterno retorno do mesmo’”. A interpretação de Heidegger50 da 

filosofia de Nietzsche sugere que o modo como existe o ente em sua totalidade, cuja 

essência é a vontade de poder, isto é, sua existência, é o eterno retorno. A doutrina do 

eterno retorno, portanto, está intimamente relacionada com a doutrina da vontade de 

poder, e a unidade desses ensinamentos pode ser vista como o ápice da obra de 

Nietzsche. O eterno retorno, portanto, refere-se à ideia de que todos os eventos do 

universo se repetem infinitamente, e que tudo o que aconteceu acontecerá novamente um 

número infinito de vezes são configurações das forças em luta na vontade de poder. 

 Müller-Lauter51 definiu a vontade de poder em Nietzsche como uma hipótese 

metafísica. A vontade de poder é uma proposição ontológica que sustenta toda a teoria de 

Nietzsche, inclusive sua genealogia da moral que está fundamentada em sua compreensão 

da vontade de poder como uma relação. Deste modo, a vontade é cega e insaciável, uma 

força que estaria para além dos nossos sentidos, contudo, ela não está fora do mundo, ela 

se dá na relação, ou seja, em sua multiplicidade e se mostra como efetivação real. 

Quando o filósofo alemão escreve que o mundo seria vontade de poder e nada 

além disso, com essa clara declaração, ele parece nos ter posto em mãos uma chave para 

a compreensão de seu pensamento, com emprego da qual os intérpretes do filósofo estão 

familiarizados: ele nomeia o fundamento do ente e determina, a partir dele, o ente em sua 

totalidade; seu pensamento é metafísico, no sentido, que está ligado à longa história da 

filosofia ocidental. A compreensão desse pensamento não nos coloca, pois, em princípio, 

diante de novos problemas. Nietzsche pode também se voltar explicitamente contra a 

                                                             
48 MARTON, S. Op. Cit., p. 16. 
49 HEIDEGGER, M. Holzwege. Madrid: Alianza Editorial SA, 1995, p. 214. 
50 Ibidem, p. 214. 
51 MÜLLER-LAUTER, W. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. São Paulo: ANNABLUME, 

1997, p. 51-52. 

https://psycnet.apa.org/record/2022-28594-007
https://psycnet.apa.org/record/2022-28594-007


 

40 
 

metafísica, mas podemos rapidamente nos convencer de que, ele fala apenas no sentido 

de uma teoria dos dois mundos (Zweiweltentheorie).  

Se desconsideramos esse estreitamento, não pode ser mantida a pretensão de 

Nietzsche de que sua filosofia não seja metafísica. Heidegger52 não só afirma que 

Nietzsche possui uma metafísica, mas identifica seus conceitos fundamentais: vontade de 

potência, niilismo, eterno retorno do mesmo, super-homem e transvaloração de todos os 

valores. A vontade de potência seria a expressão da essência do ente enquanto ser. O 

niilismo representa a história da verdade do ente determinada dessa maneira. O eterno 

retorno do mesmo designa a forma como o ente existe em sua totalidade. O super-homem 

caracteriza a humanidade demandada por essa totalidade do ente. a transvaloração de 

todos os valores é entendida como a essência da verdade do ente enquanto vontade de 

potência. Portanto, Nietzsche não representaria o enfraquecimento ou a superação da 

metafísica. Pelo contrário, seu pensamento simbolizaria o aprofundamento e a conclusão 

do projeto metafísico de um controle incondicional sobre a realidade53. 

O eterno retorno, deste modo, captura a falta de fundamento da existência em um 

mundo onde não há significado ou propósito inerente. A ideia do eterno retorno, em 

oposição às visões teleológicas, sugere que tudo é cíclico e que não há objetivo final ou 

ponto final para a existência. Nesse sentido, a vontade de poder, que é a essência do ente 

em sua totalidade, é uma força motriz que perpetua esse ciclo de repetição. Ao propor que 

tudo o que aconteceu, acontece e acontecerá se repetirá infinitamente.  

Gilles Deleuze explora o conceito de vontade de poder e sua relação com a força 

e como isso desemboca no conceito de eterno retorno54. A vontade de poder em Deleuze55 

é o princípio fundamental para a síntese das forças. Essa síntese, que está relacionada ao 

tempo, faz com que as forças atravessem as mesmas diferenças ou que o diverso se 

reproduza. Aqui, o conceito do eterno retorno é introduzido, e age como uma repetição 

constante dessa diferença entre as forças, que é considerada a própria essência da força. 

A vontade de poder, deste modo, desempenha um papel essencial na dinâmica das forças, 

                                                             
52 HEIDEGGER, M. Nietzsche v. II. Tradução: P. Klossowski. Paris: Gallimard, 1971, p. 260. 
53 FERREIRA JUNIOR, W. J. Heidegger Leitor de Nietzsche: a Metafísica da Vontade de Potência como 

Consumação da Metafísica Ocidental. Trans/Form/Ação, Marília, v. 36, n. 1, p. 101-116, Jan./Abril, 2013, 

p. 111. 
54 DELEUZE, G. Nietzsche e a filosofia. Rio de Janeiro: Editora Rio, 1976, p. 40-41. 
55 Ibidem, p. 40-41. 



 

41 
 

na sua relação, e na síntese que leva ao eterno retorno. É um conceito filosófico que se 

relaciona com a natureza das forças e a maneira como elas interagem no mundo. O eterno 

retorno implica que o universo está em um ciclo infinito de repetição de forças em disputa, 

e a vontade de poder é o princípio subjacente que torna essa síntese possível.  

A vontade de poder, conceito-chave da filosofia de Nietzsche, se refere à busca 

fundamental de poder entre as forças em disputa que são inerentes a tudo o que é. É a 

força motriz por trás da natureza, das ações humanas e dos desejos dos indivíduos e das 

coletividades. Na discussão ética, a vontade de poder está relacionada ao poder de criar e 

recriar valores morais e sistemas de crenças, afirmando a perspectiva de que a vida é um 

constante fluxo de mudança e transformação. 

Portanto, a vontade de poder e a busca pela superação e criação de valores serão 

sempre recorrentes, exigindo uma aceitação e abraço da própria vida e existência. 

Afirmar, deste modo, a vida em sua totalidade como o Amor Fati, só é possível se 

considerarmos que tudo o que acontece se repetirá eternamente. A pergunta "você quer 

isso mais uma vez e por incontáveis vezes?" serve como um filtro ético para as ações. Ao 

imaginar que cada escolha terá consequências infinitas, impele-se a viver com mais 

responsabilidade. A aceitação da vida em sua totalidade, com suas alegrias e tristezas, 

gera um "instante imenso" de plenitude. Esse instante é caracterizado pelo "amor próprio" 

do Amor Fati, que se traduz no desejo de reviver esta vida terrena eternamente. O Amor 

Fati, contudo, não implica em negar a vontade de poder, a força vital que impulsiona tudo 

o que é a superar desafios e buscar o crescimento, ao contrário, ele integra essa força à 

aceitação do destino, reconhecendo que a vontade de poder se manifesta na própria 

dinâmica de todas as coisas. Ao amarmos o destino, abraçamos a oportunidade de exercer 

nossa vontade de poder em harmonia com o universo, buscando contribuir para a 

grandiosidade da vida. 

O eterno retorno tampouco se limita à repetição mecânica de eventos, ele nos 

convida a transcender a perspectiva do "pequeno" que se apega ao ressentimento e à 

culpa, e a abraçar a vida com alegria e criatividade56. O Amor Fati, em conjunto com o 

eterno retorno, surge como uma resposta ao niilismo, à sensação de vazio e falta de 

sentido da vida. Ao afirmar a vida em sua totalidade, inclusive o sofrimento, encontramos 

                                                             
56 ROMÃO, A. A. Op. Cit., p. 165. 



 

42 
 

significado e propósito em nossa existência57. A frequente valorização da afirmação da 

vida na obra nietzschiana pode ser vista como uma rejeição ao niilismo, que 

genericamente, pode ser compreendido como a negação do valor da existência e do 

mundo58. 

O niilismo, em seu sentido nietzschiano, se caracteriza pela negação da vida, pois 

o niilismo considera a vida como algo sem sentido, valor ou propósito; pela 

desvalorização do mundo, pois o niilismo desvaloriza os valores que o constituíram, 

considerando-o como algo decadente e sem esperança59. Em contraposição ao niilismo, a 

afirmação da vida em Nietzsche consiste na aceitação da vida em sua totalidade, que 

significa abraçar a vida com seus sofrimentos e alegrias, sem negar os aspectos difíceis 

da existência; afirmar o valor intrínseco da vida e do mundo, reconhecendo sua beleza, 

força e vitalidade; e criar novos valores, superando os valores tradicionais decadentes60. 

Será em ZA que o filósofo apresentará, pela primeira vez. suas doutrinas da 

vontade de poder e do eterno retorno de forma associada. Nessa obra, ele caracteriza a 

vontade de poder como uma vontade orgânica que não se restringe apenas ao ser humano, 

mas é inerente a todos os seres vivos. Isso significa que a vontade de poder é uma força 

vital que impulsiona a existência e a busca por autossuperação e expansão e é, desta 

forma, identificada com a vida.  

E este segredo a própria vida me contou. “Vê”, disse, “eu sou aquilo 

que sempre tem de superar a si mesmo. É certo que vós o chamais 

vontade de procriação ou impulso para a finalidade, para o mais alto, 

mais distante, mais múltiplo: mas tudo isso é apenas uma coisa e um 

segredo [...]. 

Apenas onde há vida há também vontade: mas não vontade de vida, e 

sim — eis o que te ensino — vontade de poder! Muitas coisas são mais 

estimadas pelo vivente do que a vida mesma; mas no próprio estimar 

fala — a vontade de poder!” (ZA, “Da superação de si mesmo”). 

 

Em “Da visão e enigma”, o autor desenvolve: 

“Olha esse portal, anão!”, falei também; “ele tem duas faces. Dois 

caminhos aqui se encontram: ninguém ainda os trilhou até o fim. 

                                                             
57 Ibidem, p. 165. 
58 LANIER, Anderson, R. Op. Cit., on-line. 
59 Ibidem, on-line. 
60 Ibidem, on-line. 



 

43 
 

Essa longa rua para trás: ela dura uma eternidade. E a longa rua para lá 

— isso é outra eternidade. 

Eles não se contradizem, esses caminhos; eles se chocam frontalmente: 

— é aqui, neste portal, que eles se encontram. O nome do portal está em 

cima: ‘Instante’. 

Mas, se alguém seguisse por um deles — sempre mais adiante e mais 

longe: acreditas, anão, que esses caminhos se contradizem eternamente?” 

— 

“Tudo que é reto mente”, murmurou desdenhosamente o anão. “Toda 

verdade é curva, o próprio tempo é um círculo.” 

“Ó espírito de gravidade!”, falei irritado, “não tornes tudo tão leve para 

ti! Ou te deixo acocorado onde estás, perneta — e eu te trouxe bem alto! 

“Olha”, continuei a falar, “esse instante! Desde esse portal, uma longa 

rua eterna conduz para trás: atrás de nós há uma eternidade. 

Tudo aquilo que pode andar, de todas as coisas, não tem de haver 

percorrido esta rua alguma vez? Tudo aquilo que pode ocorrer, de todas 

as coisas, não tem de haver ocorrido, sido feito, transcorrido alguma vez? 

E, se tudo já esteve aí, que achas, anão, desse instante? Também esse 

portal não deve já — ter estado aí? 

E todas as coisas não se acham tão firmemente atadas que esse instante 

carrega consigo todas as coisas por vir? Portanto — — também a si 

mesmo? 

Pois o que pode andar, de todas as coisas, também nessa longa rua para 

lá — tem de andar ainda alguma vez! — 

[...] 

Assim falei eu, e cada vez mais baixo: pois temia meus próprios 

pensamentos e intenções ocultas (ZA, “Da visão e enigma”). 

 

Nesta passagem, Nietzsche confronta a ideia de que a vida e os eventos que a 

constituem são lineares e propõe que sejam, ao contrário, circulares. O "portal" chamado 

"Instante" simboliza o ponto de encontro entre duas eternidades, passado e futuro, 

sugerindo que o tempo e os acontecimentos são eternamente recorrentes. A conversa com 

o anão reflete o conflito interno de Nietzsche, entre a aceitação e o temor dessa eternidade 

cíclica. A ideia de que "toda verdade é curva" e "o próprio tempo é um círculo" desafia a 

percepção linear do tempo e introduz a complexidade da existência contínua e repetitiva. 

 

 



 

44 
 

O "portal" chamado "Instante" simboliza o ponto de encontro entre o passado e o 

futuro. Esse instante, longe de ser apenas um ponto fugaz, contém em si toda a eternidade, 

passado e futuro convergem ali, e o presente se torna o ponto de retorno de todos os 

eventos, em uma repetição infinita. O diálogo entre Zaratustra e o anão reflete um 

confronto filosófico sobre o tempo e a eternidade. O anão, representante do pensamento 

niilista e metafísico, sugere a circularidade do tempo, mas Zaratustra, ao questionar se o 

instante deve retornar eternamente, desafia esse pensamento. Ele propõe que o "instante" 

carrega o peso de toda a existência, onde o presente não é apenas um momento isolado, 

mas algo que se repete infinitamente. 

Ao associar o instante ao eterno retorno, Nietzsche revela uma visão trágica da 

existência, onde cada momento deve ser aceito como parte de um ciclo interminável de 

repetições. Esse pensamento está vinculado ao Amor Fati, em que o indivíduo não apenas 

aceita o instante, mas o abraça completamente, com todas as suas dificuldades e alegrias. 

Essa aceitação radical da vida é uma forma de superar o niilismo e criar uma nova forma 

de valor, em que o instante, com todo o seu peso eterno, é afirmado como parte essencial 

da vida. 

Segundo Roberto Machado61, o tema do eterno retorno em Nietzsche está 

intrinsecamente ligado à sua concepção de vontade de poder e à sua crítica ao niilismo, 

especialmente ao niilismo que ele identifica como resultante da moralidade tradicional, 

da metafísica platônica e da moralidade cristã. O diálogo entre Zaratustra e o anão 

apresenta uma reflexão profunda sobre o conceito de tempo, circularidade e repetição das 

coisas, mas é importante notar que Zaratustra não está necessariamente afirmando o 

eterno retorno como uma verdade objetiva nesse diálogo. Ele está desafiando o anão a 

pensar sobre essa possibilidade, expondo a profundidade do pensamento trágico em 

contraste com a superficialidade do niilismo representado pelo anão. Ao questionar se o 

instante deve retornar eternamente, Zaratustra está essencialmente confrontando o anão 

com a ideia de que todas as coisas, incluindo os momentos individuais da existência, 

podem repetir-se infinitamente no mesmo padrão. Ainda segundo Machado:  

Assim, os temas centrais da conversa com o anão, que Zaratustra relata 

para os marinheiros, são a circularidade do tempo e o movimento circular 
e repetitivo de todas as coisas no tempo. Só que não se pode propriamente 

                                                             
61 MACHADO, R. Op. Cit., p. 121-122. 



 

45 
 

dizer que estas sejam posições de Zaratustra. Como vimos, não é 

Zaratustra quem enuncia a circularidade do tempo e sim o anão, seu 
inimigo, o espírito de gravidade. Zaratustra limita-se a formular uma 

questão. E quando, em seguida, relacionando a eternidade com o instante, 

pergunta se o instante não deve retornar eternamente, o que acontece? O 

anão, representante do pensamento metafisico-cristão, incapaz de 
suportar o peso do pensa- mento trágico que parecia leve, desaparece, e 

a questão do eterno retorno de todas as coisas no tempo circular fica 

simplesmente sem resposta. Além disso o texto assinala que Zaratustra 
faz as perguntas cada vez mais baixo, porque tem medo de seus próprios 

pensa- mentos e do que eles ocultam62. 

 

Depois, Nietzsche utiliza a metáfora do jovem pastor sufocado pela negra e pesada 

serpente para transmitir uma profunda reflexão sobre o niilismo e sua superação. A 

serpente representa o niilismo, a sensação de vazio, fastio e desencanto que penetra na 

garganta do pastor, que aqui é identificado como Zaratustra. Essa sensação de desilusão 

com a vida, a percepção de que tudo é vazio e igual, é uma experiência comum na 

condição humana, especialmente quando confrontada com a ausência de significado 

absoluto ou valores transcendentes. Para Roberto Machado63, os dois textos do ZA, “Da 

visão e do enigma” e "O convalescente", diz ele, “permitem esclarecer essas questões. 

Uma passagem evidencia que o jovem pastor em cuja garganta se insinuou a negra e 

pesada serpente é o próprio Zaratustra”64. Ao sugerir que Zaratustra é o próprio pastor 

sufocado pela serpente do niilismo, Nietzsche indica que ele também experimenta esses 

sentimentos de desilusão e desencanto. No entanto, ao morder e decepar a cabeça da 

serpente, Zaratustra não apenas se liberta do niilismo, mas também se transforma e ri, 

simbolizando uma superação e transfiguração pessoal.  

Essa visão está intrinsecamente ligada ao conceito do eterno retorno e à vontade 

de poder em Nietzsche. Ao enfrentar e superar a negra e pesada serpente do niilismo, 

Zaratustra reconhece sua própria participação no nó de causas do eterno retorno. Ele 

compreende que, apesar do vazio e da desilusão aparentes, sua vida e suas ações são parte 

de um ciclo eterno de repetição e transformação. E, desta forma, em “O convalescente” 

Nietzsche, ainda descreve essa experiência: 

                                                             
62 Ibidem, p. 121-125. 
63 Ibidem, p. 110-111. 
64 Ibidem, p. 126-130. 



 

46 
 

‘Agora morro e desapareço’, falarias, ‘e num instante serei nada. As 

almas são tão mortais quanto os corpos. 

Mas o nó de causas em que estou emaranhado retornará — ele me criará 

novamente! Eu próprio estou entre as causas do eterno retorno. 

Eu retornarei, com este sol, com esta terra, com esta águia, com esta 
serpente — não para uma vida nova ou uma vida melhor ou uma vida 

semelhante: 

— Retornarei eternamente para esta mesma e idêntica vida, nas coisas 

maiores e também menores, para novamente ensinar o eterno retorno de 

todas as coisas, — 

— para novamente enunciar a palavra do grande meio-dia da terra e dos 

homens, para novamente anunciar aos homens o super-homem”. 

 (ZA, “Do convalescente”). 

 

Nesta passagem, Nietzsche explora a ideia de que o reconhecimento e a aceitação 

do eterno retorno são essenciais para a superação do niilismo. Zaratustra entende que seu 

destino não é simplesmente desaparecer, mas retornar eternamente, vivendo a mesma 

vida repetidamente. Esse reconhecimento é fundamental para a vontade de poder, pois 

implica uma aceitação ativa e afirmativa da vida em todas as suas dimensões, tanto as 

grandiosas quanto as pequenas. 

A metáfora do "nó de causas" sugere que todas as ações e eventos estão 

interconectados em uma teia de causalidade que perpetua o eterno retorno. Zaratustra, ao 

se reconhecer como parte dessa teia, aceita seu papel como anunciador do super-homem 

e do eterno retorno. Sua declaração de que "eu retornarei eternamente para esta mesma e 

idêntica vida" enfatiza a ideia de que a verdadeira afirmação da vida envolve aceitar e 

abraçar todos os aspectos da existência, sem buscar uma fuga ou uma vida melhor, mas 

vivendo plenamente a vida que se tem. 

Assim, a filosofia de Nietzsche sobre o eterno retorno e a vontade de poder desafia 

os indivíduos a confrontarem e superarem o niilismo, aceitando a repetição eterna da vida 

e afirmando seu papel dentro desse ciclo contínuo. Zaratustra, como anunciador dessa 

filosofia, exemplifica a transformação e a transcendência necessárias para viver de acordo 

com esses princípios. 



 

47 
 

A análise de Roberto Machado65, acompanha a trajetória de Zaratustra, desde sua 

idealização do super-homem até sua imersão na busca pela autoafirmação e superação do 

niilismo. Ele aborda a perda de fé de Zaratustra em seus seguidores, revelando a 

necessidade de um caminho mais solitário e desafiador, onde Zaratustra compreende que 

a redenção do passado demanda a aceitação do eterno retorno, porém ele ainda não possui 

a força interior necessária para abraçar essa concepção plenamente e retornando à solidão, 

Zaratustra busca fortalecer-se para enfrentar o árduo caminho do super-homem como 

mestre do eterno retorno.   

A relação da vontade de poder com eterno retorno também é simbiótica. O eterno 

retorno, como uma hipótese cosmológica, está estreitamente ligado à teoria das forças e 

ao conceito de vontade de poder. Ele propõe a ideia de que tudo o que ocorreu, ocorre e 

ocorrerá se repetirá infinitamente. Cada momento, cada ação e cada pensamento serão 

vividos novamente. Essa concepção desafia a noção tradicional de linearidade temporal 

e introduz a noção de um ciclo eterno, no qual tudo se repete. A doutrina do eterno retorno 

não é apenas uma visão fatalista da existência, mas uma forma de afirmar a vida em sua 

totalidade, incluindo suas alegrias e desventuras.  

É em ZA que o pensador introduz o conceito de vontade de poder66. E nessa mesma 

obra em que a relação entre a vontade de poder e o eterno retorno é fundamental para a 

compreensão do projeto filosófico de Nietzsche. Ambos os conceitos estão 

intrinsecamente interligados e desempenham papéis significativos no desenvolvimento 

da obra e como diz Scarlett Marton: 

O terceiro período da obra, chamado período da transvaloração dos 

valores, é o espaço em que torna operatório o conceito de valor. Isso lhe 

possibilita reorganizar o pensamento: as ideias são então submetidas a 
nova articulação; os escritos são considerados sob nova ótica, como 

deixam entrever os prefácios de 1886 aos livros já publicados e a 

autobiografia de 1888; as reflexões sobre os valores e, em particular, os 
valores morais, ganham nova consistência, sendo instaurado o 

procedimento genealógico. Mas o que viabiliza a reorganização é a 

cosmologia, que ele então constrói a partir dos conceitos de vontade de 

potência e eterno retomo67. 

                                                             
65 Ibidem, p. 104-130. 
66 MARTON, S. O eterno retorno do mesmo, “a concepção básica de Zaratustra”. Cad. Nietzsche, 

Guarulhos/Porto Seguro, v.37, n.2, p. 11-46, julho/setembro, 2016, p. 29. 
67 Ibidem, p. 14. 



 

48 
 

 

A ligação entre o eterno retorno e a vontade de poder reside na ideia de que o 

retorno eterno implica uma aceitação e uma afirmação incondicional de todos os aspectos 

da existência. Se cada momento, inclusive os mais dolorosos e problemáticos, retorna 

indefinidamente, então a vontade de poder ascendente68 exige que sejamos capazes de 

abraçar plenamente essa repetição infinita, uma vez que essa vontade ascendente não é 

marcada pelo ressentimento com a vida. Através do eterno retorno, Nietzsche convida o 

indivíduo a se confrontar com a questão profunda: se tudo o que vivenciamos retorna 

eternamente, seríamos capazes de afirmar cada momento com alegria e aceitação? Essa 

afirmação radical está enraizada na vontade de poder, pois implica reconhecer que cada 

instante, incluindo os aspectos mais desafiadores, faz parte do impulso vital de 

autossuperação e expansão. 

O eterno retorno coloca à prova a capacidade do indivíduo de abraçar a vontade 

de poder e afirmar cada momento como parte essencial do processo de superação e 

crescimento. É nesse contexto de relação da vontade de poder com o eterno retorno, 

compreendido como a forma mais afirmativa da vida que emerge o Amor Fati. 

Assim, é importante abordar a essência do conceito de Amor Fati na obra de 

Nietzsche, explorando a sua lógica em relação ao eterno retorno e as conexões 

fundamentais entre ambos. O Amor Fati está intimamente ligado à doutrina do eterno 

retorno, que propõe que tudo o que acontece se repetirá eternamente. Essa ideia convida 

a viver cada momento com total intensidade e responsabilidade, pois cada ação terá 

consequências infinitas. O conceito de Amor Fati, por sua vez, pode ser observado em 

dez diferentes trechos, incluindo póstumos, textos publicados em vida e cartas. 

Notavelmente, em todos esses trechos, o conceito de Amor Fati pode ser vinculado à 

afirmação da vida e do destino que o conceito de eterno retorno expressa. 

                                                             
68 Nietzsche distingue dois tipos de vontade de poder. A vontade de poder ascendente é caracterizada por 

menor reatividade no comportamento e pouco ressentimento com a vida, refletindo uma atitude afirmativa 

e autônoma. Em contraste, a vontade de poder descendente é marcada por alta reatividade no 

comportamento e ressentimento com a vida, evidenciando uma postura negativa e defensiva. Enquanto a 

primeira promove a superação e aceitação positiva da existência, a segunda está associada a queixas, inveja 

e uma visão negativa da vida. Nesse texto, quando nos referimos a “vontade de poder” estamos nos 

referindo ao primeiro tipo de vontade a “ascendente”. 



 

49 
 

A afirmação, nesse contexto, é a disposição de aceitar e celebrar cada aspecto da 

existência, mesmo os momentos mais desafiadores, porque eles retornam infinitamente. 

A repetição, por meio do eterno retorno, desafia o indivíduo a vivenciar esses momentos 

indefinidamente. O que Nietzsche propõe é uma vida em que se afirmar essa repetição 

não com resignação, mas com alegria, como uma forma de efetivar a vontade de poder, a 

vontade de autossuperação e expansão vital. 

A díade de afirmar e repetir reflete, assim, um processo contínuo: afirmar a vida 

em sua totalidade e abraçar ativamente a repetição infinita dos momentos como parte 

essencial do destino e da vontade de viver plenamente. 

Em Nietzsche a doutrina do eterno retorno é introduzida como uma possibilidade 

instigante, não como um dogma a ser comprovado69. A narrativa se inicia com um cenário 

condicional, convidando o leitor a imaginar a aparição de um demônio que anuncia a 

repetição eterna da vida, o foco da discussão não reside na circularidade do tempo em si, 

mas na “reação que essa perspectiva provoca em nós”. Saber se o eterno retorno é real ou 

não é irrelevante. O que realmente importa é como nos posicionaríamos diante da 

possibilidade de viver a vida eternamente da mesma maneira. Embora a ideia do eterno 

retorno seja hipotética, a pergunta central que ela levanta é concreta e factual: “afirmamos 

a vida como ela é?” Essa é a questão crucial que Nietzsche coloca em debate. A vida é 

um fato inegável, uma necessidade. A reflexão se desenvolve sobre essa base, 

convidando-nos a examinar se estamos dispostos a abraçar a vida em sua totalidade, com 

todas as suas alegrias e sofrimentos. 

Portanto, o eterno retorno funciona como um desafio à existência, com ele, ao 

invés de buscarmos respostas definitivas, somos impelidos a mergulhar em um processo 

de autoconhecimento e questionamento. Com a ideia de eterno retorno como o peso mais 

pesado, o escritor reconhece o caráter sofredor e doloroso da existência, mas, com a 

sabedoria trágica, ele diz sim, afirma a vida como ela é (EH, “O Nascimento da 

Tragédia”). 

Os intérpretes de Nietzsche, geralmente, destacam70 que um ponto crucial sobre a 

doutrina do eterno retorno é que ela não se limita a uma teoria física. É importante 

                                                             
69 BILATE, D. Nietzsche e a aceitação trágica da vida. Existência e Arte, v. 3, p. 15, 2007, p. 6. 
70 Por exemplo, Ibidem, p. 5. 



 

50 
 

compreender essa perspectiva para evitar interpretações errôneas e superficiais da 

filosofia nietzschiana. Embora o filósofo tenha flertado com a ideia de fundamentar o 

eterno retorno em bases científicas, essa não era sua intenção principal. A apresentação 

da doutrina por Zaratustra como uma teoria cosmológica não deve ser interpretada como 

uma confirmação definitiva de sua veracidade, ao contrário, essa abordagem serve como 

um artifício literário para lançar luz sobre questões existenciais fundamentais, como a 

aceitação da vida em sua totalidade, com seus sofrimentos e alegrias. No diálogo entre 

Zaratustra e o anão, a ideia do eterno retorno não é confirmada, mas sim questionada e 

interrogada de diferentes perspectivas. Essa postura demonstra que Nietzsche não 

pretendia impor uma verdade absoluta, mas sim estimular a reflexão crítica sobre a vida 

e seus significados.  

A doutrina do eterno retorno se configura, em sua essência, como um exercício 

intelectual e existencial. O filósofo alemão está supondo que todas as coisas um dia irão 

retornar através de uma repetição de fenômenos que existe num movimento circular, onde 

uma mesma cadeia de eventos ocorre – mas qual a implicação disso no Amor Fati? O 

Amor Fati, na visão nietzschiana, está intrinsecamente relacionado com aquilo que ele 

diz ser grande no homem: sua capacidade de mergulhar sem reserva alguma nas nuances 

da vida. Seria aceitar os acontecimentos que advém sobre todos nós de maneira “realista”, 

sem negar aquilo que possa vir de forma “negativa”, aceitando-o com todas as suas 

dificuldades e possibilidades, bem como aceitar, obviamente, os momentos positivos. 

Não haveria espaço para se pensar naquilo que foi (passado) e nem naquilo que virá 

(futuro), mas somente naquilo que está sendo. 

Nesse sentido, o que “é” é aquilo que está sendo, o eterno retorno, contínuo fluxo 

com suas nuances e intermitências. É amando o destino como ele mesmo se apresenta, 

aceitando a “realidade”, tal como ela é, se impondo ao indivíduo, não como uma simples 

conformação ou resignação diante daquilo que se manifesta, mas é numa perspectiva 

positiva, abraçando com todas as forças os momentos positivos e negativos que sempre 

retornam pela lógica do eterno retorno. Portanto, o Amor Fati significa amar a tudo aquilo 

que possa vir, ou seja, os momentos positivos e negativos que sempre retornam no eterno 

retorno. Por isso, como afirma Danilo Bilate, “o Amor Fati é o modelo da extrema 

coragem porque se revela não apenas em relação às alegrias da vida como também às 

suas dores. Como amor ao necessário, resolve o dilema imposto pela ideia do eterno 



 

51 
 

retorno e pede a repetição da vida”71. Deste modo, o Amor Fati, não se limita a uma 

atitude passiva de aceitação da realidade, ao contrário, ele exige uma postura ativa de 

abraço à vida em sua totalidade, com seus aspectos positivos e negativos, ele significa 

reconhecer a necessidade de tudo que aconteceu, acontece e acontecerá e implica em 

aceitar as circunstâncias da vida 

 

2.3. Amor Fati e transvaloração dos valores 

 

Na filosofia nietzschiana o eterno retorno e o Amor Fati estão, ainda, 

intrinsecamente ligados, desempenhando papéis fundamentais no projeto de 

transvaloração dos valores e na compreensão da vida como obra de arte que é uma noção 

que de certo modo implica em uma aceitação plena da vida como ela é, sem 

arrependimentos ou ressentimentos, e em uma disposição para viver a mesma vida 

novamente, infinitas vezes. 

O conceito de "vida como obra de arte" proposto pelo autor, especialmente nos 

volumes de Humano, Demasiado Humano (HH) e A Gaia Ciência (GC), traz à tona uma 

reflexão profunda sobre o papel da arte na existência humana. Para Roberta Franco 

Saavedra72, em ambas as obras, Nietzsche explora a arte em suas duas facetas: a 

capacidade de embelezar a vida e torná-la mais suportável, bem como a habilidade de 

reinterpretar e até mesmo ocultar aspectos dolorosos e problemáticos da existência. No 

segundo volume de HH, Nietzsche convida a pensar a arte como dotada de uma dupla 

função: embelezar a vida e tornar suportável e agradável e ocultar ou reinterpretar o que 

é feio, doloroso e problemático na existência, como é possível perceber adiante: 

Contra a arte das obras de arte. — A arte deve, sobretudo e 
principalmente, embelezar a vida, ou seja, tornar a nós mesmos 

suportáveis e, se possível, agradáveis para os outros: com essa tarefa 

diante de si, ela nos modera e nos contém, cria formas de trato, vincula 
os não-educados a leis de decoro, limpeza, cortesia, do falar e calar no 

momento certo. Depois a arte deve ocultar ou reinterpretar tudo que é 

                                                             
71 Ibidem, p. 8. 
72 SAAVEDRA, R. Amor fati e eterno retorno no livro IV de “A gaia ciência”: uma interpretação estética 

da existência. Griot: Revista de Filosofia, v. 18, n. 2, p. 43-60, 2018, p. 55. 



 

52 
 

feio, o que é doloroso, horroroso, nojento […] (HH II, “Opiniões e 

sentenças diversas”, 174). 

 

Em GC, a relação entre vida e arte se expressa a partir do Aforismo §107:  

Como fenômeno estético, a existência nos é suportável, e por meio da 

arte nos são dados olhos e mãos e, sobretudo, boa consciência, para 
podermos fazer de nós mesmos um tal fenômeno. Diante da existência 

abre-se para o homem a necessidade de afirmar-se, criando-se, 

construindo-se (GC, § 107). 

 

Assim, ao considerar a relação entre a vida como obra de arte e a noção de Amor 

Fati, podemos vislumbrar uma conexão íntima entre esses conceitos. O Amor Fati 

representa a aceitação e a afirmação incondicional da vida, abraçando todos os seus 

aspectos, sejam eles positivos ou negativos. É a atitude de amar o destino, de abraçar tudo 

o que acontece conosco, sem desejar que fosse diferente. Nesse contexto, o Amor Fati 

pode ser visto como a radicalização do conceito de vida como obra de arte. Assim como 

a arte, que atribui valor tanto ao que é belo e agradável como ao que é feio e doloroso, o 

Amor Fati estende essa valoração equânime a todas as experiências e circunstâncias da 

existência. Ao adotar o Amor Fati, a vida se torna uma criação estética, onde cada 

experiência e evento contribuem para a obra-prima que é a existência. Essa perspectiva 

não apenas torna a vida suportável, mas a eleva a um patamar de desejo e dignidade. Ao 

amar o destino, ao abraçar a totalidade da experiência humana, se é impulsionado a viver 

com maior plenitude e intensidade, independentemente das circunstâncias. 

Em suma, o Amor Fati se apresenta como uma consequência natural do conceito 

de vida como obra de arte de Nietzsche. Ao abraçar e valorar todas as facetas da vida, ele 

nos convida a viver de forma estética, conferindo um significado mais profundo e uma 

apreciação mais genuína à existência humana. É uma postura filosófica que desafia a 

resignação passiva diante dos acontecimentos, incentivando-nos a viver com paixão e 

aceitação completa do que a vida nos apresenta. Além disso, na noção da vida como obra 

de arte, o filósofo defende que cada indivíduo é o artista responsável por criar sua própria 

existência.  

o eterno retorno e o Amor Fati se articulam profundamente com a ideia de "vida 

como obra de arte". O eterno retorno é a ideia de que devemos viver nossas vidas como 



 

53 
 

se tivéssemos que repeti-las infinitas vezes, o que exige uma aceitação radical de cada 

momento. O Amor Fati complementa isso, representando a aceitação incondicional da 

vida em sua totalidade, sem arrependimentos ou ressentimentos, mas com o desejo de 

vivê-la plenamente, amando tudo o que acontece. 

A noção de "vida como obra de arte" é uma chamada à criação estética da própria 

existência. Para Nietzsche, viver esteticamente significa transformar cada experiência, 

seja ela bela ou dolorosa, em parte de uma narrativa mais ampla e significativa. Assim, o 

indivíduo é o artista responsável por moldar sua vida, conferindo-lhe valor e propósito. 

A arte, nesse sentido, não só embeleza a vida, mas também reinterpreta o que é difícil ou 

feio, tornando a existência mais suportável e significativa. 

Assim, a criação da própria existência no contexto dos ciclos de repetição do 

eterno retorno, para Nietzsche, envolve assumir a responsabilidade total por cada 

momento vivido e transformá-lo em uma expressão estética e significativa da vida. Nesse 

cenário, o indivíduo se torna o criador de sua própria existência. Como um artista, ele 

molda sua vida, atribuindo valor e propósito a cada evento, inclusive os mais difíceis. A 

repetição infinita proposta pelo eterno retorno exige que o indivíduo veja sua vida como 

uma obra de arte em contínua criação, onde as experiências, tanto belas quanto dolorosas, 

são integradas em uma narrativa que transcende o mero existir, elevando a vida a uma 

forma esteticamente significativa e intencional. Assim, o ciclo de repetição não é uma 

prisão, mas uma oportunidade contínua para afirmar a vida e criar significado. 

Ao unir o eterno retorno, o Amor Fati, e a vida como obra de arte, Nietzsche nos 

convida a viver com uma postura de afirmação plena, onde cada experiência, positiva ou 

negativa, contribui para uma criação estética da vida. Esse olhar transforma a existência 

em uma obra-prima, onde todos os elementos, mesmo os mais desafiadores, são 

valorizados e abraçados como parte essencial da vida. 

O Amor Fati passa a ser também uma condição necessária para a transvaloração, 

processo em que os valores tradicionais são questionados e novos valores são criados 

esteticamente. O eterno retorno, neste entrelaço, funciona como a ideia de que a vida se 

repete infinitamente, o que torna ainda mais admirável a criação de uma existência 

significativa e autêntica. A relação entre esses conceitos é explorada em diversas obras 

do autor como GC e ZA. 



 

54 
 

Portanto, no terceiro período da obra de Nietzsche, conhecido como período da 

transvaloração dos valores, ele introduz o conceito de valor como um elemento 

operatório. Nesse período, o escritor reorganiza seu pensamento, dando uma nova 

articulação às ideias e abordando os escritos sob uma nova perspectiva73. Nesse contexto, 

o autor desenvolve reflexões sobre os valores, especialmente os valores morais, de forma 

mais consistente, estabelecendo o método genealógico. No entanto, o que torna possível 

essa reorganização é a cosmologia que ele constrói a partir dos conceitos de vontade de 

poder e eterno retorno. A ontologia nietzschiana, baseada na vontade de poder como a 

essência subjacente ao mundo, juntamente com a doutrina cosmológica do eterno retorno, 

que postula a repetição eterna de todas as coisas, proporcionam um contexto filosófico 

no qual o filósofo pode reinterpretar e questionar os valores estabelecidos. 

É a partir das suas doutrinas da vontade de poder e do eterno retorno que Nietzsche 

constrói sua abordagem crítica aos valores morais e propõe a transvaloração como um 

processo de reavaliação e redefinição dos valores vigentes. A relação entre a vontade de 

poder e o eterno retorno é essencial para a compreensão da perspectiva dele sobre a 

transformação dos valores e sua busca por uma nova visão de mundo74.  

A relação, portanto, entre a vontade de poder e o eterno retorno reside no fato de 

que a vontade de poder é a força que impulsiona o ciclo eterno do retorno, sendo este a 

manifestação do poder e da vitalidade da vontade daquela, uma vez que implica que todas 

as coisas são repetidas e afirmadas infinitamente. O indivíduo que compreende e abraça 

o eterno retorno está, de certa forma, em harmonia com a vontade de poder, aceitando e 

celebrando a repetição e a multiplicidade das experiências. 

Dessa forma, o eterno retorno, está intimamente ligado à superação da moralidade 

tradicional e dos valores estabelecidos, pois, ao aceitar o retorno eterno, o indivíduo é 

confrontado com a necessidade de criar seus próprios valores e viver plenamente sua vida 

de acordo com a vontade de poder e é isto que é o Amor Fati propriamente, um ato de 

afirmação da vida. Aquele que verdadeiramente abraça o eterno retorno torna-se capaz de 

afirmar a si mesmo como o super-homem, ultrapassando as limitações morais e 

                                                             
73 MARTON, S. Op. Cit., p. 14. 

74 Ibidem, p. 14. 



 

55 
 

transcendentais e vivendo de acordo com sua própria vontade. Como explica Scarlett 

Marton: 

Com o Amor Fati, o pensamento do eterno retomo assume caráter 

“educador” e “disciplinar”; com o além-do-homem, toma-se “princípio 
seletivo”. Num caso, induz à aceitação amorosa do que advém; no 

outro, exige a intervenção no movimento cíclico. Mais ainda: se, no 

quadro da cosmologia, reflete a impossibilidade de um telos, no da 
crítica dos valores, indica uma finalidade a realizar75. 

 

Nesse contexto, o Amor Fati surge como a valorização equânime dos opostos: das 

alegrias e das desventuras, do belo e do feio etc. Contudo, o Amor Fati não é um 

conformismo resignado, mas sim uma postura ativa que busca transformar obstáculos em 

estímulos e adversários em aliados. É a aceitação alegre do acaso e da necessidade 

simultaneamente, dizendo "sim" à vida em sua totalidade. É por isso que o filósofo vê o 

Amor Fati como a fórmula da grandeza do homem, uma maneira de viver intensamente 

e encontrar sentido na existência. Ao abraçar o Amor Fati, o indivíduo torna-se capaz de 

transcender as limitações impostas pelas concepções tradicionais de moralidade e valores, 

e encontra a liberdade e a plenitude em sua própria capacidade de criar e afirmar sua 

própria vida como uma obra de arte. O eterno retorno e a vontade de poder apresentam a 

visão cosmológica do ciclo eterno e da pluralidade de forças, enquanto o Amor Fati 

oferece a postura existencial e valorativa para enfrentar esse ciclo, afirmando e vivendo 

plenamente a vida em sua totalidade. 

O eterno retorno desafia o indivíduo a abraçar cada momento como parte integral 

de seu processo de crescimento e superação, exigindo uma aceitação completa da 

totalidade do ser. Nesse contexto, o Amor Fati surge como a expressão máxima dessa 

atitude afirmativa. Significa amar o destino em sua totalidade, sem resistência ou negação. 

Ao adotar o Amor Fati, o indivíduo renuncia à guerra contra o que é feio ou negativo, 

optando por uma postura de afirmação e aceitação incondicional. A única negação 

permitida é desviar o olhar das acusações e do pessimismo, focando em dizer "Sim" à 

vida em sua totalidade. Portanto, o Amor Fati representa uma transformação profunda na 

maneira como o ser humano se relaciona com seu destino. É a escolha consciente de 

                                                             
75 Ibidem, p. 223. 



 

56 
 

abraçar cada aspecto da existência, reconhecendo sua importância na formação do eu e 

no processo de autotransformação. 

 

  



 

57 
 

III O AMOR FATI E A REDENÇÃO TRANSVALORADA EM NIETZSCHE 

 

O intricado tecido da filosofia de Nietzsche é entrelaçado por conceitos que 

desafiam as estruturas tradicionais do pensamento humano. No cerne de sua obra, 

encontramos o Amor Fati e a redenção, dois pilares que sustentam sua visão transvalorada 

do mundo e da moralidade. Neste capítulo, mergulharemos nas profundezas desses 

conceitos, explorando sua interconexão e sua importância para a compreensão da filosofia 

nietzschiana. Para compreender verdadeiramente o Amor Fati, é necessário 

contextualizá-lo dentro do arcabouço filosófico mais amplo de Nietzsche. A redenção é 

um conceito que o filósofo redefine em oposição à redenção cristã que está associada à 

salvação divina e ao perdão dos pecados. Para ele, a redenção é terrena e imanente, é uma 

busca pela libertação do ódio e do ressentimento do passado, gerando uma vontade que 

quer para trás, afirmando incondicionalmente a vida em sua plenitude e desta forma a 

serviço da transvaloração dos valores. 

Ao longo deste capítulo, exploraremos como o eterno retorno, como a condição 

de possibilidade para a transvaloração, se entrelaça com o conceito de redenção em 

Nietzsche. Investigaremos como a redenção cristã, com suas noções de culpa e salvação 

divina, é contrastada com a redenção transvalorada proposta pelo filósofo alemão. Além 

disso, analisaremos como o Amor Fati se torna uma peça-chave nesse processo de 

redenção, permitindo ao indivíduo reconciliar-se com o passado e abraçar plenamente o 

destino.  

 

3.1 O Eterno Retorno como Condição de Possibilidade para a Transvaloração 

 

Com o conceito de eterno retorno, Nietzsche propõe a ideia de que a vida se repete 

eternamente em ciclos idênticos, o que, à primeira vista, assusta o leitor da sua obra. 

Contudo, tal doutrina é fundamental para compreendermos o que o filósofo quer dizer 

quando fala em transvaloração de todos os valores, sendo ela a sua própria condição de 

possibilidade para a criação de novos valores. A filosofia nietzschiana, portanto, se 

configura como um contra ideal, como uma crítica radical aos valores de sustentação da 



 

58 
 

cultura ocidental. Essa crítica visa desconstruir os valores herdados do passado e criar 

novos valores. A transvaloração é o processo de reavaliação e inversão dos valores 

tradicionais, na qual o indivíduo se liberta dos valores do passado, tornando-se capaz de 

criar seus próprios valores. 

“Deus está morto!” Esta famosa frase de Nietzsche é central para seu projeto de 

transvaloração dos valores. A morte de Deus simboliza a perda da base moral e dos 

valores absolutos que sustentavam a sociedade ocidental, inaugurando uma nova era de 

questionamento e redefinição dos valores humanos. A aparição mais famosa dessa frase 

ocorre no aforismo 125 do livro III da GC "O Homem Louco": 

O homem Louco. – Não ouviram falar daquele homem louco que em 

plena manhã acendeu uma lanterna e correu ao mercado, e pôs-se a 
gritar incessantemente: “Procuro Deus! Procuro Deus!”? – E como lá 

se encontrassem muitos daqueles que não criam em Deus, ele despertou 

com isso uma grande gargalhada. Então ele está perdido? Perguntou um 
deles. Ele se perdeu como uma criança? Disse um outro. Está se 

escondendo? Ele tem medo de nós? Embarcou num navio? Emigrou? – 

gritavam e riam uns para os outros. O homem louco se lançou para o 

meio deles e trespassou-os com seu olhar. “Para onde foi Deus?”, gritou 
ele, “já lhes direi! Nós os matamos – vocês e eu. Somos todos seus 

assassinos! Mas como fizemos isso? Como conseguimos beber 

inteiramente o mar? Quem nos deu a esponja para apagar o horizonte? 
Que fizemos nós ao desatar a terra do seu sol? Para onde se move ela 

agora? Para onde nos movemos nós? Para longe de todos os sóis? Não 

caímos continuamente? Para trás, para os lados, para frente, em todas 
as direções? Existem ainda ‘em cima’ e ‘embaixo’? Não vagamos como 

que através de um nada infinito? Não sentimos na pele o sopro do 

vácuo? Não se tornou ele mais frio? Não anoitece eternamente? Não 

temos que acender lanternas de manhã? Não ouvimos o barulho dos 
coveiros a enterrar Deus? Não sentimos o cheiro da putrefação divina? 

– também os deuses apodrecem! Deus está morto! Deus continua 

morto! E nós os matamos! Como nos consolar, a nós, assassinos entre 
os assassinos? O mais forte e sagrado que o mundo até então possuíra 

sangrou inteiro sob os nossos punhais – quem nos limpará esse sangue? 

Com que água poderíamos nos lavar? Que ritos expiatórios, que jogos 

sagrados teremos de inventar? A grandeza desse ato não é demasiado 
grande para nós? Não deveríamos nós mesmos nos tornar deuses, para 

ao menos parecer dignos dele? Nunca houve ato maior – e quem vier 

depois de nós pertencerá, por causa desse ato, a uma história mais 

elevada que toda a história até então!” (GC, § 125) 

 

Neste aforismo, Nietzsche usa a figura do homem louco para ilustrar a 

profundidade da mudança cultural que a morte de Deus implica. A morte de Deus 



 

59 
 

representa a derrubada dos valores tradicionais e das certezas absolutas, resultando em 

um estado de vazio existencial e desorientação moral. O homem louco, com sua lanterna 

acesa em plena manhã, simboliza a busca desesperada por sentido em um mundo onde as 

antigas certezas desapareceram. 

A transvaloração dos valores, proposta por Nietzsche, é uma resposta a essa crise. 

Com a morte de Deus, os antigos valores morais, que dependiam de uma ordem divina, 

perdem seu fundamento. Nietzsche vê essa perda não como uma catástrofe, mas como 

uma oportunidade para a criação de novos valores que reflitam a vitalidade e a vontade 

de poder do ser humano. 

O homem louco pergunta como podemos nos consolar após a morte de Deus, 

enfatizando a necessidade de novos ritos e valores que possam substituir os antigos. A 

transvaloração dos valores é, portanto, o processo pelo qual a humanidade deve criar um 

novo sistema de valores baseado na afirmação da vida, na vontade de poder e na 

superação do niilismo. Conforme explica Ildenilson Meireles76, 

O pano de fundo da promessa cristã de salvação, sabe-se, é a dicotomia 

mundo verdadeiro/mundo aparente. Com ela se concretiza outra 

dicotomia, a de corpo/alma, sobre a qual Nietzsche não economiza sua 

crítica [...]. Trata-se, na perspectiva nietzscheana, de mostrar que a 
promessa de redenção do cristianismo tem como custo uma revolta 

contra a vida, uma negação da vida, o autodesprezo e 

autoapequenamento. 

 

Assim, para Meireles o pano de fundo da promessa cristã de salvação é a 

dicotomia entre o mundo verdadeiro e o mundo aparente. Essa dualidade está diretamente 

ligada a outra dicotomia, a de corpo e alma, que Nietzsche critica intensamente. Para 

Nietzsche, essas dicotomias servem para desvalorizar a vida terrena e o corpo, em favor 

de um ideal transcendente que ele considera ilusório. A promessa de redenção cristã, 

portanto, implica uma negação da vida. Nietzsche usa o termo “transvaloração” para 

descrever o processo de substituir esses valores "improváveis" por outros que ele 

considera mais afirmativos da vida. Através da crítica aos valores tradicionais e da criação 

de novos valores, Nietzsche busca reconduzir o homem à terra e restaurar sua crença em 

                                                             
76 MEIRELES, I. Transvaloração e redenção na filosofia de Nietzsche. Philósophos, Goiânia, 21(2): 85-

106, 2016, p. 91. 



 

60 
 

si mesmo. Este projeto de transvaloração é visto como a forma mais radical de redenção, 

ao contrário da redenção espiritual prometida pelo cristianismo. Trata-se, para Nietzsche, 

de uma afirmação da vida terrena e da valorização do ser humano em sua totalidade, sem 

a necessidade de recorrer a ideais transcendentais. Além disso, Ildenilson Meireles77 

ainda afirma: 

Ora, para Nietzsche, a redenção cristã, porque radicada no princípio do 
ressentimento contra a vida, expressa uma vingança contra aqueles que 

não precisam de um arrière-monde como forma de justificação da 

realidade [...]. 

É esse pathos da vingança que domina todo o empreendimento moral 
do cristianismo na figura do sacerdote ascético e que se consubstancia 

na moral da compaixão como negação da vida […]. Sua noção de 

redenção (Erlösung), sendo o feito imaginário de uma causa imaginária 

(Deus), portanto de um valor niilista, torna-se completamente vazia de 

sentido afirmativo e só pode ser entendia como consequência de um 

desespero, de uma fraqueza e impotência diante das condições da vida. 

 

Portanto, Meireles afirma que a redenção cristã, radicada no princípio do 

ressentimento contra a vida, expressa uma vingança contra aqueles que não precisam de 

um arrière-monde como forma de justificação da realidade. Esse pathos da vingança 

domina todo o empreendimento moral do cristianismo na figura do sacerdote ascético e 

se consubstancia na moral da compaixão como negação da vida. A noção de redenção 

cristã (Erlösung), sendo o feito imaginário de uma causa imaginária (Deus), portanto de 

um valor niilista, torna-se completamente vazia de sentido afirmativo e só pode ser 

entendida como consequência de um desespero, de uma fraqueza e impotência diante das 

condições da vida. 

Portanto, ao reconduzir o homem à terra e valorizar a existência presente, 

Nietzsche desafia as noções tradicionais de redenção e moralidade, propondo uma nova 

forma de viver que abraça a totalidade da experiência humana. A transvaloração dos 

valores, assim, é um caminho para superar a negação da vida e construir uma ética 

baseada na afirmação e na celebração da existência terrena. 

O esboço nietzschiano da transvaloração de todos os valores, portanto, se 

configura como um projeto radical da redenção do homem. Através da crítica aos valores 

                                                             
77 Ibidem, p. 92. 



 

61 
 

tradicionais e da criação de novos valores, Nietzsche busca reconduzir o homem à terra e 

restaurar sua crença em si mesmo. Ainda segundo Meireles: 

Esse é o esboço mais radical do projeto nietzscheano de transvaloração 

de todos os valores, de acordo com nossa tese: a redenção do homem. 
Trata-se, para Nietzsche, de reconduzir o homem à terra, de voltar a 

“acreditar no homem” (Glauben an den Menschen)78  

 

Portanto, Nietzsche ressalta a importância de "reconduzir o homem à terra" – uma 

metáfora para a afirmação da vida e da realidade terrena em oposição aos ideais 

transcendentais. O filósofo propõe que a verdadeira redenção não reside na negação da 

vida em favor de um além, mas na aceitação e valorização da existência presente. Este 

processo de transvaloração é, portanto, um movimento para restaurar a fé na humanidade 

e na vida terrena. 

Nietzsche ressalta a importância de "reconduzir o homem à terra" – uma metáfora 

para a afirmação da vida e da realidade terrena em oposição aos ideais transcendentais. O 

filósofo propõe que a verdadeira redenção não reside na negação da vida em favor de um 

além, mas na aceitação e valorização da existência presente. Este processo de 

transvaloração é, portanto, um movimento para restaurar a fé na humanidade e na vida 

terrena. Através da crítica aos valores tradicionais, da criação de novos valores e da 

redenção do homem, Nietzsche busca construir um futuro autêntico, mais além do 

demasiadamente humano. 

 

Eu vos imploro, irmãos, permanecei fiéis à terra e não acrediteis nos 

que vos falam de esperanças supraterrenas! São envenenadores, saibam 

eles ou não. 

São desprezadores da vida, moribundos que a si mesmos envenenaram, 

e dos quais a terra está cansada: que partam, então! 

Uma vez a ofensa a Deus era a maior das ofensas, mas Deus morreu, e 

com isso morreram também os ofensores. Ofender a terra é agora o que 

há de mais terrível, e considerar mais altamente as entranhas do 

inescrutável do que o sentido da terra! (ZA, “Prólogo”, 3). 

 

                                                             
78 Ibidem, p. 90. 



 

62 
 

O amor à terra está profundamente ligado ao conceito de eterno retorno e ao Amor 

Fati, a ideia de que a vida se repete eternamente em ciclos idênticos. Amar a terra significa 

amar a vida em sua totalidade, incluindo a repetição eterna de tudo o que já aconteceu. 

Esse tipo de amor implica superar a moral tradicional, que desvaloriza a vida terrena em 

favor de um mundo transcendente. Nietzsche propõe uma nova moral que afirme a vida 

e a terra como os únicos valores verdadeiros. 

Conforme Luís Rubira79, em uma anotação provavelmente feita na segunda 

quinzena de agosto de 1881, Nietzsche considera a hipótese de um ciclo eterno como a 

nova medida de valor para a transvaloração dos valores. Ele utiliza o conceito de força 

para explorar a possibilidade do eterno retorno, inspirado pelo "princípio de conservação 

da força" de Helmholtz e pelo primeiro princípio da termodinâmica, que afirma que a 

energia do universo é constante. Nietzsche também se baseia nas ideias de Gustav Vogt, 

que via a força como um substrato contínuo e homogêneo, formando todo o cosmos. Após 

ler Caspari, Nietzsche emprega pela primeira vez a expressão "o mundo das forças" (Die 

Welt der Kräfte) para conceber o mundo como eterno, composto por forças finitas em 

movimento perpétuo que, em um tempo infinito, alcançam todas as suas combinações 

possíveis, resultando em um processo infinito de repetição do mesmo. Nietzsche 

introduziu a expressão "o mundo das forças" para descrever um universo onde todas as 

combinações possíveis ocorrem repetidamente ao longo de um tempo infinito. 

Luís Rubira80 continua: “ora, porque o mundo é uma totalidade de forças, o 

homem, por conseguinte, como parte integrante do ‘mundo das forças’, também é um 

conjunto de forças finito, que num tempo infinito, retornará inúmeras vezes à mesma 

condição”. Assim, o autor argumenta que, sendo o mundo uma totalidade de forças, o 

homem, como parte integrante desse "mundo das forças", também é um conjunto de 

forças finitas. Em um tempo infinito, isso implica que o homem retornará inúmeras vezes 

à mesma condição, refletindo a visão nietzschiana de um eterno retorno das mesmas 

configurações de forças, e consequentemente, das mesmas circunstâncias e 

acontecimentos na vida humana. Ainda recorrendo a Luís Rubira81, vemos que: 

                                                             
79 RUBIRA, L. E. X. Op. Cit., p. 138-139. 
80 Ibidem, p. 138-139. 
81 Ibidem, p. 145. 



 

63 
 

Em resumo, com a hipótese cosmológica do retorno, Nietzsche encontra 

o modo de libertarmo-nos das “cadeias”, ou seja, dos “erros 
fundamentais” das “representações morais, religiosas e metafísicas”, 

reintegrando estes aspectos ao mundo, e pensando que tipo de 

constituição humana tem necessidade de produzir concepções de 

verdade, identidade, livre-arbítrio, as quais acabam por determinar todo 
um âmbito de valores morais. A possibilidade do eterno curso circular 

também lhe fornece não uma verdade, mas uma ideia que deve ser 

tomada como “experimento”, que torna viável restituir ao vir-a-ser a 
sua “inocência”, viver em “função da alegria” como único alvo, ou, em 

resumo, para o “dizer-sim” à vida. É por tudo isto que, no quinto item 

da anotação de 1881, o eterno retorno vem a ser um “novo peso”, uma 

nova medida para medir todos os valores. E é por Nietzsche tomar a 
sério a possibilidade cosmológica do retorno, que ele considera que no 

processo de encadeamento das forças do mundo há também um 

momento necessário em que surge o pensamento do eterno retorno do 

mesmo. 

 

Rubira explora a concepção nietzschiana do eterno retorno como uma hipótese 

cosmológica que transforma fundamentalmente nossa compreensão de valores e 

existência. Para Nietzsche, a ideia de um ciclo eterno, onde todas as combinações 

possíveis de forças se repetem infinitamente, oferece não apenas uma nova perspectiva 

sobre a natureza do universo, mas também uma nova medida de valor para a 

transvaloração dos valores morais, religiosos e metafísicos. Ao considerar o homem como 

parte integrante desse "mundo das forças", Nietzsche sugere que, em um tempo infinito, 

o indivíduo retorna repetidamente às mesmas condições, implicando uma continuidade e 

recorrência de eventos e circunstâncias na vida humana. Rubira argumenta que o eterno 

retorno não apenas liberta das concepções tradicionais que aprisionam o pensamento 

humano, como também propõe uma vivência centrada na afirmação da vida e na busca 

pela alegria. Essa hipótese não busca estabelecer uma verdade definitiva, mas sim uma 

ideia que deve ser experimentada e vivida como um "dizer-sim" à vida. Ao adotar 

seriamente a possibilidade cosmológica do retorno, Nietzsche enfatiza a importância 

desse conceito como um "novo peso", uma nova medida pela qual todos os valores devem 

ser avaliados. Assim, o eterno retorno não é apenas uma teoria abstrata, mas um convite 

para reavaliar profundamente nossa relação com o tempo, o destino e a existência, 

promovendo uma ética que celebra a vida em sua totalidade e aceitação plena das 

circunstâncias que nos cercam. 



 

64 
 

A frase “o homem é algo que deve ser superado” apresentada no Prólogo, 3, do 

ZA apresenta o objetivo central da filosofia nietzschiana, no sentido de que o homem 

produto dos valores tradicionais que até então regeram à cultura, portanto oriundos da 

moral de rebanho, em última instância do niilismo, devem ser superado. 

Visto por este aspecto, o eterno retorno é um instrumento filosófico que Nietzsche 

apresenta como a condição de possibilidade para a transvaloração dos valores, devido a 

ele: motivar a responsabilidade individual diante da repetição eterna da vida, tornando o 

indivíduo responsável por cada ação e escolha; estimular a superação do ressentimento 

em relação ao passado e abraçar a vida com a afirmação do Amor Fati; criar novos 

valores, ou seja, a repetição eterna da vida permite ao indivíduo experimentar diferentes 

valores e criar seus próprios. 

Nesse sentido, a transvaloração dos valores é um convite à plena aceitação e 

celebração da existência, com todas as suas vicissitudes e belezas. É um chamado para 

reconhecer a sacralidade do presente e encontrar significado e propósito no aqui e agora. 

A filosofia nietzschiana desafia-nos a abandonar ilusões confortáveis sobre mundos 

transcendentes e, em vez disso, a abraçar a vida em toda a sua complexidade e plenitude. 

Assim, a redenção verdadeira, para Nietzsche, é a redenção que se encontra na vivência 

autêntica e apaixonada do nosso ser terreno. 

 

3.2 A Redenção Cristã 

 

Na perspectiva cristã, a redenção não é um evento isolado, mas sim o ápice de 

uma história de amor contínua e abrangente entre Deus e a humanidade. Essa história 

começa com a encarnação, quando o Verbo se fez carne e habitou entre nós (Jo. 1:14). A 

encarnação marca o momento em que Jesus Cristo, sendo Deus, assume a natureza 

humana, com todas as suas fraquezas e limitações, e vive entre nós. Esse ato de amor 

profundo e sacrifício é o início do processo redentor. 

A redenção é o prolongamento desse ato inicial de encarnação. Jesus, ao viver 

como humano, não apenas experimenta a condição humana, mas também nos reconcilia 

com Deus através de sua vida, morte e ressurreição. Ele carrega nossos pecados e oferece 



 

65 
 

a possibilidade de uma nova vida, reconciliada e redimida. Nesse contexto, a redenção é 

vista como uma oferta contínua de perdão e graça divina, que Deus, como um pai 

amoroso, está sempre pronto a conceder. 

A ideia de redenção nos convida a ver em Deus um pai eternamente disposto a 

nos socorrer e perdoar. Essa concepção é bem ilustrada nas parábolas do filho pródigo 

(Lc. 15:11-32) e do bom pastor (Jo. 10:1-14). Na parábola do filho pródigo, um pai recebe 

seu filho arrependido de volta com alegria e amor, apesar de seus erros. Essa história 

sublinha a disposição constante de Deus para perdoar e restaurar aqueles que se 

arrependem. Já na parábola do bom pastor, Jesus fala de um pastor que deixa as noventa 

e nove ovelhas para buscar a que está perdida, mostrando a diligência e a dedicação de 

Deus em recuperar cada alma desviada. 

Essas parábolas exemplificam a misericórdia divina e a disposição de Deus em 

redimir e restaurar a humanidade. A redenção, portanto, é uma manifestação contínua do 

amor e da graça de Deus, oferecendo aos seres humanos a libertação do mal e a remissão 

das dívidas. É um processo dinâmico, envolvendo arrependimento, perdão e 

transformação, que culmina na união definitiva com Deus, alcançada através do sacrifício 

redentor de Jesus Cristo. 

Através da redenção, o homem é libertado do poder do mal e das consequências 

do pecado. As dívidas, que representam os seus erros e transgressões, são remissas pelo 

sacrifício de Cristo na cruz. “O sinal da cruz, no princípio da celebração, manifesta a 

marca de Cristo impressa naquele que vai passar a pertencer-Lhe, e significa a graça da 

redenção que Cristo nos adquiriu pela sua cruz”82. O Catecismo da Igreja Católica, no 

parágrafo 1235, destaca a centralidade da cruz de Cristo na redenção da humanidade. O 

sinal da cruz, realizado no início de celebrações, simboliza a marca de Cristo impressa 

em seus seguidores e a graça da redenção conquistada por sua morte. 

A Comissão Teológica Internacional, diz: 

A declaração básica que precisa ser feita é que a doutrina da redenção 

diz respeito ao que Deus realizou para nós na vida, morte e ressurreição 
de Jesus Cristo, ou seja, a remoção dos obstáculos que existiam entre 

Deus e nós e a oferta que nos é feita de participação na vida de Deus. 

                                                             
82 JOÃO PAULO II. Catecismo da Igreja Católica. São Paulo: Edição típica Vaticana, Loyola, 2000, Parte 

2, 1235. 



 

66 
 

Em outras palavras, redenção diz respeito a Deus, como autor de nossa 

redenção, antes de dizer respeito a nós. Somente por ser assim é que a 
redenção pode realmente significar libertação para nós e ser, 

continuamente e para todos os tempos, a Boa Nova da Salvação. Isso 

significa que ela só é uma realidade libertadora para nós por dizer 

respeito primariamente à gloriosa bondade de Deus, e não à nossa 

necessidade, embora ela venha satisfazer essa necessidade83. 

 

Portanto, a humanidade, por si só, é incapaz de se redimir, pois o pecado original, 

que distanciou o homem de Deus, corrompeu sua natureza e lhe privou da graça divina. 

As obras humanas, por melhores que sejam, não podem apagar a mancha do pecado 

original e restaurar a comunhão com Deus. Assim, é preciso de um mediador, alguém que 

possa unir a natureza humana à divina e restaurar a relação entre Deus e a humanidade. 

Nesse sentido, a redenção cristã não depende apenas do homem para acontecer nem pode 

depender apenas dele, ela depende apenas de Deus que a realizou por meio de Cristo. 

Portanto, a iniciativa da salvação parte de Deus, que, por amor à humanidade, enviou seu 

Filho Jesus Cristo para nos reconciliar com Ele. A redenção remove os obstáculos que 

existiam entre Deus e o homem, principalmente o pecado original e suas consequências. 

Através da morte e ressurreição de Cristo, a humanidade é libertada da escravidão do 

pecado e da morte, e reconciliada com Deus. A redenção não é apenas de perdão dos 

pecados, mas também da oferta de participar da vida divina. Através da fé em Jesus 

Cristo, os homens tornam-se filhos de Deus e podem experimentar a alegria da comunhão 

com Ele. 

Os Padres da Igreja desenvolveram o conceito de redenção do Novo Testamento, 

enfatizando a libertação do paganismo, idolatria e forças demoníacas. Para eles, a 

redenção envolvia tanto a mente e o espírito quanto o corpo, em contraste com a visão 

gnóstica que focava apenas na alma. Os Padres distinguiam entre a obra "objetiva" de 

redenção, ligada à encarnação e Cristologia, e a obra "subjetiva", que envolvia os 

sacramentos e a doutrina da graça, guiando a história humana para a salvação final84. 

                                                             
83 COMISSÃO TEOLÓGICA INTERNACIONAL. Algumas questões sobre a Teologia da Redenção. 

1995, Parte I, 2. 
84 Ibidem, Parte I, 1-2. 



 

67 
 

A Comissão Teológica Internacional85 resume as diferentes perspectivas de 

redenção no pensamento dos Padres da Igreja.  

Na tradição latina, Ambrósio e Agostinho basearam-se nos sacramentos e na vida 

litúrgica para explicar a ação redentora de Deus. Agostinho elaborou a tradição recebida, 

destacando que a redenção era uma obra da graça divina e que a reconciliação exigia 

arrependimento humano. Para Agostinho, a redenção envolvia a participação ativa da 

humanidade através de Cristo, cujo sacrifício redentor era o ápice da adoração e 

moralidade humanas. A crucificação de Cristo era vista como o sacrifício singular que 

obtinha a salvação. Agostinho via a redenção como satisfactio, onde a obediência e 

sacrifício de Cristo mereciam a justificação e libertação da humanidade. Cristo, como 

cabeça da humanidade, influenciava todos os indivíduos e a humanidade em geral, 

revelando a majestade de Deus através de sua perfeita resposta divina86. 

A mesma Comissão Teológica Internacional87, resume ainda as perspectivas mais 

atuais do conceito de redenção. Segundo essa Comissão, na Idade Média, Anselmo, 

Abelardo e Tomás de Aquino contribuíram para a teologia da redenção de diferentes 

formas. Anselmo enfatizou a restituição legal, vendo Deus como Senhor ofendido pelo 

pecado, e acreditava que a reparação adequada só poderia ser oferecida pelo Deus-

homem, Cristo, que libertava a humanidade da pena devida ao pecado. 

Abelardo, por outro lado, via Cristo como exemplo de amor, acreditando que Deus 

escolheu a cruz para que os pecadores reconhecessem seu amor e se convertessem. Tomás 

de Aquino combinou as ideias de Anselmo e Abelardo, vendo a paixão de Cristo como 

um ato de amor que oferecia uma satisfação superabundante pelos pecados do mundo, 

enfatizando que Cristo cura e diviniza os humanos pecadores não apenas pela cruz, mas 

também por sua encarnação e ressurreição88. 

Na Reforma e Contrarreforma, Lutero adotou a teoria de Anselmo, vendo a 

satisfação através do castigo, com Cristo assumindo o pecado e a justificação ocorrendo 

apenas pela fé. Calvino enfatizou a imputação do pecado a Cristo, que sofre as dores dos 

                                                             
85 Ibidem, Parte I, 3-12. 
86 Ibidem, Parte I, 3-12. 
87 Ibidem, Parte I, 16-40. 
88 Ibidem, Parte I, 3-12. 



 

68 
 

condenados, garantindo a libertação dos pecadores da ansiedade e da culpa. O Concílio 

de Trento afirmou que Cristo mereceu nossa justificação e satisfez por nós na cruz, 

integrando a doutrina da satisfação em um quadro que inclui a divinização dos pecadores 

justificados pelo Espírito Santo89. 

Ainda recorrendo a Comissão Teológica Internacional, é possível dizer que “a 

lógica interna da visão cristã da condição humana exige também que Deus seja o autor da 

redenção, pois o que precisa ser curado e salvo é nada menos do que a imagem do Próprio 

Deus em nós”90. Ou seja, a visão cristã da condição humana exige que Deus seja o autor 

da redenção, o cristianismo reconhece que a humanidade foi criada à imagem de Deus 

(Gn. 1:27). Isso significa que cada ser humano possui uma dignidade inalienável e uma 

capacidade única de amar, conhecer e relacionar-se com Deus. No entanto, o pecado 

original corrompeu essa imagem divina, distanciando-a de Deus e privando-a da graça 

divina. Em decorrência do pecado original, a humanidade está em uma condição que 

necessita de redenção. Essa redenção não se trata apenas de perdão dos pecados, mas 

também da restauração da imagem de Deus no homem. Segundo Agostinho, temos: 

Pois, como dissemos (XIV,4,6), na alma, mesmo perdendo a 

participação de Deus, e se tornando manchada e disforme, permanece, 

entretanto, a imagem divina. E ela é imagem de Deus, porque 
precisamente é capaz de Deus, e pode ser partícipe dele. E não poderia 

alcançar tão grande bem, se não fosse ela a sua imagem91. 

 

Assim, percebe-se que a imagem de Deus (imago Dei, conforme Agostinho) na 

alma se manifesta na sua capacidade para com Deus, isto é, a alma humana é capaz de 

transcender o mundo material e buscar o conhecimento e a comunhão com Deus. Essa 

capacidade é o que nos torna únicos como seres humanos e nos distingue de todas as 

outras criaturas. Contudo, conforme Agostinho, essa imago Dei foi manchada pela 

soberba humana.92 Diante disso, Agostinho formula sua hipótese de restauração da imago 

                                                             
89 Ibidem, Parte I, 3-12. 
90 Ibidem, Parte I, 10. 
91 AGOSTINHO, S. Confissões. Col. Patrística, 10. 1º Ed. São Paulo: Paulus, 1997, p. 271. 
92 Sobre esta questão específica o nosso trabalho, GUEDES, M. V. C. A regra de ouro em Santo Agostinho. 

Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Filosofia) - Universidade Católica de Petrópolis, 2019, p. 

30. 



 

69 
 

Dei pela obra salvífica de Cristo: “por isso, a natureza humana precisa da graça divina, 

como diz o Senhor: Se o Filho vos libertar, sereis verdadeiramente livres (Jo. 8, 36)”93. 

Na Eucaristia, Cristo, como Sumo Sacerdote, oferece-se ao Pai em sacrifício pela 

redenção humana, e essa redenção humana realizou-se quando Cristo foi imolado ao 

oferecer-se na cruz. Portanto, configura-se uma necessidade do sacrifício de Jesus para 

que o homem possa ter a sua redenção. Reforçando a ideia da redenção mediada pelo 

sacrifício de Jesus, o documento Doctrina de ss. Missae Sacrificio, do Concílio de Trento, 

diz: “Cristo nosso Deus e Senhor […], ofereceu-Se a Si mesmo a Deus Pai uma vez por 

todas, morrendo como intercessor sobre o altar da cruz, para realizar em favor deles 

[homens] uma redenção eterna […]”94. A partir dessas ideias percebe-se que, a morte de 

Jesus não foi um mero acidente ou tragédia, mas um ato sacrificial livre e voluntário, 

realizado por amor à humanidade. Através do seu sacrifício, Cristo redimiu a humanidade 

do pecado e da morte, abrindo as portas da salvação eterna. Cristo, como Sumo Sacerdote 

eterno, intercede continuamente por nós junto ao Pai. Ele apresenta o seu sacrifício 

redentor a Deus, pedindo a graça e a misericórdia que necessitamos para alcançar a 

salvação. Portanto, o sacrifício único e eterno de Cristo na cruz é a fonte da salvação. 

Através da sua morte e ressurreição, Cristo redimiu a humanidade do pecado e da morte 

e deu a esperança da vida eterna. 

 

3.3 O Amor Fati e a Redenção Transvalorada Nietzschiana 

 

Para o filósofo alemão, a redenção não reside em um Deus ou em uma vida após 

a morte, mas na própria vida, na afirmação radical do aqui e agora. Oswaldo Giacoia 

Junior95 destaca a concepção singular da redenção na filosofia de Nietzsche, caracterizada 

por sua imanência, ou seja, por se situar no próprio mundo e não em um plano 

transcendente. Essa perspectiva contrasta com a visão tradicional de redenção religiosa, 

que a coloca em um âmbito divino e exterior à realidade terrena. Assim, a filosofia de 

                                                             
93 AGOSTINHO, S. Contra las dos epistolas de los pelagianos. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 

1952, p. 465. 
94 CONCÍLIO DE TRENTO (Sess. 22ª, Doctrina de ss. Missae Sacrificio, c. 1: DS 1740. Apud: JOÃO 

PAULO II. Op. Cit., Parte 2, 1366. 
95 GIACOIA JUNIOR, Op. Cit., p. 92. 



 

70 
 

Nietzsche apresenta uma concepção singular que é a de transvaloração da redenção, que 

está profundamente ligada à sua crítica à moral tradicional e à sua proposta de um novo 

tipo de ser humano, o super-homem. Essa redenção transvalorada é um elemento 

fundamental para alcançar o estado de super-homem. 

Para compreender melhor a ideia de transvaloração nietzscheana é possível 

recorrer ao seguinte trecho de EH: 

A última coisa que eu prometeria seria “melhorar” a humanidade. Não 

serão por mim erigidos novos ídolos; os antigos podem elucidar-nos 

sobre o que assenta em pés de barro! Derrubar ídolos (a minha palavra 
para “ideais”) – eis o que já constitui o meu ofício. Subtraiu-se à realidade 

o seu valor, o seu sentido, a sua veracidade, na medida em que se inventou 

um mundo ideal... O “mundo verdadeiro” e o “mundo aparente” – em 
vernáculo: o mundo fictício e a realidade... A mentira do ideal foi, até 

agora, o anátema sobre a realidade, a própria humanidade foi por ela 

falsificada e viciada até aos seus mais profundos instintos – até à 

adoração dos valores contrários àqueles com que lhe estaria garantida a 

prosperidade, o futuro, o sublime direito ao futuro (EH, “Prefácio”, § 2). 

 

No trecho apresentado, Nietzsche aborda a crítica aos ideais e a derrubada de 

ídolos, que ele vê como construções fictícias que desvalorizam a realidade e distorcem os 

instintos humanos. Esse ato de derrubar ídolos e criticar os ideais está no cerne daquilo 

que Nietzsche chama de "transvaloração de todos os valores" (Umwertung aller Werte). 

A transvaloração é um processo fundamental na filosofia de Nietzsche, que visa reavaliar 

e redefinir os valores que têm guiado a humanidade, particularmente os valores morais 

tradicionais que ele considera prejudiciais à vida e à vitalidade humana. 

Nietzsche vê sua tarefa como a derrubada de ídolos, ou seja, a crítica e a destruição 

de ideais falsos que sustentam valores decadentes. Ele argumenta que os valores morais 

tradicionais e os ideais de um mundo transcendente têm afastado a humanidade de sua 

verdadeira natureza e potencial. Em vez de melhorar a humanidade ao promover esses 

valores, Nietzsche acredita que é necessário subverter esses valores para permitir uma 

revalorização que afirmará a vida e a realidade tal como elas são. 

Ao derrubar ídolos e desafiar ideais, Nietzsche busca reabilitar a realidade e os 

instintos humanos. Ele propõe uma filosofia que afirma a vida, a força e a vontade de 

poder como os verdadeiros valores que devem guiar a humanidade. Ao rejeitar a 



 

71 
 

dicotomia entre o "mundo verdadeiro" e o "mundo aparente", Nietzsche enfatiza a 

importância de abraçar a realidade em toda a sua complexidade e imperfeição. 

A filosofia de Nietzsche se caracteriza por sua postura crítica em relação aos 

valores tradicionais que têm dominado a cultura ocidental. Nietzsche não promete 

"melhorar" a humanidade, mas sim libertá-la da tirania desses valores falsos, através de 

uma crítica radical que ele chama de "derrubar ídolos" (EH, “Prefácio”, § 2). 

Além disso, em GM (“Terceira Dissertação”, § 24), Nietzsche examina os 

filósofos e doutos modernos, que se consideram adversários do ideal ascético, mas que, 

paradoxalmente, ainda se apegam a ele através de sua fé inabalável na verdade. Ele 

argumenta que essa incondicional vontade de verdade é, na verdade, uma extensão do 

ideal ascético, que valoriza um mundo transcendente e desvaloriza a realidade concreta. 

A fé na verdade, como um valor metafísico e absoluto, ainda domina a filosofia e a 

ciência, mesmo entre aqueles que se consideram ateus e antimetafísicos. 

A transvaloração de todos os valores, portanto, envolve uma crítica não apenas 

aos valores morais tradicionais, mas também à própria vontade de verdade que sustenta 

esses valores. Nietzsche propõe que a fé na verdade deve ser questionada e que os valores 

que sustentam a cultura ocidental devem ser reavaliados. Ele vê a ciência e a filosofia 

ocidentais como profundamente enraizadas no ideal ascético, e argumenta que a crença 

na verdade como um valor absoluto precisa ser desmantelada para que uma nova 

valorização da vida e da realidade possa emergir. 

Já a noção de redenção aparece no segundo livro do ZA, sobretudo, em “Da 

redenção”. Essas duas passagens estão intimamente relacionadas com o eterno retorno, 

pois são atos de afirmação da vontade, só que de afirmação do passado com um “assim 

eu quis” que gera um não ressentimento com todo passado, libertando-o daquilo que 

aprisionava ao passado. É, portanto, através da reflexão sobre a relação entre vontade e 

tempo que Nietzsche formula o problema do eterno retorno como a concepção 

fundamental do ZA, conforme ele mesmo testemunha. Na formulação desse problema, ele 

procura pensar de maneira essencial a relação entre ser e devir e para tanto chega a afirmar 

que “imprimir no devir o caráter de ser ― essa é a mais elevada vontade de poder” 

(NIETZSCHE, 2011 – VP, §617). Vemos, desta forma, a complexa relação entre vontade, 

tempo, eterno retorno e redenção. Para Nietzsche, a redenção pode ser entendida como a 



 

72 
 

"impressão do caráter de ser no devir", ou seja, como a tentativa de transformar o fluxo 

incessante da vida em algo permanente e significativo. Portanto, redimir-se é querer o 

“foi”, ou seja, afirmar o passado como parte de quem você é e integrá-lo à sua vida de 

forma positiva. “Imprimir no foi o caráter de ser” significa dar significado ao passado, 

transformá-lo em algo permanente e significativo.  

Robson Cordeiro96 se aprofunda mais na ideia de redenção em Nietzsche ao 

afirmar: 

 

Zaratustra conclui a passagem mostrando propriamente o que significa 
redenção: “Redimir todos os passados e transformar todo ‘Foi’ em um 

‘Assim eu quis!’ ― somente isso eu chamo redenção!” Primeiramente 

Zaratustra fala que é um redentor do acaso. Logo em seguida ele fala em 

“redimir todos os passados...” Seria então o acaso todos os passados, todo 
Foi? Mas o que Zaratustra quer dizer aqui com passado, com acaso? A 

redenção, sendo a transformação de todo Foi em um Assim eu quis!, 

significaria a composição de todo fragmento, enigma e acaso em uma 
unidade, em um futuro. Desse modo, a redenção é o ato de composição, 

de reunião e compactação do que se encontra fragmentado, disperso, 

frouxo, sem destino, ou seja, do que é somente acaso. O poeta, portanto, 
é o redentor, mas redenção não tem aqui nenhum sentido moral. Antes é 

o que está para além de todo bem e mal. 

 

Cordeiro aprofunda a ideia de redenção como uma afirmação do passado através 

da vontade, liberando o indivíduo do ressentimento e do aprisionamento ao passado, 

destacando a visão de Zaratustra sobre a redenção como a transformação do acaso e do 

passado em algo desejado e afirmado. A reflexão sobre a relação entre vontade e tempo 

é crucial, e a redenção é entendida como a capacidade de transformar a contínua mudança 

(devir) em algo permanente e significativo (ser). Essa transformação é essencialmente um 

ato de poder da vontade, onde o indivíduo aceita e afirma o passado, unificando-o em 

uma visão coesa e positiva da vida. Além disso, Nietzsche também expressa a relação da 

vontade de poder na consumação da redenção que ele propõe: 

Vontade — eis o nome do libertador e mensageiro da alegria: assim vos 

ensinei eu, meus amigos! E agora aprendei também isto: a própria 

vontade é ainda prisioneira. 

                                                             
96 CORDEIRO, R. C. Espírito de vingança e redenção da vontade em ‘Assim falou Zaratustra’. Porto 

Alegre, RS: Editora Fi, 2016, p. 75-76. 



 

73 
 

Querer liberta: mas como se chama o que acorrenta até mesmo o 

libertador? 

‘Foi’: assim se chama o ranger de dentes e solitária aflição da vontade. 

Impotente quanto ao que foi feito — ela é uma irritada espectadora de 

tudo que passou. 

A vontade não pode querer para trás; não poder quebrantar o tempo e o 

apetite do tempo — eis a solitária aflição da vontade. 

Querer liberta: o que excogita o próprio querer, para livrar-se de sua 

aflição e zombar de seu cárcere? 

Ah, todo prisioneiro se torna um bobo! De maneira tola também redime 

a si mesma a vontade prisioneira (ZA, “Da Redenção”). 

 

No trecho de "Da redenção", o autor explora a relação entre a vontade de poder e 

a redenção. Ele descreve a vontade como um libertador, mas também como uma 

prisioneira do passado. A passagem destaca a frustração da vontade diante da 

impossibilidade de mudar o que já foi feito: "Vontade — eis o nome do libertador e 

mensageiro da alegria: assim vos ensinei eu, meus amigos! E agora aprendei também isto: 

a própria vontade é ainda prisioneira. Querer liberta: mas como se chama o que acorrenta 

até mesmo o libertador?" Aqui, Nietzsche enfatiza a impotência da vontade em relação 

ao passado. A vontade, mesmo sendo um princípio libertador, encontra-se presa ao tempo 

e à sua irreversibilidade: “Foi”: assim se chama o ranger de dentes e solitária aflição da 

vontade. Impotente quanto ao que foi feito — ela é uma irritada espectadora de tudo que 

passou." Essa frustração leva a vontade a buscar uma forma de redenção que, 

paradoxalmente, pode se manifestar de maneiras tolas e autodestrutivas: "Ah, todo 

prisioneiro se torna um bobo! De maneira tola também redime a si mesma à vontade 

prisioneira." 

Essas reflexões nietzschianas sobre a redenção encontram uma personificação 

poderosa na figura de Zaratustra. A trajetória de Zaratustra é marcada por transformações 

e aprendizados constantes, representando uma luta incessante pela superação do niilismo 

e pela conquista da autoafirmação97. Aqui, o Amor Fati emerge como a base para a 

redenção, permitindo a aceitação plena do passado, mesmo com suas dores e sofrimentos, 

onde a redenção simboliza a metamorfose do passado através da reinterpretação e 

                                                             
97 MACHADO, R. Op. Cit., p.  112-113. 



 

74 
 

ressignificação das experiências vividas e o eterno retorno configura-se como a afirmação 

completa da vida, abarcando tanto seus aspectos positivos quanto negativos. Zaratustra 

não é retratado como um personagem estático, mas sim como uma figura trágica em 

constante evolução, enfrentando desafios, cometendo equívocos e aprendendo com suas 

vivências. Zaratustra amalgama elementos apolíneos (razão, ordem) e dionisíacos 

(paixão, caos), buscando um equilíbrio entre esses princípios antagônicos. A jornada de 

Zaratustra não é a busca por uma figura idealizada de super-homem, mas sim a trajetória 

de um ser humano em busca da superação de suas próprias limitações.98 

O Amor Fati, emerge como uma resposta fundamental ao niilismo na filosofia de 

Nietzsche, servindo como uma forma de enfrentamento à perda de valores e à falta de 

sentido na vida moderna. Ao considerar as questões que envolvem a redenção, a vontade 

de poder e o eterno retorno, o Amor Fati se apresenta como uma atitude que possibilita 

ao indivíduo viver de maneira afirmativa e criativa, mesmo em face das adversidades. 

Dessa forma, o Amor Fati se apresenta como uma poderosa resposta ao niilismo, 

propondo uma afirmação que valoriza a vida em sua totalidade. Ao reconhecer que cada 

aspecto da experiência humana tem um valor intrínseco, o Amor Fati permite que o 

indivíduo encontre significado e propósito, mesmo em meio ao sofrimento. Essa 

perspectiva não apenas desafia a resignação, mas também encoraja uma vivência 

autêntica, onde o passado é aceito e integrado, permitindo uma construção contínua e 

criativa do futuro. 

Oswaldo Giacoia99 ainda compara a redenção nietzschiana com a filosofia de 

Espinosa, que também enfatiza a imanência do Ser. Em ambas as concepções, não há um 

Deus transcendente que julga e pune, mas sim uma realidade imanente que se 

autodetermina e opera por leis próprias. Tanto Nietzsche quanto Espinosa negam a 

responsabilidade perante um tribunal divino. Para Nietzsche, a culpa e o pecado são 

conceitos criados pela moral tradicional para negar a vida e submeter o indivíduo a um 

poder externo. Em sua filosofia, a responsabilidade é individual e reside na capacidade 

que tem cada um de criar seus próprios valores e afirmar sua própria vida. 

                                                             
98 Ibidem, p.  112-113. 
99 GIACOIA JUNIOR, O. Op. Cit., p. 92. 



 

75 
 

Segundo o nosso filósofo, a grandeza reside na capacidade do indivíduo de 

mergulhar sem reservas nas nuances da vida, abraçando tanto seus aspectos positivos 

quanto os negativos. O amor pelo super-homem, baseia-se na superação (pela 

transvaloração) da moral tradicional e na afirmação da vida em sua plenitude. O amor do 

super-homem se distancia da moral tradicional pois, rejeita a dicotomia bem/mal, 

reconhecendo a complexidade da vida e a coexistência de ambos os aspectos em todas as 

coisas, superando, assim, a culpa e o ressentimento.  

Visto por esse aspecto, os conceitos de eterno retorno e Amor Fati são 

fundamentais para se entender o amor do super-homem. O amor do super-homem, a 

superação da moral tradicional, o eterno retorno e o Amor Fati representam o grande sim 

nietzschiano à vida.  

Por isso é crucial analisar o "declínio" de Zaratustra como um processo 

intrinsecamente ligado ao anúncio do super-homem. Essa figura idealizada representa a 

superação dos valores tradicionais e a abertura para novas possibilidades de vida. A morte 

de Deus, proclamada por Zaratustra, simboliza o fim da moral tradicional e da crença em 

um ser transcendente. Essa "morte" cria um vácuo existencial, mas também abre espaço 

para a criação de novos valores e para a busca de um novo sentido para a vida. O super-

homem, em sua busca por novos valores, propõe um novo tipo de amor à Terra. Esse 

amor se distingue do amor tradicional por ser é imanentista, pois reconhece que o valor 

da vida reside na própria Terra e não em um plano transcendente. Além disso, é criativo, 

pois busca formas de transformar a vida em uma obra de arte, através da expressão 

individual e da criação de novos valores. O amor à Terra pode ser expresso na seguinte 

passagem de ZA: “ele deveria fazer como o touro; e sua felicidade deveria ter cheiro de 

terra e não de desprezo da Terra” (ZA, “Dos sublimes”). 

O "declínio" que Zaratustra experimenta na trama não deve ser interpretado como 

uma queda ou um fracasso, mas sim como um processo de transformação. Essa 

transformação é necessária para que o super-homem possa nascer e para que novos 

valores possam ser criados. Assim, o anúncio do super-homem representa a busca por um 

novo sentido para a vida após a morte de Deus e, consequentemente, é a redenção do 

homem. Caberá, portanto, ao super-homem, o afirmador do Amor Fati se redimir do que 

Nietzsche, na segunda parte do ZA, nomeia de “espírito de vingança” contra a vida. O 



 

76 
 

espírito de vingança é identificado como um sentimento que impede o homem de alcançar 

a plenitude e se caracteriza pelo ressentimento, amargura e rancor em relação ao passado, 

ou melhor, a tudo que passou, trazendo enormes consequências para a vida que se 

esvanece por falta de força e vitalidade: 

A vontade, a libertadora, converteu-se em causadora de dor: e em tudo 

que pode sofrer ela se vinga de não poder voltar para trás. 

Isto, e apenas isto, é a própria vingança: a aversão da vontade pelo 

tempo e seu ‘Foi’ (ZA, “Da redenção”). 

 

Nesta passagem da obra, Nietzsche argumenta que a incapacidade de voltar atrás, 

quer dizer, querer para trás no tempo e de mudar o passado gera sofrimento e frustração, 

levando a uma vingança contra a própria vida. Nesse caso, a vontade de poder, força vital 

que impulsiona o indivíduo a superar obstáculos e criar novos valores, se mostra fraca 

quando se confronta com a imutável realidade do passado. 

A vingança da vontade se configura como uma aversão ao que "Foi", ou seja, ao 

passado. Contudo, é através da afirmação da vida, como um ato de afirmação do assim 

foi, assim eu quis, pelo eterno retorno – tema imediatamente, recorrido por Nietzsche no 

interior da trama – que o homem poderá se redimir do espírito de vingança e, por isso diz: 

“pois que o homem seja redimido da vingança: isso é, para mim, a ponte para a mais alta 

esperança e um arco-íris após longos temporais” (ZA, “Das tarântulas”). Este é um ato de 

amor à vida, o verdadeiro significado do Amor Fati nietzschiano e o homem que suporta 

carregar esse amor não pode ser mais chamado de homem, mas de super-homem. Ser 

super-homem, neste sentido, não é querer dominar a Terra e os outros homens, não é fazer 

da vontade de poder uma vontade para a guerra com cheiro de pólvora. A principal marca 

desse tipo alegre de homem, se percebe fundamentalmente na sua chancela amorosa e 

incondicional ao eterno retorno de todas as coisas. Enquanto o “espírito de vingança” se 

revolta contra a passagem do tempo, querendo mover uma pedra que não se move – o 

passado – o homem da “vontade criadora” diz diante do “foi”, assim eu quis, “assim eu 

quero! Assim quererei”. 

Em outros termos, na aprovação incondicional do eterno retorno, o homem eleva 

a tragicidade de sua alegria ao mais alto nível, pois, sem querer nada diferente do que foi, 

abandona todo e qualquer sentimento de revolta contra a vida. O super-homem reconhece, 



 

77 
 

então, que a vida se repete eternamente em ciclos idênticos e abraça essa repetição com 

alegria e amor e, em vez de buscar dominar a terra e os outros homens, utiliza sua vontade 

de poder para criar novos valores e transformar a vida em uma obra de arte. Assim, ele 

aceita o passado e tudo o que acontece, sem se deixar abater por sentimentos negativos.  

O amor à Terra é um tema essencial na reflexão de Nietzsche, representando uma 

filosofia da imanência em profunda conexão com a vida em sua totalidade. Esta 

perspectiva se contrapõe à visão tradicional de transcendência, que busca um significado 

para redenção fora do mundo material. A redenção no plano da imanência passa a ser o 

ato de composição, de reunião e compactação do que se encontra fragmentado no tempo. 

A redenção nietzschiana, em contraste com a visão tradicional de cunho religioso, 

não se refere à salvação da alma em um plano transcendente. Ela se configura como a 

transformação radical do passado (“Foi”) em um presente desejado (“Assim eu quis!”), 

através da afirmação e integração de todos os seus elementos, inclusive os sofrimentos e 

os desafios. E nesse sentido, para transformar todo Foi em um Assim eu quis! é preciso 

Amor Fati. 

Zaratustra, a personagem central de Nietzsche, afirma que é a vontade que liberta. 

Somente ao poder dizer diante do passado “Assim eu quis!” que a redenção se torna 

possível. A vontade é, portanto, o elemento libertador que permite a transformação do 

passado fragmentado e acidental em algo significativo e desejado. Ao afirmar o passado 

e integrá-lo de maneira positiva, o indivíduo não apenas se liberta do ressentimento, mas 

também encontra um novo sentido de poder e liberdade. Zaratustra destaca que a redenção 

não é uma questão de salvação espiritual ou de encontrar um significado transcendente, 

mas sim de afirmar e integrar o passado de uma forma que o torne um presente desejado. 

Nesse contexto, a figura do Zaratustra nietzschiano representa a busca pela 

redenção do acaso, ou seja, pela transformação da vida em uma obra de arte através da 

aceitação e integração de todos os seus elementos, inclusive os sofrimentos e os desafios. 

A figura de Zaratustra como redentor do acaso é um convite à transformação da vida em 

uma obra de arte.  

Zaratustra apresenta a vontade de poder como um conceito fundamental para a 

redenção do passado e a criação de um novo futuro. Através da afirmação da vontade e 



 

78 
 

da superação do ressentimento, o indivíduo pode se libertar da tirania do passado e 

construir sua própria vida. 

Vontade — eis o nome do libertador e mensageiro da alegria: assim vos 

ensinei eu, meus amigos! E agora aprendei também isto: a própria 

vontade é ainda prisioneira. 

Querer liberta: mas como se chama o que acorrenta até mesmo o 

libertador? 

‘Foi’: assim se chama o ranger de dentes e solitária aflição da vontade. 

Impotente quanto ao que foi feito — ela é uma irritada espectadora de 

tudo que passou. 

A vontade não pode querer para trás; não poder quebrantar o tempo e o 
apetite do tempo — eis a solitária aflição da vontade (ZA, “Da 

redenção”). 

 

A redenção, em Nietzsche, então, é compreendida como a vontade que impulsiona 

o indivíduo a superar obstáculos, criar novos valores e transformar a vida em uma obra 

de arte. A vontade, neste sentido, é a fonte da liberdade e da alegria, pois permite ao 

indivíduo definir seu próprio destino, superar desafios e criar novos valores. 

Para Nietzsche, a verdadeira redenção não é uma negação do passado, mas uma 

afirmação completa e incondicional dele. O indivíduo deve aceitar o que foi com uma 

atitude afirmativa, sem ressentimento ou rancor. Esse processo de aceitação é 

fundamental, pois o passado não pode ser alterado, e o ressentimento é um impedimento 

à liberdade e à criação de um futuro significativo. 

A verdadeira redenção envolve a transformação da vida através da vontade de 

poder. Esta vontade permite que o indivíduo transcenda os limites impostos pelo passado, 

utilizando sua energia para criar e afirmar novos valores. Em vez de ser paralisado pelo 

ressentimento e pela dor, o indivíduo canaliza sua vontade para construir um futuro 

grandioso. Esse processo é uma forma de autossuperação contínua, onde o indivíduo se 

liberta das amarras do passado e se torna o autor de seu próprio destino. 

Deste modo, para se libertar da tirania do passado e alcançar a redenção, o 

indivíduo precisa afirmar o que passou sem ressentimento e rancor, reconhecendo-o como 

parte de sua história e que não pode ser mudado. E, por fim, precisa-se focar no futuro ao 



 

79 
 

direcionar a força da sua vontade para uma vida grandiosa.  Essa é a verdadeira redenção, 

libertação de todo sentimento rancoroso. 

O Amor Fati, portanto, deve ser visto como acolhimento amoroso do tempo e da 

passagem do tempo, ou seja, através dele, o indivíduo pode aceitar e integrar todos os 

elementos de sua história, inclusive os sofrimentos e os desafios, construindo um futuro 

autêntico e livre. Por isso, o Amor Fati se configura como a chave para a redenção na 

filosofia de Nietzsche, pois, através da afirmação do passado por uma vontade de poder 

que quer para trás, o indivíduo pode superar os desafios da vida e construir um futuro 

mais significativo, amando o destino. A redenção nietzschiana, como pode ser visto, se 

distancia do conceito tradicional de salvação religiosa, focando em uma transformação 

radical da relação com o passado, através da afirmação e integração de todos os seus 

elementos. 

 

  



 

80 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Quanto ao estilo, José Nicolao Julião100 entende que ZA é uma obra que adota 

diferentes estilos e fontes na composição de suas doutrinas. Podendo ser vista como uma 

sinfonia; como poesia; ou ainda como um escrito sagrado, como uma espécie de quinto 

evangelho, uma vez que o próprio Nietzsche se refere à obra dessa maneira variada. 

Diante de tantos estilos, evidencia-se o caráter perspectivista da obra, podendo ser vista 

como uma sinfonia, dada sua forma sonora e rítmica; como poesia, se o olhar estiver 

voltado para sua composição estética; ou ainda como um escrito sagrado se 

considerarmos o combate compreendido no livro contra a tradição religiosa. 

Muito embora o conceito de Amor Fati não apareça grifado no ZA, o tema se faz 

presente através das doutrinas do eterno retorno e da redenção que, na verdade, são a 

mesma coisa101.102 Conforme Scarlett Marton, o eterno retorno do mesmo é uma 

concepção fundamental em Zaratustra, relacionada à ideia de super-homem, vontade de 

poder, transvaloração dos valores e Amor Fati103. A doutrina do eterno retorno busca 

superar todos os estágios intermediários da existência em direção a uma afirmação 

plena104. O Amor Fati, por sua vez, representa a plena aceitação da doutrina do eterno 

retorno do mesmo105. Nietzsche publica pela primeira vez a expressão Amor Fati no ano 

de 1882106. Portanto, o tema do Amor Fati está presente nas doutrinas do eterno retorno 

e da redenção em Zaratustra. O Amor Fati ocupa uma posição central na obra ZA sendo 

apresentado como uma lição de aceitação ativa e uma afirmação da vontade de poder, 

tanto em si mesmo quanto no mundo107. Essa relação intrínseca entre o Amor Fati, a 

vontade de poder e o eterno retorno é fundamental para uma compreensão mais profunda 

da filosofia do autor. 

                                                             
100 JULIÃO, J. N. O ensinamento da superação em Assim falou Zaratustra. Campinas, SP: Editora Phi, 

2016, p. 43. 
101 MARTON, S.  Op. Cit., p. 27. 
102 SMOLNIAKOF, B. Amor Fati como Condição Necessária para a Afirmação do Eterno Retorno. 

Polymatheia, Fortaleza, Volume 13, Número 23, Jul./Dez. 2020., p. 146. 
103 MARTON, S.  Op. Cit., p. 12. 
104 BRUSOTTI, M. O eterno retorno do mesmo em Assim falou Zaratustra. Estudos Nietzsche, Curitiba, v. 

3, n. 2, p. 149-167, jul./dez. 2012, p. 154. 

105 SMOLNIAKOF, B. Op. Cit., p. 146. 
106 RUBIRA, L. E. X. Op. Cit., p. 29. 

107 SMOLNIAKOF, B. Op. Cit., p. 151-152. 



 

81 
 

Ao contrário de uma aceitação passiva ou covarde, no Amor Fati não se trata de 

virar a outra face, conforme mencionado no Evangelho de Matheus (Mt 5,39). Em vez 

disso, amar o destino é uma forma de afirmar a vontade de poder, tanto em relação às 

alegrias quanto às dores da vida. É um modelo de extrema coragem, pois se manifesta 

não apenas nos momentos de felicidade, mas também diante das adversidades. Essa 

atitude de amor ao necessário resolve o dilema trazido pela ideia do eterno retorno, que 

demanda a repetição da vida infinitas vezes. Assim, abraçar o Amor Fati é também desejar 

o eterno retorno, pois é amar a eternidade presente em cada instante efêmero, desejando 

que ele se prolongue indefinidamente, como expressado na frase "pois eu te amo, ó 

eternidade!" (ZA, “Os sete selos”). O Amor Fati é uma concepção filosófica complexa 

que une a aceitação ativa do destino com a exaltação da vontade de poder e a aceitação 

do eterno retorno, revelando a profundidade e a audácia do pensamento de Zaratustra. 

Para Nietzsche, a redenção é a libertação do ódio e do ressentimento, e a aceitação 

incondicional do tempo, do passado, da dor e da morte108. Nesse sentido, o eterno retorno 

se apresenta como uma forma de redenção, pois nos obriga a aceitar tudo o que aconteceu 

em nossas vidas e a encontrar significado em todas as nossas experiências, mesmo as 

mais dolorosas. Ao confrontar-nos com a ideia de que tudo será repetido infinitamente, o 

eterno retorno exige que encontremos um sentido profundo em cada momento de nossa 

existência, nos encorajando a superar as amarras do ódio e da negação. Dessa forma, o 

eterno retorno se revela como uma das vias para a redenção interior e a libertação das 

angústias, possibilitando a aceitação plena do destino e de tudo o que a vida oferece. 

Nesse sentido, a redenção e o Amor Fati estão estreitamente ligados, pois ambos 

exigem a aceitação incondicional da vida e a vontade de encontrar significado em todas 

as experiências, mesmo aquelas que podem parecer difíceis ou dolorosas. É uma atitude 

que vai além do mero conformismo resignado, pois, ainda segundo o §276 da GC, o 

“'Amor Fati' também permite 'tornar as coisas belas'” (GC, § 276). Por isso, o Amor Fati 

não se restringe apenas a amar o presente e aceitar os eventos atuais, mas também envolve 

uma reavaliação do passado. É um convite para reinterpretar os acontecimentos anteriores 

sob a perspectiva do querer pessoal, permitindo que o indivíduo se reconcilie com sua 

história. 

                                                             
108 TRINDADE, R. Zaratustra – Da Redenção. 2014, on-line. 



 

82 
 

A relação entre o Amor Fati e a redenção em Nietzsche é de suma importância, 

pois aponta para uma forma de libertação interior que não depende de um resgate ou 

perdão externo, mas da aceitação plena e consciente do fluxo da vida. Ao se tornar senhor 

de seu próprio destino, o indivíduo encontra a redenção genuína e alcança a verdadeira 

liberdade.  

Ao longo dessa dissertação, exploramos o conceito de Amor Fati e sua relação 

com a redenção, vontade de poder e o eterno retorno na filosofia de Nietzsche, avaliando 

a necessidade do Amor Fati para a consumação da redenção segundo o autor. Assumindo 

que o Amor Fati representa uma aceitação plena e amorosa do destino, investigamos 

como este conceito se entrelaça com a busca por uma redenção transvalorada, cuja 

condição de possibilidade é o eterno retorno. 

Esclarecemos que o Amor Fati não é uma resignação passiva às circunstâncias da 

vida, mas uma afirmação ativa da vontade de poder e uma aceitação incondicional da 

existência. Com a prática do Amor Fati, o indivíduo se liberta do ressentimento e da 

negação, encontrando significado e beleza nas experiências mais desafiadoras. A 

redenção, por sua vez, é apresentada por Nietzsche como a libertação do ódio e do 

ressentimento e a aceitação plena da vida em sua totalidade. Diferente da redenção ligada 

à salvação divina, a redenção nietzschiana é terrena e imanente, baseada na afirmação 

plena da vida e na superação dos valores tradicionais. 

Durante o desenvolvimento deste trabalho, examinamos como o Amor Fati se 

torna essencial nesse processo de redenção. Ao aceitar plenamente o destino e encontrar 

significado em todas as experiências da vida, o indivíduo transcende as limitações 

impostas pelos valores tradicionais e abraça uma existência autêntica e afirmativa. 

Analisamos também como o conceito de eterno retorno se relaciona com a redenção 

através do Amor Fati, sendo visto como a condição de possibilidade para a transvaloração 

e um convite para vivermos nossas vidas de maneira que estaríamos dispostos a vivê-las 

novamente. Nesse sentido, o Amor Fati se revela como a chave para abraçar plenamente 

o eterno retorno e encontrar significado em cada momento da existência. 

Em síntese, este trabalho aprofundou nossa compreensão do papel do Amor Fati 

na redenção em Nietzsche. Ao reconhecer a importância do Amor Fati como uma atitude 

de aceitação ativa e afirmativa da vida, somos convidados a repensar nossas próprias 



 

83 
 

concepções de moralidade, redenção e significado da vida. A filosofia de Nietzsche nos 

desafia a abraçar plenamente o destino e a viver nossas vidas com uma entrega amorosa 

ao fluxo da existência, encontrando beleza e significado em cada momento efêmero. 

 

 

 

 

  



 

84 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

Fontes Primárias 

NIETZSCHE, F. W. Obras incompletas. São Paulo, Abril Cultural, 2ª ed., 1979. 

_____. Crepúsculo dos Ídolos. Lisboa, Edições 70, 1985. 

_____. A filosofia na idade trafica dos gregos. Lisboa: Edições 70, 1987. 

_____. Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden (KSA). Org. 

Giorgio Colli e Mazzino Montinari. Munique: Walter de Gruyter, 1999. 

_____. O Nascimento da Tragédia ou Helenismo e Pessimismo. São Paulo, Companhia 

das Letras, 1992. 

_____. Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. São Paulo, 

Companhia das Letras, 2011. 

_____. O Caso Wagner: um problema para músicos; Nietzsche contra Wagner; 

Dossiê de um psicólogo. São Paulo, Companhia das Letras, 1999. 

_____. Para Além de Bem e Mal. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

_____. A Genealogia da Moral: uma polêmica. São Paulo: Companhia das Letras, 

2001. 

_____. Humano, Demasiado Humano: um livro para espíritos livres (Vol. I). São 

Paulo: Companhia das Letras, 2002a. 

_____. Humano, Demasiado Humano: um livro para espíritos livres (Vol. II). São 

Paulo: Companhia das Letras, 2002b. 

_____. Aurora: reflexões sobre os preconceitos morais. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2004.  

_____. Introdução à Tragédia de Sófocles. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2006. 

_____. Ecce homo: Como se chega a ser o que se é. Covilhã: Universidade da Beira 

Interior, 2008. 



 

85 
 

_____. O Anticristo. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 

_____. A Gaia Ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

____. A Vontade de Poder. Rio de Janeiro: Contraponto, 2008. 

 

Fontes secundárias 

AGOSTINHO, S. Contra las dos epistolas de los pelagianos. Madrid: Biblioteca de 

Autores Cristianos, 1952. 

_______. Confissões. Col. Patrística, 10. 1º Ed. São Paulo: Paulus, 1997. 

_______. A Trindade. Col. Patrística, 7, 1º Ed. São Paulo: Paulus, 2018. 

AMUSQUIVAR JÚNIOR, N. P. A interpretação heideggeriana sobre o eterno 

retorno de Nietzsche e a questão do tempo. Voluntas, Santa Maria, v.12, n.1, p. 01-26, 

jan/abril, 2021.  

AQUINO, T. Suma Teológica (Coleção Completa-9 Volumes). São Paulo: Loyola, 

2005. 

ARISTÓTELES. Da Geração e Corrupção. São Paulo: Edipro, 2016. 

Bíblia Católica Online. Disponível em: https://www.bibliacatolica.com.br/. Acesso em: 

11 mar. 2024. 

BILATE, D. Nietzsche e a aceitação trágica da vida. Existência e Arte, v. 3, p. 15, 2007. 

BRUSOTTI, M. O eterno retorno do mesmo em Assim falou Zaratustra. Estudos 

Nietzsche, Curitiba, v. 3, n. 2, p. 149-167, jul./dez. 2012. 

CONCÍLIO DE TRENTO. Doctrina de ss. Missae Sacrificio. Apud: JOÃO PAULO II. 

Catecismo da Igreja Católica. São Paulo: Edição típica Vaticana, Loyola, 2000. 

COMISSÃO TEOLÓGICA INTERNACIONAL. Algumas questões sobre a Teologia 

da Redenção. 1995. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_index-

doc-pubbl_po.html. Acesso em: 10 mar. 2024. 



 

86 
 

CORDEIRO, R. C. Espírito de vingança e redenção da vontade em ‘Assim falou 

Zaratustra’. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2016. 

DELEUZE, G. Nietzsche e a filosofia. Rio de Janeiro: Editora Rio, 1976. 

DESCARTES, R. As Paixões da Alma. Vozes De Bolso, 2023. 

DINUCCI, A. Epicteto e os estoicos: uma ontologia da superfície. Prometheus, 11(27), 

Maio-Agosto, 2018. 

EPICTETO. Arte de Viver: Interpretação de Sharon Lebell. Rio de Janeiro: Sextante, 

2000. 

_____. O Encheirídion de Epicteto. Edição Bilíngue. Tradução do texto grego e notas 

Aldo Dinucci; Alfredo Julien. Textos e notas de Aldo Dinucci; Alfredo Julien. São 

Cristóvão. Universidade Federal de Sergipe, 2012. 

_____. Epictetus Discourses book I. Trad. Dobbin. Oxford: Clarendon, 2008. Apud: 

DINUCCI, A. Epicteto e os estoicos: uma ontologia da superfície. Prometheus, 11(27), 

Maio-Agosto, 2018. 

ESPINOSA, B. Ética. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2009. 

FERREIRA JUNIOR, W. J. Heidegger Leitor de Nietzsche: a Metafísica da Vontade de 

Potência como Consumação da Metafísica Ocidental. Trans/Form/Ação, Marília, v. 36, 

n. 1, p. 101-116, Jan./Abril, 2013. 

GIACOIA JUNIOR, O. Amor Dei e Amor Fati. Revista Trágica: estudos sobre 

Nietzsche, 4(2): 75-94, 2011. 

GILSON, E. Introduction à lÊétude de Saint Augustin. Paris: Vrin, 1943. 

GUEDES, M. V. C. A regra de ouro em Santo Agostinho. Trabalho de Conclusão de 

Curso (Graduação em Filosofia) - Universidade Católica de Petrópolis, 2019. 

GUEDES, M. V. C. O Desenvolvimento da Ética Do Amor de Santo Agostinho na 

Ética das Virtudes de São Tomás de Aquino: A Virtude como Amor de Caridade. 

Trabalho de Conclusão de curso (Especialização em Filosofia) - Universidade Estácio de 

Sá, 2021. 



 

87 
 

HEIDEGGER, M. Nietzsche v. II. Tradução: P. Klossowski. Paris: Gallimard, 1971. 

_____. Holzwege. Madrid: Alianza Editorial SA, 1995. 

JASPERS, K. Plato And Augustine. (Ed.) Hannah. Arendt. Nova York: Hartcourt, Brace 

& World, 1962. 

JOÃO PAULO II. Catecismo da Igreja Católica. São Paulo: Edição típica Vaticana, 

Loyola, 2000. 

JULIÃO, J. N. O ensinamento da superação em Assim falou Zaratustra. Campinas, 

SP: Editora Phi, 2016. 

LANIER, Anderson, R. Friedrich Nietzsche. In: ZALTA, Edward N.; NODELMAN, 

Uri (eds.). The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2024 Edition), 2024. 

Disponível em: https://plato.stanford.edu/archives/spr2024/entries/nietzsche/. Acesso: 11 

mar. 2024. 

LIMA, J. P. A. P. A ética do amor em Santo Agostinho. Trabalho de Conclusão de 

Curso (Mestrado em Filosofia) - Universidade Federal do Ceará, 2017. 

MACHADO, R. Zaratustra, tragédia nietzschiana. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001. 

MARCO AURÉLIO. Meditações. Tradução de Thainara Castro. Brasília: Editora Kiron, 

2011. 

MARTON, S. Nietzsche: Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos. São Paulo: 

Editora Brasiliense, 1990. 

MARTON, S. O eterno retorno do mesmo, “a concepção básica de Zaratustra”. Cad. 

Nietzsche, Guarulhos/Porto Seguro, v.37, n.2, p. 11-46, julho/setembro, 2016. 

MEIRELES, I. Transvaloração e redenção na filosofia de Nietzsche. Philósophos, 

Goiânia, 21(2): 85-106, 2016. 

MOSCARELI, L. A. Amor fati: a expressão da diferença como afirmação de si 

mesmo. Dissertação (Mestrado) Universidade Federal de Pelotas, 2019. 

MÜLLER-LAUTER, W. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. São Paulo: 

ANNABLUME, 1997. 



 

88 
 

NASCIMENTO, Dax Fonseca Moraes Paes. História filosófica do amor: ensaio para 

uma nova compreensão da essência do amor humano. Natal, RN: EDUFRN, 2019. 

OLIVEIRA, Jelson. R. Três variações sobre no amor na filosofia de Nietzsche. Cad. 

Nietzsche, Guarulhos/Porto Seguro, v.41, n.3, setembro-dezembro 2020. 

PLATÃO. O Banquete. Editora VirtualBooks. 1ª ed. 2003. 

PLATÃO. Fedro. 1a ed. São Paulo: Penguin Classics Companhia das Letras, 2016. 

REALE, G.; ANTISERI, D. História da filosofia: filosofia pagã antiga, Guia para 

eficiência nos estudos. 3. ed. São Paulo: Paulus, 2003. 

ROMÃO, A. A. Amor fati: delineamentos da afirmação em Nietzsche e Deleuze. 

Primeiros Escritos, São Paulo, n.11, 2022. 

RUBIRA, L. E. X. Nietzsche: Do Eterno Retorno do Mesmo à Transvaloração de 

Todos os Valores. Tese (Doutorado em Filosofia) - Universidade de São Paulo, 2008. 

RUSSO, A. T.; PERINE, M. A resposta estoica para o desejo de felicidade. Poliética. 

São Paulo, v. 8, n. 2, pp. 384-399, 2020. 

SAAVEDRA, R. Amor fati e eterno retorno no livro IV de “A gaia ciência”: uma 

interpretação estética da existência. Griot: Revista de Filosofia, v. 18, n. 2, p. 43-60, 

2018. 

SÊNECA. Da Tranquilidade da Alma. Porto Alegre: L&PM, 2009. 

SMOLNIAKOF, B. Amor Fati como Condição Necessária para a Afirmação do Eterno 

Retorno. Polymatheia, Fortaleza, Volume 13, Número 23, Jul./Dez. 2020. 

TRINDADE, R. Zaratustra – Da Redenção. 2014. Disponível em: 

https://razaoinadequada.com/2014/05/24/zaratustra-da-redencao/. Acesso: 27 jul. 2023. 

VENEZIANI, M. Amor Fati. La vita tra caso e destino. Milano: Mondadori, 2010. 


	INTRODUÇÃO
	I O AMOR FATI
	1.1. O “Amor Fati” dos Estoicos
	1.2. Amor Fati em Nietzsche

	II O ETERNO RETORNO E O AMOR FATI
	2.1 O eterno retorno e o Amor Fati
	2.2. Eterno Retorno, Vontade de Poder e Amor Fati
	2.3. Amor Fati e transvaloração dos valores

	III O AMOR FATI E A REDENÇÃO TRANSVALORADA EM NIETZSCHE
	3.1 O Eterno Retorno como Condição de Possibilidade para a Transvaloração
	3.2 A Redenção Cristã
	3.3 O Amor Fati e a Redenção Transvalorada Nietzschiana

	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS
	Fontes Primárias
	Fontes secundárias


