
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO / INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, CONTEXTOS 
CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 

 
 

A EPISTEMOLOGIA DO BEM VIVER E AS PEDAGOGIAS 
INDÍGENAS: AS LITERATURAS INDÍGENAS COMO APORTE 

DECOLONIAL À FORMAÇÃO/AÇÃO DE EDUCADORES 
AMBIENTAIS 

 
 

ROSINERE EVARISTO 
 
 

Sob a orientação do professor 
Mauro Guimarães 

 
 

Tese submetida como requisito parcial 
para obtenção do grau de Doutora em 
Educação, no Programa de Pós- 
Graduação em Educação, Contextos 
Contemporâneos e Demandas 
Populares, Área de Concentração em 
Educação, Contextos Contemporâneos e 
Demandas Populares. 

 
 
 

Seropédica / Nova Iguaçu, RJ 

Fevereiro de 2023 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

"O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001” 

"This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001" 
 



 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

À Maria do Socorro Evaristo 



 

AGRADECIMENTOS 
 

Meu primeiro agradecimento é para o meu amado Deus, pois acredito que, sem Ele, 

nada aconteceria. Agradeço também pelo dom da vida que a nós é por Ele oferecido, por Sua 

presença constante em meu dia a dia, ensinando-me a lidar com as adversidades e triunfos 

decorrentes de minha caminhada neste mundo. 

Minha gratidão ao meu admirável ORIENTADOR, Prof. Dr Mauro Guimarães que, 

contribuiu com seu exemplo de vida, de discurso e prática – bem ao modo sugerido por Paulo 

Freire –, serenidade, confiança, conhecimento, incentivo, ética, respeito, acolhimento e 

liberdade para o desenvolvimento autoral da pesquisa. 

Agradeço aos participantes da banca de avaliação composta por: Prof. Dr Edson 

Machado de Brito – Edson Kayapó, Prof. Dr. Celso Sánchez Pereira, Prof. Dr Ana Dantas M. 

Soares e Prof. Dr. Joyce Alves da Silva e ao Prof. e escritor e educador Daniel Munduruku que 

participou como convidado especial, pelo aceite à imersão nesse processo tão especial e 

marcante em minha caminhada pelas teias dos conhecimentos. 

Gratular a minha amada família: a minha mãe – principal referência positiva –, Maria 

do Socorro Evaristo; minha primogênita Thamara E. Bittencourt, meu filho Renan E. 

Bittencourt, minha prima Marisete França e ao meu pet Donatello Evaristo. Este 

agradecimento é extensivo aos demais familiares que fazem parte da minha história. 

Agradeço aos meus queridos e admirados amigos/professores que, tiveram 

participação em diferentes modos e momentos – entre eles, na luta por nós enfrentada com 

ética e legalidade –, não só com partilhas de saberes, mas com apoio; carinho; parceria; 

confiança; incentivo e acolhimento na realização do meu desejo de fazer o doutorado 

justamente no tema que me encanta. Sendo eles: Lia M. Teixeira; Regina M. Ribeiro; Ana 

Maria Dantas Soares; Jô Alves da S. Junior e Sirle de Oliveira Brum. 

Minha gratidão e carinho se direciona as amigas do grupo de pesquisa, diretamente 

ligado as orientandas do prof. Dr Mauro Guimarães. Nosso grupo feminino, se manteve firme 

no companheirismo e acolhimento em um momento de caos na pandemia de covid-19 e, nos 

fortalecemos mesmo em nossas fraquezas. 

Meu agradecimento as amigas Sofia Eder e Lia M. Teixeira, por todo carinho; 

conselhos; presença constante; solidariedade; inspiração; movimentos coletivos realizados na 



prática; ativismo durante minha luta por resgate da dignidade, respeito ao corpo e ao 

psicológico feminino e ao enfrentamento institucional do patriarcado, machismo e 

corporativismo no lócus educacional e para além dele. 

Agradeço a todos os profissionais de saúde que cuidaram de mim e possibilitaram a 

continuidade desta pesquisa. 

Minha gratidão aos atores indígenas que me inspiram na tentativa de conhecer mais 

sobre a real possibilidade de vida em cooperação, do Bem Viver, das suas epistemologias e 

pedagogias sustentadas na amorosidade em sentido complexo e convivência sem hierarquia 

com o meio ambiente. 



 

EVARISTO, Rosinere. A EPISTEMOLOGIA DO BEM VIVER E AS PEDAGOGIAS 

INDÍGENAS: AS LITERATURAS INDÍGENAS COMO APORTE DECOLONIAL À 

FORMAÇÃO/AÇÃO DE EDUCADORES AMBIENTAIS. 2023. 236 p. Tese (Doutorado 

em Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas Populares). Instituto de Educação/Instituto 

Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/ Nova Iguaçu, RJ, 

2023. 

RESUMO: 
 

A proposta desta tese de doutorado, escrita por meio do gênero textual de ensaio teórico, 

consiste em apresentar o duplo propósito da pesquisa, sem intuito classificatório entre menor 

ou maior importância, mas que se complementam e interagem dentro das especificidades que 

me inspiram fomentar as discussões sobre as abordagens elencadas. O primeiro tem o 

desígnio de evidenciar a epistemologia do Bem Viver e as pedagogias dos povos indígenas, 

como anúncio de conhecimento complexo e ancestral e dos processos e práticas educativas os 

quais os povos indígenas socializam, crenças, tradições, línguas, sentido de pertencimento e 

cosmovisões. O segundo é a proposta de inserção epistemológica/pedagógica como 

aportes/suportes conceituais, por exemplo, da cosmologia e do pensamento indígena, por 

meio das literaturas indígenas, com a finalidade de substanciar a formação/ação decolonial de 

educadores ambientais. A tessitura do texto apresentou constante diálogo com pensadores 

indígenas e não indígenas em constantes inferências da autora com suas proposições. A tese 

evidenciou as lacunas na formação de educadores ambientais relativas às ausências 

epistêmicas e pedagógicas de atores indígenas como protagonistas de conhecimentos. Cientes 

das lacunas, as narrativas foram tecidas de modo sincrônico ao apontar possibilidades de 

intervenção via epistemologia do Bem Viver e Pedagogias indígenas. Nossos argumentos 

teóricos direcionam-se nos conceitos de: Edgar Morin; Daniel Munduruku; Sidarta T. 

G. Ribeiro; Gersem Baniwa Aníbal Quijano; Catherine Walsh; Miguel Arroyo; Paulo Freire; 

Mauro Guimarães; Davi Kopenawa e Ailton Krenak. 

 
 

Palavras-chave: Epistemologia, Pedagogias, Bem viver, Literaturas Indígenas, 

Decolonialidade, Educadores Ambientais. 



 

EVARISTO, Rosinere. THE EPISTEMOLOGY OF GOOD LIVING AND 

INDIGENOUS PEDAGOGIES: INDIGENOUS LITERATURES AS A DECOLONIAL 

INPUT TO THE TRAINING/ACTION OF ENVIRONMENTAL EDUCATORS. 2023. 

236 p. Thesis (Doctorate in Education, Contemporary Contexts and Popular Demands). Instituto 

de Educação/Instituto Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

Seropédica/ Nova Iguaçu, RJ, 2023. 

 
 

ABSTRACT: 
 

The proposal of this doctoral thesis, written through the textual genre of theoretical essay, 

consists of presenting the dual purpose of the research, without the aim of classifying lesser or 

greater importance, but which complement and interact within the specificities that inspire me 

to foster discussions on the listed approaches. The first aims to highlight the epistemology of 

Well Living and the pedagogies of indigenous peoples, as an announcement of complex and 

ancestral knowledge, educational processes and practices in which indigenous peoples 

socialize, beliefs, traditions, languages, sense of belonging and worldviews. The second is the 

proposal of epistemological/pedagogical insertion as conceptual contributions/supports, for 

example, of cosmology and indigenous thought, through indigenous literatures, with the 

purpose of substantiating the decolonial formation/action of environmental educators. The 

fabric of the text presented constant dialogue with indigenous and non-indigenous thinkers in 

constant inferences from the author with her propositions. The thesis highlighted the gaps in 

the training of environmental educators related to the epistemic and pedagogical absences of 

indigenous actors as protagonists of knowledge. Aware of the gaps, the narratives were woven 

in a synchronic way when pointing out possibilities for intervention via the epistemology of 

Well Living and indigenous Pedagogies. Our theoretical arguments are based on the concepts 

of: Edgar Morin; Daniel Munduruk; Sidarta T.G. Ribeiro; Gersem Baniwa Aníbal Quijano; 

Catherine Walsh; Miguel Arroyo; Paulo Freire; Mauro Guimarães; Davi Kopenawa and 

Ailton Krenak. 

Keywords: Epistemology, Pedagogies, Well Living, Indigenous Literatures, Decolonial, 

Environmental Educators. 



 

LISTA DE FIGURAS 

Figura 1 - Aldeia Itaxĩ .............................................................................................................. 15 

Figura 2 - Alexandre Joaquim da Silva .................................................................................... 18 

Figura 3 - Casa Guarani construída no Museu do Índio-RJ ..................................................... 20 

Figura 4 - Vaso de tronco de árvore ......................................................................................... 61 

Figura 5 - Contra a violência às indígenas ............................................................................... 70 

Figura 6 - Ti Tanuru ................................................................................................................. 81 

Figura 7 - Terra indígena Tanaru .............................................................................................. 85 

Figura 8 - Ilustração do Pensamento Circular .......................................................................... 96 

Figura 9 - Descarte de uma madeireira e montagem do quadro com cocar ........................... 103 

Figura 10 -Quadro com Cocar ................................................................................................ 104 

Figura 11 - Aranha, teia e gotículas de água .......................................................................... 105 

Figura 12 - Maracá ................................................................................................................. 111 

Figura 13 - Sempre-vivas desidratadas ................................................................................... 115 

Figura 14 - Experiência com a flor e a água com a flor e a água ........................................... 116 

Figura 15 - Evento Elesi ......................................................................................................... 120 

Figura 16 - Projeto Sempre-vivas ........................................................................................... 127 

Figura 17 - Mandala em mosaico ........................................................................................... 129 

Figura 18 - Quadro Entre Parentes ......................................................................................... 144 

Figura 19 - Os cinco princípios formativos da ComVivência Pedagógica ............................. 194 

Figura 20 - Canção de meu avô materno ................................................................................ 196 



LISTA DE SIGLAS E ABREVIAÇÕES 
 
 

APIB  Articulação dos Povos Indígenas do Brasil 

 
BA  

 
Bahia 

COIAB  
 

Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia 
Brasileira 

 
CTI 

 
 

 
Centro de Trabalho Indigenista 

CONASS  Conselho Nacional de Secretários da Saúde 

 
FNLIJ  

 
Fundação Nacional do Livro Infantil e Juvenil 

FOIRN  Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro 

FUNAI  Fundação Nacional dos Povos Indígenas 

 
GEPEADS/IM  

 
Grupo de Estudos e Pesquisa em Educação Ambiental, 

Diversidade e Sustentabilidade do Instituto Multidisciplinar em 

Nova Iguaçu 
 

GRUMIN 

 

 

 

Grupo Mulher - Educação Indígena 

 
INCRA 

 
 

 
Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

MEC  Ministério da Educação 

MS  Mato Grosso do Sul 

MST  Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

ONG  
 

Organizações não Governamentais Sem Fins Lucrativos 

PPGEduc  Programa de Pós-Graduação em Educação, Contextos 
Contemporâneos e Demandas Populares 

 
PUC 

 
 

 
Pontifícia Universidade Católica 

 
SECAD  

 
Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e 



 

Diversidade 
 

SEMARH  Secretaria Municipal de Meio Ambiente e Recursos 
Hídricos 

 
UFGD  Universidade Federal da Grande Dourados 

 
UFMG  

 
Universidade Federal de Minas Gerais 

 
UFPE  

 
Universidade Federal de Pernambuco 

UFPel  Universidade Federal de Pelotas 

UFRRJ  Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 

 
UFSCAR  

 
Universidade Federal de São Carlos 

USP  
 

Universidade de São Paulo 



 
 
 
 
 

SUMÁRIO 

NOTAS SOBRE A AUTORA: pés na terra batida, coração nos sonhos .......................... 14 

O avesso deseja revelar ....................................................................................................... 24 

1. NARRATIVAS INICIAIS A CAMINHO DA FLORESTA, MAR, TERRA, AR E 
ENTRE-MUNDOS ................................................................................................................. 29 

1.1. As questões que nos direcionaram: entre caminhos e atalhos ...................................... 32 

1.2. Objetivo Geral ............................................................................................................... 35 

1.3. Objetivos Específicos ................................................................................................... 35 

1.4. Etapas de desenvolvimento ........................................................................................... 36 

1.5. Gênero textual o ensaio teórico: por onde e como caminharemos pelos fios das teias 

dos saberes ........................................................................................................................... 37 

2. ELABORAÇÃO E ESTRUTURA: AS ESCOLHA DOS FIOS PARA AS 
TESSITURAS ......................................................................................................................... 46 

2.1 Recorte Literário: epistemologia do Bem Viver e as pedagogias indígenas na 

concepção expostas por Daniel Munduruku, os fios no Corpo, Mente e Espírito ............... 52 

3. IMERSÃO NA MENTE, CORPO E ESPÍRITO A EPISTEMOLOGIA DO BEM 
VIVER E AS PEDAGOGIAS INDÍGENAS: Circularidade, Fios, Teias, Aranhas e 
Flores ....................................................................................................................................... 54 

3.1 Pedagogia no Corpo: a pedagogia do sentir ................................................................... 63 

3.2 Pedagogia na Mente: a pedagogia do Apreender ........................................................... 87 

3.2 Ressignificações e Pedagogia do apreender: Pensar em Circularidades; os 

ensinamentos das Aranhas, Teias e da Pedagogia da flor Sempre-viva .............................. 95 

3.3 A pedagogia no espírito: pedagogia do Sonhar ........................................................... 130 

4. LITERATURAS INDÍGENAS: BREVE CONTEXTUALIZAÇÃO .......................... 148 

4.1. Outros Saberes: Sujeitos Outros ................................................................................. 154 

5. TEXTOS E CONTEXTOS: um mergulho nas águas das acepções teóricas ............... 170 



 
 
 
 

FEITO PÁSSAROS COLORIDOS, ALGUMAS CONSIDERAÇÕES: completar sem 
finalizar os voos ..................................................................................................................... 188 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ............................................................................... 198 

APÊNDICE A: TCLE .......................................................................................................... 213 

APÊNDICE B: GALERIA DE FOTOS COM ALGUNS INSPIRADORES DA 
PESQUISA ............................................................................................................................ 214 

ANEXO A: CODA ................................................................................................................ 219 



 
 
 
 

NOTAS SOBRE A AUTORA: pés na terra batida, coração nos sonhos 
 
 
 
 

Por isso que os nossos velhos dizem: “Você não pode se esquecer de onde 
você é e nem de onde você veio, porque assim você sabe quem você é e para 
onde você vai”. Isso não é importante só para a pessoa do indivíduo, é 
importante para o coletivo. (KRENAK, 2013) 

 
Durante minha trajetória com os estudos sobre as temáticas indígenas, muitos 

questionamentos me cercaram. Minha primeira aproximação com as pesquisas direcionadas 

aos processos educativos dos povos indígenas, teve início no ano de 2005, quando fui bolsista 

de Iniciação Científica na Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro – UFRRJ. Essa 

minha inserção inicial na pesquisa, se deu com o povo Guarani Mbya, na aldeia Itaxĩ – vejam 

veja figura 1 da aldeia localizada em Paraty Mirim, Sul Fluminense do Rio de Janeiro. Ao 

entrar na aldeia, logo me identifiquei com a arquitetura presente em grande parte das casas, 

que muito se assemelhava com a que nasci e morei até os meus nove anos de idade. 

Minha escolha pelos estudos em questão, sempre foi muito segura e prazerosa, mas em 

diferentes espaços sou questionada sobre essa escolha, com indagações pejorativas do tipo: 

estudar “índios” traz possibilidade de trabalho bem remunerado? Tem concurso público nessa 

área? Você não acha difícil ir para uma floresta conversar com os índios? Você entende o que 

esses índios falam? Você acha que ainda existe índio puro no Brasil? Percebo nesses 

questionamentos, como inúmeras ideias estereotipadas e preconceituosas que ainda habitam 

os pensamentos de distintos grupos de sujeitos que compõem nossa sociedade contemporânea. 

Não raro, parte de educadores constituem esses grupos. O pouco conhecimento e 

reconhecimento da diversidade dos povos originários, vem historicamente, reproduzindo 

diferentes equívocos, tentativas de inferiorização, ocultamento epistêmico e pedagógico, 

silenciamentos literário e tentativas homogeneização desses povos. Fato que vem me 

atravessando com incômodo desde 2005, quanto me encantei/encontrei pelas/nas filosofias 

dos povos indígenas e me envolvi nesse universo fértil, através das trocas de saberes e da 



15 
 

 
 
 
 

pesquisa. Após esse encontro, nunca mais fui a mesma, isso é espetacular. 
 

Figura 1 - Aldeia Itaxĩ 
 

Fonte: EVARISTO. Arquivo pessoal, 2006. 

Meu espaço de luta, quase sempre sofreu cerceamento, por outro prisma eu aprendi a 

falar – até gritar quando necessário, ou lançar mão da sabedoria do silêncio1. Possivelmente, 

essa condição demarca minha busca por conhecer mais sobre os primeiros habitantes do país 

que atualmente chamamos de Brasil. Refletir sobre os questionamentos referentes ao meu 

tema de pesquisa, vem me trazendo inquietude e me faz tecer algumas relações que percebo 

como identificação. Nesse sentido, os questionamentos alheios me provocaram, também, 

autoquestionamentos e, passei alinhavar minhas mais antigas memórias e rastrear algumas 

pistas do meu encantamento pelos modos de ser/estar desses atores no tempo/espaço, não só 

na sociedade, mas no que a transcende. Essas buscas em diálogos com os alinhavos, me 
 

1 O Silêncio tem sentido de sabedoria e introspecção como modo pedagógico com possibilidade evitar os ruídos 
negativos que podem surgir nas falas desprovidas profundas reflexões. É um modo de compreender à 
importância de falas e silêncios em relação ao ser/estar no mundo, muito comum nas filosofias indígenas, que me 
representa atualmente. Mais adiante esclareço melhor sobre o silêncio. 



16 
 

 
 
 
 

apontam pistas, ou fios delas. Tenho encontrado alguns fios que vislumbram minhas 

identificações conectivas nesse cenário peculiar que me aproxima do meu tema de pesquisa, 

ou melhor, dos atores indígenas. Sobre os fios, falarei em breve! 

Percebo como significativo o ato de revisitar as mais antigas memórias e as narrativas 

que me constituem como ser que, não se envergonha da própria história ou se vitimiza pelos 

diversos enfrentamentos vividos às margens de uma sociedade patriarcal, machista, classista e 

desigual. Contudo, me fortalece, me inspira como pessoa, mulher e educadora, me instiga a 

me posicionar com amorosidade e ética em meu cotidiano, nas relações que estabeleço como 

outros seres e com os elementos que compartilham comigo essa viagem entre-mundos. 

Motivada a compreender as minhas identificações com os atores indígenas, me dispus 

refletir sobre suas formas de relação com a natureza, com a resistência, ausências, com a 

insistência para existir, mesmo diante das perversas tentativas de aniquilação e exclusão. Com 

meus autoquestionamentos e, com algumas respostas preliminares, percebi que, muitos fios se 

cruzam entre minha existência/vivências e a dos atores sociais de distintos povos indígenas. 

Fantástico isso. Somos muitos fios, somos teias! 

Nesse sentido, em um feito pedagógico decidi tecer com mais profundidade e 

compartilhar com os leitores, minhas vivências a partir da minha infância que me marcaram e 

me constituíram como a mulher que se apresenta na atualidade. Mulher que, aprendeu com a 

grande mulher que me inseriu no mundo, desde bem cedo a necessidade da resistência e a 

insistência para escapar das armadilhas mais brutais. Vale mencionar que a vida da mulher 

que vive no campo, sem ter residência própria, sem formação, longe das políticas públicas, 

financeiramente dependente e exposta a violência doméstica a torna uma sobrevivente. 

As tessituras pedagógicas e identitárias das minhas narrativas vivenciadas, nesse 

contexto é compreendida como uma teia de aranha2 que se conecta, de modo esplêndido, em 

2 Refletir sobre a complexidade e os saberes que constitui a relação da aranha e das suas teias, faz parte das 
minhas ressignificações a partir de um texto do Escritor e Educador Daniel Munduruku. Para mais informações 



17 
 

 
 
 
 

que cada fio desempenha sustentação que interliga a outros pontos complexos. Admiro a 

tessitura estruturada por fios, entre eles, da amorosidade, os fios da educação, da arte, da 

estética, da poética e da política. Sobretudo, que se constituem como minhas denúncias e 

anúncios. A leitura que faço dessa teia, não só me apresenta como mulher, mãe, trabalhadora, 

pesquisadora e ativista, mas como um ser complexo, frágil, errante, solidário, solitário e, em 

constantes desconstruções e ressignificação. Talvez, todo esforço empregado, desde sempre, 

para ruptura dos nós que tentaram me aniquilar, não deixaram somente cicatrizes, mas o 

desejo intenso de através da educação, buscar alternativas possíveis de lutas coletivas 

compostas de (re)ação contra os diferentes modos de opressão, abusos, aprisionamento, 

silenciamentos em oposição a mim e a outros atores. 

Ao retomar minhas memórias mais antigas, percebi que muitas eram vagas e, que 

precisava buscar mais elementos que pudesse esboçar a minha história e, então ver em que ela 

se aproxima com as histórias de vida de uma indígena. Recorri a minha mãe, familiares e 

retornei ao bairro em que nasci com o designo de revisitar as casas em que morei na primeira 

infância e as ruas que transitei em diferentes condições para (re)conhecer o meu percurso 

nesses entre-mundos, ou melhor nessa teia. Me vejo como a Dona Aranha3, que vive a tecer 

mesmo durante o sonho. Sonho, sonho muito, elaboro e ressignifico as minhas e as nossas 

teias. Sigamos nessas teias da vida e reaprendendo a sonhar! 

Sou filha agricultores, que não eram proprietários das diversas casas em que moraram 

e nem da terra que cultivavam. Minha mãe – uma guerreira, refugiada da seca na Paraíba, 

passou parte da juventude na Zona Sul do Rio de Janeiro, trabalhando como empregada 

doméstica, visto que, com pouca escolaridade, as oportunidades eram restritas. Na década de 

1970, ela conheceu o meu pai e juntos foram morar em um bairro chamado Coletivo, em 

Seropédica- RJ. Meu pai saiu de Itaocara-RJ, onde desde cedo era agricultor sem-terra, e veio 

tentar uma vida melhor na Capital do Rio de Janeiro. Ele e seus irmãos não frequentaram por 

pesquisar no livro, Coleção Tembeta, Daniel Munduruku, Rio de Janeiro, Beco do Azougue Editorial Ltda, 2018. 
3 Modo carinhoso de denominar a aranha que me identifico a partir da minha trajetória. 



18 
 

 
 
 
 

muito tempo a escola e, no caso dele não foi alfabetizado – nem assinava o próprio nome. 

Sem conseguir sobreviver na cidade, resolveu buscar oportunidade de trabalho no campo, já 

que nele trabalharia como agricultor sem ser cobrado formação. 

Figura 2 - Alexandre Joaquim da Silva 
 

Fonte: EVARISTO. Arquivo pessoal, 2023. 
 

As características físicas do meu pai e a localização de nascimento, me levaram a 

refletir sobre a possibilidade de ele ser indígena. Resolvi buscar informações com meus tios e 

primos sobre as origens do meu pai, falecido em 2005. Foi então que, depois de muitas 

conversas, descobri que meu avô paterno se chamava Alexandre Joaquim da Silva (fig. 2). 

Segundo meu tio, o meu avô era filho de uma indígena – não soube informar o povo, com um 

branco. A indígena foi assassinada e meu avô, ainda pequeno foi levado com os assassinos 

onde ficou por muito tempo e depois fugiu. Imagino com angústia, tamanha violência vivida 



19 
 

 
 
 
 

por meu avô Alexandre e os demais que, perderam suas vidas e precisaram se reconstruírem. 

Como as informações que tive, foram poucas, se comparadas a minha curiosidade, desejo em 

breve, ir até Itaocara4 e como os dados que tenho, mais os documentos do meu pai, identificar 

melhor minhas identidades, sendo uma dela, possivelmente indígena. Nunca foi fácil a vida 

dos meus pais no Rio de janeiro, para aonde vieram na esperança de uma vida melhor. 

Destaco que era uma sobrevida nessa exploração profissional a qual viviam sob controle dos 

patrões, da classe média alta da cidade e na Zona Rural dominada pelos proprietários das 

terras. Mas sobreviviam! Isso, sobreviveram! 

Instalados em uma casa5 emprestada por minha tia paterna, abastecida com água de 

poço, sem energia elétrica, coberta por sapê, com chão de terra batida e paredes revestidas por 

barro vermelho, viveram por anos. Vale informar que meus pais trabalhavam em grandes 

propriedades em forma de “meeiros6”. Ali, em uma casa de pau à pique – ver a figura 3 que 

apresenta semelha, minha mãe passou toda sua gestação, sem pausar o trabalho na roça e o 

doméstico. Desse modo, permanecemos naquela casa parte da minha primeira infância. Longe 

da Zona Urbana, minha mãe não teve assistência médica e o parto foi feito por uma parteira 

chamada Enedina. Com grandes problemas durante o parto, por horas de tentativas, tendo 

poucos recursos e na ausência de instrumentos necessários para a parteira ajudar no 

procedimento, o sal grosso em pedaços foi usado como utensílio cortante, algo bem natural. 

Após meu nascimento minha mãe ficou muito debilitada, fato que a impediu de ter outros 

_________________ 

4 A Aldeia da Pedra, antigo nome de Itaocara, foi fundada pelo capuchinho italiano frei Tomaz e era habitada 
pelos índios Puris e Coroados, que viviam em constantes conflitos. Com o intuito de controlar a situação, 
seguiram para a localidade o frei Ângelo Maria de Luca e frei Vitório Cambiasca, iniciando o processo de 
colonização. O topônimo Itaocara, é um vocábulo tupi formado dos termos: ita, que quer dizer pedra e ocara, 
praça, terreiro. Fonte: 
https://www.camaraitaocara.rj.gov.br/historico#:~:text=O%20top%C3%B4nimo%20Itaocara%2C 

%20%C3%A9%20um,de%20origem%20s%C3%ADria%20e%20libanesa. 

5 Em 20 de junho de 2021, retornei ao bairro, acompanhada de minha mãe, onde se localizava a casa, com o 
objetivo de observar as condições da região e procurar vestígios da casa. Não há nenhuma marca que caracterize 
moradias, apenas terras cercadas para criação de gado de posse de grandes empresários de origens europeia. 
6 Relação de trabalho em que o proprietário cede, por temporada, parte de suas terras ao agricultor para cultivo 
e, com isso receber um percentual do lucro obtido. 

http://www.camaraitaocara.rj.gov.br/historico#%3A~%3Atext%3DO%20top%C3%B4nimo%20Itaocara%2C


20 
 

 
 
 
 

filhos. Penso ter superado meu primeiro desafio, nascer. 
 

Figura 3 - Casa Guarani construída no Museu do Índio-RJ 
 

Fonte: MUSEU DO ÍNDIO, 2013. 
 

A população daquele bairro, vivia as margens da sociedade, ou seja, entre-mundos, 

sem acesso aos direitos básicos, sem assistência do estado, como parte de grupos excluídos, 

desimportantes e invisibilizados. Situação muito semelhante à de muitos povos indígenas, 

tanto no passado como na atualidade. As crianças, como eu, à época não costumavam tomar 

vacinas por dificuldades de acesso e muitas adquiriam doenças que já haviam sido erradicadas 

nos grandes centros. Com 9 meses contraí coqueluche e longe de hospitais foi desafiador para 

minha mãe cuidar de mim, apenas com doações de remédios sem prescrição médica e com 

ervas medicinais. À época da coqueluche, comecei a sentir o peso da mão masculina, meu pai 

pela primeira vez me bateu fortemente, irado com minha rejeição de beber o remédio. Minha 

tentativa de não tomar o remédio gerou com isso uma pirraça que fez com que minha mão 



21 
 

 
 
 
 

batesse no vidro do remédio que quebrou com a queda. Essa violência eu e minha mãe 

vivíamos com frequência e em silêncio doloroso. Creio ter ultrapassado mais um limite. Venci 

a coqueluche! Infelizmente, não vencemos a violência do meu pai que continuou enquanto 

convivemos e antes de sua doença e morte por complicações cardíacas causadas por arritmia. 

Minha infância foi complicada, contudo, feliz por todo amor e cuidado da minha mãe. 

Quanto ao meu pai, a violência física e psicológica sempre foi a sua prática, infelizmente. 

Desde bebê acompanhava meus pais para a roça e estava diretamente inserida nos ambientes 

de trabalhos deles como agricultores e feirantes. Como as dificuldades financeiras eram 

constantes, eu e minha família vivíamos um tanto quanto isolados durante os dias que não 

íamos para feira. Os nossos passeios, aconteciam em dias e horários específicos, para casa de 

vizinhos que tinham televisão e gentilmente permitia que outras famílias assistissem ao 

noticiário e a novela noturna. Esses passeios eram esperados e tão prazerosos que traziam 

expectativas de momentos agradáveis, não apenas pela programação da televisão, mas para 

nós crianças, a oportunidade de brincar em conjunto. Lembro com carinho desses encontros e 

dos momentos de felicidades lúdicas com meus colegas. Fora desses momentos a realidade 

violenta dormia e acordava comigo e com minha mãe. A ambiguidade se mantinha nessas 

relações cotidianas: éramos marginais para o estado e presas fáceis de um homem violento e 

alcoólatra. Mas eu e mamãe seguíamos unidas, resistentes e insistentes, outra similaridade 

com os povos indígenas. Não nos pararam! 

Aos 7 anos, minha mãe foi ao cartório – sem o meu pai que não me registrou como 

filha, fazer o meu registro de nascimento para conseguir ser matriculada na escola. Para 

chegar à escola, eu e meus amigos andávamos a pé cerca de 8 quilômetros, período do dia em 

que nossos pais ficavam nas lavouras. Durante o trajeto, brincávamos muito e, quando 

chegávamos à escola, além de cansados e suados havíamos perdido ou esquecido pelo 

caminho, parte do material escolar. Em síntese, a distância não era a etapa mais difícil, o tenso 

era a escola em si que, por sinal, estava sob o domínio do regime de Ditadura Militar. Naquele 



22 
 

 
 
 
 

espaço, eu não via sentido e não compreendia o que ouvia, me incomodava ficar sentada por 

longas horas e ainda ter de pedir para ir ao banheiro. Me sentia confinada. Nada disso fazia 

sentido para mim, já que, desse modo, sentia-me presa e percebia a escola como um castigo, 

um lugar feio e frio, com professores que gritavam muito para manter a ordem. Essa ordem, 

dentre outras, por exemplo, era a de que todos alunos ficassem sentados em silêncio e, após 

concluídas as tarefas, ficassem de cabeça baixa sobre a carteira, aguardando as próximas 

determinações. O fato de eu não ver sentido naquele modelo escolar me rendeu várias 

reprovações escolares. A Dona Aranha, não elaborava suas teias com prazer. 

Meus pais, já não suportando mais a situação de exploração do trabalho nos sítios, 

além das constantes mudanças de residências, todas as vezes em que saíamos para trabalhar 

em outros sítios, assim decidiram buscar outras formas de sobrevivência. Nesse período, eu 

tinha 9 anos de idade, quando com muitas negociações para financiar, minha mãe conseguiu 

comprar um terreno em um loteamento em outro bairro de Seropédica, chamado Jardim 

Maracanã. Meu pai se aproximou de um pequeno grupo de agricultores estruturado 

politicamente, com o objetivo de lutar para ter sua própria terra. Surgiu então, o início da 

articulação com outros grupos que se organizaram e passaram a compor o Movimento dos 

Trabalhadores Rurais Sem Terra – MST, da região de Seropédica, Queimados e Paracambi. 

Com isso, outro tipo de luta teve início: a luta política organizada nos acampamentos rurais 

pelo direito à terra. Como os assentamentos da época não possuíam escola, eu e minha mãe 

não ficávamos neles. Depois de muitos anos de assentamento, a posse da terra aconteceu 

oficialmente para meu pai. 

Mesmo com a realização do sonho de meu pai, nossa vida financeira não mudou 

muito, visto que a posse da terra não garantiu condições plenas aos trabalhadores rurais em 

virtude das políticas para pequenos produtores, as quais eram ineficientes para atender às suas 

demandas. Nesse ínterim, foi iniciada a construção de nossa casa própria e, antes da 

finalização da obra, nos mudamos para ela. A vida teve mudanças positivas em vários 



23 
 

 
 
 
 

contextos. O fato de meu pai passar grande parte dos dias no sítio em Paracambi, eu e minha 

mãe não éramos vítimas constantes de sua violência, mas esporádicas quando ele vinha nos 

visitar. O novo bairro em que residíamos, tinha uma escola pública bem perto de casa e, com 

isso, ficou mais confortável ir à escola, o que não significava considerar prazeroso o ambiente 

o educativo e sequer a pedagogia praticada. Por muitos anos, não obstante relutasse contra a 

obrigatoriedade de frequentar a escola, nunca saí dela enquanto era criança, porque minha 

mãe não permitia, ao contrário do meu pai que não se importava com minha saída da escola. 

Em razão disso, sou extremamente grata a minha mãe. Com a adolescência eu só queria parar 

de estudar, aos 17 anos de idade interrompi meus estudos e fui buscar meu grande sonho, ter 

minha família e ser mãe. Depois de ter meus 2 filhos, em dois momentos retomei meus 

estudos, em um deles desisti anos depois, mas posteriormente retomei e até essa data 

permaneço estudando e sentindo um prazer incrível. 

No ano de 2004, ingressei na universidade, precisamente na UFRRJ, espaço no qual 

continuo minha formação até esta data, agora como doutoranda. Como já mencionado, em 

2005, comecei participar de um grupo de pesquisa, cuja temática central era a educação 

escolar indígena. Quando comecei estudar as questões teóricas e suas relações com a temática 

indígena, pude, então, avançar na compreensão acerca da complexidade inerente a esse campo 

de estudo. No caso daquele grupo de pesquisa, não faltou motivação para estudar as questões 

indígenas, porque acreditava, que de algum modo, fazia parte de um todo que forma a minoria 

política e econômica do Brasil. Percebo que, falar dos indígenas é falar de excluídos e de 

resistência, e falar desses pontos me fazem lembrar a minha história. Voltei a elaborar novas 

teias. Nas graduações, no mestrado e no doutorado! 

Como já anunciei, a Dona Aranha não pára de fiar. Em uma relação dialógica, de 

companheirismo e cumplicidade – entre parentes, amigos e outros seres, os fios da tese 

seguem em construção e não formarão somente uma teia, mas múltiplas. Os fios são pontes, 

me permitirão transitar entre as epistemologias e pedagogias indígenas, nas teias do doutorado 



24 
 

 
 
 
 

e no pós-doutoramento, que fazem parte do plano. 
 

Em uma pausa nessas minhas narrativas, concluo, com duas falas complementares ao 

exposto neste espaço: “lutar pela igualdade sempre que as diferenças nos discriminem. Lutar 

pelas diferenças sempre que a igualdade nos descaracterize” (SANTOS, 2005, Introdução). 

“Eu direi que no Brasil todo mundo é índio, exceto quem não é. Acho que o problema é 

provar quem não é índio no Brasil. Resposta política à resposta (isto é, à pergunta) política 

que se oferece ao antropólogo” (CASTRO, 2013, p. 7). 

 
 
 

O avesso deseja revelar 
 
 
 

Eu vi um menino correndo 

Eu vi o tempo 

Brincando ao redor do caminho daquele menino 

Eu pus os meus pés no riacho 

E acho que nunca os tirei 

O Sol ainda brilha na estrada, e eu nunca passei 

(Caetano Veloso) 
 
 

Uma possível dificuldade humana e, não raro, feminina é expor os monstros ocultos 

que dormem e acordam conosco. Percebo que há importância pedagógica em nossos anúncios 

e denúncias, no mínimo em duas frentes: 1-de algum modo, lançam feixes de luz que 

permitem ocupar aqueles lugares mais sombrios, que nos mantêm reféns de nossos traumas 

resultantes de violências físicas e/ou simbólicas; 2- se apresentam como facilitadores 

motivacionais para outras pessoas refletirem sobre possíveis formas e abrirem as caixinhas de 



25 
 

 
 
 
 

anúncios e denúncias das mais diversas questões. 
 

Em uma sociedade patriarcal, branqueada e classista, infelizmente, expor nossas 

narrativas que apontam dores e violências podem, em alguns momentos, desencadear uma 

série de críticas rasteiras e tentativas de silenciamentos. Fato. Muitas vítimas se calam com 

receio dos possíveis estigmas que receberão, entre elas o de ser consideradas como vitimistas7 

ou oportunistas. Comigo não é diferente e, por muitas vezes, já ouvi da pessoa com quem me 

relacionei por longa data, que eu estava me colocando num lugar de inferioridade8 e vítima do 

“universo”. Essas falas não só me machucaram como também me fizeram optar por manter o 

silêncio que por anos sustentei. Porém, com o passar do tempo, notei que eu não me via 

“vestida com a roupa” que apontava ao me julgar como uma vitimista. Percebo que, fui vítima 

sim e, como tal, não busquei isso como meio de alguma promoção social ou financeira. Logo, 

desejo denunciar alguns tipos de violências pelas quais vivi em minha trajetória, espero que 

meus relatos sejam pedagógicos ao ponto encorajar outras pessoas/mulheres no sentido de não 

silenciarem os abusos e, consequentemente seus traumas. Vale lembrar que, todas essas 

narrativas corroboram com minha identificação com o meu tema de pesquisa, uma vez que, 

por séculos, esses atores indígenas sofrem diferentes tipos de violências. 

Como já relatado, a violência masculina foi iniciada ainda quando eu era bebê com 

apenas 9 meses. As primeiras violências que vivi foram contadas pela minha mãe, ela sofria 

com o meu pai antes mesmo do meu nascimento. Longe da família que morava na Paraíba, ela 

não tinha apoio ou meios de sair da relação abusiva que vivia com meu pai. Sendo um 

alcoólatra, todas as vezes em que ele consumia bebidas alcoólicas ele nos agredia. Não 

bastava para ele bater em minha mãe, ele precisava também me agredir para que ela sofresse 

ainda mais. Era um ciclo rotineiro, fui crescendo aprendendo a fugir e tentando evitar as 

agressões, mas nem sempre era possível escapar dele. Ele tinha um hábito de assoviar quando 

estava chegando e aqueles assovios me traziam pavor, pois eram o indício de que o 
 

7 Trarei adiante a diferença entre vítima e vitimista 
8 Gaslighting foi o que vivi e, mais adiante, esclareço o que é. 



26 
 

 
 
 
 

sofrimento estava bem próximo. Minha mãe desenvolveu a habilidade defensiva de me pegar 

no colo e pular a janela e seguia comigo para um laranjal aonde passávamos a noite 

escondidas dele. Essas noites no laranjal, além do pânico ao ouvir ele gritando pelo quintal à 

nossa procura, precisamos ficar em total silêncio e tentando manter a inércia mesmo com as 

picadas dos insetos. Nunca consegui esquecer a fala da minha mãe durante nossas noites no 

laranjal: “fica quietinha, porque as mordidas dos bichos doem menos do que as mãos do seu 

pai”. Por anos eu tive aversão a noite e aos finais de semana, visto que, esses períodos eram 

típicos para ele ir ao bar. Por outro lado, eu amava os dias chuvosos, pelo fato dele não sair de 

casa para beber. Confesso que superei o medo da noite, mas continuo encantada pela chuva, 

me sinto visitada por uma proteção dívida que me traz quietude e contentamento. A chuva que 

aparentemente me trazia proteção e alívio na infância é a mesma que atualmente me faz sentir 

acompanhada por algo maior e intenso. 

As distintas tipificações de assédios, carecem ser mais debatidas e combatidas. 

Inclusive nas Instituições de Ensino. Sendo um assunto com muitos tabus e que, ainda passam 

impunes, mesmo no século XXI. Os povos indígenas, as indígenas carregam em suas 

existências inúmeros casos chocantes de assédio dos mais variados tipos. Em conversas com 

algumas indígenas, as quais não tenho autorização para indicar nomes, ouvi relatos dolorosos 

de assédios sexuais e psicológicos. Quando ouvia esses relatos, me recordava dos assédios 

sexuais que sofri e não havia contado nem para minha mãe. O sentimento da pessoa que sofre 

assédio é muito confuso, pois há um constrangimento e um sentido de culpa, mesmo que 

infundado. No meu caso, as memórias surgiam como se fosse um filme em que as cenas eram 

turvas, porém, reais ao ponto de eu identificar pontos como: meus pés ainda pequenos, 

empoeirados, descalços no quintal de casa e as falas do assediador. Nunca houve toque físico 

– nesses assédios citados neste parágrafo, somente pedidos que, na vida adulta pude 

identificar o sentido pervertido e leviano. 

O insano de tudo isso é perceber que eu passei a me sentir culpada e suja por isso. 



27 
 

 
 
 
 

Conviver com aquelas lembranças que me mostravam que eu era bem pequena pelo tamanho 

dos meus pés, me assustaram e nunca consegui esquecer o nome do vivente. Montando uma 

linha cronológica, das pistas ditas por minha mãe da idade que tinha quando morei naquele 

sítio, percebi que o tamanho dos meus pés era compatível com a idade mencionada por minha 

mãe, 4 anos. Por se tratar de um bairro rural com poucos moradores e, com o passar dos anos, 

nós moradores mudamos para outro bairro próximo, por algumas vezes vi o vivente entrar no 

mesmo ônibus que eu. Era angustiante rememorar aquelas cenas e permanecer calada. 

Questiono-me como uma criança de 4 anos conseguiu notar, ainda que de modo latente à 

época, que estava sendo desrespeitada por um adulto e, que mesmo sem a violência física, 

toda aquela exposição me trouxe tantas angústias. Na pré-adolescência outro fato semelhante 

aconteceu com amigos do meu pai e isso só me fez perceber que gestos e palavras de assédios 

nos marcam duramente. 

Aos 49 anos (2021), finalizei um relacionamento abusivo que me levou ao fundo do 

poço, ao ponto de por um tempo perder o desejo de viver, todavia com o acolhimento, 

cuidados médicos e terapia fui ressurgindo das cinzas. É inconcebível compreender que vivi 

gaslighting, e assédios de um homem branco, de esquerda, de classe média e que “atua” como 

professor que se intitula freiriano. A grande diferença desse abuso, é que eu não me calei, pois 

denunciei oficialmente dentro e fora da universidade e depois de muita reflexão lancei mão do 

princípio formativo Indignação Ética9 da ComVivência Pedagógica e iniciei uma luta por 

respeito e dignidade do meu corpo/psicológico como aluna, mãe, educadora e ativista. Esse 

meu processo de luta por respeito teve início, porém jamais terá fim, pois se tornou parte de 

meu projeto pedagógico e de vida. 

Percebo que, ao começar pelo meu pai eu tive algumas experiências traumáticas com 

homens que repercutem até hoje em minhas memórias. Passei a ter um certo medo, porém 

superior ao receio, atualmente, cresce em mim, uma força enorme que me move numa corrida 
 

9 Será apresentada a definição em outro capítulo desta tese. 



28 
 

 
 
 
 

por luta e justiça. Minha luta contra a subjugação/encobrimento dos corpos, mentes e espírito 

femininos, se tornou sociológica, e o meu desejo é que essa luta reflita positivamente nas 

vidas de outras mulheres, indígenas ou não. Declaro que, cada um de nós educadores, não 

podemos mais sentarmos na confrontável cadeira dos omissos e ou dos coniventes com 

posturas abusivas dentro ou fora das Instituições de Ensino. Nossos discursos libertadores 

precisam se configurar em práticas cotidianas ao combate às posturas patriarcais, machistas e 

opressoras. Precisamos olhar com carinho e amparar, principalmente, as populações mais 

vulneráveis aos assédios nas relações de poder – vertical principalmente, e ouvir atentamente 

o que tentam dizer as vítimas dessas barbáries. 

Sugestão de leitura e filme: 
 

⮚ Livro: Terra Grávida. Betty Mindlin. Record, 1999. 
 

⮚ Filme: Uma Mulher Pensando, Thuë pihi kuuwi. Direção: Aida Harika 
Yanomami; Roseane Yariana Yanomami; e Edmar Tokorino Yanomami, 2023. 



 

 
 
 
 
 

1. NARRATIVAS INICIAIS A CAMINHO DA FLORESTA, MAR, 

TERRA, AR E ENTRE-MUNDOS 

 
 
 

Para mim, é impossível existir sem sonho. A vida na sua totalidade me 
ensinou como grande lição que é impossível assumi-la sem risco. (Paulo 
Freire) 

 
O início desta tese, em forma de ensaio teórico, se dá com dois esclarecimentos 

essenciais. A escrita desta tese foi datada em dois momentos de grave tormenta e abalo 

mundial, causada pela pandemia do covid-19 e a invasão russa à Ucrânia. Ou seja, em um 

contexto histórico de caos mundial, em que desde 2019 um vírus e suas variantes, junto a 

outras mazelas humanas através da guerra potencializadas pela precariedade institucional vem 

dizimando milhares de vidas. Nesse contexto foi desafiador, persistir com a empreitada de 

estudar e escrever, diante de tantas incertezas, solitude e angústia que enfrentamos, mas como 

ativista, educadora e pesquisadora, certa da importância desta tese, prossegui ambicionando 

uma escrita de relevância para os educadores ambientais e a sociedade que, carece conhecer 

outras epistemologias e pedagogias, as indígenas, que aprofundam na importância das 

relações afetuosas entre os seres humanos, encantados e natureza. Parte deste parágrafo foi 

datado em 14 de abril de 2021, dia em que o Brasil registrou oficialmente 3.459 mortes 

ligadas à covid-19 nas últimas 24 horas, segundo dados divulgados pelo Conselho Nacional 

de Secretários da Saúde – CONASS (MINDS, 2021). 

Por conseguinte, os ataques da Rússia à Ucrânia. Novamente, a dor, as incertezas, a 

degradação humana e ambiental assola em escala mundial. Relatos do início da guerra foram 

noticiados no início da madrugada de 5ª feira, 24 de fevereiro de 2022. De acordo com as 

autoridades da Ucrânia, os russos já atingiram ao menos 25 regiões do país. A informação foi 

divulgada pouco depois de o presidente da Rússia, Vladimir Putin, ter anunciado uma 

“operação militar especial” no país vizinho (O PODER, 2022). Há quem pense que, essa 



30 
 

 
 
 
 

guerra não afeta em nada os povos indígenas, esse pensamento é infundado e nefasto. As 

guerras potencializam o poder das mazelas que nossa espécie demostrar possuir, ainda que de 

forma latente e, em um mundo globalizado, imerso em disparidade econômica, destruição 

ambiental e injustiça social, seria impossível os povos indígenas e seus territórios não 

sofrerem algum tipo de impacto. 

O presidente do Brasil – eleito em 2018 teve mandato presidencial até 31 de dezembro 

de 2022, desde sua posse em 2019, demostrou claramente um desrespeito aos povos indígenas 

e ao meio ambiente. Inúmeras tentativas de legislar nos territórios indígenas, com a liberação 

da mineração e outros tipos de extrativismos que favorecem as atividades comerciais de 

grandes empresários do ramo do agronegócio, da mineração e do extrativismo/apropriação de 

conhecimentos referente as plantas medicinais de modo ilegal e arbitrário, com interesse 

financeiro e sem temer qualquer tipo de penalidade por parte do estado. A situação trágica dos 

yanomami que através nos noticiários foi revelada ao mundo, pode ser um dos exemplos da 

necro política do período de 2019 a 2022. Por essa ótica, é possível afirmar que, desde a 

invasão europeia até na atualidade, os povos indígenas são massacrados em diferentes frentes: 

epistêmica, pedagógica, territorial, corporal, cosmo política e ambiental. É preciso 

desmistificar a ideia que os povos indígenas estão deslocados da sociedade atual como figuras 

folclóricas e essa questão passa pela educação. 

Usando a triste realidade da invasão da Rússia à Ucrânia o presidente à época Jair 

Bolsonaro investiu novamente, para aprovar seu projeto antigo de invadir territórios indígenas 

e retirar deles seus elementos naturais, que são sagrados como seus corpos. É preocupante a 

situação em que a guerra está sendo usada para justificar o genocídio indígena e a degradação 

ambiental, que tem o poder de atingir todas as espécies existentes no planeta. Aponta 

 
a Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (Apib) alerta sobre a manobra 
política de Bolsonaro para legalizar crimes nos Territórios Indígenas, usando 
como desculpa a recente guerra iniciada entre Rússia e Ucrânia. O argumento 
é de que o conflito entre os dois países europeus prejudicará o comércio de 



31 
 

 
 
 
 

fertilizantes à base de potássio e que é preciso aprovar um Projeto de Lei 
(PL) no Congresso Nacional para explorar o mineral em territórios indígenas 
(APIB, 2022 s/p). 

 
É necessário ter ciência que: 

 

a existência de potássio na Amazônia já foi registrada há décadas, porém o 
mineral se encontra em condições de difícil extração. Mesmo que aprovada, 
a viabilidade desse empreendimento teria altos custos logísticos e 
operacionais, podendo implicar seu custo ser ainda maior do que sua 
importação. Mesmo que o PL 191 fosse aprovado agora, levaria anos até a 
exploração das jazidas, mais uma vez não justificando a abertura de 
mineração nos territórios indígenas para esse fim no momento. Além de 
tudo, teria um impacto gigantesco nas taxas de desmatamento e nos direitos 
dos povos indígenas e comunidades locais, aumentando os conflitos 
territoriais (APIB, 2022, s/p). 

 
Adianto ao leitor que, ao final da tese, ele não encontrará respostas a todos 

questionamentos sugeridos ou menos ainda uma conclusão estática. Não é a proposta apontar 

certezas, fechar questões, ensinar aos educadores utilizar as literaturas indígenas no cotidiano 

escolar, descrever especificidades de cada povo indígena e suas pedagogias… espero 

provocar novos questionamentos e escolhas eletivas de meios de tensionar a formação 

docente reducionista de educadores ambientais e, prosseguir em defesa da perspectivava 

decolonial de tal formação. 

Esclareço que, em diferentes partes da tese cito a palavra Parente, referente aos 

indígenas. Informo que o sentido ou o significado da palavra Parente, a qual robustece a 

pesquisa, não é de conhecimento de todos, intento descrever. Parente não é só uma palavra, 

mas um conjunto de simbologia que integram fios conectivos dos atores indígenas as suas 

identidades, afetividades, coletividades, histórias, narrativas e subjetividades que formam suas 

teias. Em meus primeiros anos de pesquisas, tive o equívoco de acreditar que, o modo de 

denominar alguém como Parente, entre os indígenas, estava restrito a outro indígena, 

independente de qual povo pertencia. Esse equívoco foi desfeito depois que iniciei trocas de 

conversas com amigos indígenas e buscas mais aprofundadas nas literaturas. 



32 
 

 
 
 
 

Parente não é uma palavra aleatória que carrega expressão comunicativa das tradições 

dos povos originários. Esta além desse sentido. Parente pode ser compreendido como uma 

construção ancestral, social, afetiva, complexa e simbólica entre os indígenas. Parentes, são 

outros indígenas, elementos da natureza como água, ar, rios, animais, árvores e outros seres 

encantados que eles os reconhecem como seus parentes. É um modo respeitoso, amoroso, 

identitário de chamar ou denominar, ao modo indígena ao encontrar ou falar (d)essa gama de 

sujeitos, natureza e seres outros. Há para os indígenas o sentido de pertencimento e identidade 

nesse Parente, percebia com frequência quando eles chamam um não indígena de amigos, por 

exemplo. Todavia, em conversa com meu orientador o Prof. Dr Mauro Guimarães ele 

esclareceu que entre os Krahô, quando eles fazem o ritual de batismo de um não indígena e 

dão seus nomes, faz do ibanthu – batizado de um parente. Ao logo desses anos de minha 

relação de amizade com sujeitos indígenas, percebo que, a maioria me chama de amiga ou 

guerreira. Fato comum nas falas deles com pessoas mais próximas, como gesto de carinho e 

confiança, mas parente tem direcionamento mais específico em diferentes povos, como no 

caso dos Krahô. 

É relevante informar ao leitor que tese está estruturada em cinco capítulos, que por sua 

vez têm subdivisões e cada títulos e suas derivações estão anunciados no Sumário. 

 
 
 

1.1. As questões que nos direcionaram: entre caminhos e atalhos 
 
 
 

A partir dos olhares que fornecem compreensões, das lacunas teórico-metodológicas 

que fragilizam a formação de educadores ambientais, surgiu a proposição da pesquisa, que 

consiste na epistemologia do Bem Viver e das pedagogias indígenas, especificamente com 

recorte a concepção do escritor indígena Daniel Munduruku. Daniel vem discutindo, em parte 

de suas obras literárias, processos educativos indígenas que ele considera marcante em seu 



33 
 

 
 
 
 

povo. Ele descreve sobre Educação no Corpo, para Sentir; Educação na mente, para apreender 

e Educação no espírito para sonhar. Meu propósito consiste em refletir sobre esses processos e 

os percebo como a Pedagogia do Parente Munduruku, assim os priorizei como recorte, com 

desejo de apontar minhas ressignificações sobre essas pedagogias. 

Ainda na esteira da defesa e no anseio de inserção das literaturas indígena como aporte 

decolonial na formação docente, se dá por algumas questões. Quando ingressei no Ensino 

Superior em 2004, comecei a notar a pouca visibilidade das temáticas indígenas nos 

currículos e nas narrativas dos docentes nas duas licenciaturas que cursei. Vez ou outra o tema 

surgia, mas não com frequência e carente de aprofundamento devido. Questiono, como as 

literaturas indígenas não vêm ocupando os currículos e as ementas das disciplinas, como 

leitura “obrigatória”? Quais os motivos dessas invisibilidades literárias como referencial 

teórico? Quais as possíveis negativas imaginárias que vêm historicamente se contrapondo as 

pedagogias indígenas e a epistemologia do Bem Viver? 

Diante de conquistas, após lutas dos movimentos sociais indígenas e apoiadores há 

inúmeras Leis, sejam em âmbitos Federal, estaduais e municipais que asseguram direitos aos 

povos indígenas. A exemplo, a Constituição Federal de 1988; a Lei Federal nº 9.394, de 20 de 

dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional e a Lei Federal 

nº 11.645, de 10 março de 2008. Tal Lei Federal 11.645, estabelece as diretrizes e bases da 

educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade das 

temáticas de História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena. Com todas essas conquistas 

legislativas observo as implantações que se estabelecem no discurso e no papel, porém a 

implementação no cotidiano formativo e no fazer pedagógico de muitos docentes, essas leis 

não são devidamente efetivadas. Fato que busco tensionar com objetivo de desconstrução 

desse paradigma de ausências epistêmicas e pedagógicas dos povos indígenas. 

Nessa perspectiva, a proposta tem duas fundamentações que interagem e se 

complementam. A primeira tem como propósito roborar a relevância da epistemologia do 



34 
 

 
 
 
 

Bem Viver e das pedagogias indígenas como aporte teórico-metodológico nos currículos 

acadêmicos da formação de educadores ambientais, e outros educadores. Advogo o princípio 

da importância que há nos saberes ancestrais, na cosmovisão dos povos indígenas e de 

sensibilizar aos educadores ambientais, quanto à difusão e valorização desses conhecimentos 

e da primeira pedagogia praticada no país que recebeu o nome de Brasil, em suas reflexões e 

ações. 

A segunda é subdividida em: 
 

I. Argumentar sobre a importância pedagógica dos conteúdos de materiais de autorias 

indígenas, não só os livros, mas de outras fontes como, filmes, bioarte, pinturas, 

músicas e danças; 

II. Discutir sobre a relação parental entre a preservação ambiental e os povos indígenas e 

como essa chave propõem a descolonização da formação/ação dos educadores 

ambientais; 

III. Sugerir ao leitor no decorrer desta tese, indicações de obras literárias indígenas e 

filmes. 

A percepção que trago dessas propostas fundantes da tese, se apresentam como desejo 

de refletir, ressignificar e dialogar com saberes tradicionais e científicos sem classificá-los, 

mas como necessários à formação docente. Com empenho espero fundamentar a concepção 

que defende a importância dos saberes ancestrais, como referências que sustentam 

milenarmente outros modos de vida e que são imprescindíveis, em tempos de crise 

civilizatória, para a construção de outras formas de socializar o conhecimento e proteger a 

nossa casa mãe que nos acolhe com tudo que precisamos para nossa efêmera estadia. Como 

educadora/pesquisadora percebo o compromisso pessoal, social, ético e profissional que tenho 

na descolonização que se faz necessária na sociedade dita moderna. Descolonizar é liberar 

nossos olhares, libertar nossos pensamentos e ação e, partir para a incrível imersão no respeito 



35 
 

 
 
 
 

as diferenças e reconhecimento das contribuições de sujeitos outros, que nesta tese são os 

povos indígenas, no passado e na contemporaneidade. 

Corroboro que o objetivo central desta tese está conectado a primícia de que a 

epistemologia do Bem Viver e as Pedagogias indígenas, através das literaturas nativas se 

façam presentes nas discussões e nos currículos dos espaços formativos acadêmicos, como 

protagonistas e não como sujeitos lendários. Almejo com a tese, fruto de pesquisas iniciadas 

em 2005, compartilhar com os leitores minhas ComVivências10 Pedagógicas, argumentos e 

inquietações que trazem motivação para junto a outros refletir e buscar alternativas que 

possibilite rupturas do modelo dominante formativo e inserção dessas 

epistemologias/pedagogias de modo efetivo/afetivo no espaço escolar e em nossas relações 

com a Educação e com o meio ambiente. 

 
 
 

1.2. Objetivo Geral 
 
 
 

Apresentar e subsidiar os aspectos epistemológicos e relações pedagógicas dos Povos 

Indígenas – por meio de suas literaturas, como aporte de referencial teórico-metodológico 

decolonial à formação/ação de educares ambientais. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

10 Abordarei em outra seção da tese, sobre este conceito concebido pelo meu orientador prof. Dr Mauro 
Guimarães e outros (as) pesquisadores (as) do grupo de pesquisa 



36 
 

 
 
 
 

1.3. Objetivos Específicos 
 
 
 

● Expor a relação fundante da epistemologia do Bem Viver indígenas para 

perpetuação das Pedagogias indígenas no passado e na contemporaneidade; 

● Recorrer as colocações e as obras do escritor indígena Daniel Munduruku, 

como recorte literário, para asseverar a epistemologia e a pedagogia do parente 

Munduruku, denominadas pelo escritor como: Educação para Sentir/ no corpo; 

Educação para Apreender/na mente e Educação para Sonhar/no espírito; 

● Anunciar indicadores teórico-metodológico das contribuições da epistemologia 

do Bem Viver e das Pedagogias indígenas, suas diversidades culturais e 

saberes, atendendo a lei 11.645/08, em interlocução com a proposta da 

ComVivência Pedagógica. 

 
 
 

1.4. Etapas de desenvolvimento 
 
 
 

● Levantar fontes escritas, narrativas e minhas ComVivências Pedagógicas como nota 

explicativa com atores indígenas para substanciar os objetivos anunciados; 

● Buscar relacionar a importância dos conhecimentos tradicionais e ancestrais indígenas, 

em diálogo com os referenciais teórico-metodológicos ditos como acadêmicos, para a 

formação de educadores ambientais em perspectiva decolonial; 

● Indicar e apresentar fonte digital de live que realizei junto a colaboradores sobre a 

temática da tese; opções de obras de escritores indígenas, com objetivo de apontar 



37 
 

 
 
 
 

possibilidades para estudo e pesquisa sobre diferentes temas e níveis de ensino. É 

necessário deixar explícito no texto que, tais sugestões não se caracterizam como 

prescrição estática, mas que se faz necessário estudo prévio e relação contextualizada 

como planejamento docente; 

● Elaborar a interlocução entre os referenciais produzidos e coletados da epistemologia 

do Bem Viver e as pedagogias indígenas, com os princípios formativos da 

ComVivência Pedagógica para a construção de indicadores teórico-metodológicos que 

subsidie a formação de educadores ambientais. 

 
 
 

1.5. Gênero textual o ensaio teórico: por onde e como caminharemos pelos fios das 

teias dos saberes 

 
 

A proposta teórico-metodológica que nos incorre, para a escrita da tese, não foi 

considerada entre as opções mais aproximadas aos objetivos almejados nos primeiros meses 

de escrita do texto. Ela surgiu durante muitas reflexões, questionamentos e inquietações. Não 

foi uma escolha casual ou individual. A escolha pelo ensaio teórico tem sua gênese em duas 

dimensões que se conectam como fios que dão origem a uma teia que nos permite ler e refletir 

sobre as propostas defendidas na tese: 

⮚ A sugestão do orientador prof. Dr. Mauro Guimarães, que sabiamente apontou o 

ensaio teórico como forma de elaboração da escrita do texto, ao perceber forte relação 

com a originalidade da proposta e a possibilidade de apontar com mais clarezas nossas 

tentativas de revitalizar a centralidade da ciência na escrita acadêmica com a 

contribuição dos saberes ancestrais; 

➢ A ambição da autora em se colocar em constante diálogo com as literaturas – em 



38 
 

 
 
 
 

sentido amplo –, e suas vivências que resultaram em experiências com diferentes 

atores indígenas. A definição do ensaio teórico, nos apontou um caminho inspirador e 

promissor de apresentar a academia e aos leitores nossas ressignificações acerca da 

epistemologia do Bem Viver e Pedagogias indígenas, como ela vem apresentada nos 

livros indígenas e sua importância na formação/ação de educadores ambientais. 

Nosso interesse pelo uso dessa forma textual do ensaio teórico tem relação com 

conhecimento/experiência autoral e partilhado para a elaboração da tese. Tem afinidade não 

só com reafirmar ou negar o que o(s) outro(s) declara, porém, ter maior amplitude para 

exercer o processo criativo ao apontar outras narrativas em diálogo com o já mencionado 

através desse(s) outro(s). Percebemos que, por meio do ensaio teórico, teremos diversidades 

de narrativas entre NÓS e, que seremos afetados ao mesmo tempo em que afetaremos 

educadores que desejam transformação social, ambiental e educacional. 

Partimos dessas concepções para embasar nossa escolha teórico-metodológica 

utilizando um gênero textual que, não está engessado na perspectiva positivista dos métodos e 

técnicas das pesquisas tecnicistas e, desejamos assim, ampliar as possibilidades para alcance 

dos objetivos propostos. Nessa perspectiva, a abordagem do gênero ensaio teórico escolhido 

não desconsidera a metodologia da Pesquisa Qualitativa; pelo contrário, na realidade são 

muitos pontos comuns entrelaçados, como apontados a seguir. Percebemos na modalidade de 

Ensaio Teórico, tendo em vista a credibilidade que essa categoria nos proporciona em relação 

aos objetivos mencionados e nossas leituras advindas de textos – teóricos ou não, e de 

mundos. 

Silva e Menezes (2001, p. 20), por exemplo, afirmam que a Pesquisa Qualitativa 

consiste “na relação dinâmica entre o mundo real e o sujeito, isto é, um vínculo indissociável 

entre o mundo objetivo e a subjetividade do sujeito”. Por esse viés, vale salientar que a 

escolha teórico-metodológica é diretamente ligada às concepções do pesquisador, do 

orientador, ao que se pesquisa e aos objetivos almejados. Nesse modo, é mais que uma opção, 



39 
 

 
 
 
 

pois é, antes de tudo, uma visão de mundo. Ou melhor, nossas visões de mundos. 
 

Severino (2016, grifos meus), aponta alguns aspectos da Pesquisa Qualitativa, para 

ele, quaisquer que sejam as peculiaridades que se possa fazer para caracterizar as várias 

formas de trabalhos científicos, é prescindível afirmar preliminarmente que vários deles têm 

em comum a indispensável procedência de um trabalho de pesquisa e de reflexão que seja 

pessoal, autônomo, criativo e rigoroso. Pressupostos inerentes ao ensaio teórico que 

constitui a esta tese de doutorado. 

Trabalho e reflexão pessoal no sentido em que “qualquer pesquisa, em qualquer nível, 

exige do pesquisador um envolvimento tal que seu objetivo de investigação possa fazer parte 

de sua vida” (CINTRA, 1982, apud SEVERINO, 2017 p. 28, grifo meu); o tema a ser 

estudado, deve ter conexão, de alguma forma, ou ser uma problemática vivenciada pelo 

pesquisador, que de alguma maneira o inquiete. Não, obviamente, num nível meramente 

sentimental ou romantizado, mas no nível da avaliação e da relevância de problematizações 

abordadas para o próprio, em vista de sua relação com o universo que o envolve e que o 

atravessa. Segundo (Cintra, 1982 apud Severino 2016 p. 228), “a escolha de um tema de 

pesquisa, bem como sua realização, necessariamente é um ato político. Também, nesse 

âmbito, não existe neutralidade”. Vale ressaltar que não há neutralidade nas ações humanas, 

nisso percebemos que, somos ser político, social e intencional. 

Corrobora Severino (2016), que o caráter pessoal do trabalho do pesquisador tem uma 

dimensão social, o que atribui o seu sentido político. Assim, esta condição de uma 

significação política englobante implica que, antes de buscar-se um objeto de pesquisa é 

relevante compreender bem, o mais explicitamente possível, o que se deseja no mundo ou 

para o mundo. 

Trabalho e reflexão autônoma, como pontua Severino (2016, grifo meu) quer dizer 

que ele é fruto de um esforço e a busca de algo como uma conquista, do próprio pesquisador. 

Nesse sentido, a autonomia não figura desconhecimento ou desprezo da contribuição alheia, 



40 
 

 
 
 
 

mas, ao contrário, habilidade de inter-relacionamento enriquecedor, portanto dialético, com 

outros pesquisadores, outras narrativas, com os resultados de outras pesquisas, e até mesmo 

com outras referências. 

Este inter-relacionamento é dialético tendo em vista em que nega, ao mesmo tempo 

que afirma, a pertinência da contribuição alheia. Esta tem sua validação ao incrementar a 

instauração da autonomia das reflexões do pesquisador. É reconhecendo e assumindo, mas 

simultaneamente negando e superando as contribuições do outro, que o pensamento autônomo 

se institui. É preciso soltar-se, voar, interagir, criar, avançar e não ficar apenas num eterno 

repetir de ideias já conhecidas. Pensar assim é abraçar a ideia que é “importante a percepção 

do pesquisador em buscar desenvolver um projeto de pesquisa conectado ao projeto político- 

existencial, em consonância como o momento histórico vivido pela sociedade” (SEVERINO 

2016, p. 230). 

Quanto ao modo criativo da pesquisa, Severino (2016, grifo meu) destaca que, não se 

sustenta, mais a ideias de aprender, de apropriar-se da ciência acumulada, mas de colaborar 

com o desenvolvimento e no aprimoramento da ciência, de fazer avançar e expandir 

conhecimentos aplicando-se seu o instrumental e métodos da ciência aos objetos e situações, 

buscando-se seu desenvolvimento, aplicação e sua explicação. Cabe salientar que, mesmo que 

não caiba falar de criatividade sem um rigoroso e competente domínio do instrumental 

científico, uma vez que o conhecimento humano não se dá por espontaneidade ou por acaso, é 

bem verdade que não basta conhecer e aplicar com superficialidade as técnicas e métodos. É 

preciso uma prática e uma vivência que produza certa experiência que façam convergir estes 

dois vetores, de modo que os resultados possam ser portadores de descobertas e de 

enriquecimento para o pesquisador e para a sociedade. Desta feita, “aqui, há consequência 

fecunda da correlação entre razão e paixão, parafraseando Rousseau” (SEVERINO 2016, p. 

231). É pertinente elucidar que há diferenças entre originalidade e novidade. Vejamos então 

como Severino (2016, p. 231) aponta a distinção, “a originalidade diz respeito à volta às 



41 
 

 
 
 
 

origens, explicitando assim um esclarecimento original ao assunto, até então não percebido”. 

Nessa concepção, “a descoberta original lança novas luzes sobre o objeto pesquisado, 

superando, assim, seja o desconhecimento, seja então a ignorância”. O que pretendemos nesta 

Tese. 

Em relação ao rigor científico, na concepção de Severino (2016, p. 231 grifo meu) 

“essa exigência não se opõe à exigência da criatividade, antes a pressupõe. Não há lugar, para 

o espontaneísmo, para o diletantismo, para o senso comum e para mediocridade. Aqui se 

define a exigência da logicidade e da competência”. Continua o autor, “além da disciplina 

imposta pela metodologia geral do conhecimento e pelas metodologias particulares das várias 

ciências, exige-se ainda a disciplina do compromisso assumido pela decisão da vontade. Não 

se faz ciência sem esforço, perseverança e obstinação” (SEVERINO, 2016, p. 231). 

Partilhamos do pensamento de Severino (2016) quando ele sinaliza que a pesquisa que 

será realizada com êxito, se concretizará e amadurecerá à medida que o pesquisador cria 

conexão e a conceba em um contexto de vida científica sistemática, mantida com insistente 

perseverança, sempre em busca de uma imprescindível fundamentação teórica e como 

filosófica. 

Montaigne (2002, p. 3, grifos meus) salienta que, “quando brinco com minha gata, 

quem sabe se ela não está se divertindo mais comigo do que eu com ela?” Este é o espírito do 

ensaio teórico, “a relação permanente entre o sujeito e objeto, um vir-a-ser constituído pela 

interação da subjetividade com a objetividade dos envolvidos”. Do período em que Montaigne 

pontuava até contemporaneidade, os ensaios assumiram múltiplas formas e formatos, assim 

como são usados para diversos fins: literários, filosóficos, científicos etc. Essas diferentes 

formas e formatos, assim como a multiplicidade nas suas utilizações, levam a concepções e 

usos equivocados desse estilo e forma de refletir a realidade. Distinto do método 

tradicionalista da ciência, em que a forma é considerada mais relevante que o conteúdo, o 

ensaio requer sujeitos, ensaísta e leitor, aptos de avaliarem que a compreensão da realidade 



42 
 

 
 
 
 

também ocorre de outras formas. Expande Meneghetti (2011, p. 2) sua compreensão e afirma 

que: 

o ensaio caracteriza-se pela sua natureza reflexiva e interpretativa, diferente 
da forma classificatória da ciência. No centro do ensaio está a relação 
quantitativa versus qualitativa. Enquanto a ciência adquire maior autonomia, 
valorizando aspectos quantitativos para promover generalizações que façam 
com que um número cada vez maior de pessoas passe a compreender o 
mundo a partir da instituição de uma racionalidade baseada na 
calculabilidade, o ensaio valoriza aspectos relacionados às mudanças 
qualitativas que ocorrem nos objetos ou fenômenos analisados pelos 
ensaístas. Na essência dessa relação, “o ensaio é a forma da categoria crítica 
de nosso espírito, pois quem critica precisa necessariamente experimentar, 
precisa criar condições sob as quais um objeto se torne visível de novo e 
diversamente do que num autor” Meneghetti 2011(apud Bense, 1947, p. 
420). A forma como o ensaísta experimenta, especula e vivencia o objeto só 
se torna possível na compreensão qualitativa dele. Abre-se mão das simples 
classificações e quantificações que possam criar categorias generalizáveis 
para o entendimento humano compartilhado. 

 
 

No ensaio teórico, Adorno (1986, p. 177) declara que “todos os seus conceitos devem 

ser expostos de tal modo que uns carreguem aos outros, que cada um se articule segundo as 

suas configurações com outros.” Essa proposição de Adorno, nos faz refletir sobre a 

importância da não dissociação entre o que é discutido ou questionado em toda tese. A 

epistemologia do Bem Viver, as Pedagogias indígenas, o Pensamento Circular, a Teia das 

Aranhas, A Pedagogia da Sempre-viva, a Cosmovisão dos povos tradicionais, o homem como 

a própria natureza e toda Complexidade descrita por Morin. Pensar por essa concepção é o 

esforço e o desejo que torna esta pesquisa, que não tem o designo de fechar veredito sobre as 

afirmações da autora e dos teóricos com os quais dialogam, seja não só no sentido reproduzir 

o já posto. Contudo, permitir outros meios de enxergar, de abalar velhos paradigmas e 

desafiar o leitor a se despir dos seus dogmas e se abrir para outras questões e suas 

interlocuções, assim como novas variações de concepção. 

Salvador (1971, p. 163) afirma que o trabalho científico na forma de ensaio teórico, 



43 
 

 
 
 
 

pode ser compreendido como “como um estudo bem desenvolvido, formal, discursivo e 

concludente”. Complementa Severino (2016), consistindo em exposição lógica e reflexiva e 

em argumentação rigorosa com alto nível de interpretação e julgamento pessoal. No ensaio há 

mais liberdade por parte do autor, no sentido de defender determinadas posições sem as 

necessidades dogmática de se apoiar no rigoroso e objetivo aparato de documentação 

empírica e ou bibliográfica. Continua Severino (2016, p. 218), “de fato o ensaio não dispensa 

o rigor lógico e a coerência de argumentos e por isso mesmo exige grande informação cultural 

e muita maturidade intelectual”. Percebo nesse sentido, que o texto deve ser redigido com 

criticidade em que o autor assume posicionamento criativo, responsável, dialógico, 

responsável e ativo. 

Certos paradigmas dos trabalhos científicos vêm sendo repensado por nós 

pesquisadores, e isso é vantajoso. Os paradigmas metodológicos clássicos de inclinações 

Positivistas são contestados por uma considerável gama de pesquisadores que buscam se 

ocupar em pensar nas relações entre objetividade e subjetividade. Na realidade, repensar e, de 

algum de modo, com objetivo de sair do campo da reflexão crítica e seguir na prática como 

outras formas elaborar conhecimentos via pesquisa, que difere das modalidades mais clássicas 

da ciência. Compreendo que o ensaio teórico se constitui como um contrassenso que expõe, 

com clareza, o paradigma dominante das pesquisas científicas os quais questionamos. Nos 

modelos dominantes, ou predominantes, o autor não se coloca como protagonista da sua 

pesquisa, porém como um sujeito que concorda ou discorda de outros pesquisadores, sem 

acrescentar suas próprias descobertas em dialogo mútuo. Nessa direção, o ensaio teórico tem 

estreita relação com afirmações de que: 

 
 

quem escreve, sob a imposição do “fetiche citacional”, fica praticamente 
proibido de pensar por conta própria. Se a verdade está sempre no que “o 
outro disse”, o autor não pode dizer nada por si. A todo momento ele pode 
ser questionado: “Quem disse isso?” Se não foi outro que disse, e publicou, 
não vale. Do outro deveria ser, então, exigido o mesmo, ou seja, que ele só 



44 
 

 
 
 
 

citasse fontes, sem pensar nada novo por si. Assim, nada novo poderia ser 
dito, nada poderia ser dito, pois não haveria começo. Esse é um modo de 
proibir que se pense, fazendo de conta que se está querendo fomentar que se 
pense. Trata-se do princípio da escolástica medieval do “magister dixit” 
(KOTHE 2007, p. 44). 

Na esteira das diferentes concepções sobre o ensaio teórico e sua validação como texto 

de relevância acadêmica ou até mesmo intelectual, muitos estudiosos se debruçam há séculos 

sobre o assunto. Embora, o ensaio teórico não apareça como frequência nas teses de 

doutorado, ele é um meio de socializar conhecimento há séculos e na contemporaneidade. O 

filósofo francês Michel Eyquem de Montaigne, já no século XVI teve como prática literária o 

Ensaio. Um exemplo disso pode ser evidenciada em sua obra intitulado Ensaios, no volume 1, 

da Educação das Crianças. Afirma ele: 

 

minhas concepções e meus pensamentos só avançam às apalpadelas, 
cambaleantes, a escorregar entre tropeços; e por mais longe que vá, não fico 
satisfeito; [...] E, no entanto, deixo os meus pensamentos correrem assim 
fracos e pequenos, como os concebi, sem rebocar nem tapar os buracos que a 
comparação me revelou. [...] Exponho aqui meus sentimentos e opiniões, 
dou-os como concebo e não como os concebem os outros; meu único 
objetivo é analisar a mim mesmo e o resultado dessa análise pode, amanhã, 
ser bem diferente do de hoje, se novas experiências me mudarem. Não tenho 
autoridade para impor minha maneira de ver, nem o desejo, sabendo-me mal 
instruído para instruir os outros (MONTAIGNE, 1987, p. 211-13). 

Outra concepção de destaque é do filósofo Adorno, esse nosso contemporâneo. Entre 

suas reflexões sobre o Ensaio, ele traz algumas chaves que sugere conexão com a tese, essas 

chaves como a cultura, críticas, verdades, incertezas e as importantes visões que cada 

pesquisador pode ter sobre um determinado tema. De acordo com ele: 

 
 

astutamente, o ensaio se aferra aos textos como se eles simplesmente 
estivessem aí e tivessem autoridade. Assim, sem o engodo do primordial, 
passa a ter um chão debaixo dos pés, por duvidoso que este seja, comparável 
à antiga exegese teológica dos textos. A tendência é, no entanto, oposta, é 
crítica: pelo confronto dos textos com o seu próprio e enfático conceito, com 
a verdade visada por cada um, mesmo que ele não a tenha em mente, abalar 
a pretensão da cultura, levando-a a meditar sobre sua inverdade, que é 



45 
 

 
 
 
 

exatamente essa aparência ideológica, em que a cultura se revela como 
natureza decaída. Sob o olhar do ensaio, a segunda natureza toma 
consciência de si como primeira (ADORNO, 1986, p. 183-184). 

 
Nelson Saldanha (2002, p.36) salienta que o ensaio “atravessa pelo meio a filosofia e a 

ciência, lança mão da história e junta-se à literatura”. Sempre, “porém guardando seus 

caracteres mínimos: seu sentido de anotação crítica, seu informalismo não desprovido de 

exigências, sua consciência histórica”. Essa perspectiva do autor tem intensa conexão como a 

escolha pelo texto em forma de Ensaio. As reflexões que norteiam a tese têm no Ensaio 

expectativa de transitar por fios que nos levem à filosofia, ciência, literatura, política, estética, 

poética e saberes tradicionais, como prognostico a emergência do paradigma de uma 

epistemologia da complexidade para o enfrentamento de tão grave crise da atualidade, entre 

elas, do paradigma científico. Considero como necessárias às múltiplas frentes discursivas 

mencionadas, visto que, compreendo que elas não são antagônicas por essência como nos faz 

perceber o Paradigma Disjuntivo da Modernidade, elas podem e devem estabelecer diálogos 

em suas complementaridades, não só no campo do conhecimento em sua 

transdisciplinaridade, mas em nossas práticas e aspirações cotidianas. Reafirmo que a 

exclusão dogmática, seja científica ou de qualquer outra, é tanto irracional como insensível e 

não me representa como pesquisadora. 

 
Sugestão de outras Fontes: 

 
⮚ Roda de Conversa, Título: A Etnomatemática na Formação de Educadores 

Ambientais: os Povos Originários e a Lei 11.645. Rosinere Evaristo e 

Marcio Vianna. Disponível em: https://www.youtube.com/watch? 

v=XVfMWzRK8CU&t=16s 

⮚ Literatura, O lugar do Saber Ancestral, autora Márcia Kambeba. Editora 
Uk’a Editorial, 2021. 

https://www.youtube.com/watch?v=XVfMWzRK8CU&t=16s
https://www.youtube.com/watch?v=XVfMWzRK8CU&t=16s


 

 
 
 
 
 

2. ELABORAÇÃO E ESTRUTURA: AS ESCOLHA DOS FIOS PARA AS 

TESSITURAS 

 
 
 

A escolha pela categoria de ensaio teórico não foi vaga ou de propósito aleatório, logo, 

as técnicas de pesquisa também não. Considero significativa tal escolha, em função da 

confiabilidade e do suporte que esse processo teórico/metodológico oferece visto que, me 

incorre recorrer a 4 (quatro) técnicas de pesquisa que forneceram suporte operacional as 

discussões e abordagens do tema. Nesse sentido, as técnicas de pesquisa são: documentação; 

entrevistas não diretivas, etnografia multissituada e observação. 

Documentação, segundo Severino (2016, p 132-133, grifo meu) “é toda a forma de 

registro e sistematização de dados, informações, colocando-se em condições de análises por 

parte do pesquisador”. Desse modo, “pode ser, por exemplo, que contém sentido ou atribuição 

de [...] levantamento, identificação e exploração de documentos11 fontes do objeto pesquisado 

e registro das informações retiradas nessas fontes e que serão utilizadas no desenvolvimento 

do trabalho”. Os estudos com os documentos pesquisados, sejam eles quais forem, cederam 

aporte para distintas chaves, entre elas, as apresentações e discussões teóricas de autores que 

trazem conceitos basilares como: Decolonialidade; Colonialidade; Epistemologia do Bem 

Viver indígena; Pedagogias Indígenas; Interculturalidade Crítica; Complexidade – entre 

outras, como as Literaturas Indígenas, os pensamentos e cosmovisões dos diferentes povos 

indígenas, são partes constituintes desses materiais. 

Creio na relevância de expor através dos livros de escritores indígenas, as 
 
 

11 Documento para a ciência é todo objeto (livro, jornal, estátua, edifício, ferramenta, monumento, foto, vídeo, 
disco, CD, etc.) que se torna suporte material (pedra, madeira, metal, papel etc.) de uma informação (oral, 
escrita, visual, sonora etc.) que nele é fixada mediante técnicas especiais (escritura, impressão, incrustação, 
pintura, escultura, construção etc.). Nessa condição, transforma-se em fonte durável de informação sobre os 
fenômenos pesquisados (SEVERINO, 2016 p. 133). 



47 
 

 
 
 
 

contribuições substanciais pedagógicas para formação/ação decolonial dos educadores 

ambientais. É valido reafirmar que, aparenta ser incipiente a utilização dos livros indígenas na 

formação docente, fato que vem me inquietando há anos em que estou envolvida com as 

pesquisas sobre o tema. As escolhas das obras lidas ao longo da pesquisa, veio com o 

pensamento circular em que uma leitura convida a outras e, assim formaram uma teia inicial e 

sem fim, que vai além da tese, pois os desdobramentos virão a posteriore. Nesse contexto, os 

livros que a priori já nos inspiram, estão presentes na pesquisa, como os livros do educador e 

escritor Daniel Munduruku, que é o recorte para abordagem da pedagogia do Parente 

Munduruku. É oportuno salientar, que estarão presentes, não só os livros e nem somente 

atores indígenas. Nossos olhares curiosos, estarão à procura de outros materiais, fontes e 

contribuições que representarão, de algum modo, possibilidade de alcance dos objetivos. 

Entrevistas não diretivas, Severino (2016, p. 133, grifo meu), elucida que “por meio 

delas, colhem-se informações dos sujeitos a partir do seu discurso livre. O entrevistador 

mantém-se em escuta atenta, registrando todas as informações e só intervindo discretamente 

para, eventualmente, estimular o depoente”. Aconselha ele que essas, “de preferência, deve 

praticar um diálogo descontraído, deixando o informante à vontade para expressar sem 

constrangimento suas representações”. Essas entrevistas cumprem a função de ouvir as 

narrativas desses atores, sendo elas em seus processos educativos; ancestralidades; leituras de 

mundos; modos de ser/estar no mundo; tradições; conexões com a sociedade contemporânea; 

relações com suas vivências e experiências passadas, vindas dos mais velhos; particularidades 

de seu povo ou comunidade; vinculação com a natureza, e suas cosmovisões. 

A motivação dessas entrevistas, em função da pandemia de covid-19, foram realizadas 

em forma de Roda de Conversas de maneira remota. Constituindo-se em forma de 4 (quatro) 

Lives públicas em minhas redes sociais, disponibilizadas ao longo do texto através de link. 

Elucido que além das mencionadas Lives acessíveis em minhas redes sociais, outros diálogos 

informais – contudo diretivos, ocorreram também de modo virtual, todavia restrito entre a 



48 
 

 
 
 
 

autora e convidados, com transcrições mencionadas ao longo da tese, sem identificação dos 

nomes, porém denominados como “amigos”. O objetivo foi ouvir as narrativas de modo mais 

espontâneo, por meio de conversas, em que os convidados – entrevistados, tivessem assim, à 

possibilidade de sentir mais aberto e livre e não como um espaço de fala rígida, com 

perguntas e respostas semelhantes aos dos formulários de pesquisas semiestruturadas. Ao 

dialogar com esses colaboradores, de maneira mais afetuosa e aberta, as proposições foram 

levantadas com flexibilização pela pesquisadora e não como arguição impessoal. 

Vale considerar que, os meios pelos quais realizamos nossas Rodas de Conversas, 

muito acrescentou como docente pesquisadora, pois foi possível vislumbrar rica e nova 

possibilidade que se apresentou como uma das faces da ComVivência Pedagógica 

desenvolvida pelo prof. Dr Mauro Guimarães e seu grupo de pesquisa. Nesse contexto 

peculiar da tese sobre as epistemologias do Bem Viver e pedagogia indígenas à ComVivência 

Pedagógica se fez presente com Rodas de Conversas, com o uso da tecnologia remota – 

sendo12 de áudios e/ou vídeos disponíveis em meio público e gratuito no Brasil, por dois 

motivos: 

⮚ A pandemia causada pelo covid-19, que atingiu diversos países, entre os tais o Brasil 
que teve como consequência a necessidade do afastamento social e o Lockdown13; 

⮚ A possibilidade de interagir com atores de diferentes povos e regiões geográficas 
minimizando custos e maximizando tempo. 

É significativo explicitar que as escolhas dos convidados colaboradores, tiveram 

relação como os temas abordados e as novas pistas que surgiram no desenvolvimento da tese. 

Do mesmo modo em que uma leitura convidou outras leituras, as narrativas orais, lembranças 

e outras trocas dialógicas, apontaram convites aos convidados a prosear, sendo eles indígenas 
___________________________ 

12 WhatsApp, Zoom Meetings, Google Hangouts. 
13 Para maior compreensão pesquisar em: https://dasa.com.br/blog/coronavirus/lockdown-coronavirus- 
significado/ 

https://www.techtudo.com.br/tudo-sobre/zoom-cloud-meetings.html
https://dasa.com.br/blog/coronavirus/lockdown-coronavirus-significado/
https://dasa.com.br/blog/coronavirus/lockdown-coronavirus-significado/


49 
 

ou não. 
 

Etnografia multissituada, na concepção de Oliveira (2016) significa criar uma 

conexão contemporânea a partir de situações e contextos diversificados, incluindo lugares 

físicos e lugares midiáticos. Oliveira (2017, p. 73), nos convida a refletir sobre algo relevante 

“para qualquer área de ciência: a delimitação de nossos objetos e de nossas abordagens 

teórico-metodológicas”. Assim se percebe que: 

 
o modo como delineamos um problema e o gesto de delimitar um corpus 
de pesquisa e de eleger ferramentas/instrumentos de coleta de dados não 
nos torna isentos e objetivos como poderíamos desejar sob inspiração 
cartesiano positivista. Portanto, defendo uma ideia de ciência engajada, 
não somente com a produção acadêmica, mas com a vida pública na qual 
habitamos nós e os sujeitos e coletividades com os quais nos 
relacionamos. Nesse sentido, trata-se de uma ciência-arte que põe em 
marcha processos experienciais tão importantes quanto os que julgamos 
apenas estudar. Uma ciência de conduta que não depura o gesto 
metodológico de escolhas político-éticas (OLIVEIRA, 2017, p. 73-74). 

 
Em linhas bem gerais, “a etnografia multissituada, coma toda etnografia, é um modo 

de investigar a realidade social que implica o deslocamento do pesquisador de seu contexto 

cultural originário a outros para ele desconhecidos”. Nesse contexto, a importância do uso de 

técnicas de pesquisa relacionadas a etnografia multissituada, consiste “na subjetividade do 

pesquisador está altamente imbricada no processo de investigação, pois é o contato dela com 

outras subjetividades a matéria que constitui a produção do conhecimento num movimento de 

aproximação e afastamento, familiaridade e estranhamento” (OLIVEIRA, 2017, p. 73). 

Assim precisamos compreender que as pesquisas contemporâneas e sua complexidade, pois o 

que investigamos e o modo como investigamos também criam mundos. Salienta a autora que, 

o material empírico pesquisado pode ser composto por escritas e nem sempre são textuais. 

Trata-se de práticas investigativas com pessoas e comunidades cuja base de produção e 

socialização de conhecimentos é oral. Então, nossos olhares precisam de mais amplitude ao 

ponto de vislumbrar outras possibilidades de escritas que não alfabéticas feitas de imagens, 



50 
 

 
 
 
 

sons, objetos, mapas afetivos e experienciais, histórias e mitos. E para isso é emergente a 

necessidade de descolar e descolonizar nossos pensamentos. 

A proposta de Eduardo Viveiros de Castro confere base fundamental para nossas 

reflexões sobre o pensar. Segundo ele: 

 
experimentar esse pensamento, pensar como, imaginar como seria pensar 
como um índio. E ao mesmo tempo é pensar com o pensamento indígena, 
porque pensar como o pensamento indígena a gente sabe que só poderia 
fazer em pensamento, não se pode fazer na realidade porque nós não 
somos indígenas. Mas pensar com esse pensamento é algo que não só 
pode como eu entendo que se deve, e um experimento de pensamento 
fundamental. A antropologia sempre foi concebida e praticada coma um 
discurso sabre os outros, os índios, por exemplo. Estava na hora [...] de 
dizer com todas as letras que a antropologia precisa pensar com o 
pensamento indígena, e não pensar simplesmente sobre o pensamento 
indígena. Tomar esse pensamento como interlocutor, eventualmente 
polêmico, talvez antagonista, como interlocutor a sua altura, a altura do 
pensamento antropológico, e não como algo que está em posição de 
objeto, e você ali em atitude de sobrevoo, em posição de dominância 
sabre esse pensamento. O antropólogo como aquele que conhece as 
razões que esse pensamento não conhece. As razões desse pensamento 
que esse pensamento não conhece (CASTRO, 2012, p. 252-253). 

 
Percebo que refletir na possibilidade de pensar com/nas diversidades não é uma 

empreitada fácil, porém possível e necessária a nós educadores. A Etnografia 

multissituada, contribuiu para assegurar meios para o alcance dos objetivos que estariam 

comprometidos por distintos motivos. Além de pontos conectivos com o ensaio teórico, a 

viabilidade de pesquisar em contextos diversificados; lugares outros; meios digitais que 

aproximam pessoas e situações; diferentes narrativas; oralidades e sujeitos outros. Pontuo que 

as minhas ressignificações artísticas, as conversas com indígenas de diferentes idades e em 

momentos/espaços distintos, imagens, bioartes e situações comuns do cotidiano, tiveram 

sustentação na Etnografia multissituada. 

Observação, na concepção de Severino (2016, p. 134, grifo meu) “é todo 



51 
 

 
 
 
 

procedimento que permite acesso aos fenômenos estudados. É etapa imprescindível em 

qualquer tipo ou modalidade de pesquisa”. Observar vai além de olhar, de ouviu ou tecer 

afirmações descontextualizadas. Não houve propósito neste estudo de observação de um 

fenômeno sem que, de algum modo atravessasse a pesquisadora. Uma das formas intensas de 

obter experiência é através das vivências, com as vivências, experimentamos os sentidos e 

arte de observar. Nem sempre nossas observações ganham formas sistematizadas em um 

primeiro momento, há casos em que elas são geradas e armazenadas e, através de gatilhos ou 

insight elas retornam para análise e questionamentos. Houve na escrita da tese o desejo de 

fazer uso das observações de distintas formas, entretanto as opções basais são: i) observações 

consideradas atuais. São aquelas estão em construção transversalmente as nossas leituras; ao 

assistir a um filme, contemplar a realização de bioartes, ritual ou outras manifestações 

culturais ou pedagógicas. ii) observações conceituadas como antigas. Esse grupo de 

observações fazem parte das experiências da autora, que vem, desde o ano de 2005, 

pesquisando sobre os povos indígenas, suas literaturas, processos educativos e cosmovisões. 

Esses percursos investigativos deram origem a vasta experiência observativa, que se 

transformou em memórias narrativas que, por sua vez, substanciou a escrita do texto, sem 

intenção de juízo de valor, mas de reflexão, amorosidade no olhar e ressignificação desses 

momentos ímpares. As observações têm o propósito de partilhar as experiências da autora 

com atores indígenas os quais se tornaram amigos, suas práticas em suas comunidades, em 

meio urbano, as idas as aldeias e nas estreitas relações de amizades que se constituiu como 

uma teia com representatividade sensível, pedagógica, política e estética. Essas observações 

têm a potência de mostrar uma parte do Bem viver indígena, suas pedagogias e as 

possibilidades de desconstruções dos pensamentos colonizados/colonizadores que ainda se 

mantêm nas práticas e teorias das formações dos educadores ambientais. 

Vale enfatizar reiteradamente que, por seu caráter narrativo e peculiar da autora, 

muitas dessas observações, não têm identificação dos nomes dos atores, das aldeias, dois 



52 
 

 
 
 
 

locais, do povo. Em referência as imagens relacionadas a esse sentido, não são caracterizáveis 

e as identificáveis (ver as imagens nos anexos) são fotos públicas retiradas das redes sociais 

da pesquisadora com atores indígenas14, que inspiraram nas escritas. Porém as observações e 

todos os materiais que identificaremos como isenta a possíveis problematizações, esse sim, 

tiveram suas identificações descritas e aceitas por quem é de direito. 

 
 
 

2.1 Recorte Literário: epistemologia do Bem Viver e as pedagogias indígenas na 

concepção expostas por Daniel Munduruku, os fios no Corpo, Mente e Espírito 

 
 

As pedagogias indígenas, como já mencionada ao longo do texto, não são um processo 

pedagógico genérico a todos os povos indígenas. É comum perceber semelhanças, pontos de 

conexão e, divergências entre essas Pedagogias. Com tudo, é preciso muita parcimônia ao 

abordar sobre essas pedagogias outras. Como é um Pensamento Circular, é uma premissa 

evitar o estrangulamento das diferenças, sempre reafirmar que cada povo tem suas 

características, identidades e modos de ser/estar no mundo como indivíduo/grupos que 

mantêm particularidades. 

A escolha pela Pedagogia do Parente Munduruku, foi intencional desde a ideia inicial 

de escrever o projeto de pesquisa para apresentar ao programa de doutorado. Como leitora, as 

obras do escritor do Daniel Munduruku, há anos me atraíram, por distintos motivos e 

intenções. No mestrado tal autor foi uma das grandes inspirações e referências. Anos depois 

do mestrado, em 2016 ganhei o Concurso Curumim, conheci o Daniel e, a partir dali, nasceu 

uma grande amizade. Percebi nossa amizade como presente do céu, sendo ele um educador 

encantador, um mestre da floresta, da cidade e que brinca com a oralidade e com a escrita com 
 

14 Imagens de eventos públicos com seção de fotos previstas para interessados em dedicatórias em livros e com 
escritores e artistas indígenas. 



53 
 

 
 
 
 

tamanha leveza e maestria. 
 

Conhecer os atores com os quais almejo, através das pesquisas, compartilhar seus 

saberes, é uma relação facilitadora. Como pesquisadora, que há muitos anos transita entre 

esses atores e suas literaturas indígenas, sempre foi uma conquista cada aprendizado que 

recebi deles. Nesse sentido me oportuniza na tessitura entre a leitura e diálogo diretamente 

com o Daniel Munduruku sobre suas obras, sobre seus ditos e desditos e, nesse sentido, 

sempre foi enriquecedor para o meu amadurecimento como educadora/pesquisadora. Através 

da oralidade, o entendimento e a ciência dos textos me apontaram maior complexidade 

literária e a ressignificação ganharam maior amplitude. Isso foi um grande incentivo para 

manter a conectividade entre natureza, escrita e comprometimento com a ética e respeito entre 

autora, leitores e academia15. 

Daniel Munduruku descreve em algumas de suas obras, a Educação no Corpo, 

Educação na Mente e Educação e no Espirito. Entre os livros que ele aborda essa tríade 

educacional como processo, aponto o livro, O caráter educativo do movimento indígena 

brasileiro (1970-1990), fruto de sua tese de doutorado. Após a leitura desses três processos 

educativos que o Daniel expõe, e minhas (re)leituras e vivências em outros espaços com 

outros atores indígenas, pude perceber que se tratava de Pedagogias Outras e que me 

debruçaria sobre elas para escrita da tese e futuras publicações. 

No intuito de delinear a concepção que denomino como a Pedagogia dos Parentes, 

como aporte à formação/ação decolonial de educadores ambientais, percebi que os escritos do 

Daniel Munduruku sobre essa tríade que ele postulou, seria a ponte para eu iniciar as 

ressignificações sobre a Pedagogia do Parente Munduruku como um recorte e ampliar a 

discussão sobre a relevância da epistemologia do Bem Viver indígenas e suas pedagogias para 

formação e atuação docente na contemporaneidade. 
 
 

15 Academia nesse contexto significa instituição de ensino e pesquisa 



 

 
 
 
 
 

3. IMERSÃO NA MENTE, CORPO E ESPÍRITO A EPISTEMOLOGIA 

DO BEM VIVER E AS PEDAGOGIAS INDÍGENAS: Circularidade, 

Fios, Teias, Aranhas e Flores 

 
 
 

Quando despersonalizamos o rio, a montanha, quando tiramos deles os seus 
sentidos, considerando que isso é atributo exclusivo dos humanos, nós 
liberamos esses lugares para se tornarem resíduos da atividade industrial e 
extrativista. (Ailton Krenak) 

 
Discutir sobre a existência de outros modos de socialização dos conhecimentos e as 

singularidades dos sujeitos que, há séculos vêm preservando e/ou ressignificando suas 

práticas pedagógicas e reflexões, me inspirou na busca de transcrever a pesquisa de 

doutorado, aqui em tese, fruto de anos de pesquisas16 e constantes diálogos com atores 

indígenas de distintos povos que habitam o Brasil. 

Como educadora e pesquisadora, aprecio as diferentes artes de socializar os 

conhecimentos. Percebo na educação indígena, aqui entendida como pedagogias indígenas, 

um belíssimo e amoroso modo de compartilhar saberes elaborados historicamente por seus 

ancestrais. É necessário dizer que a expressão as pedagogias indígenas, vem sendo por mim 

discutida a partir dos 16 anos, em que estudo a educação e as literaturas indígenas, 

especificamente a produção literária do escritor Daniel Munduruku. É, portanto, nessa 

perspectiva que me incorre tecer considerações sobre as pedagogias indígenas e as literaturas 

indígenas como aporte a formação/ação decolonial dos educadores ambientais. 
 

16 Mestrado em Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas Populares Universidade Federal Rural do 
Rio de Janeiro, UFRRJ, Brasil. Título: Herói ou anti-herói? A representação do índio na Literatura Brasileira e 
no Livro Didático, Ano de Obtenção: 2013; 
Trabalho Monográfico para conclusão do curso de Pedagogia - UFRRJ (2013), CONTOS INDÍGENAS: do meio 
da aldeia para o mundo da escola. A pesquisa deu origem ao Texto, como o mesmo título, que foi vencedor do 
Prêmio Curumim no ano de 2016, certificado e organizado pela FINILIJ; 
Pesquisa de Iniciação Científica – UFRRJ, concluída em 2007, sob o Título: Educação e violência instituída em 
aldeias Guarani no Sul Fluminense: memórias de omissões governamentais e ausências de políticas em educação 
indígena no Estado do Rio de Janeiro 



55 
 

 
 
 
 

As pedagogias indígenas ou dos Parentes podem ser compreendidas como uma 

epistemologia oriunda das experiências, das vivências, da capacidade de um indivíduo – ou 

um grupo, adquirir conhecimentos este, por sua vez, socializa através da oralidade seu saber 

(narrativas do sagrado, modos de ser/estar/ler no e o mundo, tradições, cantos, manejo da 

biodiversidade, preservação ambiental, processos educativos, entre outros) às novas gerações. 

É relevante afirmar que, as pedagogias dos parentes, podem ser diferentes entre os 306 povos 

indígenas17 com contato social no Brasil e, que cada povo, tem distintas formas de socializar 

seus conhecimentos. É indispensável à compreensão das diferenças que constituem cada 

povo, em relação ao tempo, localização e outras especificidades inerentes a condição do 

grupo. 

A pesquisa, como já mencionado, teve como recorte escolhido para abordar pedagogia 

do parente, as concepções de Daniel Munduruku sobre os processos educativos, por ele 

vivenciado com seu povo, o Munduruku. Ocorrência que não será algo limitante para 

apresentação das visões de outros povos. A expressão Pedagogia do Parente Munduruku, que 

aqui intenta apresentar a riqueza das concepções do povo Munduruku, em relação ao processo 

de socialização do conhecimento, rompeu os limites das narrativas restritas as aldeias e aos 

atores que nelas vivem, contudo, passou a ocupar, com mais autorias, as páginas dos livros a 

partir da década de 90. 

O escritor Daniel Munduruku18 lançou seu primeiro livro com o título, Histórias de 

Índios, em 1996 e, desde então, vem publicando ao logo de sua trajetória como escritor e 

educador, livros de diferentes gêneros, dedicados a leitores infantis e, até os direcionados ao 

meio acadêmico. Atualmente – em janeiro de 2023, o escritor tem 58 obras publicadas em 

 
17 Porém, para além das diferenças, há uma convergência ao analisarmos criticamente frente as pedagogias 
tradicionais do mundo moderno ocidental. As Pedagogias Indígenas baseadas em modos de vida integrados a 
natureza, predispõe a visões de mundo conectivas, o que se contrapõe as visões disjuntivas e cartesianas da 
modernidade. 
18 Escritor e educador indígena. Graduado em Filosofia e História, doutorado em Educação pela Universidade 
de São Paulo-USP e Pós-doutor em Literatura pela Universidade Federal de São Carlos - UFSCAR. 



56 
 

 
 
 
 

diferentes idiomas e, de algum modo, as pedagogias dos parentes, fazem parte dos seus textos. 

Vale pontuar que, essa não é característica restrita aos livros do citado autor. As literaturas 

indígenas são concebidas como instrumento de resistência, anúncios/denúncias e manutenção 

das tradições e das cosmovisões e epistemologias/pedagogias. 

Nessa concepção, percebo que as literaturas indígenas têm duas bases de sustentação 

que se complementam: a primeira pode ser compreendia com os interesses de cada povo, 

através de fontes de conhecimentos identitários, que poderão ser ampliadas, por meio de 

material escrito – ou não, as mais longínquas gerações. 

A segunda se insere no lugar de fala social, política, estética e poética, que não apenas 

denuncia suas histórias marcadas por opressão, mas socializam saberes a sociedade dita como 

não indígena. Compreendo que, as pedagogias dos povos indígenas nos inspiram amolecer o 

que está endurecido em nosso ser. Nessa busca por “completude” que constituem as 

literaturas indígenas, é urgente informar que não é coerente romantizá-las ou encaixá-las em 

quaisquer estruturas, pois são atemporais no sentido de apresentar lutas, dores, conquistas e 

sabedorias de atores que trazem através dos livros ou narrativas, suas mais complexas 

perspectivas de visualizar o entre-mundo e suas subjetividades que desejam expor. O prof. Dr 

Edson Kayapó19 membro da minha banca de qualificação de doutorado, ocorrida de modo 

remoto, em 31 de maio do ano de 2021, proferiu enriquecedoras contribuições para a tese. 

Separei algumas declarações do prof. Dr Edson Kayapó as quais mediante sua leitura deste 

texto, liberou sua inserção aqui. Segundo ele: 

 
algumas questões cruciais que venho apontando, não somente para a 
literatura, porém para o pensamento romantizado e arcaico sobre os povos 

 

19 Edson Kayapó nasceu no estado do Amapá e é pertencente ao povo Kayapó. É Doutor pelo Programa 
Educação: História, Política, Sociedade da Pontifícia Universidade Católica - PUC-SP e mestre em História 
Social pela mesma instituição. Graduado em História pela Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG, com 
Especialização em História e Historiografia da Amazônia pela Universidade Federal do Amapá. Professor 
efetivo do Instituto Federal da Bahia-IFBA, atuando na docência em licenciaturas, cursos técnicos e Pós- 
Graduação Lato Sensu. Disponível em: https://www.ufmg.br/centrocultural/escritor-premiado-pela-unesco-e- 
ativista-no-movimento-indigena-eo-convidado-do-podcast-literatura/ 

https://www.ufmg.br/centrocultural/escritor-premiado-pela-unesco-e-ativista-no-movimento-indigena-eo-convidado-do-podcast-literatura/
https://www.ufmg.br/centrocultural/escritor-premiado-pela-unesco-e-ativista-no-movimento-indigena-eo-convidado-do-podcast-literatura/


57 
 

 
 
 
 

indígenas. Esta coisa do campo de luta, lembrando que essa produção da 
literatura indígena e este diálogo de que o movimento da literatura indígena 
deve acontecer com a sociedade brasileira e com a educação. Não se pode 
perder de vista as lutas sociais. As literaturas indígenas é um instrumento de 
luta, anúncios e denúncias, porque a escrita é bonita e os povos indígenas 
falam dessas experiências que sai como uma leveza muito grande. Mas isso é 
uma fórmula, porque esta leveza sai de um meio de muita violência! 
(KAYAPÓ, 2021, s/p) 

 
É interessante compreender a força dessas falas de Edson Kayapó. Percebo através 

delas, a amalgama que constitui a “fórmula” com que os autores expõem suas vivências e 

experiências, sejam elas confortáveis ou violentas, nessa sociedade em que, parte dela, oprime 

não apenas os sujeitos indígenas, porém suas literaturas, pedagogias, conhecimentos e 

importância para nosso país. Continua Edson Kayapó com seus argumentos, 

 
em relação à literatura dos povos originários não se resume a contemplação 
acrítica do belo, mas o sentido político e de luta desses escritores/oralitores, 
essa leveza que eu tenho aprendido não foi no meio da floresta não! Foi 
correndo de bala, de pistoleiro, voltando ao que eu comecei a falar no início, 
essa discussão tem que ser bastante politizada. (KAYAPÓ 2021, s/p) 

 
Com a convicção de que as literaturas dos povos originários transitam entre 

cosmovisões, estética, poética e lutas políticas pude compreender a necessária inclusão de 

modo mais ativa nos currículos dos cursos de formação docente, pois estão presente na 

estruturação histórica da realidade brasileira, mesmo com os grupos hegemônicos travando 

lutas para aniquilação. O olhar, crítico, amoroso e respeitoso com que os atores indígenas 

abordam nas literaturas temas como as crianças e a natureza me impulsionou buscar conhecer, 

ainda mais, sobre tão rica relação que eles chamam de parentesco. A concepção dos sujeitos 

indígenas, sobre a natureza pode ser visualizada como uma estrutura de pertencimento aliada 

ao sagrado. Nesse sentido, é uma relação sociológica que começa nos primeiros ensinamentos 

das crianças até as mais antigas gerações e, que se sustenta na atualidade. 

A importância dada aos processos e práticas educativas, iniciados desde as crianças 

bem pequenas, através dos saberes dos mais velhos apontam, entre outras questões, o 



58 
 

 
 
 
 

entrelaçamento entre: educação, natureza e experiências/vivências ancestrais. Nesse contexto, 

não há a categoria de inferioridade ou subordinação da natureza ao homem, mas mútua 

cooperação pela vida em harmonia em sentido amplo. Assim, as pedagogias indígenas, 

através dos saberes ancestrais, via literaturas indígenas, nos conferem possibilidades de 

conhecer o modo pelo qual, por exemplo, o povo Munduruku educa suas crianças até seu 

fortalecimento ao longo da vida. Outrossim, como seu sentido de pertencimento, preservação 

e respeito à natureza. Vejamos agora, a concepção de Daniel Munduruku (2010, p. 54-58 

grifos meus) sobre a educação do seu povo e como ela é organizada entre os Parentes. De 

acordo com o autor, a educação tem sustentação na inter-relação entre: 

i. Educação no corpo (Educação para Sentir) que é percebido como sagrado é habitado por 

ausências que precisam ser preenchidas com sentidos construídos por nós, além de suprir às 

ausências, é necessário aprender fazer o bom uso dos sentidos. Por isso, educar o corpo é ter 

conhecimento e sabedoria para viver em comunidade, ter compreensão do todo em que está 

inserido, aprimorar os sentidos que lhes oferecem defesa e possibilidade de sobrevivência 

dentro e fora da floresta; 

ii. Educação na mente (Educação para Apreender) é o lugar onde são elaborados os sentidos 

que fornecem sustentação ao ser/estar no mundo. Essa concepção de educar passa pelos 

contadores de história que trazem do passado as memórias ancestrais e os conhecimentos para 

o presente que dá significado a vida; 

iii. Educação no espírito (Educação para Sonhar) é o lugar dos sonhos e o sonho é a 

linguagem que o universo utiliza para mostrar à integração e conectividade universal como 

todos parentes que incluem a natureza e outros indígenas. O sonho é a linguagem que permite 

conversar consigo mesmo, sair do aprisionamento imposto pelo corpo e, assim, não dormimos 

apenas para descansar, mas para sonhar e conhecer os desejos dos seres que nos habitam, ou 

ainda, o sonho é sempre o lugar em que as histórias se tornam realidade. 

Essas três categorias pontuadas na concepção de Munduruku (2010), em que o autor 



59 
 

 
 
 
 

apresenta, não podem ser concebidas dissociadas, visto que, são complexas e não possíveis de 

fragmentação, sob o risco de completo fracasso. Nessa concepção pedagógica, a educação no 

corpo, na mente e no espírito é instituída nas aldeias entre os mais velhos para com as 

crianças até e, durante a vida adulta, tendo no cotidiano a mistura entre o visível e o que 

transcende a ele. Tal educação socializada ambiciona a leitura de mundo que não 

necessariamente é percebida em consonância com a educação escolar e a grafia, contudo não 

antagônicas no sentido de negar suas importâncias. Referente ao mencionado, realizamos um 

Roda de Conversa com o título: A PEDAGOGIA DO PARENTE: Daniel Munduruku 

recebe Rosinere Evaristo. Sinalizo que, o leitor terá nessa Live um vasto conteúdo sobre as 

concepções de Daniel Munduruku em consonância com minhas proposições sobre o que 

argumento na tese. Faço o convite para que confiram através do endereço digital 

disponível em:  https://www.youtube.com/watch?v=ZfIWmvfuRKQ&t=719s 

Para Munduruku (2010, p. 52), a educação indígena é muito concreta, entretanto é 

mágica. “Ela se realiza em distintos espaços sociais, que nos convida a refletir, que não requer 

distinção entre o dia a dia e os aprendizados da nossa própria existência”. Vale refletir que, 

essa percepção pedagógica seria um robusto modo de pensar e intervir nos processos 

educativos das nossas escolas contemporâneas, afirmo ser este um dos meus interesses com 

esta pesquisa. Penso ser possível não só apresentar as concepções de Daniel Munduruku e de 

outros pensadores e educadores indígenas, porém vislumbrar nesses processos 

epistemológicos/pedagógicos ressignificações para aplicação em nossas práticas educativas. 

Continua Munduruku (2010, p. 76-77) ao explicar que “os conhecimentos dos povos 

indígenas são holísticos, não fragmentados, e isso o torna coletivo”. Nessa concepção “não se 

atribui a um ator os atos educativos, mas sim, a sociedade com apropriação de conhecimento, 

tendo entre outras atribuições, o desejo de educar os corpos, mentes e espíritos”. Essa 

concepção de processo educativo, que denomino de a Pedagogia do Parente Munduruku, 

segue na contramão da educação ocidental que fragmenta, oprime corpos, mentes e sonhos, 

https://www.youtube.com/watch?v=ZfIWmvfuRKQ&t=719s


60 
 

 
 
 
 

hierarquiza conhecimento e, não raro, os sujeitos. 
 

A Educação no corpo, mente e espírito, na percepção de Daniel Munduruku, tem me 

atravessado e me feito refletir e escrever sobre elas como a Pedagogia no corpo, na mente e 

no espírito. Esse meu intuito, não é uma tentativa fazer uma análise do que o escritor já 

elucidou, porém através das minhas apreciações em diálogo com já posto, apresentar outras 

possibilidades e questões que postulam questionamentos e intervenções práticas. Ao fim da 

tese, certamente a incompletude dos conhecimentos elaborados será manifesta. Isso não é um 

problema. A construção e as ressignificações dos conhecimentos, não cabem em terminado 

tempo ou espaço de uma tese. Vai muito além, creio que acompanham o pesquisador 

ambicioso em suas ilimitadas tessituras. Como ser efêmero, afirmo que o texto aponta 

questões que até aquele momento nos são perceptíveis, logo o texto dá conta, até certo ponto, 

da mistura entre passado e presente, o futuro ainda como especulação nos apontará outras 

visões e, consequentemente, outras releituras. 

A epistemologia do Bem Viver indígena preza, entre outras questões, a amorosidade 

que ultrapassa o sentido de direcionamento ao humano, é expansivo. O respeito à natureza, 

não como separada do homem, é um dos muitos princípios. Logo, ressignificar ou 

descolonizar nossos pensamentos e ações é crucial. Falarei ao longo do texto e com mais 

especificidade em outras seções sobre o sentido pessoal em que uso as expressões, 

ressignificações e bioartes. No entanto, inauguro aqui, a apresentação da ressignificação e 

bioarte idealizada por mim, com a participação especial da árvore, do cupim, das abelhas e do 

Jardineiro. Observem a figura 4 da bioarte vaso do tronco de madeira e minha narrativa. 

Em uma tarde agradável e chuvosa, decidi fazer uma breve caminhada pelo 

condomínio, sem pretensão de refletir ou problematizar sobre algo específico, simplesmente 

aproveitar a tão apreciada chuva, que desde criança tenho forte relação afetuosa. Resolvi 

passar por um dos jardins, com um olhar descomprometido, porém atento, olhei para esse 

tronco cortado – ver figura 4, semelhante a um triângulo e com um “buraco”. Parei e observei 



61 
 

 
 
 
 

por minutos! Nossa quantos questionamentos surgiram. A grande cicatriz em forma de buraco 

no troco, me fez olhar para uma ferida emocional que ainda sangra em mim. Questionei-me 

sobre quando a ferida chegará a forma de cicatriz e não sangrará mais? Não tive resposta, mas 

o tempo dirá, e estou pronta a esperar esperançando. A certeza que tenho é que, a ferida 

fechará e a cicatriz ficará apenas como recurso pedagógico e experiência para ajudar outras 

mulheres e aliados. 

Figura 4 - Vaso de tronco de árvore 
 

Fonte: EVARISTO, 2022. 
 

Resolvi perguntar a quem entende o que houve e, um pouco da história daquele tronco, 

deixado sobre uma grande árvore cortada. Fui procurar o jardineiro que me acompanhou até a 

árvore cortada e o tronco oco. Ele me disse que, “a árvore precisou ser cortada, pois houve 

uma grande infestação de cupim e ela estava caindo”. Mas é esse tronco aí? Ele me 

respondeu: “esse tronco foi comido pelos cupins e, depois as abelhas usaram para morar. 



62 
 

 
 
 
 

Tinha muito mel, quando a árvore foi cortada eu peguei o tronco com o mel e o comi”. 

Depois, “como a prefeitura já tinha removido as outras partes da árvore cortada, eu resolvi 

colocar esse tronco sobre o que restou da arvore”. Continuei indagando o simpático jardineiro 

e perguntei se ele estava guardado o tronco para algo. Me disse que “não tinha utilidade mais, 

já não tinha mais mel e estava ali sem nem um objetivo, mas que iria jogá-lo no lixo”. Resolvi 

pedir para mim, pois eu precisava refletir e observar o tronco como algo bem complexo e 

pedagógico. 

Ele sorriu e falou: “não entendi qual a utilidade dele para senhora levar para sua casa, 

já que é oco e sem beleza alguma”. Falei que, a utilidade é relativa e eu levaria com muito 

cuidado e curiosidade para minha casa. Já em casa, de imediato o coloquei dentro da água, 

onde passou toda noite para tirar alguma substância tóxica ou bichinhos que pudessem 

contaminar minha casa. Depois de higienizado, coloquei um gancho e fitei os olhos nele. As 

reflexões pulavam como grãos de milhos se transformando em pipocas. 

No dia seguinte retomei a ressignificação e a manusear o tronco considerando suas 

cicatrizes que, na realidade as partes ocas e outros caminhos deixados pelos cupins foi o lugar 

em que retiram parte importante que o constituiu por tempos. A reflexão é simples, no lugar 

da antiga ferida causadas pelos cupins, as abelhas fizeram habitação e mel, a cicatriz acolheu 

como lugar de habitação e elaboração de uma das grandes contribuições das abelhas, o mel 

que alimentou/adocicou o dia de um trabalhador, o simpático jardineiro. Esse ciclo poderia ter 

tido outro fim, com tronco que, para alguns não tinha mais utilidade nem beleza alguma. 

Contudo, jamais duvidei de que o tronco não deveria ser descartado por suas marcas, suas 

aparentes imperfeições ou sua suposta inutilidade. Depois de pensar muito compreendi que, as 

cicatrizes, os vazios, as deformidades do tronco o tornara único em suas estruturas e curvas 

que poderiam sim, ganhar novos sentidos através da ressignificação em bioarte. 

Em um primeiro momento, não estabeleci em que peça daria novo sentido ao tronco 

oco. Depois de refletir bastante, desejei ressignificar em um vaso para planta. Na parte oca, 



63 
 

 
 
 
 

coloquei substratos para alimentar a nova moradora do tal vazio, uma simpática muda de 

chifre de veado, que venho cuidando há meses com muito carinho. Foi com muita delicadeza 

que aproveitei cada vazio para acomodar a nova hóspede do vaso, que não é uma parasita. 

Agora, há uma relação mútua entre o tronco e a espécie acolhida. A planta não sugará o 

tronco, pois ela se alimenta do substrato que irei adicionando, o vazio do tronco ganhou vida e 

beleza, além da conexão com o respeito ao meio ambiente. Minha casa ganhou outra peça de 

bioarte ressignificada por mim e por sujeitos outros. Independente de padrões decorativos, 

minha casa tem minhas ideias e práticas, pois fazem parte das minhas identidades. 

 
 
 

3.1 Pedagogia no Corpo: a pedagogia do sentir 
 
 
 

Educação no corpo (Educação para Sentir) que é percebido como sagrado é 
habitado por ausências que precisam ser preenchidas com sentidos 
construídos por nós, além de suprir às ausências, é necessário aprender fazer 
o bom uso dos sentidos. Por isso, educar o corpo é ter conhecimento e 
sabedoria para viver em comunidade, ter compreensão do todo em que está 
inserido, aprimorar os sentidos que lhes oferecem defesa e possibilidade de 
sobrevivência dentro e fora da floresta. 
 
(Daniel Munduruku) 

 
Ao longo de minhas pesquisas, sejam elas bibliográficas ou das experiências trocadas 

com indígenas, nas aldeias, em eventos, em ambientes informais ou outros, as narrativas e 

práticas desses autores se tornaram, para mim, como um diário, cujo cada registro seja por 

fotografias, anotações em caderno de campo, ilustrações e histórias que formaram registros 

mentais que, como algo que não tenho total domínio, mas que são trazidas à memória como 

Insight. Essa minha relação com os meus diários materiais e simbólicos me instiga e alimenta 

meu desejo e confere valor – afetivo, a pesquisa e a escrita desta tese e outros textos que 

publico desde 2005/2006. 



64 
 

 
 
 
 

A Pedagogia no corpo consiste na Pedagogia do Sentir, não é uma estrutura única e 

exclusiva do corpo físico ou do sentir com conexão restrita a visão, a audição, o tato, o olfato 

e o paladar. Nossos 5 sentidos podem ser a referência inicial para compreender a dinâmica 

que associa a sobrevivência da nossa espécie – e outras, nesse planeta. Mas há uma relação 

complexa e não linear que conecta os 5 sentidos que têm vinculação física e biológica com o 

sentir que, por exemplo, vincula-se com que transcende ao físico e ultrapassa as concepções 

da ciência sobre o ser humano para “além de”. Pensar nos 5 sentidos como formas de refletir 

sobre a Pedagogia no/para o sentir, nos desafia não somente como indivíduo, mas como ser 

sociológico imersos em um turbilhão de possíveis SENTIR. 

A ciência destaca inúmeras abordagens sobre formas de SENTIR. Diferentes linhas 

científicas discorrem sobre as particularidades do sentir. O sentir em relação ao corpo e a 

mente. Porém, a ciência não nega que o sentir pode ter variação entre os indivíduos alocados 

em culturas ou ambientes diferentes. A dor física, por exemplo, causada por igual doença, em 

sujeitos diferentes, pode variar não só na intensidade, mas na duração. Isso confirma a 

subjetividade do ser e como cada um lida de forma díspar com o sentir dor. Para alguns, a dor 

física, não acomete o psicológico, ao contrário de outros que, supõem que terão 

consequências patógenas em seu psicológico. Nesse sentido, não há nenhuma fórmula capaz 

de dissociar o sentir físico do psicológico. Isso reforça a compreensão de que, embora, com 

características diferenciadas, a pedagogia do Sentir não se aparta da pedagogia na mente e da 

pedagogia no espírito por ser complexa. Constatação que se alinha ao sentido da cosmovisão 

peculiar a epistemologia do Bem Viver indígena. A conectividade é a essência das pedagogias 

indígenas. É notável que há uma tríade conexa a epistemologia/indígena, pedagogia/indígena 

e decolonialidade, que não por acaso, subsiste até nossos dias, as ferrenhas tentativas de 

destruição desde a época da colonização territorial. 

Voltando a Munduruku (2010, p. 54) “o corpo que é percebido como sagrado é 

habitado por ausências que precisam ser preenchidas com sentidos construídos por nós, além 



65 
 

 
 
 
 

de suprir às ausências, é necessário aprender fazer o bom uso dos sentidos.” Leva-me a 

pontuar as violências que os corpos indígenas sofreram/sofrem ao longo da história. Enquanto 

os povos indígenas lutavam pela manutenção de suas filosofias e pedagogias que entrelaça os 

corpos ao sagrado, os invasores europeus desconsideravam corpos, epistemologia e processos 

pedagógicos dos povos originários. Desde os primeiros contatos, os choques culturais foram 

medonhos. O sistema patriarcal dos invasores trouxe rastros de destruições dos corpos 

sagrados de mulheres e crianças indígenas como, por exemplo, a violência sexual que 

ultrapassam o corpo físico concebido como sagrado e com amplo alcance ao psicológico. O 

patriarcado em terras que hoje denominamos brasileiras, teve suas gênesis com as primeiras 

relações abusivas cometidas pelos invasores as mulheres indígenas. Nessa compreensão, as 

raízes profundas do patriarcado que fortalece o machismo atual, chegaram junto com as 

caravelas e o sentido de domínio facultado aos homens. 

O patriarcado iniciado aqui, foi retrato através das literaturas clássicas, por exemplo, 

com e escritores como José de Alencar e José Alcides Pinto. Em Alencar, segundo Monteiro 

(2022, p. 64), 

 
O mito muda de roupa, mas não muda sua estrutura, seu efeito colonizador. 
A virgem nativa de ontem que “por amor” serviu sua vida – vale dizer, sua 
cultura – à cultura cristã do colonizador (simbolizada na figura histórica de 
Martim Soares Moreno) pode muito bem ser vista como o alimento do 
turismo sexual (estrangeiro) de hoje. Qualquer olhar minimamente sensível 
que passeie pela Praia de Iracema em Fortaleza (antiga Praia do Peixe), é 
capaz de realizar operação análoga àquela produzida por Oswald de Andrade 
quando, através de uma paródia-relâmpago feita à moda dadaísta, transportou 
para o século XX o imaginário bíblico-paradisíaco do cronista Pero Vaz de 
Caminha. As “vergonhas” das índias, “tão altas e tão saradinhas” pertencem 
(aliás, não pertencem) a mundanas e urbanas “meninas da gare”: produto da 
exportação. Putas “naturais” à mão cheia. Praia de Iracema: síntese do mito 
de hospitalidade nativa e cearense, e também brasileiro. Terra do sol e da 
acolhida cordial do estrangeiro europeu. Ressonância moral do projeto 
romântico desenvolvido por Alencar e seus contemporâneos que muito já 
serviu aos discursos de unidade nacional, não raros autoritários e 
conservadores, produzidos ao longo da história republicana brasileira. 
Moralismo de um Brasil do “bem” contra o “mal”: “ame-o, ou deixe-o”. 



66 
 

 
 
 
 

Para Afrânio Coutinho (2001), José Alcides Pinto era um excelente ficcionista é 

possível de corroborar no livro Os verdes abutres da colina. O romance apresenta a história da 

formação de um povoado chamado Alto dos Angicos de São Francisco do Estreito, 

constituído por descendentes de um português e uma indígena que, de acordo com o narrador, 

criaria o povoamento de toda a zona norte do Ceará, no nordeste do Brasil. A história, 

abundante de componentes fantásticos, conta a saga dessa comunidade que começa com o 

naufrágio e a chegada do personagem português, o coronel Antônio José Nunes. Prontamente, 

o coronel toma para ser sua mulher uma índia Tremembé, a cativa Janica. O português 

inaugura assim seu projeto de povoamento, multiplicando a população ao relacionar-se 

sexualmente com inúmeras mulheres ao mesmo tempo, inclusive suas filhas, deturpando 

preceitos bíblicos: 

 
O coronel Antônio José Nunes era um primitivo, um bárbaro, e achava que 
os filhos eram para ser semeados como sementes do campo, e que as 
mulheres tinham a obrigação de ser fecundas, como suas terras, que eram as 
melhores do estado. O coronel era um bárbaro [...] mas tinha o dom da 
virilidade, forte como um cavalo. Não instigava as fêmeas, as mulheres o 
procuravam voluntariamente. Vinham entregar-se em suas terras, e o 
garanhão com todas, e elas voltavam para suas casas prenhes e plenas de 
prazer. O coronel (que Deus me perdoe se estiver errado) não fez outra coisa 
senão seguir a lição do Mestre: “Crescei e multiplicai e enchei a terra.” E era 
o que o coronel fazia. Reparando bem, não fosse assim, e a aldeia de Alto 
dos Angicos de São Francisco do Estreito não teria prosperado. Eram estas 
coisas que as pessoas não entendiam. Antigamente o mundo precisava 
crescer, distender-se como uma bexiga, não só para que fosse cumprida a 
palavra do Mestre, como também para acabar com a solidão da terra, e para 
que houvesse a ciência, as artes, a indústria e outras tantas coisas que fazem a 
grandeza do homem. Eis porque não condeno as façanhas do coronel. O 
garanhão e sua cativa - a índia Tremembé - gestaram na aldeia uma geração 
diferente, que cedo, muito antes da puberdade, ia reproduzindo na espécie, 
sem reparar na afinidade do sangue, como as primeiras raças do mundo 
(PINTO,1999, p. 304). 

 
A literatura vem evidenciando que, durante séculos e de diferentes formas as 

representações das mulheres indígenas e sua estreita relação como nefasto patriarcado. Não 

digo com isso, que os homens indígenas não sofreram diversas violências em suas 



67 
 

 
 
 
 

representações descritas nas literaturas. Concordo com Bonnici (2000, p. 13) ao afirmar que 

“a mulher nas sociedades pós-coloniais foi duplamente colonizada”. Paula (2013) explica que, 

a condição de Iracema e de Janica são comuns, dentro de uma estreita analogia entre os 

binarismos colonizador/colônia e machismo/feminismo, presentes na relação entre os estudos 

pós-coloniais e o feminismo. Daí percebo a potência das literaturas tanto para anúncio, como 

para denúncia. Como educadores, podemos pensar na importância de trazermos, não só para o 

debate, contudo, para o fazer pedagógico, literaturas indígenas como estrutura decolonial e as 

suas histórias contadas por outras vozes. 

A pedagogia no corpo – Sentir, compreende o corpo como sagrado e extensivo ao 

território, nessa concepção a violência contra corpos indígenas pode ser denominada como: 

violência corpo/território. Vale pontuar que a violência corpo/território não é tão retratado 

pela imprensa, foto que confunde a sociedade como uma cortina de fumaça que camufla tais 

violências em nosso país. Compreendo, embora, abomino, que nosso país nasceu, cresceu e 

continua como lugar que explora, abusa, mata e destrói sem pudor, corpos/territórios e mentes 

femininas e esse processo teve início com indígenas violentadas. E permanece na atualidade 

com eu e nós mulheres diversas. Creio que precisamos denunciar que, há pouca visibilidade, 

pesquisas e debates sobre as violências contra as mulheres indígenas, o que mascara o grande 

número de feminicídios indígenas. Vejamos alguns dados da violência contra mulheres 

publicados em 2021: 

 
em alusão às comemorações do 8 de março, que marca o Dia Internacional 
da Mulher, o Fórum Brasileiro de Segurança Pública antecipa dados 
coletados para o Anuário Brasileiro de Segurança Pública de 2022 relativos à 
violência letal e sexual de meninas e mulheres no Brasil. Os dados aqui 
apresentados têm como fonte os boletins de ocorrência das Polícias Civis das 
27 Unidades da Federação e indicam um leve recuo nos registros de 
feminicídio em 2021, ao mesmo tempo que apontam o aumento dos registros 
de estupro e estupro de vulnerável no mesmo ano. Os dados preliminares1 de 
violência letal contabilizam 1.319 mulheres vítimas de feminicídio no último 
ano, decréscimo de 2,4% no número de vítimas; e 56.098 estupros (incluindo 
vulneráveis), apenas do gênero feminino, crescimento de 3,7% em relação ao 
ano anterior. Os números de registros de crimes contra meninas e mulheres 



68 
 

 
 
 
 

aqui apresentados visibilizam o quadro de violência vivenciado por elas 
durante a pandemia. Apenas entre março de 2020, mês que marca o início da 
pandemia de covid-19 no país, e dezembro de 2021, último mês com dados 
disponíveis, foram 2.451 feminicídios e 100.398 casos de estupro e estupro 
de vulnerável de vítimas do gênero feminino (BUENO 2022, s/p.). 

 
Cruz20 (2020), faz menção a Eliane Potiguara como umas das grandes referências e 

baluarte dos direitos indígenas, a escritora e ativista, originária do povo Potiguara. Partilho da 

concepção de Cruz (Potiguara 2002, apud Cruz 2020) quando declara o mérito da precursora 

Eliane Potiguara, ao colocar em testemunho as implicações impostas às mulheres que se 

levantaram para a luta contra a submissão de seu povo. Enumerando graves violências, as 

dolorosas humilhações públicas, calúnias e perseguições que sofrem por estar à frente da 

política de resistência, na luta pelo entendimento dos direitos humanos e cidadania. A vasta e 

rica obra de Potiguara é um clássico inesgotável de referências para refletir sobre a história 

cotidiana das mulheres indígenas. Dado que facilmente podemos localizar a nossa própria 

biografia pessoal dentro dos relatos de humilhações, abusos e difamações, sofridas por 

mulheres. Pois, como se não fosse pormenor todo esse ciclo de violências, estamos suscetíveis 

uma vez mais a imagem moral, psicológica e profissional, daquelas que ousam desenvolver 

pautas do movimento pela libertação dos povos indígenas. 

Cruz (Potiguara 2002, apud Cruz 2020) sinaliza que Eliane Potiguara argumenta que, 

no tocante à solidão que aprisiona a mulher indígena, na realidade ela é fruto de um processo 

de silenciamento imposto pelos mandatários de terras, que se utilizam de uma campanha forte 

de difamação da luta indígena para desestruturar o sistema de coletividade e solidariedade que 

é singular da cultura ancestral. Em sequência, Eliane Potiguara que é fundadora da rede 

GRUMIN-Grupo Mulher - Educação Indígena, salienta que uma forma de combater esse 

desterro são as redes de cooperação e associativismo que advêm da mobilização coletiva das 

_____________________ 

20 Indígena AVA-Guarani. Formada em Ciências Sociais, Mestre em Sociologia, Doutoranda em Ciência 
Política do IFCH Unicamp. Pesquisadora do Ciclo do Mate, Cia Matte Laranjeira, História e Política do Povo 
Guarani, Políticas Públicas, Feminismo, Feminismo Indígena. Professora Universitária na Universidade Federal 
da Grande Dourados - UFGD e Professora Formadora em Educação para as relações étnico-raciais – A temática 
Indígena na Escola. E-mail: medinafabicruz@gmail.com 

mailto:medinafabicruz@gmail.com


69 
 

 
 
 
 

mulheres indígenas e favoráveis as causas. Visto que é onde recebemos e ofertamos apoio 

mútuo, incentivo e encorajamento de outras corajosas companheiras de luta e partilha. Que, 

em coletivo, podem unir forças com palavras de apoio, atos de acolhimento e atividades 

corporativas para estimular a perseverança de não sucumbir diante a tantas dificuldades. Pois, 

ao fazermos presentes uma na vida na outra, corroboramos para alertar que não estamos 

sozinhas em meio as lutas. E que a trajetória de uma motiva muitas de nós. 

A liderança feminina em territórios dos povos originários é facultativa da 

ancestralidade indígena e isso jamais deveria ser negligenciado. Isso significa que a mulher 

indígena sempre teve papel relevante na administração do território ancestral. É em muitos 

povos, o papel da mulher indígena o maior conhecimento das ervas e rituais de cura. Nesse 

contexto, numa terra ancestral, é da mulher a responsabilidade de gestão do território. Isso 

envolve economia, educação, liderança, sempre na perspectiva de passar valores éticos para as 

gerações futuras e tem variações de acordo como o povo e com a geografia da comunidade 

(CRUZ, 2020). 

Sobre a relação entre as mulheres indígenas e o feminismo, desvela que “dentre os 

estudos do feminismo, discordo da premissa do patriarcado como sistema dominante e 

universal, que determina a organização de todas as sociedades, desde o início dos tempos.” 

Pelo fato de “o patriarcado se tratar de uma estratificação que está ancorada na posse e na 

herança”. Dando “base a dispositivos de regulação social, tal como a difamação das mulheres, 

por meio do questionamento a respeito da legitimidade da progenitura dos herdeiros, isto é, a 

legitimidade quanto aos herdeiros do patriarca”. Esta sanção “está ligada não aos cuidados ou 

amor do pai para com os filhos, mas à manutenção do seu império, que só pode ser transferido 

para seu autêntico sucessor”. Nesse caso, “não é certo aplicar esse tipo de conceito ao mundo 

indígena, ao menos não deveria ser, tendo em vista que a política e a economia indígena não 

estão fundamentadas na posse de dinheiro ou bens materiais”. Todavia, conforme a 

“economia política ancestral, o mundo tem uma natureza autônoma, a qual não podemos 



70 
 

 
 
 
 

possuir”. Por essa compreensão, “a natureza e os elementos da cosmologia, além de 

possuírem espíritos próprios, são coisas que não podem ser ‘dominadas’ pelos seres humanos, 

uma vez que o cosmos tem muito mais poder sobre a vida dos seres vivos do que o contrário”. 

Portanto, a relação da pessoa indígena com o mundo, a vida e a natureza é uma relação muito 

mais de respeito do que dominação (CRUZ p. 47-48, 2020). Como o feminicídio de indígenas 

se tornou uma realidade invisibilizada no Brasil (vejam a figura 5). Por Arie Bentes (2022), 

Figura 5 - Contra a violência às indígenas 
 

Fonte: @pikisuperstar / Free Vector, 2022. 
 

Intrigada com informações incipientes sobre feminicídio indígena, ao pesquisar sobre 

o assunto me deparei com duas matérias e faço o convite à leitura e alguns apontamentos. 

Esclareço que, a proposta de colocar as reportagens na íntegra – com pequenas inserções, no 

corpo do texto, não é sem propósito. Tal decisão tem duas justificativas. A primeira tem o 

designo de não silenciar as diferentes narrativas e o modo pelo qual cada indígena narra suas 

histórias. A segunda consiste na expectativa de que o leitor tenha oportunidade de leitura 

direta sem a necessidade recorrer aos anexos da tese. 



71 
 

 
 
 
 

A comunidade Menino Deus Rio Urupadi, na zona rural no município de Maués (a 

257 quilômetros de Manaus), registrou o assassinato de uma indígena do povo Sateré-Mawé 

no dia 16 de novembro de 2021. A vítima, de 17 anos, foi morta a facadas pelo então marido, 

Irinivaldo Batista Gastão, também indígena. A jovem era natural da aldeia São Jorge e ele da 

comunidade Flexal Rio Urupadi. Ambas as comunidades ficam na Terra Indígena Andirá 

Marau, no Baixo Rio Amazonas, divisa com Pará, segundo Obadias Garcia, liderança do 

Conselho Geral da Tribo Sateré-Mawé. Conforme Obadias, o assassinato aconteceu em 

Menino Deus Rio Urupadi, durante trajeto de retorno do casal de Maués para a terra indígena. 

“Encontraram ele escondido, onde os comunitários tentaram linchá-lo. Mas ele foi preso em 

flagrante e preso”, disse Garcia à Amazônia Real. Em audiência de custódia, o acusado teve a 

prisão preventiva decretada, mas por um problema de saúde foi internado em um hospital em 

Manaus. No inquérito policial, Irinivaldo responderá pelo crime de feminicídio e o processo 

segue em análise pelo Ministério Público do Estado do Amazonas (MPAM). Com pouco mais 

de 65 mil habitantes, Maués registrou 84 casos de violência doméstica entre 2020 e 2021. 

Nesse período, foram contabilizados 7 estupros e nenhum feminicídio. Os dados são da 

Secretaria de Segurança Pública do Amazonas (SSP-AM), até outubro de 2021. Além da 

localidade, a secretaria não apresenta outra informação sobre os casos, como a média de idade 

das vítimas ou até mesmo a raça e a etnia. Essa lacuna aumenta a invisibilidade desse tipo de 

crime contra mulheres indígenas (BENTES, 2022). 

Marinete Almeida, integrante da Associação das Artesãs Indígenas em Manaus da 

Amazônia e também da Makira-Êta Rede Estadual de Mulheres Indígenas do Amazonas, 

afirma que a violência de gênero tem crescido entre os indígenas e que muitas mulheres ainda 

têm receio de denunciar. É assustador, tantas violências! Marinete é indígena do povo 

Tukano, originária da região do Alto Rio Negro. “Nós temos ficado muito caladas. Caladas 

porque a lei infelizmente não nos atende e muitos agressores são presos e logo em seguida são 

soltos. A sociedade precisa pressionar”. Vale destacar que “o caso da jovem Sateré saiu na 

mídia e foi compartilhado por nós nas redes sociais. Ali encontramos uma forma de denunciar 



72 
 

 
 
 
 

e resolver as coisas com mais urgência, mas nem sempre é assim”, disse Almeida à Amazônia 

Real. Para ela, “uma das principais dificuldades de combater as opressões de gênero dentro 

das comunidades indígenas é a falta de informação”. Marinete Almeida afirma que 

informações e campanhas sobre a Lei Maria da Penha e a Lei do Feminicídio, por exemplo, 

precisam ser levadas até as indígenas. Assim “eu assumi esse papel dentro do Conselho do 

Direito da Mulher em levar informação e fortalecer as mulheres indígenas”. Temos a 

convicção de que “nós também temos direitos e precisamos exercer isso denunciando e 

andando de mãos dadas”. Vale pontuar que “antes de nós defendermos o nosso território, que 

é a terra, a água e a floresta, precisamos defender a nossa própria vida para depois irmos para 

a batalha do dia-a-dia”, afirma Almeida. Procurada pela Amazônia Real, a Fundação Nacional 

dos Povos Indígenas (FUNAI) disse que acompanha os casos de violência contra os povos 

originários auxiliando os órgãos de segurança pública. E garantiu que apoia as mulheres 

indígenas na busca da não-discriminação e no fortalecimento do papel delas nas comunidades 

através da Coordenação de Gênero e Assuntos Geracionais. Porém, a fundação não informou 

de que formas esse apoio é feito e se os casos de feminicídio indígena são mapeados 

(BENTES, 2022, s/p.). 

A segunda matéria me instigou pela diversidade dos relatos. Mulheres com diferentes 

idades, etnias, formação [...] e com narrativas tão necessárias, com gritos ecoando que, além 

de representá-las, me representa. Percebo que pode representar muitas mulheres que, como 

NÓS somos vítimas da covarde violência masculina. Por esse raciocínio “a mulher determina- 

se e diferencia-se em relação ao homem e este não em relação a ela: a fêmea é o inessencial 

perante o essencial. o homem é o sujeito, o absoluto; ela é o Outro” (BEAUVOIR, 1986, p. 

14). Foi desafiador escolher como eu colocaria no texto, já que são 13 narrativas. Em um 

primeiro momento pensei em selecionar alguns relatos, mas não consegui assim fazer, visto 

que em cada narrativa eu percebia tanta importância de constar no corpo da tese. Resolvi não 

silenciar essas vozes de vítimas indígenas, que historicamente sofrem tantas tentativas de 

encobrimento em sentido diverso. Espero que leiam cada relato com olhar atento e conectivo 



73 
 

 
 
 
 

as questões violentas do passado, da atualidade e com alguma reflexão sobre possíveis e 

necessárias intervenções para que essas narrativas não continuem no amanhã. 

13 mulheres indígenas falam sobre as violências que enfrentam em seus 

territórios. Mulheres indígenas das cinco regiões do país relatam as violências de gênero 

contra as quais se insurgem, Por VANDREZA AMANTE21 (2021, s/p.) 

 

Em meio a tantas violações de direitos humanos por todo o país, as mulheres 
indígenas enfrentam historicamente violências de gênero colonialistas 
patriarcais, racistas, sexistas, misóginas, latifundiárias, econômicas, 
patrimoniais, ambientais, psicológicas, físicas e sexuais. Buscam, em seus 
coletivos, enfrentar o cenário de desmonte das políticas afirmativas; lutam por 
um futuro com dignidade para seus corpos, suas identidades culturais e pela 
continuidade de seus povos. O Portal Catarinas entrou em contato com 
diferentes mulheres indígenas. Algumas delas vivem em aldeias urbanas, outras 
estão aldeadas em Terras Indígenas. Ativistas, estudantes, professoras, artesãs, 
agentes de saúde, advogadas, assistentes sociais, entre outras frentes de atuação, 
compartilham as violências que se apresentam em seus cotidianos para juntas 
amplificarmos as nossas redes em busca de justiça e solidariedade. Conheça e 
apoie as lutas das mulheres indígenas! 

 

Para integrar a programação desses 21 Dias de Ativismo perguntamos para algumas 

mulheres indígenas de todas as regiões do Brasil: quais as principais violências que você e 

outras mulheres indígenas de seu território precisam enfrentar? (AMANTE 2021, s/p.) 

1 – Jhelice Kaiowá, 21 anos22 
 

A violência às mulheres indígenas kaiowás e guaranis começa quando já nascem sem 

ter voz para decidir pelo seu próprio futuro. Elas nascem destinadas para o lar, são ensinadas 

para se calar diante de situações de violência doméstica, e como moramos em uma 

comunidade indígena (aldeias), a figura do homem ainda é muito forte. O machismo está 

_________________________ 
21 Jornalista feminista, antirracista e decolonial atua com foco nos olhares das mulheres indígenas. A cada dia 
se descobre na diversidade do jornalismo. Integra o Portal Catarinas deste 2019. 

22 Povo Kaiowá, Tekoha Amambai, Município de Amambai (MS). Jhelice é acadêmica de Direito da UEMS- 
NAVIRAÍ. 



74 
 

 
 
 
 

enraizado, com isso as próprias lideranças também conhecidas como “capitão” coagem as 

mulheres vítimas dessas violências. A Lei Maria da Penha não chega a ser validada nas 

aldeias, as medidas protetivas não são respeitadas até mesmo quando se denuncia uma 

violência. A delegacia liga informando o capitão (perguntando) se o fato é verídico ou não, e 

isso vai agravando a situação da vítima dentro da aldeia. Como se já não bastasse a distância 

para se locomover até a cidade para denunciar os atos de violência. Há dificuldades de falar, 

em se expressar corretamente em português para assim denunciar. Essas mulheres que criam 

coragem para denunciar são perseguidas e ameaçadas constantemente, sendo agredidas não só 

emocionalmente e psicologicamente, mas chegando à violência física, sendo estupradas e, 

muitas vezes, mortas. 

Por não termos as nossas vozes ouvidas e respeitadas, nossos corpos são violados, 

assim como o nosso direito como mulher. Sabemos que ser mulher nessa sociedade é difícil e 

se torna mais complicado, ainda, quando se é uma mulher indígena, que tem poucas condições 

e nem conhece os seus direitos. Mesmo assim somos muitas, sonhamos em estudar, ir às 

universidades, mas somos silenciadas pouco a pouco, até não podermos mais ser ouvidas e, 

assim, mortas brutalmente, caladas para sempre. A violência às mulheres indígenas kaiowás e 

guaranis começa quando já nascem sem ter voz para decidir pelo seu próprio futuro. Elas 

nascem destinadas para o lar, são ensinadas para se calar diante de situações de violência 

doméstica, e como moramos em uma comunidade indígena (aldeias), a figura do homem 

ainda é muito forte. O machismo está enraizado, com isso as próprias lideranças também 

conhecidas como “capitão” coagem as mulheres vítimas dessas violências. 

2 – Edina Shanenawa, 45 anos23 
 

23 Povo Shanenawa (Povo do Pássaro Azul), Terra Indígena Katukina Kaxinawá, Município de Feijó (AC). 
Edina é vice coordenadora executiva da União das Mulheres Indígenas da Amazônia Brasileira (UMIAB), que 
abrange nove estados da Amazônia brasileira, presidenta do Conselho Distrital de Saúde Indígena (única mulher 
indígena entre sete homens), vice coordenadora da Organização dos Povos Indígenas do Rio Envira (OPIRE), do 
município de Feijó (AC), que representa quatro povos Kaxinawá (Huni Kuí), Kulina (Madija), Shanenawá e 
Ashaninka. Ativista pelos direitos indígenas, principalmente pelo direito das mulheres indígena. 



75 
 

 
 
 
 

Hoje, no atual momento que a gente vive e convive dentro do nosso território, nós, 

mulheres indígenas, enfrentamos a violência desde o princípio. Mas se a gente está falando da 

violência que nós mulheres indígenas começamos a sofrer foi desde que o colonizador chegou 

no território brasileiro. Que já veio com a violência contra a mulher indígena, tirando o nosso 

direito de viver da forma de cada especificidade do nosso povo, tirando o nosso direito de 

colocar o nosso nome indígena. A gente enfrenta muitas coisas. Nós estamos vivendo o nosso 

retrocesso. Eu digo “nosso” porque nós somos mulheres indígenas, assim como estamos 

vivendo o retrocesso fora do nosso território, porque hoje nós temos um presidente que tira os 

nossos direitos dos povos indígenas, principalmente da mulher indígena. E dentro dos nossos 

territórios há vários caciques representantes deles. Nesses 520 anos, não sei quantos séculos, 

eles têm medo de a mulher ocupar o seu lugar, porque eles têm medo de perder os seus 

lugares para as mulheres de cacicada, representantes de dentro da educação ou da saúde. Mas 

nós não queremos tomar o lugar de ninguém. Nós só queremos ajudar, contribuir, organizar e 

ter a nossa organização social interna, de dentro da nossa aldeia. Hoje, a gente enfrenta muito 

isso ainda. Os preconceitos, os machismos não são poucos, continuam porque quando a 

mulher está na frente de um trabalho, a mulher indígena, assim como outra mulher, ela sabe 

organizar, ela tem um cuidado, um carinho por aquilo que ela vai fazer. E tudo dá certo. Os 

homens não. São diferentes. E cada dia, desse nosso jeito de trabalhar, nós vamos 

conquistando, e aí conquistando a comunidade; é quando chega a violência dos homens contra 

nós, mulheres indígenas. Então essa coisa de poder é uma violência muito forte dentro dos 

territórios indígenas, porque nós, mulheres indígenas, estamos conquistando os nossos 

espaços. E quando a gente conquista é quando aparece a violência física, verbal. A gente sofre 

bastante violência dentro do nosso território. 

3 – Sammy Munduruku, 34 anos24 
 

No contexto histórico da colonização de nossos corpos e perda da nossa língua 
 

24 Povo Saterê Mawé/Munduruku, não aldeada, Manaus (AM). Sammy atua na área de Logística, graduanda em 
Licenciatura em Geografia pela Universidade Federal do Amazonas (UFAM). 



76 
 

 
 
 
 

materna, nós mulheres indígenas ainda somos perseguidas pelo machismo estrutural dentro de 

nossos territórios, situações de violência doméstica, moral e sexual que são naturalizadas por 

gerações de homens. Até quando, nós que parimos os homens, seremos violentadas 

covardemente por eles? Não deveria ser uma luta equânime entre nós? Essa doença que se 

instaura nas famílias indígenas é o grande pilar dos desafios frente aos quais as jovens 

mulheres indígenas têm lutado e resistido arduamente através dos tempos. Principalmente por 

vestígios das grandes missões cristãs nas comunidades tanto nas cidades quanto nas florestas 

deste país. 

4 – Judite Guajajara, 26 anos25 
 

Começamos enfrentando a própria violência que a historiografia oficial provoca 

quando silencia todo histórico de violações que nós mulheres indígenas sofremos durante todo 

o processo de colonização. Silenciar é estratégia para tentar justificar toda a violência 

praticada, em muito sob o aval do próprio Estado. Empreendemos nossas vozes para afirmar 

que sofremos nos nossos corpos as marcas das políticas anti-indígenas, da violação dos nossos 

territórios, da poluição dos nossos rios. Também sofremos as violências próprias do 

patriarcado que tenta contaminar nossas comunidades e influenciar nossas estruturas 

organizacionais com a hierarquização de gêneros. Lutamos por um mundo igualitário, onde 

nós, mulheres indígenas, possamos ocupar os espaços como sujeitos de direitos específicos. 

5 – Cecília Piratapuia, 65 anos26 
 

Violência doméstica, alcoolismo, drogas, os filhos adolescentes se envolvem com isso. 

Para nós, a violência doméstica é a consequência da bebida alcoólica. Como resolver eu não 

sei. Pois a cachaça e demais bebidas alcoólicas aqui, em São Gabriel da Cachoeira chegam 

toda semana. E as autoridades não fazem nada. Quanto à droga não sabemos como resolver. 

25 Povo Guajajara, Terra Indígena Araribóia, Município de Amarante (MA). Judite é advogada dos direitos dos 
povos indígenas. 
26 Povo Piratapuia, Terra Indígena Alto Rio Negro, município de São Gabriel da Cachoeira (AM). Cecília é 
professora aposentada. 



77 
 

 
 
 
 

Os adolescentes consomem diretamente. Alguns estão atacando pessoas de bem que 

caminham na rua 

6 – Ingrid Sateré Mawé, 34 anos27 
 

Nós somos atacadas de todas as formas. Com racismo, com violência, com assédio 

sobre nossos corpos, sobre nossos territórios, com desrespeito às nossas vidas. E muitas vezes, 

quando um caso de violência vem à tona, em vez de discutirmos com mais profundidade, o 

que vemos é o aumento do racismo e do machismo. Entre as inúmeras situações de violência 

que atingem especialmente as mulheres indígenas estão a exploração sexual de crianças e 

adolescentes; a precariedade no acesso e atendimento dos serviços de saúde; a ausência de 

redes de apoio para mulheres vítimas de violência doméstica; a retirada da guarda de crianças 

indígenas recém-nascidas pelo Estado por suposta negligência geralmente associada à 

extrema pobreza e o silenciamento de denúncias de violência e assédio. As mulheres 

indígenas estão sofrendo violência de todos os lados e maneiras. A exploração da terra e da 

mão de obra também são problemas relacionados ao cotidiano de dificuldade enfrentado pelas 

mulheres. É preocupante que nós tenhamos os trabalhos mais difíceis, menos valorizados, sem 

uma perspectiva do bem viver e com uma influência muito grande de pessoas de outros 

contextos. E aí, soma-se a isso, o alto índice de alcoolismo, condições sub-humanas e 

violentas que geram outras formas de violência. As pessoas não têm dimensão do que está 

acontecendo, de gente que não está respeitando a nossa cultura. É urgente que se dê maior 

visibilidade à violência sofrida pelas mulheres indígenas dentro de seus territórios, não só no 

caso do crime organizado, mas também de crimes como violência sexual, feminicídio e tantos 

outros. As mulheres indígenas são duplamente invisibilizadas pelo sistema de justiça e 

combate ao crime organizado. Isso porque, quando se investiga quem são os indígenas que 

colaboram com práticas ilegais dentro de seus territórios e são cooptados pelas organizações 

criminosas, somente os homens aparecem. Por outro lado, quando o foco da investigação são 

____________________ 

27 Povo Sateré Mawé, Manaus (AM). Não aldeada, mora atualmente em Criciúma (SC). Ingrid é professora e 
assessora parlamentar 



78 
 

 
 
 
 

as vítimas do crime organizado, elas são descritas genericamente como comunidades 

indígenas, sem definição de gênero. As mulheres não aparecem nem como participantes, nem 

como vítimas do crime organizado. A invisibilidade das mulheres indígenas no mapa da 

violência nacional é um contrassenso, pois nós somos as maiores vítimas e as principais vozes 

contra a criminalidade dentro dos territórios. São essas mulheres que, no Acre, são cooptadas 

em casamentos fraudulentos por organizações de tráfico de drogas para que os traficantes 

possam passar livremente por dentro de seus territórios na fronteira com o Peru. São essas 

mulheres que denunciam o garimpo, a exploração ilegal de madeira e tem suas casas 

queimadas, sofrem ameaças e violência sexual. É urgente e necessário que os parlamentares e 

o Congresso Nacional atuem para que as forças de segurança pública passem a conferir um 

olhar de gênero para o combate ao crime que ocorre dentro dos territórios indígenas de Norte 

a Sul do Brasil. 

7 – Avelin Buniacá Kambiwá, 41 anos28 
 

Desemprego, falta de incentivo à geração de emprego e renda. Dependência 

financeira, violência patrimonial e econômica, o que muitas vezes mantém as parentas refém 

dos maridos abusadores. 

8 – Eli Tupinambá, 44 anos29 
 

Sofremos violências domésticas, psicológicas, morais, patrimoniais, cárceres, 

agressões verbais e físicas. Violências de gênero por ser mulher e ser indígena, pela 

identidade, pela nossa pintura e pelos rituais. 

9 – Vanuza Kaimbé, 51 anos30 

A violência sofrida por mim e pelas mulheres da aldeia é o machismo. Se vamos fazer 

28 Povo Kambiwá, Aldeia Baixa da Alexandra, Município de Ibimirim (PE). Avelin é socióloga. 
29 Povo Tupinambá, Aldeia São Francisco Terra Indígena, Tupinambá, Santarém (PA). Eli é agente comunitária 
de saúde 
30 Povo Kaimbé, Aldeia Multiétnica Filhos Dessa Terra em Guarulhos (SP). Vanuza é assistente social. 



79 
 

 
 
 
 

uma apresentação cultural e somos nós mulheres a puxar os cânticos os homens não cantam 

junto, sendo que trabalhamos de igual pra igual. Aqui as mulheres têm jornadas muito 

pesadas. E tem algumas que sofrem violência doméstica, físicas e verbais. Estamos tentando 

fazer um trabalho em conjunto com a saúde e assistência social sobre machismo e violência. 

Não acredito na educação, na mudança dentro de casa. 

10 – Raquel Tremembé, 38 anos31 
 

Nós, mulheres indígenas, somos um segmento alvo de diversos tipos de ataques. No 

que refere à mulher indígena liderança a propagação dessas violências chega a ser absurda. 

Somos criminalizadas, violadas e violentadas com discursos machistas, racistas e 

preconceituosos de todos os segmentos, algumas vezes até dentro do próprio movimento. 

Ainda mais quando fortalecemos as discussões de políticas voltadas à base, como formação, 

autonomia, ocupação nos espaços de poderes e desconstruções de discussões colonizadoras, 

mascaradas de descolonizadoras. 

11-Nandjá Xokleng, 35 anos32 
 

A grande violência que precisamos enfrentar é o machismo que se infiltrou até dentro 

das aldeias. Parece que estamos cometendo um crime ocupando nossos espaços dentro e fora 

da aldeia. 

12 – Janete Dessana, 34 anos33 
 

Violência sexual e física. Com a chegada da pandemia foi aumentando a violência 

contra mulher, violência contra a mulher indígena, contra a qual o movimento de mulheres 

indígenas vem lutando, fazendo mobilizações, palestras e oficinas pautando esse tema. Não 
______________________________ 

31 Povo Tremembé, Terra Indígena Engenho, São José de Ribamar (MA). Raquel é pedagoga. 
32 Povo Laklãnõ/Xokleng, Terra Indígena Laklãnõ/Xokleng, município de José Boiteux (SC). Nandjá é 
liderança na retomada urbana em Blumenau (SC), estudante de Pedagogia (IFSC) e Odontologia (FURB). 
33 Povo Dessana, Alto Rio Negro, São Gabriel da Cachoeira (AM). Janete é diretora da Federação das 
Organizações Indígenas do Rio Negro (FOIRN). 



80 
 

 
 
 
 

está sendo fácil nas comunidades. A maioria dos nossos parentes não sabe que existe lei que 

ampara as mulheres, para ela a violência é normal e tem que ser assim. Aos poucos estamos 

chegando nas comunidades e passando essas informações. Acredito eu, que aos poucos assim 

chegando na comunidade e repassando essas informações veremos a minimização da 

violência contra mulher. Contamos com o apoio de vocês para seguir forte a nossa luta, a 

nossa luta não parar. 

13 – Alesandra Kaingang, 23 anos34 
 

Nós, mulheres, e nossas famílias, fomos expulsas da aldeia, com ameaças de morte, 

humilhação, perseguição, tentativa de homicídio. Fomos expulsas só com as roupas do corpo 

por estarmos fazendo uma manifestação contra a cooperativa porque nós queremos a 

igualdade para todos. As violências descritas, nos parágrafos acima, contra 

corpos/territórios/psicológicos femininos, expõem que o patriarcado altera (evolui) em suas 

formas, mas a sua essência permanece estruturante com pesadas e perversas estruturas de 

poder e que, não há limites para manutenção e impregnação do seu filho, o machismo. O 

machismo, faz parte de uma das mazelas humanas que, as pedagogias no corpo, mente e 

espírito busca romper, e os povos indígenas assim o busca fazer, ao longo de suas jornadas 

nesses entre-mundo, que transitam com corpos/mentes/espíritos viajantes. Penso que é uma 

tarefa diária a luta contra o patriarcado e o machismo, não só feminina, contudo, como 

educadoras dos nossos filhos e alunos. Como educadora, afirmo que em nossa atuação como 

educadores ambientais éticos precisam fazer parte das nossas pautas de enfrentamentos, para 

além dos discursos. 
 
 
 
 
 
 
 

34 Povo Kaingang, Terra Indígena Serrinha, Constantina (RS). Universitária no curso de Educação Física na 
Universidade Federal de Pelotas (UFPel). 



81 
 

 
 
 
 

Figura 6 - Ti Tanuru 
 

Fonte: NOVO JORNAL, 2022. 
 

Hoje, 11/11/2022, escrevo sobre outro episódio de violência contra o corpo/território, 

que vem me afligindo há anos. O indígena Ti Tanaru – conforme a figura 6 apresentada 

acima, mais conhecido como “Índio do Buraco”. A saga do corpo do indígena começou em 23 

de agosto, quando a equipe da Frente de Proteção Etnoambiental mantida pela Funai em 

Guaporé o encontrou morto em sua rede, ornado de penas de araras, como se tivesse se 

preparado para a morte, dentro de uma maloca (BRASILIENSE, 2022). Como pontua a 

reportagem do Correio Brasiliense, Ti Tanaru viveu uma grande Saga e, acrescento que, 

exprimiu em seu corpo/território a violência que os tais civilizados são capazes de exercer. 

Há anos acompanho reportagens sobre Ti Tanaru e muito reflito sobre sua luta, sua pedagogia 

e o que para minha é uma incontentável epistemologia. Refletir sobre Ti Tanaru, me trazem 

um misto de sensações complexas que me desafiam. Aqui, nesta parte da tese, procurei fazer 

conexão entre, anúncio em relação pedagógica e poética, e por outra lente, a denúncia da 



82 
 

 
 
 
 

perda de mais um povo, de uma língua, de um ser ... e de um verdadeiro educador ambiental 

decolonial. 

A pedagogia de Ti Tanaru mostrou a resistência do seu corpo/território, deixou um 

legado, que precisa ser divulgado, no mínimo, por nós educadores ambientais comprometidos 

com a ética e como olhar amoroso, que envolve não só o humano, mas tudo e todos 

“aldeados” na Mãe Terra. Precisamos refletir em modos de não deixar que, a morte desse 

grande guerreiro, último do seu povo, nos deixem órfãos dos seus conhecimentos, modo de 

ser/estar com outros ou “isolado” como preferiu ficar após o extermínio dos seus parentes. 

Posso visualizar de forma poética/estética como ele se preparou para o fim desse ciclo, se 

embelezando com penas de seus vizinhos e companheiros, os pássaros. Reflito também sobre 

algo antagônico. Ti Tanaru sofreu tantas violências que jamais saberemos de todas, teve tantas 

perdas que talvez, em alguma ocasião, teremos ciência por meio de pesquisas. Viveu tantas 

experiências que não forram registradas nas “peles da imagem das árvores35”, aprendeu a 

comunicação com a natureza e na natureza que o constituiu, correu inúmeras vezes das lentes 

pretensiosas dos “civilizados” mexeriqueiros e invasivos. Nossa, quanta violência sofrida por 

um indígena, que teve seu corpo/território violentado quando ainda tinha seu grupo e depois 

de ficar sozinho. Eu tenho muitas narrativas contidas em minha memória, que gostaria de 

falar ao Ti Tanaru, todavia infelizmente, essas narrativas não ditas ao próprio, as escrevo ao 

longo deste texto como tributo. Querido Ti Tanaru, voe como os passarinhos que com suas 

lindas penas ornaram seu corpo que viveu a epistemologia do Bem Viver e sua pedagogia 

sagrada. 

Durante minhas reflexões sobre a vida e a morte física de Ti Tanaru, encontrei um 

capítulo escrito por Ricardo Lessa Filho36, o qual escreveu uma carta ao Ti Tanaru e ao 

____________________ 
________________ 

35 Uma das formas das quais Davi Kopenawa chama de material impresso, livros, revistas, etc. 
36 Atualmente realiza estágio de Pós-Doutorado na Universidade Federal de Minas Gerais (bolsa CNPq). 
Doutor em Comunicação pela Universidade Federal de Pernambuco – UFPE, com a tese Sair da escuridão: notas 
sobre as imagens emergidas à luz. Mestre pela mesma Universidade com uma dissertação: Entre imagens e 
sobrevivências: notas sobre Noite e neblina e Shoah (2016). Linha de pesquisa: Estética e Culturas da imagem e 



83 
 

 
 
 
 

mundo “civilizado”. Achei a ideia e o conteúdo da carta37, extraordinários e me ensinou com a 

mesma intensidade com que me emocionou. Filho (2022, p. 216) inicia seu texto como 

informações importantes, aos leitores, sobre suas pretensões ao escrever: “a carta a seguir se 

propõe não a radiografar a história do extermínio indígena, senão atentar, na fragilidade e 

insuficiência que movem minhas palavras, para a tenacidade de uma vida violada em seu 

próprio habitat, em seu próprio mundo”. Elucida ainda que, “o gesto epistolar que me envolve 

tenta também refletir a ideia de uma alteridade da imagem que surge a partir de um dorso, 

deste outro rosto que habita toda vida, toda sobrevivência”. Prossegue ele, “ao deparar-me 

com as imagens precárias do indígena de Ti Tanaru [...], algo rapidamente em mim se 

projetou: ele era uma espécie de espectro que dança, um ser movente, como se tivesse se 

esculpido no mármore do crime”. Assim “a partir da tenacidade de seu corpo, a partir de sua 

resistência à aniquilação – tornando-se o contraste inquebrantável da crueldade do mundo 

‘civilizado’”. Creio que “poderia dizer inclusive que todos os seus movimentos são gestos de 

ar (pela leveza, pelo domínio) e de pedra (por sua tenacidade, por sua sobrevivência), mas que 

assim mesmo jamais conseguem camuflar a sua dor”. Talvez “minhas palavras tentem 

constatar que o ar e a pedra se encontram na alteridade da imagem, para então (tentar) 

articular a questão interminável desta com a do tempo dos mortos”. Visto que “ali onde 

somente um desejo absoluto pela memória e pelo reconhecimento dos crimes contra os povos 

indígenas podem restituir, minimamente, uma dignidade à nossa ancestralidade, à nossa 

genealogia esquecida” (FILHO, 2022, p. 217). 

Após conjecturar sobre o comumente chamado – pelo meu povo dito civilizado, de 

“Índio do Buraco”, me encontro (auto) perguntando: caro indígena, qual é o seu nome? Como 

você era chamado por seus Parentes? Qual é o significado do seu nome para o seu povo? É 

incomensurável chegar à conclusão de que jamais terei essas respostas de quem é de direito, 

____________________ 
do som. Realizou o estágio de Doutorado Sanduíche na Universitat de València (Espanha). Membro do 
REPERCRI (Grupo de Investigación Representación Contemporánea de los Perpetradores) e do RIEV (Rede 
Interdisciplinar de Estudos Sobre Violências). Cofundador e redator da revista Filmologia. Contato: 
ricardolessafilho@hotmail.com 
37 Veja o texto na íntegra nos anexos. 

mailto:ricardolessafilho@hotmail.com


84 
 

 
 
 
 

você. Sem opção, o que me restou foi pesquisar sobre o seu “nome civilizado”. Entre outras 

explicações, resolvi trazer a de Filho (2022, p. 224) ao expor que “na língua aikanã, tentei 

buscar-te, mas não obtive êxito; o que sei (de maneira muito parca) é que popularmente, entre 

os seus protetores38 na FUNAI, chamam-te de o índio do buraco”. E que “o ‘Ti’ do nome de 

sua terra é a abreviação de ‘Terra indígena’, e o ‘Tanaru’ por sua vez, o nome de um rio 

localizado em Rondônia”. 

O nome do sujeito e, nesse caso entre os indígenas, vai além de mera identificação 

entre tantos outros Parentes, aldeados ou não. O nome de um indígena, que pode ser 

concedido antes mesmo do seu nascimento ou “conquistado” a partir de múltiplas 

características que apontam o nome. Como busco sempre sinalizar, não existe índio genérico, 

outrossim, cada povo tem suas peculiaridades ao nomear o Parente. Durante minhas pesquisas 

e conversas com amigos, já ouvi diferentes narrativas de povos e seus rituais para apresentar o 

nome. Inclusive, em 2017 em uma aula da língua Guarani, ouvi relatos de uma indígena do 

povo Guarani de Mato Grosso do Sul, que entre seu povo não é inusitado a mudança de nome 

da criança a partir de 7 ou 8 anos. Nessa reflexão, me perco na violência sofrida por Ti 

Tanaru, quanto ao nome, ao corpo/território, as tentativas invasivas por agentes do Estado, 

curiosos por retratar sua imagem, voz, práticas cotidianas entre outras. Ti Tanaru foi além das 

absurdas violências sofridas, por nosso povo “civilizado” e nossa crise civilizatória, ele 

mostrou a quem tem capacidade de enxergar para “além de”, sua pedagogia do sentir, sua 

epistemologia da floresta e sua capacidade de apreender com outros Parentes e também com 

sua solitude. Um exemplo claro das potentes epistemologias e pedagogias indígenas, na vida e 

na morte física, ele aprendeu e nos deixou grandes lições que precisamos propagar. A 

tessitura aprender, viver e morrer me traz a memória a afirmação de Derrida (1994, p. 10) que 

é preciso 

 
aprender a viver, aprender por si mesmo, sozinho, ensinar a si mesmo a viver 

 
38 Serão protetores de fato? Não Creio. 



85 
 

 
 
 
 

[...] não é, para quem vive, o impossível? Não vem a ser isto mesmo que a 
lógica não permite? Viver, por definição, isto não se aprende. Não por si 
mesmo, da vida pela vida. Somente do outro pela morte. Em todo caso, do 
outro no limite da vida. Tanto no limite interno quando no (limite) externo, 
trata-se de uma heterodidática entre vida e morte. 

 
Figura 7 - Terra indígena Tanaru 

 

Fonte: TERRAS INDÍGENAS DO BRASIL, 2022. 
 

Em relação ao território de Ti Tanaru, os noticiários anunciam o grande conflito de 

interesse de dominação e apropriação por fazendeiros e madeireiros. Registros oficiais 

revelam que, desde o ano de 1973, época em que o Instituto Nacional de Colonização e 

Reforma Agrária – Incra39, instaurou a empreitada de colonização do Vale do rio Corumbiara, 
________________________________ 

39 Criado pelo Decreto nº 1.110, de 9 de julho de 1970, atualmente o instituto está implantado em todo 
o território nacional, por meio de 29 superintendências regionais e 49 unidades avançadas. Parcerias 
com estados e municípios também viabilizam a oferta dos serviços da autarquia. Missão: Implementar a 
política de reforma agrária e realizar o ordenamento fundiário nacional, contribuindo para o 
desenvolvimento rural sustentável. Visão de futuro: Ser referência internacional de soluções de inclusão 
social. Fonte: 
https://www.gov.br/incra/pt-br/acesso-a-informacao/institucional/o-incra#:~:text=O%20Instituto 
%20Nacional%20de%20Coloniza%C3%A7%C3%A3o,realizar%20o%20ordenamento%20fundi 
%C3%A1rio%20nacional. 

http://www.gov.br/incra/pt-br/acesso-a-informacao/institucional/o-incra#%3A~%3Atext%3DO%20Instituto


86 
 

 
 
 
 

localizado na região sul de Rondônia, já sabiam da existência de distintos povos indígenas, 

não pesquisados ou isolados na região. O mapa apresentado na figura 7, mostra o Território 

Tanaru, que desde as décadas de 70 e 80 que já era campo de disputa por fazendeiros que 

lutavam pelo total controle e atuantes dos desmatamentos da Região. Os indigenistas Marcelo 

dos Santos e Altair Algayer insistiram na identificação desses povos. Ambos faziam parte da 

Frente de Contato Guaporé, hoje convertida em Frente de Proteção Etnoambiental. A luta 

daqueles indigenistas teve como objetivo, provar a existências de povos indígenas na região e, 

com isso, tentar frear a invasão das terras por fazendeiros. Mas como consequência de tal 

empenho, além de sofrerem ameaças, eram acusados de forjar a presença dos indígenas na 

área (SANTOS, 2022). 

Não bastasse toda violência sofridas pelos povos indígenas da região e, toda 

devastação ambiental por parte dos fazendeiros, o órgão designado a proteção dos povos 

originários a FUNAI colaborou (ou colabora) com a violência institucional. O relato bem 

amplo do antropólogo, Santos (2022, p.2) informa que “um dos responsáveis por abrir a 

porteira foi Romero Jucá, na época presidente da FUNAI (1986-1988)”. Ele suspendeu as 

“restrições que protegiam os territórios da gleba Corumbiara e distribuiu a terra onde os 

indígenas viviam a fazendeiros e madeireiros”. Desta forma “buscando documentar a 

situação, os indigenistas organizaram em 1995 uma expedição e, além da imprensa, contaram 

com o antropólogo e cinegrafista do Centro de Trabalho Indigenista – CTI, Vincent Carelli”. 

Então “a equipe encontrou ainda uma família com cinco indígenas Kanoê40, na região do rio 

Omerê, que indicaram a existência de outro grupo de isolados na mesma área, os Akuntsu41”. 

Cabe destacar que “os 20 anos de filmagens deram origem ao documentário ‘Corumbiara’ 

(2009), que denuncia o massacre de indígenas em 1985”. Corumbiara “trouxe o primeiro 

registro do ‘índio do buraco’, feito em 1996. Nele, a câmera expõe o rosto assustado de 

Tanaru e registra para o mundo a solidão do sobrevivente de genocídio”. Desde então, “a 

40 Para saber mais, visite o seguinte endereço: Kanoê - Povos Indígenas no Brasil (socioambiental.org) 
41 Mais informações através do link: 
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Akuntsu#Hist.C3.B3rico_do_contato 



87 
 

 
 
 
 

opção do indígena pelo isolamento passou a ser respaldada por uma portaria da FUNAI de 

restrição de uso, estabelecida pela primeira vez em 1997”. A Portaria 1.040/2015 foi 

prorrogada por mais 10 anos, garantindo a interdição da área até 2025. Com a morte de 

Tanaru, o destino de sua terra é incerto. Indigenistas temem que “a floresta protegida pelo 

isolado possa ser entregue aos algozes de seu povo. Para eles, a área deveria se tornar um 

monumento à resistência dos povos indígenas e de Tanaru, semeado na floresta que ele viveu 

para proteger até o final” (grifo meu). 

A pedagogia no Corpo/Sentir que a partir das conjecturas de Daniel Munduruku, 

busquei tecer proposições em diálogo como outras perspectivas que me provocaram nesta 

tese, nas minhas experiências e como reflito sobre elas. Percebo que os processos pedagógicos 

dos povos indígenas, são basais para o fortalecimento do sentido de apreender e compartilhar 

o conhecimento humano em suas múltiplas relações, entre elas, a relação de preservação do 

planeta. Nesse sentido, afirmo que os povos originários, ao contrário do que foi reproduzido 

historicamente, são seres com epistemologia e pedagogias outras, bem refinadas e 

consistentes. Ao expor isso na academia, legítimo as contribuições do pensar e das práticas 

pedagógicas que deveriam ser amplamente divulgadas nos processos de formação/ação, nos 

currículos, dos educadores comprometidos com o Bem Viver, com/na Educação Ambiental. 

 
 
 

3.2 Pedagogia na Mente: a pedagogia do Apreender 
 
 
 

ii. Educação na mente (Educação para Apreender) é o lugar onde são 
elaborados os sentidos que fornecem sustentação ao ser/estar no mundo. Essa 
concepção de educar passa pelos contadores de história que trazem do 
passado as memórias ancestrais e os conhecimentos para o presente que dá 
significado a vida. 

 
(Daniel Munduruku) 



88 
 

 
 
 
 

Ao iniciar minhas ressignificações sobre a Pedagogia no corpo, mente e espírito, 

compreendi a necessidade de compartilhá-las com os leitores e nos espaços formativos. 

Refletir sobre a pedagogia na mente, que também é compreendida como pedagogia do 

apreender, antes de tudo, precisei buscar descolonizar meus pensamentos que fazem morada 

em minha mente. Liberar o pensamento aprisionado pelo cienticismo dominante, da 

epistemologia colonial, indispostos ao diálogo com outros conhecimentos. Percebo a 

celeridade, como educadora e pesquisadora no sentido de fomentar os debates acadêmicos 

sobre epistemologias outras, nesse caso a epistemologia do Bem Viver indígenas. Na 

concepção de Baniwa42 (2022, p. 2), 

 
A epistemologia colonial, portanto, seria marcada por uma referência 
antropocêntrica e etnocêntrica que, em primeiro lugar, separa os seres 
humanos da natureza, hierarquizando-os e tornando-os superiores aos demais 
seres e, em segundo lugar, apresenta uma compreensão ancorada na 
legitimação da violência e no apagamento da memória e das culturas de 
povos não-brancos e não-ocidentais. É preciso superar a base de 
conhecimento da cultura colonial, marcada pelo racismo, pela injustiça 
cognitiva e por todas as formas de desigualdade social, cultural e econômica. 

 
Gersem Baniwa (2022, p. 2) defende a tríade de sustentação com três premissas: para 

ele, em primeiro lugar, a postura filosófica e cosmológica da diversidade, reconhecendo a 

possibilidade de múltiplas experiências no mundo e com o mundo e não somente a 

experiência branca; em segundo lugar, levar em conta as consequências da globalização que, 

apesar de catalisar e expandir a colonialidade, apresenta contradições que podem ser profícuas 

ao surgimento de novas mentalidades; por fim, como elementar o exercício de entender e 

contextualizar o papel histórico da política e das culturas colonizadoras para, então, buscar 

brechas para novas sociedades. 
 

42 Gerson Baniwa é natural de São Gabriel da Cachoeira (AM), graduado em Filosofia pela Universidade 
Federal do Amazonas (UFAM, 1995), mestre em Antropologia Social pela Universidade de Brasília (UnB, 2006) 
e doutor em Antropologia pela mesma instituição (2010). Foi secretário municipal de educação de São Gabriel 
da Cachoeira, cofundador da Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira (COIAB) e da 
Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (FOIRN) e coordenador geral de Educação Escolar 
Indígena da Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade (Secad) do Ministério da Educação 
(MEC). 



89 
 

 
 
 
 

Continua Baniwa (2022, p. 3): 
 

ao trazer algumas possibilidades de tensionar e até superar a 
epistemologia colonial e elaborar processos educativos interculturais que 
considerem e priorizem diálogos entre saberes, sem hierarquizá-los e 
compreender que, para as populações indígenas e ameríndias, muito mais 
importante que o conteúdo é a forma, como aprender e o que fazer com o 
conhecimento. Outra possibilidade é restabelecer cosmovisões que não 
mais separem o humano da natureza e nem compreendam o mundo 
somente a partir do humano. Nas perspectivas indígenas e ameríndias, a 
noção de humano é relativa. Em países como México, Bolívia e Equador, 
muitas teorias já estariam sendo desenvolvidas considerando essa 
proposta de ruptura. Uma terceira é, no processo formativo, enxergar os 
indígenas não como indivíduos, mas sim como povos coletivos (Grifos 
meus). 

 
As discussões sobre a supremacia da ciência não é algo novo e Boaventura (2018, p. 

32-33) menciona que: 
 

Rousseau (1771) fez as seguintes perguntas não menos elementares: há 
alguma relação entre a ciência e a virtude? Há alguma razão de peso para 
substituirmos o conhecimento vulgar que temos da natureza e da vida e que 
partilhamos com os homens e mulheres da nossa sociedade pelo 
conhecimento científico produzido por poucos e inacessível à maioria? 
Contribuirá a ciência para diminuir o fosso crescente na nossa sociedade 
entre o que se é e o que se aparenta ser, o saber dizer e o saber fazer, entre a 
teoria e a prática? Perguntas simples a que Rousseau responde, de modo 
igualmente simples, com um redondo não. 

 
Ao longo do texto, não sem propósito, reitero que não estou discutindo classificação 

de conhecimento, ou mesmo, a validade dele como chancela de legitimidade universal, ou 

não. Compreendo que seria uma incongruência discutir epistemologia do Bem Viver e 

pedagogias indígenas, de modo excludente, individualista, linear e hierarquizado. Essas 

chaves não representam em nenhuma hipótese, as cosmovisões e a complexidade dos 

pensamentos/conhecimentos dos povos originários. Tenho afinidade e grande apreço a 

epistemologia do Bem Viver, que a meu ver é uma estrutura fundante das pedagogias 

decolonial indígenas, por essa compressão sustento a defesa de maior protagonismo nos 



90 
 

 
 
 
 

currículos nos processos formativos. 
 

Percebo que refletir sobre a epistemologia do Bem Viver, esbarra em muitos debates 

de pensadores de distintas linhas do conhecimento. Portanto, adianto que nesta tese, não tenho 

a pretensão de explorar as diferentes teorias sobre o assunto, mas pontuar algumas chaves que 

me instigam apresentar. Nas palavras de Estermann (2013, p. 11) ele anuncia que “o conceito 

indígena de Viver Bem (allin kawsay; suma qamaña; suma kawsay; ivi maräei; küme mogen) 

vive um renascimento inesperado, tanto no mundo acadêmico como nos debates políticos”. 

Acrescenta nessa perspectiva, Hinkelammert (2012, p. 185) que “no lugar das imaginações de 

um progresso projetado de maneira linear no tempo, é formulada como meta da economia 

aquilo que se chama ‘Bem Viver’ [...]. É a festa da Boa-Nova”. O Bem Viver, aqui denotado 

como uma epistemologia, que pode ser considerado como conjunto de princípios fundantes 

que estabelecem busca constantes de um modo de viver/conviver/experimentar algo mais 

complexo do que, nascer, crescer e morrer. O Bem Viver inspira mudança radical do modo de 

refletir e praticar a vida como experiência ética e afetividade, pois consiste em quebrar 

paradigmas que reproduzem: hierarquização das espécies, lógica individualista, economia da 

acumulação e antropocentrismo. 

Ao refletir sobre o Bem Viver indígena, entre outras percepções que destaco aqui, 

recordo-me de Paulo Freire. Não vejo possibilidade de buscar um outro/melhor projeto de 

sociedade sem a conivência respeitosa a TODOS que, participam conosco dessa nossa 

transição entre-mundos, sem a ética humana. Como pontua Freire (1996, p. 18) “falo de ética 

universal do ser humano da mesma forma como falo de sua vocação antológica para o ser 

mais, como falo de sua natureza constituindo-se social e não como um ‘a priori’ da História”. 

Prossegue afirmando que “quer dizer mais que um ser no mundo, o ser humano se tornou uma 

Presença no mundo, como o mundo. Presença, que reconhecendo a outra Presença como um 

‘não-eu’ se reconhecendo como ‘si próprio’”. Nessa perspectiva, corrobora Freire (1996, p. 

18-19), 



91 
 

 
 
 
 

Presença que pensa a si mesma, que sabe presença, que intervém, que 
transforma, que fala do que faz, mas também do que sonha, que constata, 
compara, avalia, valora, que decide, que rompe. É no domínio da decisão, da 
avaliação, da liberdade, da ruptura, da opção, que se instaura a necessidade 
da ética e se impõem a responsabilidade. A ética se torna inevitável e sua 
transgressão possível é um desvalor, jamais uma virtude. Na verdade, seria 
incompreensível se a consciência de minha presença no mundo não 
significasse já a impossibilidade da minha ausência na construção da própria 
presença. Como presença consciente no mundo não posso escapar a 
responsabilidade da ética no meu mover-me no mundo. Se sou puro produto 
da determinação genética ou cultural ou de classe, sou irresponsável pelo que 
faço no mover-me no mundo e se careço de responsabilidade não posso falar 
de ética. 

 
Para Paulo Suess (2016, p.1), “o bem viver para todos, quer dizer, o combate contra 

uma sociedade de classes e privilégios”. Assim, o Bem Viver defende a memória e narrativas 

históricas que não se limita “apenas dos sobreviventes e vencedores, mas o bem viver que dá 

voz e ouvido aos vencidos”. As tessituras da decolonialidade têm conexões com a pedagogia 

da autonomia e de uma educação libertadora, no sentido sugerido por Paulo Freire (1996). É 

sumário que a problematização da realidade e a prática dialógica são o cerne dessa 

perspectiva pedagógica do Bem Viver indígena. Trazendo a contribuição de Davi Kopenawa 

(2010, p.30), líder do povo Yanomami, ao definir “que o Bem Viver é um aprendizado para 

toda a humanidade”. Logo, os conhecimentos dos povos indígenas podem ensinar “o homem 

branco a pensar antes de destruir, ensinar a comer bem [...]”. Percebo que evidencia uma 

epistemologia para vida harmônica, afetuosa, esperançosa entre o que existe para além do que 

podemos visualizar ou explicar. Então, “sei que alguns homens não acreditam, mas outros, 

sim, e estão nos ajudando”. A epistemologia do Bem Viver emerge com uma percepção 

prática e conceitual de que a vida atrelada ao respeito ambiental deve impelir fecundos temas 

geradores, que ambicione uma educação, ética, afetuosa e libertadora, em que todos os atores 

sejam protagonistas de tomada de consciência e de decisão para contribuir com uma 

sociedade menos desigual, solidária e com outras perspectivas para educação ambiental 

decolonial. 



92 
 

 
 
 
 

Bonin (2022, p. 1-2), menciona outra concepção de Bem Viver, como um paradigma e 

filosofia amparadas no pensamento dos povos indígenas, assim como, a importância em 

nossas reflexões, para ela, a 

 
importância do paradigma do Bem Viver não está na realização imediata 
de uma ruptura, mas na retomada de um horizonte – um futuro com 
justiça e igualdade. A luta indígena pelo Bem Viver faz parte de uma 
ampla aliança pela preservação da vida no planeta Terra. Para pensar em 
Bem Viver é necessário beber da fonte ancestral, mas isso não significa 
fazer uma leitura utópica do passado, e sim pensá-lo como tempo que 
respalda a contínua produção do presente e do futuro. Trata-se de uma 
filosofia, com reflexos muito concretos, que sustenta e dá sentido às 
diferentes formas de organização social de centenas de povos e culturas 
da América Latina. Sob os princípios da reciprocidade entre as pessoas, 
da amizade fraterna, da convivência com outros seres da natureza e do 
profundo respeito pela terra, os povos indígenas têm construído 
experiências realmente sustentáveis que podem orientar nossas escolhas 
futuras e assegurar a existência humana. 

 
Estes povos têm nos ensinado que para construir o Bem Viver as pessoas devem 

pensá-lo para todos. Isso significa dizer que é preciso combater as injustiças, os privilégios e 

todos os mecanismos que geram a desigualdade em múltiplas formas. Assim, a “causa” 

indígena se vincula com a “causa” dos pobres e marginalizados e, desse modo, não deve ser 

pensada como uma questão à parte, desvinculada dos grandes desafios da crise civilizatória do 

mundo contemporâneo. É desafiador para esta sociedade com mentes ainda colonizadas, a 

compreensão, ou a “aceitação” de que existe sabedoria para “além de”: além dos processos e 

práticas educativas acadêmicas; além da literatura dominante; além dos sujeitos diplomados 

por formação tradicionalmente científica e, além do conhecimento validado pela ciência 

ocidental. Talvez tal dificuldade esteja relacionada como nosso “ego civilizado”, que nos 

inflam como fermento em uma massa esvaziada de conteúdo imprescindível para a Pedagogia 

do apreender e do Bem Viver. 

A empreitada discursiva ambiciona trazer como protagonista a epistemologia do Bem 

Viver e as pedagogias indígenas, através das literaturas dos povos originários, é valorosa, mas 



93 
 

 
 
 
 

um tanto solitária dentro das instituições de ensino superior no Rio de Janeiro. Não insinuo 

com isso, ser eu a única pedagoga com tal proposta de pesquisa doutoral, mas não percebo 

muitas pesquisas nessa direção em meu entorno, principalmente por mulheres indígenas. 

Infelizmente! A precariedade dos últimos 4 anos – 2019-2022, nos investimentos na pós- 

graduação, desmotiva e deixa pelo caminho, múltiplas propostas de pesquisas sobre, por 

exemplo, as contribuições epistemológicas e pedagógicas dos povos indígenas. Falo como 

uma mulher, do meio rural, de situação econômica frágil, atualmente moradora da Zona Norte 

do Rio de Janeiro, bolsista da Capes com dedicação integral e renda única. 

Neste momento da escrita, reflito sobre como são as condições de uma estudante 

indígena, na Capital da “Cidade Maravilhosa”, e os suportes para cursar o doutorado e 

contribuir com seus conhecimentos para a formação de educadores. Ao me olhar no espelho, 

pergunto: como seria ser indígena e escrever sobre anúncios e denúncias sobre minhas 

narrativas e dos Parentes? Os enfrentamentos seriam os mesmos? Como seria observada pelos 

outros, sabendo da minha identidade indígena em plano Rio de Janeiro? Certamente não seria 

os mesmos desafios! Mesmo com as minhas identificações já descritas, eu tenho um 

estereótipo que não provoca muito racismo, minha pele parda, cabelos clareados, altura 

mediana, peso considerado padrão e me autodeclaro moradora e nascida no Rio de Janeiro. 

Certamente eu tenho maiores/melhores oportunidades que as indígenas. Deparo-me com a 

necessidade imediata de reflexão, sobre quem somos, o que esperam de nós e o que temos 

disponível para alcance dos nossos objetivos como educadoras na perspectiva decolonial. A 

pedagogia na mente me tenciona e, entre outras chaves, me disponho a ressignificar e 

apreender com a complexidade e potência de outras lentes que penso ser importante para esta 

tese. 

Meu intuito ao descrever algumas ressignificações sobre leituras, conversas e 

vivências, percorreram pelas trilhas que me fizeram refletir sobre a importância de 

ressignificar minhas concepções sobre docência, educação ambiental e possibilidades de um 



94 
 

 
 
 
 

outro olhar sobre vida. As referidas ressignificações – apresentadas com mais abrangência nos 

parágrafos seguintes, tiveram origens em conjunturas diferentes. As duas primeiras se 

apresentaram a partir das pesquisas das obras do Daniel Munduruku e meus diálogos 

informais com ele, sobre duas intrigantes questões que ele apresenta. A terceira é fruto das 

minhas memórias de infância e do reencontro com elementos – nesse caso as pequeninhas 

flores, e a um pequeno experimento que fiz, como esforço para compreender a reação das 

flores em uma determinada situação/condição. 

No livro do Projeto Tembeta, organizado por Kaká Werá em 2018, tem em seu 

conteúdo entrevista e escritos de Daniel Munduruku. O estudo desse livro me apresentou duas 

chaves, com as quais intenciono abrir algumas portas, que chamo de portas reflexivas e me 

fazem ressignificar duas questões sinalizadas nos argumentos do Daniel. Sendo elas: o 

Pensamento Circular e as Aranhas Tecedoras. O Pensamento Circular, em síntese, para 

Munduruku (2018, p. 38) é descrito da seguinte forma, “o pensamento indígena é holístico. É 

um pensamento circular. Esse pensamento circular, já nasce como uma resposta à 

compreensão da existência. Para um Munduruku só existe dois tempos o passado e o 

presente”. 

Por conseguinte, sobre aranha e teia o autor pontua: 
 

eu não tinha introjetado esse gosto pela leitura. Tem um caso que eu conto, e 
juro de pé junto que é verdade, de quem me desenvolveu em mim o gosto 
pela leitura, foi uma aranha. […] na época do seminário era em regime de 
internato e a gente tinha que fazer os trabalhos da instituição, manter as 
coisas limpas. Uma vez eu fui limpar a biblioteca e me deparei com uma teia 
de aranha. No dia seguinte, quando eu voltei para fazer o mesmo, a teia de 
aranha estava lá de novo. No mesmo lugar. No terceiro dia, a mesma coisa. 
Daí eu fiquei curioso em saber o que a aranha estava lendo. O porquê de ela 
estar fazendo a teia exatamente ali. E eu fui lá, peguei o livro em que ela 
estava armando a teia, com cuidado, porque eu já estava começando a gostar 
da aranha, ela já era minha amiga, e juro de pé, pode acreditar, o livro que ela 
estava lendo era “O Pequeno Príncipe”. Eu fiquei curioso para saber por que 
a aranha gostava tanto daquele livro. E comecei a ler ele. […] Então eu 
jovem, com 16, 17 anos, fui influenciado por uma aranha. E a partir disso, eu 



95 
 

 
 
 
 

quis entender o que o livro tem de tão interessante que nos ajuda a conhecer 
melhor o mundo (MUNDURUKU 2018 p., 19-20). 

 
Essas questões me inspiraram de modo impactante, como intento descrever nas 

próximas três ressignificações. Percebo que inauguraram meu pensar, ao ponto de buscar 

outros modos de refletir sobre os mundos, minhas relações outras e minhas colocações como 

pesquisadora/educadora. Nessa perspectiva, o Pensamento Circular, as Aranhas e suas Teias e 

a estratégia de autodefesa da flor sempre-viva43, me apontam potentes conhecimentos. Nessa 

compreensão, sinalizo que essas ressignificações farão parte de meus pensamentos basilares 

sobre educação ambiental, formação de educadores afetuosos dispostos a pensar com 

diferentes lentes e conhecimentos múltiplos sobre vida e miudezas. 

 
 
 

3.2 Ressignificações e Pedagogia do apreender: Pensar em Circularidades; os 

ensinamentos das Aranhas, Teias e da Pedagogia da flor Sempre-viva 

 
 

Prezo insetos mais que aviões. 

Prezo a velocidade das tartarugas mais que a dos mísseis. 

Tenho em mim esse atraso de nascença. 

Eu fui aparelhado para gostar de passarinhos. 

Tenho abundância de ser feliz por isso. 

Meu quintal. É maior do que o mundo 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

43 A sempre-viva, flor-de-papel ou flor-de-palha (Xerochrysum bracteatum) é uma planta herbácea muito popular 
da família Asteraceae, famosa por suas inflorescências coloridas que são amplamente comercializadas como flor de 
corte tanto para arranjos de flores frescas quanto de flores secas. É nativa da Papua Nova Guiné e da Austrália e 
cultivada em diversas regiões do mundo. Fonte: https://www.escoladebotanica.com.br/post/sempre-viva 

https://www.escoladebotanica.com.br/post/sempre-viva


96 
 

 
 
 
 

(Manoel de Barros) 
 
 
 

Figura 8 - Ilustração do Pensamento Circular 
 

Fonte EDER, 2021b, ressignificada de EVARISTO 2021. 
 

Em distintos espaços e, sobretudo, em meu cotidiano, como docente e pesquisadora, 

prossigo com argumentos da importância do protagonismo indígena, sobretudo, no meio 

acadêmico. Percebo em nossa sociedade, as lacunas e equívocos em relação aos povos 

indígenas e seus conhecimentos. Essa percepção me gerou o anseio de fazer do meio 

acadêmico o meu espaço de luta e partilha de saberes sobre esses atores. Intriga-me ver as 



97 
 

 
 
 
 

temáticas indígenas sendo abordadas de modo tão superficial, periférico e sem a participação 

ativa como protagonistas. Os desafios de falar sobre diferentes povos, precisam de 

enfrentamentos com pesquisas comprometidas não só de quem fala sobre os indígenas, mas 

com as narrativas dos próprios indígenas. Eles falam e escrevem. Durante séculos muitos 

estudiosos ousaram falar dos indígenas, mas poucos se propuseram falar com os indígenas. 

Isso vem historicamente instituindo equívocos e reproduções estereotipadas na educação. A 

compreensão do Pensamento Circular tem a possibilidade de contribuir como meios de 

releitura sobre as contribuições dos conhecimentos indígenas e suas próprias histórias, 

observe atentamente a figura 8, mostrada acima. 

Compreendo o Pensamento Circular, como reflexão que ao ter início, pode ter meio, 

possibilidades de inclusões e conclusões prévias, porém não o fim gessado. Marcado pela 

complexidade de algo cabe sempre refletir para além “de”. Além do concreto, tão valorizado 

pelo modelo científico dogmático. O Pensamento Circular se firma nas incertezas, 

questionamentos e recriação e se mantêm em constante trânsito. Em vários círculos com 

pontos conectivos, não há um ponto específico que delimite o início ou o fim, não há a via 

exclusiva de direção, não aponta via de maior ou menor importância, como mostra a imagem 

acima. Nesse contexto, algo pode ser acrescentado ou retirado e os infinitos ciclos surgem ou 

ressurgem, sem a dependência da degeneração de outros. 

O Pensamento Circular 
 

As circularidades reflexivas passaram ser expressões notáveis em minhas falas. Não 

cabe mais apontar generalização. Há constância de necessidade de incluir exceções, nas 

afirmações. Quando, por exemplo, declaro que cada povo indígena tem sua pedagogia, 

preciso incluir ainda que, o mesmo povo que habita em outro território, pode também ter suas 

alterações pedagógicas. A cada passo à frente, outros podem e devem ser dados atrás – ou ao 

lado. A amplitude e a complexidade são parceiras do Pensamento Circular, isso entra em 

conflito com o reducionismo. Nessa perspectiva, aprecio a característica subversiva desse 



98 
 

 
 
 
 

pensamento, que sugere novos posicionamentos e práticas, sempre com ética como já citado 

anteriormente por Paulo Freire. 

O Pensamento Circular dialoga com as concepções de pensadores não indígenas, entre 

eles Edgar Morin. Morin (2000) pontua duas concepções que me permite refletir sobre 

aproximações com o Pensamento Circular, sendo elas o pensamento complexo e a reforma do 

pensamento. Em Morin (2000, p. 64) destaco a concepção no sentido buscar compreender 

que, “a união entre a unidade e a multiplicidade” e a “cadeia produtiva/destrutiva das ações 

mútuas das partes sobre o todo e do todo sobre as partes”. Essa relação complexa entre o todo 

e as partes choca-se com visões simplistas, reducionistas e lineares. As análises fragmentadas 

nos lança em um lugar de aprisionamento e fragiliza leituras outras, frente as situações que 

necessitam de enfrentamentos. Negar a complexidade defendida por Edgar Morin é não 

vislumbrar o Pensamento Circular. 

Por conseguinte, Morin (2000, p. 75) afirma a necessidade de reformar o pensamento 

para com isso alcançar o pensamento complexo. Há na percepção do autor que as conexões 

são necessárias para o sujeito pensar e agir frente a complexidade do mundo e nossa estadia 

nele, assim “aquilo que porta o pior perigo traz também as melhores esperanças: é a própria 

mente humana, e é por isso que o problema da reforma do pensamento tornou-se vital”. 

Nessas reflexões entre Edgar Morin, o Pensamento Circular é conectar a pedagogia na mente 

que argumento a irrefutabilidade da relação dialógica entre conhecimento indígena e os 

conhecimentos científicos nas práticas educativas. Como já mencionado, esta tese é datada em 

um momento de pandemia mundial e uma Guerra liderada pela ofensiva Russa sobre a 

Ucrânia. O Pensamento Circular me traz a memória alguns equívocos que ainda se fazem 

presente na atualidade e me oportuniza a desconstrução. Dois equívocos que percebo com 

clareza e cito como exemplos, são: 

I - Os indígenas como opositores aos conhecimentos científicos. Esse 

equívoco tem fundamentação romantizada e política. A visão 



99 
 

 
 
 
 

romantizada que ainda subsiste em parte da sociedade, apresenta os 

povos indígenas como seres lendários da floresta, ligados ao passado e 

que não conseguiram acompanhar nenhum modo de “desenvolvimento” 

da sociedade atual, da qual eles também pertencem. Essa romantização 

desumaniza esses atores. É preciso afirmar que os povos indígenas, não 

negam a ciência, somente não a tem como conhecimento único. 

Corrobora com isso a luta dos povos indígenas pelo acesso a vacina, por 

exemplo, contra a covid-19. Quanto a fundamentação política, trata-se 

de uma questão de tentativa de frustrar os movimentos indígenas pelas 

garantias às políticas públicas de acesso e prerrogativas de direitos a 

meios de assistências por parte do estado. Acesso à tecnologia, 

atendimento à saúde, incentivo a formação acadêmica, as novas redes de 

produção e informação; 

II - Os indígenas e o estereótipo limitante à floresta. Esse é um debate 

tenso, intenso e necessário. A representação equivocada dos atores 

indígenas ainda paira em nossa sociedade. Para muitos, ser indígena é 

uma condição limitada a vida em uma aldeia, morar em uma oca na 

floresta, dormir em rede, não usar roupas, viver com cocar e com 

pinturas corporais. Grande devaneio. O ser indígena vai além dessas 

representações rasteiras, é uma questão de identidade em uma primeira 

análise. É preciso efetivar o Pensamento Circular e desmistificar essas 

ideias preconceituosas. Há aldeias urbanas; indígenas que não moram 

em aldeias; indígenas que mantêm suas tradições de modo mais literal; 

indígenas nas mais diversas profissões; que são cientistas e que vivem 

em trânsito entre aldeias, florestas e cidades. Vivem como escolhem 

viver, como qualquer sujeito e não deixam de ser indígenas por suas 

escolhas. Nos últimos meses de 2021, foi possível visualizar atores 



100 
 

 
 
 
 

indígenas que não vivem em aldeias, em luta pela inclusão no 

calendário de vacinação. Isso se deu em função do equívoco de só 

reconhecer como indígena quem mora na aldeia. No calendário inicial 

de vacinação contra a covid-19, só teria direito os aldeados. 

Nos primeiros meses de afastamento social, por conta da pandemia de covid-19, meu 

refúgio foi buscar outros sentidos para lidar com o caos em que me percebia e que consegui 

visualizar nossa espécie, a humana. Daí percebi que existe diferença entre humano e o SER 

humano. Essa percepção me atordoou, me trouxe desconforto e me fez pensar em 

ressignificar, ou seja, buscar em mim outros modos de experienciar possibilidades 

pedagógicas através da arte. Sim, a arte me leva a outras dimensões e imensurável prazer 

criativo/reflexivo. Diante de muitas reflexões sobre os conhecimentos indígenas que sempre 

me interessou, da solitude desafiadora de uma “guerra de mundos” por conta de um vírus 

devastador, resolvi expressar sentimentos através da conexão da ressignificação e da bioarte. 

O primeiro desafio foi conseguir materiais para elaborar as peças, já que estávamos 

com limitações para deslocamento. Nesse embrolho, a criatividade foi aguçada ainda mais 

para superar reveses e, recordei da resistência dos povos indígenas e nos enfrentamentos 

constantes de ser educadora e pesquisadora no Brasil. Inicie as elaborações das bioartes, com 

intencionalidades, sentidos e significados, através de peças decorativas para minha casa. 

Nesse sentido, selecionei para apresentar nesta tese, algumas peças, das múltiplas outras que 

elaborei. Desse modo, além da decoração da minha casa, fazem parte dos meus materiais e 

recursos pedagógicos que utilizo em minhas atividades docentes, oficinas e palestras. Pontuo 

que, as minhas ressignificações artísticas confluem para a Educação Ambiental decolonial 

alinhada a amorosidade e ao desejo de fazer as pazes com o tempo. Percebo a necessidade de 

repensar sobre o tempo – e a arte é minha alinhada nesse processo, visto que a sociedade do 

consumo nos alucina ao ponto de desconsideramos a pedagogia do tempo para uma vida 

minimamente equilibrada. 



101 
 

 
 
 
 

Entre uma leitura e outra, iniciei as ressignificações pedagógicas das peças artísticas. 

Uma ponderação importante é que todas as bioartes têm conexão com toda minha tese, com o 

que discuto, o que sonho, o que apreendo e socializo sobre formação de educadores 

ambientais, literaturas indígenas e Bem Viver indígenas. A conectividade entre arte, saberes 

ancestrais dos povos indígenas, os processos pedagógicos e educação ambiental foi tema de 

uma Roda de Conversa como meu grande e admirado amigo Denilson44 Baniwa. Com título: 

As Pedagogias dos Parentes: arte, educação e afeto, na concepção de Denilson Baniwa. A 

Live foi transmitida ao vivo em 22 de setembro de 2021, em meu canal do YouTube e 

faço o convite para assistirem através do link: 

<https://www.youtube.com/watch? 

v=6p2jQ2faR5Y&list=PLSCNx5NgWohm8qWSldLRQ8in8jWRDoHZf >. 

Vejamos as imagens e algumas sínteses45 dos apontamentos da ressignificação da 

bioarte nesta sessão do texto. O intuito de apresentar “minhas” ressignificações artísticas e a 

concepção basilar foi que, mesmo sendo as peças de minha autoria, elas jamais foram 

elaboradas em minha individualidade, sempre foi uma construção coletiva, bem ao estilo 

sociológico freiriano e da cosmovisão indígena. Ando sempre atenta e observando o que há ao 

meu redor, isso até pode não ser é algo intencional, mas uma característica pessoal. 

Frequentemente, meu olhar vai registrando imagens ou situações que, para alguns, não são 

atrativas. Certo dia, andando por uma rua pouco conhecida perto da minha residência, avistei 

uma caçamba de descartes de uma madeireira, como mostra adiante a figura 9, tinha muitas 

partes de madeira que, para a empresa não tinha mais nenhuma utilidade. Por alguns minutos 

observei, fotografei e fui pegar algumas partes para mim, sem ainda ter ideia do que faria. 

44 Denilson Baniwa é um artista indígena; é indígena e é artista, e seu ser indígena lhe leva a inventar um outro 
jeito de fazer arte, onde processos de imaginar e fazer são por força intervenções em uma dinâmica histórica (a 
história da colonização dos territórios indígenas que hoje conhecemos como Brasil) e interpelações a aqueles que 
o encontram a abraçar suas responsabilidades. Em 2019 venceu o Prêmio Pipa na categoria online e em 2021 foi 
um dos vencedores indicados pelo júri. 
45 Como o pensamento circular, as reflexões sobre o sentido e significado das ressignificações, variam de 
acordo com o tema que desejo trabalhar no momento. Dessa forma, não está registrados no texto todas 
possibilidades reflexivas das bioartes. 

http://www.youtube.com/watch


102 
 

 
 
 
 

Ao observar as fotos e as madeiras que eu tinha trazido para minha casa, pensei: 

quantas árvores são derrubadas e quantas efetivamente serão usadas pelas indústrias? O que é 

feito com todas as partes ditas como não aproveitáveis? Qual a influência do alto descartes 

para o meio ambiente? Qual é a nossa postura como educadores ambientais, diante dessas 

questões cotidianas? Nossa lógica de frequentes descartes, não está ligada somente aos 

objetos, são expansivas aos animais em sentido amplo. Isso é cruel! Somo a sociedade do uso, 

abuso e descartes irresponsáveis, isso é arbitrário e bárbaro. Nossa lógica de acúmulo é 

assustadora, o que é oposta à dos povos indígenas. 

A arte indígena que se conecta a espiritualidade e aos preceitos ancestrais, me envolve 

de modo singular, assim um dos adornos que desejei ter como decoração identitária foi um 

cocar. Daí resolvi me empenhar na elaboração dessa bioarte. Sempre com a premissa de usar 

materiais que já dispunha em casa e/ou utilizar materiais retirados da natureza de forma 

respeitosa. Assim, comecei minhas pesquisas virtuais de artistas indígenas que produzissem 

cocar em conexão com as tradições indígenas. Consegui conversar com um artista indígena 

chamado Ivangel Kiriri, do Povo Kiriri46 da Bahia, que fez o cocar em sua comunidade, com 

as penas que enviei, que a mim foram doadas, por uma amiga de Seropédica que cria de forma 

doméstica e legalizada algumas aves. Reflito sobre os envolvimentos de cada ator/elementos 

na elaboração dessa bioarte, as árvores, os pássaros, as identidades e toda Pensamento 

Circular envolvido nesse processo artístico e pedagógico. 

Com cocar pronto conforme a figura 10, com as penas colhidas sem os sofrimentos 

dos animais, com madeiras que estavam descartadas em uma caçamba, comecei meu trabalho 

manual de cortar, lixar, pintar, montar o quadro, sempre com muitos autos questionamentos e 

___________________ 

46 Kiriri é um vocábulo tupi que significa povo "calado", "taciturno". Essa designação teria sido atribuída pelos 
Tupi da costa aos índios habitantes do sertão. O povo kiriri constitui hoje um grande exemplo de luta para outros 
povos indígenas localizados na região Nordeste do país. No espaço de quinze anos, eles se estruturaram 
politicamente e promoveram, em fins dos anos noventa do século passado, a extrusão de cerca de 1.200 não- 
índios incidentes na Terra Indígena Kiriri, homologada desde 1990. 
Fonte: https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Kiriri 



103 
 

 
 
 
 

improvisação criativa para usar os materiais que tinha em casa que sobraram de reformas. 

Toda essa ressignificação, me aponta, entre muitas outras questões, a importância da abertura 

para o meu apreender, antes mesmo de pensar em socializar conhecimentos como educadora, 

como sou afetada e afeto, assim como essas ressignificações pedagógicas complexas que tanto 

me inspiram como pessoa e educadora ambiental. 

Figura 9 - Descarte de uma madeireira e montagem do quadro com cocar 
 

 
Fonte: EVARISTO, 2022. 



104 
 

 
 
 
 

Figura 10 -Quadro com Cocar 

Fonte: EVARISTO, 2022. 
 

As aranhas e suas tessituras 
 

A leitura do texto do Daniel Munduruku (2018), me fez olhar para as aranhas e suas 

teias de forma encantadora e curiosa. Como na epígrafe, Manuel de Barros aponta seu 

interesse por “coisas miúdas” que muitos não valorizam. A aranha, para alguns é um bichinho 

assustador. Não se pode negar que, algumas espécies possuem substâncias tóxicas, que nos 



105 
 

 
 
 
 

trazem perigos. Particularmente, as aranhas nunca me assustaram, sempre dividiram comigo 

as casas em que morei. Elas não desistem facilmente, dos lugares em que desejam habitar e 

tecer. Não tive o hábito de matá-las nem por medo ou por suas arquiteturas entre as paredes 

de barro e teto de sapê da casa em que morávamos. Por certo, elas não eram das espécies 

peçonhentas, visto que minha mãe não me tinha advertido quanto as aranhas que viviam em 

nossa casa. Minha mãe sempre foi uma grande mestra, mesmo sem formação escolar, ela me 

orientou sobre a pedagogia no corpo, a do sentir e, certamente me apontaria perigo, mas 

quanto aquelas aranhas ela só me ensinou sobre respeitar os espaços delas. 

Figura 11 - Aranha, teia e gotículas de água 

Fonte: FARIA, 2013. 
 

Após a leitura do texto do Daniel, as aranhas e suas teias esplêndidas, acionaram 

vários gatilhos em meus pensamentos e memórias. De imediato recordei de quando ia com 

meus pais para a roça, isso fazia parte do meu cotidiano desde muito pequena. Uma imagem 



106 
 

 
 
 
 

muito marcante invadiu minha memória ao ponto de sentir até o arama, peculiar da ocasião, 

quando meus pais me levam para a roça pela manhã e o orvalho era acolhido pelas teias 

entrelaçadas a vegetação – observe a semelhança na figura 11. Eu imaginava que era o 

brinquedo que aranha tinha feito à noite. Porém, minha mãe, desde cedo, por perceber minha 

curiosidade, já me advertia: “não toque na teia da aranha, ele teve muito trabalho para 

construir e você não pode destruir”. Hoje, eu compreendo que minha mãe estava fazendo uso 

da Pedagogia na mente – do apreender, ao me ensinar relevância do cuidado e do respeito 

com o que me rodeava, naquele caso a aranha, com suas especificidades. 

As inúmeras ressignificações sobre as aranhas e suas tessituras, me aproximam das 

concepções pedagógicas, da convivência harmônica na natureza e a relação dialógica que 

prezo. Como pensar a Educação Ambiental decolonial sem admitir que, como nas teias, 

nada/ninguém está desconectado? De que maneira pensar a sociedade que respeite as 

diferenças, sem a compreensão de que não há classificação entre os fios da teia? Com quais 

argumentos defendemos as relações dialógica e sociológica, sem considerarmos o 

acolhimento prestado pela teia? Percebo que a colonialidade e sua relação com a modernidade 

é uma estrutura que, entre outros pontos, traz a oposição entre diferentes culturas e a natureza, 

entre o ser humano e seres outros e os saberes. 

Quijano (2010, p.113) explica o conceito de colonialidade do poder, 
 

o poder nesta perspectiva, é uma malha de relações de 
exploração/dominação/conflito que se configuram entre as pessoas na 
disputa pelo controle do trabalho, da “natureza”, do sexo, da 
subjetividade e da autoridade. Portanto, o poder não se reduz às relações 
de produção, nem à “ordem e autoridade”, separadas ou juntas. Se posso 
assim conjecturar, as teias da colonialidade e da modernidade estão 
conectadas à concepção tradicionalista e generalista da educação 
ambiental a qual não compactuamos. A educação ambiental na 
perspectiva decolonial, parte do pressuposto da emergência da refletir 
para além mazelas que mantém a colonialidade do saber e do poder, que 
coloca a supremacia no humano em detrimento da natureza e 
desconsidera outros seres e outros saberes. Há nesse contexto, o intento 



107 
 

 
 
 
 

de mudanças paradigmáticas e epistemológica, com outros fios 
conectivos sem a avassaladora dicotomia entre homem e natureza. 

 
Os ensinamentos das aranhas, a meu ver, se assemelham a epistemologia do Bem 

Viver indígenas e as concepções freirianas. O sentido de cada fio, não exclui a importância do 

outro, há as diferenças, mas não negação do individual que compõe o coletivo. A 

epistemologia do Bem Viver indígenas é antagônica ao pensamento colonizado/colonizador. 

A busca pelas conectividades entre os fios aponta a necessidade das teias, que servem como 

pontes, encaixe no lugar do nó, como diálogo ao invés imposição e um olhar amoroso ao 

ponto de compreender que cada ser – visível ou não, tem sua magnitude na teia maior que é a 

vida. Em movimentos, tecendo com objetivos, seguem as aranhas e a humanidade entre- 

mundos. Os objetivos são distintos entre as diferentes aranhas e na diversidade humana. As 

contribuições de Paulo Freire (2008, p. 48) me fazem considerar nossos movimentos e 

relacioná-los as tessituras das aranhas. Segundo ele: 

 
com o movimento permanente em que se acham inscritos os homens, como 
seres que se sabem inconclusos; movimento que é histórico e que tem o seu 
ponto de partida, o seu sujeito, o seu objetivo. O ponto de partida deste 
movimento está nos homens mesmos. Mas, como não há homens sem 
mundo, sem realidade, o movimento parte das relações homens-mundo. Daí 
que este ponto de partida esteja sempre nos homens no seu aqui e no seu 
agora que constituem a situação em que se encontram ora imersos, ora 
emersos, ora insertados. 

 
Como as aranhas, os povos indígenas para alguns, são vistos como exóticos. Ignoram 

ambos, os seus sentidos de pertencimentos, suas representações em torno da poética e estética. 

Durante séculos as pesquisas sobre os povos indígenas tinham interesses diretivos. Buscavam 

mostrar aquele indígena idealizado, romantizado, preso ao passado, genérico, incapaz de fazer 

escolhas em que o tirasse dos limites demarcado da aldeia. É primordial fazer esse 

pensamento circular em outras direções. Esses equívocos beiram aos devaneios de um atraso 

que é da nossa sociedade e não condiz com o modo de ser/estar no mundo dos povos 

indígenas. 



108 
 

 
 
 
 

Quando observo tanta beleza nas tessituras das teias das aranhas percebo que sua 

existência tem papel pedagógico fundamental no e para o ambiente. Não a vejo desconectada, 

fragmentada como parte insignificante de algo maior. Menos ainda, um animal categorizado 

para fins de pesquisas de laboratórios que atendem ao mercado capitalista insano. A natureza 

tem sua ciência e nela não há o inferior, mas cooperação mútua dentro de cada especificidade. 

Nós educadores ambientais comprometidos como a vida em sentido amplo, precisamos 

amolecer nossos olhares periféricos, para dessa forma termos condições de vislumbrar outras 

questões, as miudezas são complexas no contexto já mencionado por Morin. 

Percebo que as aranhas são sábias mestras e, nós humanos, vivemos em um ritmo tão 

desvairado na sociedade que não compreendemos ainda, que somos meros aprendizes nesse 

constante trânsito entre-mundos. Diferentes das aranhas temos outros modos de “fiar”. 

Admito que há nisso pontos negativos e positivos. Ao pensar que as diferenças entre as 

conexões das teias e as nossas, são fundantes no sentido material, pelo fato de ser espécies 

diferentes, então não cabe comparação sobre a especificidade e importância de ambos no 

ambiente. Contudo, por meio da subjetividade observo as nossas teias, ou melhor, nossas 

conexões e reflito. Enquanto a aranha carrega em si a sua casa e todos elementos para novas 

construções independentes do meio, nós carregamos convicções e a voracidade para retirar do 

entorno diversos substratos para vivermos como detentores de poder sobre todas as formas de 

existência no Planeta. Enquanto a aranha se ocupa em manusear o que lhe intrínseco para 

subsistência, os humanos tecem suas conexões em busca de vivência predatória. Uso a 

expressão existência predatória, com o anseio de demarcar que, somos animais racionais que 

mata para se alimentar e comercializar, que desmata para habitar, ostentar e suprimir espécies, 

que domestica outras espécies para dominá-las e manipula seus pares para subjugá-los. 

As aranhas trazem em seu interior os elementos que são vitais para suas vivências, as 

teias são suas casas, lugar de aconchego, de acondicionar alguns alimentos, de proteger suas 

crias, de resguardar seu próprio descanso. As aranhas são arquitetas parideiras de suas 



109 
 

 
 
 
 

estruturas necessárias a perfazer a função de sua existência em até da ComVivência 

Pedagógica. Os povos indígenas, suas literaturas e suas práticas pedagógicas se assemelham 

com as aranhas parideiras que carregam em seus ventres suas teias conectivas de 

conhecimento, espiritualidade, resistência, arte, insistência no que acreditam e na construção 

complexa, dialógica e coletiva. Deveríamos ter mais humildade e apreender como as 

miudezas, como Daniel Munduruku se permitiu observar e apreender com a aranha que 

insistia em reconstruir suas teias sobre o livro o Pequeno Príncipe. 

Na ocasião da defesa desta tese, em 28 de fevereiro de 2023, o professor Celso 

Sánchez, durante sua arguição, trouxe uma grande contribuição que resolvi incorporá-la ao 

texto. Declarou a mim perante os demais membros da banca examinadora: 

 

Rosi, a partir da leitura da sua tese e ouvindo sua apresentação agora, me veio 

algo importante e eu gostaria de compartilhar. É sobre a estratégia de 

reprodução das aranhas. Como você sabe eu sou biólogo e por isso sei um pouco 

sobre as aranhas. As aranhas colocam seus ovinhos dentro de um ninho, feito 

por fios de   suas teias e o interessante é que elas cuidam dos seus ovinhos que 

na realidade são suas crias. As aranhas têm o cuidado parental com seus ovinhos 

e como você escreveu nesta tese, você Rosi foi cuidada por sua mãe uma 

poderosa, valente e mulher guerreira, uma espécie de aranha também. Creio que 

sua mãe deixou em você essa estratégia da aranha, que é colocar um fiozinho 

para quando a aranha sair do ovinho dela, ela siga seus primeiros passos pelo 

fiozinho, daí vem o vento e espalha todos os fiozinhos com as aranhas e elas 

ganham o mundo. É isso que sonho e desejo para você e sua Pedagogia das 

Sempre-vivas, pois vejo você como uma Sempre-viva que merece ganhar o 

mundo com suas reflexões, perseverança, coragem, afeto e comprometimento 

com a vida. 

As ensinanças que recebi das aranhas e suas magníficas teias, certamente farão parte 

das minhas narrativas pedagógicas e das reflexões sobre pensar concepções e buscar 

intervenções em situações degradantes de nossa espécie, seja do ponto de vista ambiental, 



110 
 

 
 
 
 

educacional assim como social. Ao Refletir sobre minhas ressignificações e bioartes, 

considerei a pedagogia na mente e, nessa que apresento a seguir as conexões de fios, insetos, 

trânsito geográfico, memórias e honra a outros saberes e símbolos ancestrais. Os sons das 

maracás indígenas sempre me atraíram de um modo ímpar, porém nunca busquei no 

pensamento racional explicação para essa atração encantadora. Há coisas que não careço de 

explicação, exclusivamente sinto o prazer de sentir sem questionar. 

Antes de apresentar a ressignificação da bioarte de minha autoria, a maracá, careço 

salientar duas questões: a primeira consiste na necessidade de pontuar que, jamais intencionei 

fazer uma réplica de um instrumento tão significativo para os povos indígenas. Nesse sentido, 

peço consentimento aos indígenas com todo meu respeito para apresentar e escrever sobre a 

inspiração que me moveu a elaborar algo com tanta importância para mim e de tanto valor 

ancestral para eles. A segunda é a indicação de leitura do livro do Daniel Munduruku, que foi 

fruto de sua tese de doutorado em educação. O livro intitulado O caráter educativo do 

movimento indígena brasileiro (1970-1990). São Paulo: Paulinas, 2012. Recomendo tal obra 

devido sua profundidade ao abordar – entre várias outras temáticas, os processos educativos 

na concepção de Munduruku e de seus colaboradores entrevistados. O livro oferece ao leitor 

atento, concepções de vários atores indígenas e seus movimentos de luta e educação. Já 

adianto que, com maestria, Daniel Munduruku escreveu a tese e o livro com uma metodologia 

nada dogmática, pois escreveu os capítulos em forma de cartas aos seus Parentes. Sempre 

com linguagem sutil e poética, sem deixar as denúncias das violências enfrentadas por seus 

parentes. 

Voltemos a ressignificação da cabaça em maracá, aprecie nas figuras 12. O material 

que usei foi a cabaça para elaborar a maracá, me fascina muito desde criança quando eu ia até 

a Paraíba. Na cidade de Queimadas, onde fica localizado o sítio em que minha avó, tios e 

primos moram. Quando criança eu ia passar dias com eles, geralmente no intervalo de 2 anos. 

Observei que minha família fazia uso de cabaças com diferentes finalidades, dentro e fora da 



111 
 

 
 
 

residência. Lá tinha cabaças pequenas cortadas ao meio para retirar farinha para colocar sobre 

a refeição; de tamanhos médios para pegar água que ficava em moringa de barro, como 

recipiente para jogar água no corpo para banhar; as maiores para colocar milho para moer 

e/ou acondicionar frutas e legumes; as cabaças também eram utilizadas para levar água para o 

roçado. Por ter fortes memórias sobre as cabaças da casa de minha avó, então resolvi pedir 

para minha prima me enviar cabaças colhidas no sítio, assim ela fez, me enviou. Eu poderia 

ter comprado a cabaça no Rio, mas perderia o valor afetivo da ressignificação. 

Figura 12 - Maracá 
 

Fonte: EVARISTO, 2020. 
 

Em um primeiro momento eu tinha como objetivo pintar a maracá e fazer alguns 

desenhos característicos, mas eu precisava amadurecer melhor essa questão de colorir. Em 

ralação ao cabo de bambu, as sementes e as penas eu fui buscar, em Seropédica, na região 



112 
 

 
 
 
 

próxima a que nasci, tudo disponível e ofertado pela natureza. Com os materiais disponíveis 

iniciei a preparação sempre com muito cuidado, já que caso eu quebrasse a cabaça no 

momento de furar para inserir o cabo, eu perderia algo tão importe, que veio de tão longe, que 

não era um mero objeto. Refleti sobre como nossas práticas precisam ser bem avaliadas, pois 

há riscos de destruir sonhos, pessoas, relacionamentos, projetos individuais e coletivos. Como 

educadores éticos precisamos estar atentos e focados na afetividade, no respeito e no bem 

viver comum. Concluída essa primeira etapa, pude apreciar o som das sementes em contato 

com a estrutura interna da maracá, e me recordei das danças, cantos ao som das maracás 

indígenas que presenciei em diferentes aldeias e espaços, tais recordações foram uma viagem 

pedagógica. 

Para finalizar a maracá, erroneamente pensei em algum finalização além de colar as 

raras penas coloridas que colhi no mato. Questionei-me: qual a primordialidade de sempre 

acreditar que algo precisa de “acabamento”? Ou, por qual razão dependemos da máxima, 

início, meio e fim? Meus questionamentos me levaram a concepção de que, aquele momento 

era propício para eu ser aluna da natureza e para isso eu deveria pausar, silenciar meus 

pensamentos acelerados, observar a maracá e com a pedagogia na mente, do apreender e 

deixar ser envolvida pelo ato pedagógico da natureza. Observei que, a maracá já tinha 

impressa em todas as suas partes, incríveis e misteriosas ilustrações, cuidadosamente 

desenhadas naturalmente ao longo do seu desenvolvimento na árvore-da-cuia. Fitei meu olhar 

na maracá em seus distintos lados e diferentes posições. 

Olhando com atenção as ilustrações, imediatamente compreendi que seria uma 

prepotência, o desejo de pintar a maracá. Concluí que, cobrir as ilustrações naturais seria de 

um grande gesto de violência e arrogância. Recordei que quando criança via pequenas 

lagartas percorrendo pelas cabaças à época em que elas estavam verdes e em crescimento. 

Então os caminhos das lagartas deixaram suas marcas, que se tornaram ilustrações belíssimas. 

Percebo a importância das lagartas que, com arte me fizeram refletir que eu jamais deveria 



113 
 

 
 
 

desconsiderar ou cobri-las. Aprendia com a Dona lagarta e observando suas ilustrações na 

cabaça, pude vislumbrar, por exemplo, mapas, memes47, escritas, lagos, animais, sapatos e 

caminhos[...]. E você, o que consegue ver nas ilustrações da Dona lagarta? 

As ilustrações impressas pela natureza, também são frutos de outros fatores naturais 

durante sua formação. O Sol, a chuva, o solo, e a temperatura têm contribuições. Todas essas 

questões ambientais me trouxeram várias reflexões ao ponto de perceber a urgência de 

focarmos em uma educação afetuosa e sociológica. Visto que, enquanto eu vejo diferentes 

formas em diferentes momentos, outras pessoas terão as suas próprias visões das ilustrações. 

É valoroso compreender que cada um vê através da sua lente, da sua imaginação das suas 

percepções, das suas experiências outras, de suas culturas e crenças. Não creio ser saudável 

pensar em educação ambiental decolonial desconsiderando as diferentes visões de mundo, o 

devaneio do pensamento único. 

A Pedagogia das Sempre-vivas 
 

Rosi Sempre Viva 

Do chão de terra se fez Rosinere 

Tecida em teias da aranha parteira 

Rosi lembra Rosa 

Rosa lembra flores 

Das flores ela é a Sempre Viva. 

Feito indígena no mato 

Cresceu em Seropédica 

Cada dia um desafio 

 
 

47 Meme é um termo grego que significa imitação. O termo é bastante conhecido e utilizado no “mundo da 
internet”, referindo-se ao fenômeno de “viralização” de uma informação, ou seja, qualquer vídeo, imagem, frase, 
ideia, música e etc, que se espalhe entre vários usuários rapidamente, alcançando muita popularidade. Fonte: 
https://www.significados.com.br/meme/ 

https://www.significados.com.br/meme/


114 
 

 
 
 

Cada dia uma história mais desafiadora 

Da luta de ser mulher 

Da luta ser mãe 

Da luta de se formar 

Da luta de continuar a estudar 

Da luta de sobreviver 

Da luta de viver. 

Sempre Viva na esperança 

Sempre Viva nessa batalha 

que é a própria vida viva 

Viva a vida! Vívida! 

Ela Rosinere, ela é a Sempre Viva 

(VIANA, 2020) 
 
 

As minhas narrativas sobre as pequenas flores, denominada de Sempre-viva, são de 

grande sutileza e excelência. Hoje compreendo que, estou descrevendo A Pedagogia das 

Sempre-vivas segundo minhas concepções, experiências, vivências, fala, escutas e 

observação ativa em diálogo com outros que comigo trilham esse caminho pedagógico. Nesse 

cenário, faço um convite a leitura desta parte do texto, A Pedagogia das Sempre-vivas, com o 

olhar despido de dogmatismo e com a leveza de uma alma crítica, afetuosa e libertadora. 

Sigamos juntos! 

Como já mencionei, meus pais me levavam para a roça desde bem pequena. Eles 

trabalhavam e eu brincava. Meus brinquedos eram imaginários e/ou elementos da natureza 

que nos rodeavam com abundância. Em algumas regiões tinham umas flores, observe as flores 

desidratadas, na figura 13, bem pequeninas, com caule fino e aparentemente sensível. Eram as 

minhas favoritas e de muitos bichinhos que passeavam sobre elas, por exemplo, as joaninhas 

coloridas. 
 
 
 
 
 

 



115 
 

Figura 13 - Sempre-vivas desidratadas 
 

Fonte: EVARISTO, 2020. 
 

As Sempre-vivas, me encantavam e me intrigavam com a mesma potência. Elas eram 

diferentes das outras flores locais, elas se fechavam quando molhadas pela chuva. Aquelas 

flores abertas pareciam “regredir” até a forma de botões, como se elas se reconhecem como 

meio de proteção ao que lhes afetavam, a água. E esse processo era circular, não era um 

estado final de aniquilação da espécie. Quando a chuva passava, de maneira suave elas 

iniciavam o processo de reabertura. Por anos, eu acompanhei essas maneiras protetoras dessas 

flores, mas quando cresci e deixei de ir aos campos, não as vi, porém essas memórias 

permaneceram latentes. 



116 
 

 
 
 
 

Em 2019, durante uma aula de Educação Ambiental, ministrada pelo prof. Dr. Celso 

Sánchez Pereira observei um vaso decorativo com Sempre-vivas. Prontamente minha 

memória, foi estimulada a relembrar a minha relação e inquietação com as lindas e miudinhas 

flores. Pedi ao professor umas flores, prontamente recebi e as coloquei em uma garrafa com 

gotículas de água. A ideia de colocá-las na garrafa, foi com objetivo de protegê-las durante o 

nosso trajeto. Ao chegar em casa observei que as flores estavam fechadas em forma de botões. 

Me assustei! As tirei da garrafa com água e momentos depois elas iniciaram o processo de 

reabertura. Me espantei, pois elas não estavam ligadas a nenhuma fonte de alimentação ou 

substrato, estavam desidratadas, “mortas” e aparentemente envelhecidas. 

Figura 14 - Experiência com a flor e a água com a flor e a água 

Fonte: EVARISTO 2020. 
 

Intrigada com perspicácia da Sempre-viva, que aos meus olhos estavam mortas, porém 

mantinham o mesmo comportamento das flores que eu via quando criança que estavam vivas 

e plantadas em solo fértil. Resolvi refazer o processo em 2021, durante o isolamento social em 

função da pandemia de covid-19. Coloquei água nas pétalas das Sempre-vivas e 

silenciosamente ela se fechou, e quando toda a água secou, ela reabriu. Me emocionei! 

Vejamos na figura anterior número 14, as formas respectivamente da flor, antes, durante e 

depois de receber a água. 

Há tantas reflexões pedagógicas sobre as Sempre-vivas. A natureza guarda seus 

saberes e nós educadores ambientais precisamos aprender muito com o mundo que é um 



117 
 

 
 
 
 

ambiente a ser desvelado com muita sensibilidade e respeito dia a dia. Parafraseando Paulo 

Freire, me percebo afetando e afetada pelas Sempre-vivas. Nesse contexto de refletir sobre 

epistemologia do Bem Viver e as pedagogias indígenas, formação de educares ambientais e a 

parecença com as Sempre-vivas, percebo um debate atemporal e busco compartilhar minhas 

experiências como a dos povos indígenas. Observo que em muitos pontos há relações e 

perspectivas comuns que fornecem elementos importantes para educação decolonial. Percebo 

como já sinalizei algumas conexões entre Sempre-vivas e os povos indígenas e, por 

conseguinte, a Rosinere e as Sempre-vivas. 

A relação que visualizo entre os povos indígenas e a sempre-viva, se direciona no 

sentido de saber o momento oportuno de abrir suas pétalas e o momento de fechar, na 

constante relação de proteção e manutenção da existência. Como muitos povos indígenas que, 

em alguns momentos, já precisaram evitar o confronto direto, silenciar como forma de 

manutenção da vida, das línguas, dos saberes. Assim faz a Sempre-viva como, por exemplo, 

fechar suas pétalas quando molhadas e abri-las após evaporação da água, mesmo estando 

secas e fora do substrato que, aparentemente as mantinham vivas. Retomo minha pesquisa de 

mestrado ao trazer as falas de uma mulher indígenas Mboessara (2013) que gentilmente 

colaborou com meu estudo e muito me ensinou sobre a violência vivida por ela, seu povo e 

provavelmente por vários outros povos. 

A minha questão inicial foi ouvir sobre como a Literatura Clássica representava os 

povos indígenas, e de pronto ela iniciou sua fala ao explicar que, 

 
os Tupinambá, por exemplo, foram dados como mortos para a literatura em 
determinado momento. Isso porque a literatura quis dizer que nós morremos, 
mas nós não morremos, nós nos calamos para continuarmos vivos. Todos 
brasileiros falam e nós somos brasileiros, a língua Tupi é muito rica e não irá 
morrer assim como nós tupinambá não iremos desaparecer. Rosinere eu 
espero que sua dissertação, mostre um pouco da nossa realidade hoje e não 
somente o que a Literatura Brasileira mostrou no passado e que ainda povoa 
a mente da sociedade brasileira (MBOESSARA 2013, p. 120). 



118 
 

 
 
 
 

Essa resposta de Mboessara (2013), me instigou a querer saber mais sobre o silêncio 

como estratégia de sobrevivência e de possibilidade de, futuramente recontar suas próprias 

histórias. Com não lembrar das sempre-vivas? Como eu poderia, como 

educadora/pesquisadora, encerrar a entrevista sem ouvir mais sobre o que ela tinha a falar? 

Não, eu precisava ouvir mais suas denúncias dolorosas e seus anúncios com tamanha 

perspicácia. Foi então que perguntei se ela desejava compartilhar comigo sobre as tentativas 

de silenciamentos dos Tupinambá de Olivença/BA, sua resposta foi: 

 
falar desse passado dói muito. Foi uma estratégia de sobrevivência, porque 
caso contrário nós não estaríamos hoje aqui fazendo essa troca de 
experiências. Foi uma estratégia em que o índio aceitou se calar para 
sobreviver. Minha avó não falava Tupi, fora da família, apenas ensinava às 
crianças a língua. Perdemos nossas terras porque para os Tupinambá de 
Olivença continuarem com as terras, teria que registrá-las. Para registrá-las, 
era preciso comprovar que sabíamos ler e escrever (em português). Então nós 
calamos nossa linguagem oral, nossos objetos, casas e tudo mais. Como 
estamos falando de Literatura Brasileira e Livros Diádicos, estamos falando 
de comunicação e essa comunicação foi tirada da gente e não pudemos nos 
comunicar entre nós e nem com outros. Assim tivemos que nos comunicar 
com a roupa do branco, com língua do branco, com a pintura do branco, até 
porque a pintura do índio não é bonita, bonito é o batom lançado não sei 
onde. Nós fomos obrigados a nos apropriarmos do que não era nosso. Mais 
isso de certa forma nos possibilitou conhecer o que os brancos falavam, 
escreviam sobre nós Tupinambá. Ao nos apropriarmos disso, vimos que 
estava tudo errado, tudo trocado (MBOESSARA 2013, p. 121). 

 
Nessa perspectiva, outro tipo de luta se instaura segundo Mboessara (2013, p. 120- 

121, 2013): 

 
daí pudemos pensar no que foi escrito que foi colocado em Olivença um 
acampamento jesuítico para catequizar, ensinar, a mostrar um Deus que quer 
nos perdoar, mas, aí a comunidade foi abrindo os olhos e pensando que as 
intenções não eram só aquelas, que tinham muitas outras coisas envolvidas 
nisso. E que não era só um problema dos Tupinambá, ou do Nordeste, ou de 
outra região e sim um problema com os índios de forma geral. E aí começou 
uma luta contra o tempo, fomos para Brasília, para FUNAI, e temos lutado 
para a verdadeira história fosse contada. Em que os índios estão como são, o 
que fazem, como vivem e tudo mais. Nos apropriamos, da língua como um 
meio de luta e resistência. Eu busco o conhecimento, porque acho que ele 



119 
 

 
 
 
 

nos une em busca de mudança para nosso povo. O conhecimento nos 
proporciona a reescrita de nossa história 

 
Continua Mboessara (2013, p. 120 - 121,) ao afirmar que, 

 

hoje já temos a literatura indígena que é uma aliada nesse processo de 
mudança. Essa literatura não perde em nada para a “outra”, ela é rica e 
deve ser respeitada e valorizada pela sociedade. Ela é uma forma da 
sociedade conhecer melhor o índio de verdade e não como foi mostrado 
na Literatura Brasileira e continua sendo nos Livros Didáticos. Ela 
mostra como o índio é capaz de escrever, como vivem, suas capacidades, 
medos, alegrias e muito mais. A sociedade brasileira precisa entender que 
são formados de negros e índios, que não são puros, mas sim, 
entrelaçados com a gente. É uma pena que a sociedade não dê espaço 
para os índios mostrarem quem são. Tiram nossas terras, poluíram nossos 
rios, mataram muitos de nós e ainda dizem que índio só tem que casar e 
pescar? Mas como, se nem todos os povos têm o direito a isso? Meu povo 
não tem motosserra; não tem agrotóxico, não polui, mas é sempre tratado 
como incivilizado. Será que somos mesmos incivilizados? 

 
Ao ouvir seu relato tão expressivo e tão desconhecido desde então por mim, foi no 

mínimo chocante. Não acredito em acaso, sei que eu precisava ouvir e compartilhar tal 

situação vivida por ela e seus Parentes. Entretanto, meu encontro com Mboessara (2013) não 

foi planejado nem por mim ou por ela, foi um encontro de vidas que precisava acontecer no 

breve trânsito humano entre-mundos e, hoje você merecia ler. Conhecer Mboessara (2013), 

foi reconhecer nela toda beleza e força das tão queridas sempre-vivas. Na realidade eu nunca 

tinha conversado com uma Tupinambá e jamais imaginei que teria o privilégio de papiar e ter 

o aceite para entrevistá-la, foi uma escolha assertiva da minha parte fazer a entrevista com ela. 

Como e onde foi nossa partilha de conhecimento? Através das redes sociais encontrei 

inscrições abertas, para submissão de trabalho no evento, Encontro sobre Leitura e Escrita em 

Sociedades Indígenas–Elesi em Porto Seguro/BA, no Instituto Federal da Bahia, observe a 

figura 15, da fotografia feita durante o evento. 



120 
 

 
 
 
 

Figura 15 - Evento Elesi 
 

Fonte: EVARISTO, 2013. 

Tal Evento foi realizado pelos alunos do curso de graduação em Licenciatura 

Intercultural Indígena, à época em que Josenice Souza França-Mboessara era discente. Ao ter 

meu trabalho aprovado, fui ao evento e lá ficou evidente a demonstração de um evento de 

grande porte, que os indígenas eram protagonistas de fato. Percebi no evento um diferencial 

dos outros eventos que discutiam as temáticas indígenas, visto que no Elesi 2012, não era sua 

essência um evento idealizado pelos brancos sobre os indígenas. Ao contrário, era um evento 

elaborado pelos alunos indígenas do IFBA, não necessariamente pensado para os brancos, 

mas para eles e, o branco que tivesse interesse teria espaço. Afirmo com total convicção que o 



121 
 

 
 
 
 

Elesi 2012 foi o evento mais marcante em minha vida acadêmica, por todas experiências, 

conhecimentos e encontros. 

O protagonismo indígena nos processos pedagógicos de formação docente, é um 

desafio que me propus encarar, pois eu acredito na importância de aprender como os 

indígenas antes de tentar ensinar ou formar educadores que dialoguem sobre eles. Pensando 

assim, investi em convidar uma intelectual indígena para uma Roda de Conversa. Foi uma 

satisfação para mim o aceite da Aline Kayapó48. Nossa Roda de conversa sobre processos 

educativos indígenas foi para além desse tema, visto que Aline Kayapó trouxe conhecimentos 

densos através das suas narrativas potente, destemida e com argumentos contundentes. Segue 

o endereço digital, para os leitores interessados em outras concepções. Disponível em: 

<https://youtu.be/SX0pZbYHFoI> 
 

No que percebo como pontos conectivos entre mim – Rosinere, e as Sempre-vivas. 

Como já mencionado, meu primeiro contato com as pequenas flores foi na primeira infância. 

A aparente fragilidade das Sempre-vivas se assemelha a mim, mas a sua luta pela vida 

também. Percebo todos desafios enfrentados até o momento como pedagógico, que me 

impulsionam mesmo quando penso em desistir. Assim como todas lutas enfrentados por 

excluídos, sejam esses em diferentes contextos, eu vivo “as margens de”. As margens das 

grandes classes econômicas, sociais e da chamada elite do pensamento acadêmico. Na 

realidade não vejo problema nisso, não me sinto mais inferiorizada como antes, não desejo 

fazer parte de nenhum poder hegemônico, prefiro me assentar entre a sabedoria popular. Essa 

minha narrativa difere de vitimismo, de apologia à pobreza, de afirmar que a luta por 

qualidade de vida, justiça social e respeito as diferenças não fazem parte das minhas práticas 
 

48 Aline Ngrenhtabare Lopes Kayapó, é natural de Belém do Pará, filha de mãe descendente Aymara e pai 
Kayapó. Escritora, ativista dos movimentos das mulheres indígenas e direitos dos povos indígenas. Membra 
fundadora da COLETIVA TERRA e membra do GRUMIN, grupo de mulheres indigenas liderado por Eliane 
Potiguara. É acadêmica de direito, atua junto a sua comunidade Ngojamroti, onde seu pai é cacique, ministrando 
minicursos de formação política, colaborando então na promoção da autonomia dos povos originários. Fonte: 

https://eventos.oglobo.globo.com/educacao-360/2019/palestrantes/index.html#:~:text=Aline%20Kayap 
%C3%B3%20Aline%20Ngrenhtabare%20Lopes,e%20direitos%20dos%20povos%20ind%C3%ADgenas. 

https://youtu.be/SX0pZbYHFoI


122 
 

 
 
 
 

cotidianas ou pedagógicas. Tenho total clareza entre o sentido de direitos e benesses. 
 

A resistência das Sempre-vivas pode ser vista também como uma negação ao 

vitimismo. O vitimismo cria no sujeito uma aparente zona de conforto, capaz de se isentar de 

qualquer responsabilidade de intervenção possível de transformação da realidade. O 

vitimismo é patológico. Porém a narrativa que nega vítimas de um sistema hegemônico; de 

uma relação de poder que subjuga outros sujeitos; de violências físicas e psicológicas; da 

exclusão por gênero, cor, etnias e orientação sexual também não tem sustentação. Há vítimas 

sim, a natureza, por exemplo, tem sido vítima das nossas ações e o resultado de toda essa 

violência tem se voltado conta nossa espécie, a pandemia de covid-19 mostrou isso. Após 

fazer essa discussão entre a diferença entre vitimismos e vítimas, prossigo na proposta de 

tecer algumas relações entre minhas experiências e as sempre-vivas, que percebo relações 

com as temáticas indígenas sobre suas lutas. As sempre-vivas se fecham quando se sentem 

ameaçadas pela água, eu já usei o silêncio como autoproteção por alguns momentos. Mas, em 

outros momentos precisei gritar para me fazer ouvida quando a tentativa era de me silenciar. 

Adiante falarei sobre a Pedagogia do Silêncio e a Violência do Silêncio ou Tratamento de 

Silêncio. A partir de novembro de 2021, um tema que me atravessou foi a violência contra as 

mulheres e a dificuldade de comprovar um assédio psicológico49. 

As mulheres assediadas, em muitos casos, usam do silêncio por receio, 

constrangimentos, dificultardes financeiras, fragilidade nas políticas públicas, desinformação, 

localização geográfica, dependência emocional e/ou falta de apoio para denunciar. Outras, 

_____________________ 
 

49 A Lei 14.132/2021 inseriu no Código Penal Brasileiro o artigo 147-B, que traz a figura do crime de violência 
psicológica contra a mulher. O artigo descreve como conduta ilícita o uso de ameaças, constrangimentos, 
humilhação, manipulação, isolamento, chantagem, ridicularização, limitação do direito de ir e vir ou outros, para 
controlar ações, comportamentos, crenças e decisões da mulher, causando danos emocional ou prejuízo à saúde 
psicológica. A pena prevista é de 6 meses a 2 anos de reclusão e multa. 
O conceito de violência psicológica contra a mulher já está expresso no artigo 7o, inciso II, da Lei Maria da 
Penha (Lei 11.340/2006), e sua inclusão também no CPB vem reforçar a criminalização de atos dessa natureza. 
Fonte: 
https://www.tjdft.jus.br/institucional/imprensa/campanhas-e-produtos/direito-facil/edicao-semanal/violencia- 
psicologica 

https://www.tjdft.jus.br/institucional/imprensa/campanhas-e-produtos/direito-facil/edicao-semanal/violencia-psicologica
https://www.tjdft.jus.br/institucional/imprensa/campanhas-e-produtos/direito-facil/edicao-semanal/violencia-psicologica


123 
 

 
 
 
 

usam a denúncia como forma de libertação dos poderes do assediador ou em busca de resgate 

da autoestima e superação traumática. Há múltiplas campanhas educativas que buscam 

minimizar o número de mulheres vítimas dos diferentes modos de violências. Em 30 de 

novembro de 2022, a BBC News Brasil publicou uma matéria com esse título: O que é 

gaslighting, a palavra do ano do dicionário em inglês Merriam-Webster, manipulação 

psicológica é a marca principal do gaslighting. 

Na reportagem da BBC News Brasil (2022), destaca que a Merriam-Webster, a editora 

de dicionários mais antiga dos Estados Unidos, acaba de escolher gaslighting como a palavra 

do ano. A foto pode ser fruto das campanhas que abordam a violência contra a mulher e o 

crescente número de feminicídio no Brasil. Estudos apontam que as pesquisas pela palavra 

gaslighting, no site da Merriam-Webster aumentaram 1.740% em 2022, segundo a empresa. 

News Brasil (2022) esclarece que gaslighting é o ato ou prática de manipular 

psicologicamente alguém, em que informações são distorcidas ou falsificadas em benefício de 

quem manipula a outra pessoa. Nesse contexto, a palavra é bastante usada no contexto de 

situações de abuso em relacionamentos afetivos. A manipulação afetiva pode fazer o 

indivíduo a duvidar de sua própria sanidade mental e passar a seguir aos comandos do 

manipulador sem fazer efetivas contestações. Ainda que a legislação aponte como crime o 

assédio psicológico, na prática, a materialidade exigida para punir o agressor deixa grandes 

vácuos quanto a isso. Questiono: um abusador psicológico faz suas vítimas em praças 

públicas? Dentro das salas de aula, monitoradas por câmeras? Cercado por outras pessoas que 

o observa? Como provar os inúmeros casos contra as indígenas abusadas em suas 

comunidades por invasores? Precisamos como educadores, buscar alternativas pedagógicas de 

proteção as pessoas em maior vulnerabilidade nas relações de poder e isso passa pela ética já 

citada nesse texto. Por maior que seja desafiador, como foi para mim, é para outras mulheres, 

para pessoas LGBTQIA+, crianças, idosos e até animais, a denúncia e a prevenção ainda são 

as melhores escolhas para as vítimas. Sobre esse tipo de silenciamento, eu não me fecho mais 

e com outras Sempre-vivas em coletivos, faremos uma grande luta por nós e para nós, pois 



124 
 

 
 
 
 

temos ciência que não somos objetos ou brinquedo dos assediadores promíscuos, levianos e 

perversos, exigimos respeito aos nossos corpos e mente. 

O Silêncio Pedagógico versus a Violência do Silêncio: minhas reflexões em um 

domingo chuvoso. Durantes os últimos meses, venho me questionando de modo mais 

“racional” sobre minha inclinação tão acentuada com o modo de ser e viver dos sujeitos 

indígenas. Algumas questões já imagino ter identificado e os resultados iniciais já foram 

descritos. Diante dos questionamentos e ainda dos pensamentos emaranhados sobre minha 

relação com pesquisa educacional e os povos indígenas, hoje resolvi tentar traduzir algumas 

ideias em palavras. Tarefa nada fácil, porém desafiadora. 

A sabedoria que pude perceber a partir de conversas com sujeitos indígenas de 

diferentes povos, se fez presente com algumas chaves comuns, entre elas a ambivalência e 

relevância do silêncio. Mas me parece intrigante, em uma primeira análise, tecer algumas 

reflexões sobre o sentido do silêncio a que me refiro. Quando propus buscar respostas para os 

meus questionamentos tendo como categoria a tão discutida e complexa racionalidade e seus 

diversos sentidos teóricos, gerou muitas reflexões. Resolvi então, pensar que é possível e 

interessante ser racional, por assim dizer, sem perder de vista a sensibilidade. A racionalidade 

que denominei aqui como racionalidade sensível, me permite analisar meus 

questionamentos, sem romantizá-los – que em outros contextos seriam empregados, mas com 

um olhar denso e crítico, na tentativa de visualizar, sob diferentes lentes as realidades 

violentas vivenciadas por nós como ser social, dotados de diferenças. 

O silêncio que tanto me encanta, no pensar e agir de grande parte dos sujeitos 

indígenas, com os quais conversei e com a leitura de livros e outros textos, são para mim um 

lindo ato pedagógico. Certo dia, em conversa descontraída com um amigo indígena resolvi 

perguntar o sentido do silêncio para ele. Meu amigo olhou para mim e por alguns minutos não 

me deu a tão esperada explicação, mas quando achou oportuno me respondeu: “Rosi, meus 

pensamentos, são parte do meu ser, por isso, antes de deixá-los em forma de palavras, reflito e 



125 
 

 
 
 
 

refino, para não os jogar ao vento e não ter mais a magia e importância da essência que desejo 

manter.” Com o intuito de saber mais sobre o silêncio, resolvi provocar ainda mais meu amigo 

com outra pergunta: como você aprendeu com o silêncio? “Meus avôs diziam em poucas 

palavras, que é preciso ter domínio dos pensamentos e não permitir que nossas palavras saiam 

de nossa boca sem as devidas lapidações”. Assim, “aprendi desde criança, que não é o número 

de palavras que nos ensina, mas a articulação de pensamentos, silêncio e palavras refinadas 

que podem trazer ensinamentos para cada momento vivido”. “Rosi, com um olhar podemos 

acariciar ou magoar uma pessoa, assim também, podemos ensinar várias lições com nosso 

silêncio e com poucas e acertadas palavras”. Além de entender quanta sabedoria há nesse 

sentido do silêncio e, da importância do refino de cada palavra, pude compreender ainda, o 

que resolvi chamar de a Pedagogia do Silêncio, que presumo ser uma aliada em nossas 

relações cotidianas em sentido amplo. 

A tão bela Pedagogia do Silêncio difere do silêncio pernicioso que omite intentos, que 

oprime, manipula e gera vítimas, isso é nefasto. Não há contradição entre os termos, mas 

diferenças que não devemos desconsiderar. Pensar no silêncio como algo destrutivo na 

educação e nas relações humanas é refletir sobre nossas responsabilidades com as escolhas e 

suas consequências. Admitir nossas responsabilidades com as palavras é tão importante 

quanto nossos silêncios omissos e, de certo modo, perverso e irresponsável. Percebo o 

silêncio nocivo, quando mudamos de ideia sobre alguma situação. Daí usamos de 

justificativas rasas e atribuímos aos outros, aos “momentos” distintos... entre outras desculpas, 

para o nosso aparente gentil e elegante silenciamento. Usamos tal silêncio a nosso bel-prazer, 

e escolhemos uma zona de conforto medíocre que é uma violência silenciosa que não raro, 

feri pessoas que nós mesmos buscamos para algum tipo de relação. O perigoso jogo de 

palavras e silêncios como barbárie é marca registrada do nosso orgulho, arrogância, uso e 

abuso de poder – seja de qualquer natureza, que geram danos que não temos direito de causar 

a nenhum ser. A Violência do Silêncio ou ainda chamada de tratamento de Silêncio é uma 



126 
 

 
 
 
 

prática bem comum usada nos relacionamentos abusivos com narcistas perversos50 e com 

psicopatas51, como forma de manipulação, dominação e enfraquecimento da vítima. E você 

usa o silêncio pernicioso como instrumento de tortura? Já refletiu sobre isso? 

A violência é violenta, pois minimamente, desconsidera as diferenças, fragilidades, 

valores, o grau de sensibilidade individual, a história, a cultura e os limites dos sujeitos. Uma 

prática admirável no modo indígena de ser/estar no mundo é o respeito expandido aos seres 

que compartilha o mundo e tudo que nele há. Isso é amor! É importante escolher o positivo, 

pensar nas consequências de nossas escolhas e estimular em nós e nos outros, o lado bom da 

nossa humanidade. Educar, nas palavras de Paulo Freire é um ato de amor, outra ideia linda, 

sugerida por Freire é que nossa prática não seja oposta ao nosso discurso. 

Retomando as Sempre-vivas, verifiquei algumas pesquisas sobre o assunto. As 

pequenas flores, fazem parte do comércio de grande valor comercial, dos campos rupestres de 

Minas Gerais, Bahia e Goiás. Utilizadas para decoração de interiores no Brasil e no exterior, o 

cultivo nas regiões mencionadas, fazem parte da renda das populações extrativistas que 

abastecem as empresas responsáveis pela comercialização final. Vale pontuar que, além de 

sua beleza, versatilidade e durabilidade o comércio desordenado das sempre-vivas podem 

trazer consequências sérias tais como: extinção de algumas espécies e poluição ambientar por 

uso de corantes artificiais (GIULIETTJ et al, 2022). 

As Sempre-vivas que nos trouxeram algumas reflexões nesse texto vêm ganhando 

espaço, também como proposta de imersão pedagógica na natureza. No estado da Bahia, por 

exemplo, o Projetos Sempre-vivas – Veja figura 16, investe através no turismo ambiental. A 

Secretaria Municipal de Meio Ambiente e Recursos Hídricos (SEMARH), no município de 

50 Para mais informações consulte o site: https://br.psicologia-online.com/narcisista-perverso-caracteristicas-e- 
como-lidar-com-um-427.html 

51 Pa mais informações consulte o site: https://inpaonline.com.br/blog/psicopatia-o-que-e-como- 
identificar-e-quais-os-sinais/ 

https://br.psicologia-online.com/narcisista-perverso-caracteristicas-e-como-lidar-com-um-427.html
https://br.psicologia-online.com/narcisista-perverso-caracteristicas-e-como-lidar-com-um-427.html
https://inpaonline.com.br/blog/psicopatia-o-que-e-como-identificar-e-quais-os-sinais/
https://inpaonline.com.br/blog/psicopatia-o-que-e-como-identificar-e-quais-os-sinais/


127 
 

 
 
 
 

Mucugê destaca o Parque Municipal de Mucugê, como unidade de conservação e preservação 

ambiental que tem como objetivo a preservação do ecossistema, promoção da educação 

ambiental, além do ecoturismo pedagógico, histórico, científico e cultural. Vivenciar 

experiências como essa nos proporcionam expandir os conhecimentos para que ações 

semelhantes sejam desenvolvidas em nossa cidade, contribuindo para a preservação da nossa 

biodiversidade. Esse é mais um compromisso da SEMARH com o Meio Ambiente do Morro 

do Chapéu, atuando nos quatro cantos do município (SEMARH, 2022). 

Figura 16 - Projeto Sempre-vivas 

Fonte: PREFEITURA DE MORRO DO CHAPÉU, 2022. 



128 
 

 
 

É importe refletir sobre o Projeto Sempre-vivas do Parque Municipal de Mucugê, 

sobre duas chaves iniciais, possíveis de desdobramentos. A inicial é que sendo um projeto de 

turismo e com fins lucrativos entre o Estado e a iniciativa privada, alguns interesses 

empresariais pode comprometer o que em tese, busca proteger, o meio ambiente. Essa 

dimensão precisa ser avaliada com parcimônia por nós educadores ambientais e a sociedade 

comprometida com a preservação efetiva do meio ambiente. Por conseguinte, ainda que o 

turismo na região do Parque Municipal de Mucugê tenha fins lucrativos, isso pode, em uma 

análise mais crítica ser um projeto de importância para a educação ambiental e atravancar a 

extinção da espécie. Daí a necessidade de mais estudos e investimentos em pesquisas de 

impactos ambientais, para que o Projeto Sempre-viva da Bahia, seja de fato mais um aliado às 

pesquisas educacionais. Nessa linha defendemos a valorização da imersão turística 

ética/responsável, do conhecimento, da proteção e manutenção das Sempre-vivas e toda 

riqueza ambiental da região. 

Vejamos mais uma ressignificação escolhida como recurso pedagógico para reflexão 

e, até mesmo, como possível indicação para elaboração em oficinas ou aulas práticas. A 

bioarte, apresentada através da figura 17, me surgiu como inspiração artística e reflexiva 

durante o afastamento social da pandemia de covid-19 e o desejo de pensar em possibilidades 

de transformar descartes em artes. Em nossa sociedade com intensos fluxos de compra, venda, 

e troca por algo mais novo, mais moderno, porém nem sempre nos autoquestionamos sobre 

nossas necessidades, desejos e descartes. 

A mandala foi feita com materiais e objetos em desuso em minha casa, que eu desejei 

ressignificar. Com o abalo emocional por tantas mortes, pela solitude e medos, refleti na 

necessidade individual que precisamos organizar os nossos “cacos” de algo que quebrou e que 

nos feriu. O mosaico que formou a mandala, foi feito dentro de uma forma de pizza, com 

pedaços de azulejos coloridos descartados no condomínio, cola, um cinto de couro que foi da 

minha filha, um espelho pequeno, parafusos e um puxador de uma gaveta quebrada que 

encontrei  na rua



129 
 

 
 

 
 

Figura 17 - Mandala em mosaico 
 

Fonte: EVARISTO, 2020. 
 

O desenho de uma flor – em homenagem as Sempre-vivas, com um espelho no centro, 

me permitiu durante o tempo que em que eu fazia essa mandala, me olhar pelo espelho, 

buscando minhas identidades em conflito. Eu estava posicionando cacos coloridos, vendo os 

cacos se (re)ajeitando e formando algo novo, ressignificado por minhas mãos e pensamentos. 

Durante a pandemia, não era uma tarefa fácil imaginar estética ou poética, visto que as 



130 
 

 
 
 
 

incertezas eram constantes, a dor e o medo de perder pessoas especiais me desafiava. Então, 

eu busquei na arte modos de aprender novas técnicas utilizando o que eu possivelmente 

descartaria. Eu precisava me reinventar, me olhar no pequeno espelho e ver um futuro 

possível, com a chegada das vacinas. Atualmente, ao olhar a mandala, pendurada em minha 

porta por um cinto, que por ter pertencido a minha filha me traz a memória nossa conexão, 

percebo que ainda é possível sonhar e refletir sobre a pedagogia no espírito e a educação 

ambiental decolonial. 

Indico a leitura do livro de Eliane Potiguara, Metade cara, metade máscara - São 

Paulo: Global, 2004. Corroboro com o já mencionado no texto, sobre a escritora e ativista 

indígena Eliane Potiguara, como uma das pioneiras na luta no Brasil e no exterior, por 

direitos, respeito aos povos indígenas, as mulheres indígenas e as literaturas indígenas. 

 
 
 

3.3 A pedagogia no espírito: pedagogia do Sonhar 
 
 
 

Educação no espírito (Educação para Sonhar) é o lugar dos sonhos e o 
sonho é a linguagem que o universo utiliza para mostrar à integração e 
conectividade universal como todos parentes que incluem a natureza e 
outros indígenas. O sonho é a linguagem que permite conversar consigo 
mesmo, sair do aprisionamento imposto pelo corpo e, assim, não 
dormimos apenas para descansar, mas para sonhar e conhecer os desejos 
dos seres que nos habitam, ou ainda, o sonho é sempre o lugar em que as 
histórias se tornam realidade. 

 
(Daniel Munduruku) 

 
A pedagogia no espírito ou do sonho, embora, subjetiva é concreta no sentido de sua 

existência, empreendida no intuito de atingir algo e crível como as culturas que as advogam. 

O recorte por mim escolhido, concebido por Daniel Munduruku e descritos em suas obras 

literárias, pode dialogar com diferentes concepções, seja por ouros povos indígenas ou outros 



131 
 

 
 
 
 

pensadores não indígenas. Não é a proposta da tese, trazer análise de discursos, tecer 

comparações entre o pensamento indígena sobre os sonhos e a educação – isso não seria 

possível por sua diversidade, e a concepção teórica de pesquisadores não indígenas. Não há, 

nesse sentido concepções em disputa, isso seria desastroso. 

Vamos conversar sobre sonhos? Você sonhou essa noite? Quais sonhos permanecem 

em seu espírito, estando desperto, como desejo de realização? Já imaginou o sonho como algo 

pedagógico? As respostas são peculiares e com significados controversos e isso é fantástico. 

Imagina a barbárie caso tivéssemos o poder de controle sobre os sonhos alheios. Na realidade 

não temos nem o controle total dos nossos próprios sonhos. Particularmente, sou uma 

sonhadora e não só sonho quando durmo, mas vivo a sonhar, alguns sonhos busco realizá-los, 

não perdendo de vista que, meus desejos não devem ser destrutivos a outros, o sonhar é livre, 

mas a concretização deles carecem de análise, já que como ser sociais e nossas ações não são 

restritas no sentido de afetar. 

Intrigada em conhecer o significado da palavra sonho na língua portuguesa resolvi 

pesquisar no Dicionário Brasileiro de Língua Portuguesa Michaelis52. No Michaelis há 10 

definições para sonho, escolhi 2 para nossa discussão: a primeira “Conjunto de sensações, 

percepções e representações mais ou menos realistas, geralmente visuais, que aparecem 

durante o sono, de caráter confuso e incoerente”, por conseguinte, “Ideal ou ideia dominante 

que se persegue com interesse e paixão”. O mesmo Dicionário Michaelis, descreve 19 

sentidos para a palavra espírito, resolvi trazer 1 que pontua como: “Predomínio do 

pensamento em contraposição às coisas do corpo e da matéria”. A primeira leitura das 

exposições das palavras Sonho e Espírito, já me aponta algumas percepções possíveis para a 

pedagogia no espírito que é a pedagogia do sonhar. As três dimensões pedagógicas humana, 

na realidade são dimensões ligadas ao corpo, mente e espírito e a cisão dessa tríade é fatalista 

ao fracasso. Não há processo educativo efetivo na cosmovisão indígenas, que desconsidere o 
 

52 Disponível em: https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/ 

https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/


132 
 

 
 
 
 

educador em suas dimensões fundantes, que tente classificar ou separar tais dimensões, já que 

se complementam. 

Acerca da pedagogia do sonho, percebo uma forte relação pessoal que me foi 

apresentada pelos sujeitos indígenas desde 2005, quando iniciei minhas pesquisas sobre 

Educação escolar indígena. Em diferentes aldeias, em eventos acadêmicos algumas relações 

de amizades foram construídas e isso me trouxe muitas lições sobre os conhecimentos 

indígenas. Essas ricas experiências além de conhecimentos que, as leituras sem o tempo de 

conversa com os atores indígenas, jamais trariam, me presentearam, por exemplo, com o 

nome indígena a mim confiado. Para diversos povos indígenas, o nome de uma pessoa não é 

dado ao acaso, pois ele diz muito sobre a pessoa, não é só a identificação entre os outros 

sujeitos, mas uma identidade. 

Em grande maioria, a escolha do nome é um ritual que é realizado com elementos 

espirituais e o sonho pode fazer parte dessa tradição. O meu nome indígena é de origem 

Wapichana e me foi dado em agosto de 2016, que foi de pronto, por mim tatuado em meu 

ombro. Com intuito pessoal e um autocompromisso de que jamais esqueceria da importância 

de sonhar. Portanto, meu nome é Kazand’wyn, que em Wapichana significa sonho, ou sonho 

bom, como acrescentou quem o escolheu. É incontestável como o sentido de Kazand’wyn, foi 

uma escolha sábia, assertiva, que me representa, que mostra um pouco do que sou e do 

sentido pedagógico que sonho e de que luto dormindo e acordada. O sonho me ensina, me 

revela, me conecta ao espiritual, me repreende e, também liberta minhas forças inconscientes. 

Eduardo Viveiro de Castro (2015, p. 37-38) em, O recado da mata, declara 
 

falar aos brancos: Esse é, talvez, o juízo mais cruel e preciso até hoje 
enunciado sobre a característica antropológica central do “povo da 
mercadoria”. A desvalorização epistêmica do sonho por parte dos 
Brancos vai de par com sua autofascinação solipsista – sua incapacidade 
de discernir a humanidade secreta dos existentes não humanos – e sua 
avareza ‘fetichista’ tão ridícula quanto incurável, sua crisofilia. Os 
Brancos, em suma, sonham com o que não tem sentido. Em vez de 



133 
 

 
 
 
 

sonharmos com o outro, sonhamos com o ouro. É interessante notar, por 
um lado, que há algo de profundamente pertinente do ponto de vista 
psicanalítico no diagnóstico de Kopenawa sobre a vida onírica ocidental 
– sua Traumdeutung é de fazer inveja a qualquer pensador Freud 
marxista – e, de outro lado, que se diagnóstico nos paga com nossa 
própria moeda falsa: a acusação de uma projeção narcisista do Ego sobre 
o mundo é algo a que os Modernos sempre recorreram para definir a 
característica antropológica dos povos “animistas” – Freud foi, como se 
sabe, um dos mais ilustres defensores dessa tese. No entender desses que 
chamamos animistas, ao contrário, somos nós, os Modernos, que, ao 
adentrarmos o espaço da exterioridade e da verdade – o sonho –, só 
conseguimos ver reflexos e simulacros obsedantes de nós mesmos, em 
lugar de nos abrirmos inquietante estranheza do comércio com a 
infinidade de agências, ao mesmo tempo inteligíveis e radicalmente 
outras, que se encontram disseminadas pelo cosmos. 

 
Valentim (2021, grifos meus) sinaliza que com base na ilusão superestimação da 

onipotência dos pensamentos, tal tendência seria assimilável, de um lado, ao psiquismo 

incipiente das crianças e, de outro, à neurose obsessiva e à paranoia dos adultos. Freud 

fundamenta o diagnóstico em uma filosofia da história de teor positivista, na qual os povos 

animistas podem ser vistos conclusivamente como primitivos e atrasados: 

 
se aceitamos o referido curso das concepções do mundo na história humana, 
em que a fase animista é sucedida pela religiosa e está pela científica, não 
nos será difícil acompanhar as vicissitudes da “onipotência dos pensamentos 
através desses estágios. Na fase animista o homem atribui a si mesmo a 
onipotência; na religiosa, ele a cede aos deuses, mas não a abandona 
seriamente, pois reserva-se a faculdade de influir sobre os deuses de 
maneiras diversas. Na concepção científica do mundo não há mais lugar para 
a onipotência do homem, ele reconhece a própria pequenez e submete-se 
resignadamente à morte e às outras necessidades naturais (FREUD 2012, p. 
139-140) 

 
Continua Valentim (2021) sua abordagem argumentativa ao trazer para o diálogo as 

concepções de Freud (2012) e Leite (2021). De acordo com Valentim (2021), há uma 

estupenda inversão: à medida que o homem primitivo atribui a si mesmo onipotência, porém o 

homem científico reconhece a própria pequenez! Assim, Freud explica que “os espíritos e os 

demônios são apenas projeções das próprias emoções do ser humano” (FREUD 2012, p. 145, 



134 
 

 
 
 
 

apud VALENTIM 2021); que “o ‘espírito’ de uma pessoa ou coisa reduz-se, em última 

análise, à capacidade de ser lembrada ou imaginada, quando é subtraída à percepção” 

(FREUD 2012, p. 148, apud VALENTIM 2021) e que os “pensamentos oníricos” consistem 

em desejos elaborados intelectualmente a posteriori (FREUD 2012, p. 149-150, apud 

VALENTIM 2021). Por misturar “investimentos libidinais com veracidades efetivas, o 

pensamento xamânico é primitivo, ou até mesmo doente” (FREUD 2012, p. 148, apud 

VALENTIM 2021). Inversão em razão, de um prisma específico à cosmologia yanomami, o 

contrário é que seria, no mínimo, conveniente: enquanto o povo da mercadoria se quer, para si 

mesma, emancipada da natureza, detentora exclusiva do espírito e, por isso, com habilidade 

de dominá-la em seus processos, os povos humanos da floresta exercem a capacidade de 

experimentar, sobretudo graças à experiência e ao saber oníricos, a potência espiritual de 

entidades não-humanas, inclusive não inferior à da humanidade. 

Castro (2015) nos adverte sobre a distinção do postulado freudiano e as concepções do 

xamã yanomami Davi Kopenawa e do antropólogo Albert (2015) sobre sonhos. As 

concepções ocidentais dogmáticas têm maior compromisso com o homem como superior e 

detentor de verdades apoiadas no selo científico, nesse sentido, não há reconhecimento da 

transcendência espiritual fora do homem e sem o homem. Para o yanomami, Davi Kopenawa, 

sonhar é o modo de se conectar com espíritos, é viajar com sua imagem que se afasta do 

corpo, entre tempos e espaços que jamais seria possível se não através da inalação da 

yãkoana53 durante o dia ou do sonho ao dormir à noite. Kopenawa (2015) atribui a Omama54 a 

origem dos sonhos para seu povo. “O próprio cosmos é sonhado, e não só por humanos. 

Kopenawa afirma que Omama, por meio de ‘estabilização e metamorfose’, a atualidade 

53 O pó é fabricado a partir da resina tirada da parte interna da casca da árvore Virola elongata, que contém um 
poderoso alcaloide alucinógeno, a dimetiltriptamina (dmt). A dmt possui uma estrutura química próxima da 
serotonina, um neurotransmissor, e age fixando-se a alguns dos receptores desta. Seus efeitos psíquicos são 
semelhantes aos do LSD. O pó de yãkoana contém ainda diversos ingredientes que provavelmente intensificam 
seu efeito: folhas secas e pulverizadas de maxara hana, cinzas de cascas das árvores ama hi e amath a hi (ver 
Albert & Milliken, 2009, pp. 114-6) e (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 612) 
54 Demiurgo Omama e seu irmão, o trickster Yoasi, criadores do mundo e da sociedade humana (yanomami) 
atuais (Kopenawa & Albert 2010:682, n.26; tradução do francês nossa). 



135 
 

 
 
 
 

cósmica – é um ‘verdadeiro sonhador’, marítima a, dotado de atividade onírica especialmente 

intensa” (LEITE 2021, p. 87-88). Foi ele que, “no primeiro tempo, plantou na terra que 

acabara de criar a árvore dos sonhos, que chamamos Mari hi. Desde então, assim que as flores 

de seus galhos desabrocham, elas nos enviam o sonho. Foi assim que ele o pôs em nós, 

permitindo que nossa imagem se desloque enquanto dormimos” (KOPENAWA; ALBERT 

2015, p. 463, 678, nota 20). 

Kopenawa; Albert (2015) explicam que o sonho para os yanomami é a dimensão 

conectiva entre os xapiri pë55, que nasceram simultaneamente com as flores da árvore dos 

sonhos, Mari hi. Os sonhos acontecem nos yanomami no momento em que as flores da Mari 

hi desabrocham, caso as flores não desabrocham não há sonhos, quando estas não 

desabrocham, os yanomami simplesmente não sonham. A importância do sonho para os 

yanomami é um complexo processo pedagógico que, vem partilhados pelos xamãs por 

séculos. A pedagogia no espírito são sonhos que perpetuam modos de manutenção das 

tradições, organização política nas aldeias, estratégias de defesas contra ataques, orienta as 

relações sociais e rituais. 

A profundidade simbólica do sonho para os yanomami foi por décadas pouco 

pesquisada. Como a demarcação de suas terras ocorreu em 1992, assim, atualmente com 31 

anos de expressivo contato com os não indígenas, a sociedade brasileira e a educação ainda 

carecem de mais estudos sobre os yanomami. Percebo que, em termos de acesso a conteúdo 

literário, foi a partir do lançamento do livro, A Queda do Céu, em 2015 no Brasil, com autoria 

de Davi Kopenawa e Bruce Albert, que foi um marco divisor para nós 

educadores/pesquisadores. A publicação do livro traz em seu bojo maior interesse dos 

educares em conhecer sobre a rica cultura yanomami, fato que impulsiona outras produções 
 
______________________ 
 

55 Espíritos que os auxiliam a navegar pelas paisagens oníricas. Pesquisar em: 
https://gamarevista.uol.com.br/semana/sonhou-com-o-que/hanna-limulja-fala-da-cultura-yanomami-a-partir-de- 
seus-sonhos/ 

https://gamarevista.uol.com.br/semana/sonhou-com-o-que/hanna-limulja-fala-da-cultura-yanomami-a-partir-de-seus-sonhos/
https://gamarevista.uol.com.br/semana/sonhou-com-o-que/hanna-limulja-fala-da-cultura-yanomami-a-partir-de-seus-sonhos/


136 
 

 
 
 
 

como a cinematográfica com filme A última floresta56 (2021) do cineasta Luiz Bolognesi. 

Sendo nesse sentido, minha indicação de filme. 

Em relação as pesquisas sobre o sonho para os yanomami, aponto a pesquisa de Hanna 

Cibele Lins Rocha Limulja, que em 2022, publicou o livro com o título, O desejo dos outros – 

Uma etnografia dos sonhos yanomami. Limulja em uma entrevista concedida a Leonardo 

Neiva, para a Gama Revista, aponta partes fundamentais que são sínteses de questões centrais 

do livro que, entre outros yanomami, tem a participação de Davi Kopenawa. Procurei 

selecionar partes das falas Limulja sem cortes, com o objetivo didático de apresentar a 

centralidade da pesquisa e seus resultados, para os leitores que têm interesse pelo conteúdo e 

não tem acesso ao livro na íntegra. Explica Limulja que, 

 
comecei coletando sonhos. A casa coletiva dos yanomami é circular. No 
centro ela é vazada e, ao redor, na parte coberta, ficam as famílias. Então 
eu acordava todo dia e ia conversar com o pessoal sobre os sonhos deles. 
Em duas semanas, tinha coletado mais de cem sonhos. Aí pensei que 
seria mais interessante ver o impacto dos sonhos no cotidiano. Ainda que 
os yanomami não guardem um período específico do dia para contar 
sonhos, eles têm o hereamu, um discurso feito diariamente no centro da 
casa sobre questões cotidianas, como a necessidade de as crianças 
comerem carne. Esses discursos acontecem no final da noite e no início 
do dia, que é quando eles contam os sonhos. Quando os sonhos dizem 
respeito ao coletivo, eles compartilham. Por exemplo, se num sonho 
aparecer perto da casa um oka pê, que é um feiticeiro inimigo, tem que 
tomar cuidado para não se afastar muito naquele dia. Para os yanomami, 
tudo que você vive nos sonhos é real. Se eles veem algo durante o tempo 
dos sonhos, é porque está ali. Então tomam todas as precauções para não 
serem presas fáceis do feiticeiro (LIMULJA 2022, s/p). 

 
 

56 A ideia de A última floresta nasceu durante as filmagens de Ex-Pajé, meu longa-metragem anterior que 
retrata um pajé destituído de sua potência porque a igreja evangélica havia entrado com força na aldeia. Senti 
necessidade de fazer um documentário que mostrasse o outro lado da moeda, uma aldeia que fosse símbolo de 
resistência, em que o xamã fosse forte e atuante. Foi quando li A Queda do Céu – Palavras de um xamã 
yanomami (Companhia das Letras, 2015), escrito pelo líder yanomami Davi Kopenawa e pelo antropólogo 
francês Bruce Albert. O livro é uma obra-prima, o Grande Sertão – Veredas do século XXI. Raramente 
acessamos o pensamento dos povos originários com tanta profundidade. Encantei-me com o relato e falei: “Pô, 
seria incrível se o personagem do meu próximo longa fosse o Davi”, Luiz Bolognesi. Disponível em: 
https://piaui.folha.uol.com.br/o-cineasta-e-o-xama/ 

https://piaui.folha.uol.com.br/o-cineasta-e-o-xama/


137 
 

 
 
 
 

A narrativa aprimorada de Limulja (2022) é uma fonte potente que apresenta ao leitor, 

minuciosas chaves sobre os yanomami com os quais ela conviveu por aproximadamente um 

ano. Todos as descrições dos modos de vida, os significados das palavras usadas pelos 

yanomami, entre outras observações da pesquisadora, nos apontam não somente, a pedagogia 

yanomami, mas a própria conotação pedagógica das falas de Limulja. Continua a esclarecer 

sobre as relações entre, sonho, mitos, xamãs, morte, imagem…. 

 
Quando uma pessoa vai até o centro da casa, não precisa ser xamã para 
dizer que sonhou com os oka pë, que são os feiticeiros. Qualquer um 
pode sonhar com esses inimigos. A diferença fundamental é que os não 
xamãs sonham com coisas do cotidiano. Sonham que vão para a roça, 
caçar ou pescar. O xamã sonha além das pessoas comuns, então tem 
acesso a outros seres e uma relação com espíritos auxiliares e com os 
mortos. As pessoas comuns também conseguem sonhar com os mortos. 
Tem um autor que fala que todo mundo que sonha tem um pouquinho de 
xamã. Porque é justamente durante o sonho que as pessoas entram em 
contato com espíritos que elas não conseguiriam de outra forma. Então 
elas sonham com parentes mortos. O que acontece é que ficam muito 
mais vulneráveis a passar para o lado do morto — ou seja, morrer — do 
que os xamãs, que têm controle sobre esses outros seres. Durante o 
sonho, tem também a questão do utupë, a imagem da pessoa, que sai do 
corpo para viver essas experiências. Depois ela volta e a pessoa desperta. 
As pessoas comuns, não têm controle sobre isso, então a imagem pode se 
perder e a pessoa adoece. Aí quem busca esse utupë é o xamã, que 
consegue resgatá-lo. Além disso, os xamãs também veem os mitos 
acontecendo. O mito tem uma semelhança com o sonho na questão do 
tempo, porque eles não são lineares. Para os yanomami, o céu caiu, uma 
coisa que já aconteceu no passado, porque o xamã já sonhou com essa 
imagem. Mas o céu vai cair novamente, porque o tempo não é linear. Já 
aconteceu, está acontecendo e vai acontecer de novo. O sonho também 
não tem hoje e amanhã. Você está numa mesma dimensão de espaço e 
tempo com seres mitológicos, com um parente que já morreu e pessoas 
do seu cotidiano que ainda estão vivas. Então a diferença fundamental é 
que os xamãs têm mais controle sobre essas deliberações (LIMULJA 
2022, s/p). 

 
Leonardo Neiva (2022, s/p) intrigado, com o elo conectivo entre o sonho e o mito da 

criação, como estas chaves se estabelecem com a ancestralidade e as ameaças yanomami, se 

autoquestiona: 



138 
 

 
 
 
 

mas então os mitos yanomami nascem daquilo que eles sonham, e como 
lidam com as ameaças? no início, quando fui perguntar de sonhos, os xamãs 
me contavam mitos. E, quando perguntava de mitos, eles falavam de sonhos. 
Percebi que tinha algo em comum entre essas duas coisas, que não era só 
uma confusão. Os mitos são sonhos recorrentes, os yanomami veem os mitos 
acontecendo. Uma das minhas teses é que os mitos são sonhados. 
Dificilmente, no caso dos yanomami, há um mito que em determinado 
momento não tenha sido um sonho. Dentro da mitologia, de uma perspectiva 
mais estruturalista, não existe um mito único original entre os povos 
yanomami. São vários mitos de origem, que são variações uns dos outros. 
Nessa perspectiva, os mitos yanomami de origem do fogo, da morte ou de 
qualquer outra coisa são transformados na medida em que são sonhados, o 
que dá liberdade para cada xamã criar seu repertório. Eles têm uma linha 
comum, mas cada xamã desenvolve sua própria versão. Isso porque o mito 
parte da realidade do próprio xamã. Ele não só sonha, mas também participa 
do sonho. Então, mitos e sonhos passam pelos mesmos processos. Na tese de 
doutorado, faço uma relação com Freud, que também usa os sonhos para 
pensar os mitos. Se duas metodologias unem objetos distintos, o sonho e o 
mito, talvez no fundo eles não sejam tão diferentes assim um do outro. É 
escandaloso que, depois de 30 anos, os yanomami estejam numa situação 
pior ou semelhante à dessa época. A ideia é que as pessoas entendam essa 
questão para além das mobilizações nas redes sociais. Às vezes acontece 
alguma coisa, todo mundo dá like e compartilha, mas depois esquece. Saber 
que algo assim está acontecendo em pleno século 21 e não fazer nada é 
perder nossa humanidade, em ambos os sentidos. O modo como os 
yanomami sonham tem a ver com a maneira como cada povo habita e tem 
essa percepção do mundo e da vida. São essas diversas formas de ver o 
mundo que compõem a humanidade. A gente perde quando esses povos estão 
sendo ameaçados e mortos, e também perde nossa humanidade quando não 
faz nada frente ao que está acontecendo. 

 
A sociedade contemporânea motiva nos indivíduos o frenesi constante por consumo, 

crescimento profissional por competição, procura por produtos com tecnologia de ponta entre 

outras aquisições. A questão não consiste no desejo de ter uma vida confortável, isso é 

saudável. A problemática consiste no preço que estamos dispostos a pagar para obtenção de 

bens e status. Não é raro perceber que deixamos em segundo plano, elementos e pessoas para 

o alcance das mais inusitadas ambições e desejos. Deixamos práticas que não damos a real 

importância, como dormir o tempo necessário, alimentação saudável, lazer, atividades físicas 

e convivência com família e amigos para trocas e comunhão. Por outro lado, há pessoas que 

deixam essas práticas, por viverem em condições econômicas e sociais que as impedem 



139 
 

 
 
 
 

veementemente. Pessoas que vivem as margens da sociedade dos privilegiados. Em relação a 

dormir o suficiente para sonhar, menciono dois grandes grupos: os que pouco dormem por 

suas corridas desvairadas para seguir o fluxo das conquistas modernas e os que dormem 

pouco e perdem tempo de sonhos em função das precariedades em que sobrevivem. 

Kaká Werá Jecupé (2020, s/p) elucida sobre os sonhos. Segundo ele, 
 

a questão do sonho é central na cultura indígena de modo geral. Para mim, 
esse aprendizado específico começa a vir de uma relação que eu comecei a 
ter com o povo Krahô. Ele é um povo que vive na região do Tocantins, 
próximo às margens do Rio Tocantins, no norte do Brasil. Eu conheci os 
Krahô quando eu estava com os Guarani. Eles foram visitar os Guarani em 
São Paulo, no início dos anos 90, e a primeira coisa que me chamou a 
atenção foi justamente o fato de que em toda decisão que aquela comunidade 
iria tomar, antes de tomá-la, era dito assim: vamos sonhar. E era “vamos 
sonhar” literalmente. Significava ir dormir, sonhar e só depois – quando era 
uma decisão importante – decidir. E isso me chamou muito a atenção. A 
partir daí, fui verificar e perguntar, querer saber mais, e aí foi quando aprendi 
que para todo movimento da comunidade, seja geográfico, físico, de 
decisões, o sonho era uma coisa muito importante. Eu fui vendo e 
aprendendo que o sonho é um portal de outras partes, de outras dimensões, 
de outros planos mesmo. Fui percebendo que isso tinha ressonância com 
outros povos também, como o povo Xavante. Em 97, escrevi alguma coisa 
sobre isso no livro A Terra dos Mil Povos57 . 

 
Indagada por sua entrevistadora Anna Ortega (2020, s/p), mais uma história notável sobre os 

sonhos que narra no livro, é a chamada Roda do Sonho, do povo Krahô. Como é o hábito de compartilhar o 

que é sonhado? O sono e o compartilhar dos sonhos é igualmente feito por outros povos?   Responde 

(Jecupé Werá 2020 s/p), 

 
eu vivi essa experiência da Roda do Sonhos com os Krahô. É uma coisa bem 
simples. Pela manhã, ao despertar, você se reúne com um grupo (família, 
amigos, pessoas) em uma roda, e cada um compartilha o sonho que teve 
durante a noite. Nesse momento, aquele que compartilha não compartilha 
como um sonho pessoal, mas como um sonho coletivo, mesmo que seja algo 
pessoal. E aquele que escuta o faz não para interpretar, mas para se colocar 

 
57 Importante literatura que recomendo: A terra dos mil povos História indígena do Brasil contada por 

um índio, autoria de Kaká Werá Jecupé, Taisa Borges. Disponível para venda em: 
https://www.editorapeiropolis.com.br/produto/a-terra-dos-mil-povos/ 

https://www.editorapeiropolis.com.br/produto/a-terra-dos-mil-povos/


140 
 

 
 
 
 

dentro desse sonho. E aí, se ele também teve um sonho, ele vai contar o 
sonho dele como um complemento desse sonho escutado. A resposta que dou 
para o sonho do outro, então, é o sonho que eu tive. Se eu não sonhei, fico 
quieto. O que percebo ao longo dos anos é que, entre povos comunitários, os 
sonhos são comunitários. Na minha experiência com não indígenas, mesmo 
os sonhos que envolvem um contexto coletivo são individuais, pessoais. Eu 
costumo fazer a Roda de Sonhos em vivências que realizo, seguindo a ideia 
de que quem escuta não interpreta. Só escuta. O que acontece é que, quando 
a pessoa narra o seu sonho, quando ela verbaliza, ela cria uma possibilidade 
de compreender o sonho. Quando ela narra, ela vai contando e, de repente, 
diz: “Ah! estou entendendo tal coisa”, porque desentope esse canal. O 
problema do ser humano, da pessoa mais da cidade, é que esse canal onírico 
não é exercitado. Então ele não consegue compreender o sonho. Mas, com 
relação ao sono, este é o estado que nos permite revitalizar o nosso 
organismo, a casa do nosso espírito. E se essa casa não é revitalizada, ela 
adoece. É basicamente por isso. Através do sono, você renova suas energias 
físicas, suas células, suas energias psíquicas. E você ganha uma quantidade 
de energia que favorece, por exemplo, o ganho de imunidade. As pessoas se 
desenvolvem no sono. 

 
O neurocientista Sidarta Ribeiro58 reconhecido como um dos maiores especialista e 

uma referência em pesquisas sobre sonhos, é leitura elementar para buscar mais compreensão 

sobre os sonhos. Nessa perspectiva intenciono aprofundar nos estudos de Sidarta em conexão 

com as concepções indígenas. Para além da envergadura de sua teoria sobre os sonhos, 

Sidarta Ribeiro escapa do cientificismo e dialoga com outros sujeitos e seus saberes, o 

resultado desse misto, pode ser compreendido como grande postulado de Sidarta Ribeiro. 

Com trabalho coletivo do ponto de vista de agregar saberes outros e experiências variadas, o 

pesquisador vem atraindo leitores de diferentes áreas do conhecimento. Sidarta traz para a 

população que, por dificuldades outras, não tem acesso a livros, seus debates transmitidos em 

canais de TV aberta e diversas entrevistas de domínio público na internet. Com linguagem 

acessível e sensível, Sidarta Ribeiro vem discutindo suas concepções com pesquisadores das 
 
 

58 Neurocientista e biólogo, é doutor pela Universidade Rockefeller e pós-doutor pela Universidade Duke, 
Estados Unidos. É professor e pesquisador da UFRN, onde dirige o laboratório Sono, Sonhos e Memória do 
Instituto do Cérebro. Foi premiado por entidades como Dasa, Ministérios da Saúde e da Integração Nacional, 
Google e IMBES. É membro de renomados institutos e redes científicas como ACAL, SBPC, LA School, 
Chacruna, PBPD, CpE e Pew Foundation. Também publicou Maconha, cérebro e saúde e Song, Sleep and the 
Slow Evolution of Thoughts. É colunista da Carta Capital e escreveu para a revista Mente e Cérebro. 



141 
 

 
 
 
 

filosofias indígenas como Limulja e com indígenas como, por exemplo, Ailton Krenak59. É 

necessário mencionar que, tanto os programas em TV aberta e as entrevistas de domínio 

público via internet, fornecem a partilha de conhecimento relevante a sociedade distante do 

meio acadêmico e a nós pesquisadores com limitações financeiras para aquisição de livros 

como fonte de estudo, isso é uma ação generosa. A cerca da crise civilizatória e sobre a 

urgência de sonhar com generosidade esclarece a OUTRASMÍDIAS (2022) que, 

 
nossa espécie se caracteriza pela dicotomia entre o cuidado com pessoas 
consideradas do círculo íntimo e a competição com aqueles excluídos desse 
círculo por qualquer razão. Precisamos ao mesmo tempo curar nossa pior 
ancestralidade e honrar nossa melhor ancestralidade. Por um lado, é preciso 
confrontar as partes doentes de nossas origens, como o patriarcado, que 
promove competição feroz e generalizada, acumulação, opressão, machismo, 
racismo, homofobia, todo tipo de intolerância e finalmente o vergonhoso 
especismo em que vivemos. […] Precisamos também nutrir antigas tradições 
relacionadas aos cuidados recíprocos entre as pessoas. Desde a pré-história, 
nossos ancestrais desenvolveram uma sofisticada ética do cuidado, baseada 
nos valores da atenção, da responsabilidade, da comunicação, da 
responsividade, da competência, da confiança, do respeito, da solidariedade e 
da pluralidade. Nossa raiz biocultural é violenta, mas também é amorosa, 
generosa, capaz de esmerados cuidados parentais e maravilhosa sociabilidade 
(RIBEIRO, 2022, s/p). 

 
As palavras acima, são de tamanha importância para refletirmos sobre nossas ações e 

omissões. Questiono-me sobre em que momento nos perdemos da cosmovisão e iniciamos no 

perverso caminho do individualismo mortal, que nos separa dos nossos iguais no sentido 

biológico e dos outros ser e elementos que nos cercam. É assustadora a nossa mesquinhez. 

Não partilho da concepção de que a essência humana é a perversidade, com exceção dos casos 

de indivíduos com condições de agravo de personalidade antissocial, psicopatia60. Nesse 

59 Para saber mais sobre sonhos em Sidarta Ribeiro e Ailton Krenak, assistir a live em: 
https://www.psicologiahailtonyagiu.psc.br/materias/videos/1384-sonhos-dialogo-entre-ailton-krenak-e-sidarta- 
ribeiro 
60 Segundo o neuropsicólogo Antonio de Pádua Serafim, o termo “psicopata” não está inserido nos quadros de 
transtornos mentais. A psicopatia é usada para descrever um agravo da personalidade antissocial. Dentro das 
personalidades antissociais, existiria um percentual de pessoas que teriam características mais agravadas, 
intensas e frequentes. Ou seja, eles seriam mais insensíveis, mais manipuladores e totalmente sem empatia. O 
neuropsicólogo explica ainda que dentre os psicopatas existem vários segmentos. A pessoa pode ser um 

https://www.psicologiahailtonyagiu.psc.br/materias/videos/1384-sonhos-dialogo-entre-ailton-krenak-e-sidarta-ribeiro
https://www.psicologiahailtonyagiu.psc.br/materias/videos/1384-sonhos-dialogo-entre-ailton-krenak-e-sidarta-ribeiro


142 
 

 
 
 
 

sentido, respeitando a exceção, temos escolhas e essas escolhas positivas devem ser em 

sentido próprio e coletivo. Ribeiro (2022, s/p) cita a ancestralidade e traz como exemplo as 

concepções de Ailton Krenak e Davi Kopenawa ao expor que, 

 
“o futuro é ancestral”, Ailton Krenak exprime que não teremos futuro sem o 
resgate das cosmovisões sustentáveis do passado. Privado de natureza, sono, 
sonho, alimentação, exercício físico e relações humanas de qualidade, o 
homem branco se enfiou num beco existencial e ecológico que parece não ter 
saída. Entre as capacidades ancestrais que precisam ser recuperadas, o sonho 
tem lugar central. A sociedade dos brancos desaprendeu a arte de sonhar, que 
exige memória, intenção, interpretação e coletivização das imagens oníricas 
pela narrativa ao despertar. Segundo o xamã ianomâmi Davi Kopenawa, “os 
brancos não sonham tão longe quanto nós. Dormem muito, mas só sonham 
com eles mesmos”. A atrofia da capacidade de sonhar reflete o sequestro do 
desejo pela relação desmedida com as mercadorias. Chegou a hora de curar 
nossos piores instintos, nutrindo os melhores. Se quisermos durar, temos de 
mudar. 

 
Sidarta Ribeiro (2021) interpreta que atender a todos os nossos sonhos não será o 

bastante para superar as adversidades enfrentadas atualmente. Contudo, considera que ajudará 

a sociedade a galvanizar o gigantesco capital financeiro e tecnológico adquirido 3 mil 

bilionários e 9 milhões de cientistas. O infortúnio, ele volta a advertir, é que nem o 

capitalismo nem a ciência têm a bússola moral para guiar essa remissão. Nesse sentido 

recomenda que carecemos da orientação das pessoas mais sábias, de nossas mentes e de 

sonhadores sensíveis como o Papa Francisco, Greta Thunberg, o líder indígena Roani... Nas 

expectativas de que os mais fortes entre nós consigam reaprender a cuidar dos mais fracos, 

dos excluídos, dos que vivem as “margens de”. Apenas protegidos pelo amor mais genuíno, 

teremos uma chance de sobrepor as mazelas quem nos assombram. 

Para Sidarta (2021) há a emergência de uma atualização cultural indispensável. Isso 

tanto por parte dos líderes políticos como dos indivíduos comuns, pois é o momento de 
 

criminoso, um assassino ou até um megaempresário de sucesso porque dadas essas características de 
insensibilidade, manipulação, ausência de remorso, ele passa por cima de tudo e leva vantagem. Disponível 
em :https://oglobo.globo.com/saude/ciencia/noticia/2022/03/psicopatia-condicao-nao-doenca-mental-mas- 
resultado-de-adaptacao-da-especie-humana-afirma-novo-estudo-25442148.ghtml 



143 
 

 
 
 
 

reaprender a arte de sonhar com os xamãs nativos que alertam sobre a iminente queda do céu 

como salienta Davi Kopenawa, causada pelas ações predatórias irresponsáveis e bárbaras. 

Desigualdade, intolerância, alteração climática e a pandemia de covid-19 tornam explícito a 

urgência de uma ação conjunta. A segurança só pode vir de um sonho compartilhado sobre 

um futuro mais inclusivo, respeitoso e amoroso. Se temos o desejo de ficar por aqui, é vital 

compreender definitivamente o que são os sonhos para o bem comum e reaprender a arte de 

compartilhá-los com nossa família, amigos e vizinhos planetários. 

De modo conciso, mas sem generalização, eclodem as concepções com parecença 

entre Daniel Munduruku, Davi Kopenawa, Kaká Werá e Sidarta Ribeiro sobre sonho e, com a 

pedagogia no espírito. Cada um a seu modo, explica e valoriza o sonho, aponta seu sentido em 

diferentes contextos, mas não o afasta do processo pedagógico respaldado na generosidade, 

ética e responsabilidade para com nossa espécie, com os encantados e com o meio ambiente. 

Insurgindo assim, com lógica capitalista de competição em detrimento da colaboração, que 

leva ao caminho do abismo sem chance de retorno. Recomento a leitura do livro de Sidarta 

Ribeiro, com o título, Sonho manifesto: dez exercícios urgentes de otimismo apocalíptico. 

Nesse livro o autor reúne reflexões de cientistas, pajés, xamãs e mestres dos saberes populares 

para falar sobre a importância de sonhar com o futuro do planeta. 

Percebo a pedagogia no espirito, ou do sonhar, como uma terra fértil pronta a ser 

cultivada por mãos afetuosas; como uma pequena fogueira que aquece nossos corpos, 

conversas, nossa Yanisa Kiyauriri61 e que nos une como atores sociais com habilidades que 

confluem para lutar por uma sociedade mais justa e com mais equidade. Como Daniel 

Munduruku expõem sobre os sonhos, corroboro o que pronuncio em minhas abordagens, 

sejam em meu fazer pedagógico ou em minhas palestras. Em nossos sonhos somos livres, 

nossa condição social, de gênero, de orientação sexual, de cor da pele, de deficiências, nossos 

61 Mingau à base de tapioca. O subproduto da mandioca é misturado a leite de coco, açúcar e água para depois 
ser fervido até engrossar um pouco. Fonte: https://www.passagenspromo.com.br/blog/comidas-de-origem- 
indigena/ 

https://www.passagenspromo.com.br/blog/comidas-de-origem-indigena/
https://www.passagenspromo.com.br/blog/comidas-de-origem-indigena/


144 
 

 
 
 
 

traumas, tristezas, medos, vestes e conflitos não têm tanta força para nos atingir. No sonho, 

meu corpo físico pode visualizado sob outras lentes; sem tabus; sem a necessidade de encaixe 

aos padrões estéticos; sem ser assediada como mulher despida; sim, posso ser um pássaro 

colorido que canta ao ar livre; as águas frescas e doces de uma cachoeira que respeita o 

espaço das pedras e desliza suavemente sobre elas; um casulo que origina a borboleta; a Dona 

aranha tecendo, cuidando das sua crias e colhendo o orvalho em seus fios e as Sempre-vivas 

que insistem em ser bela mesmo fora do caule e aparentemente mortas. Creio que, nós 

formadores de educadores, temos a tarefa de dialogar com outras epistemologias, sem a 

audácia patológica de classificar, rotular ou validá-las. Percebo que, as literaturas indígenas, 

são fundamentais para enriquecer os currículos, ensinar a sonhar com generosidade e sugerir 

novas práticas de ensino nas instituições de ensino. 

Figura 18 - Quadro Entre Parentes 
 

Fonte: EVARISTO, 2020. 
 

Retomando as minhas relações com os sonhos, sendo eles no sentido de desejar, ou no 

sentido de minha imagem desunir do meu corpo – como Davi Kopenawa interpreta, para outra 



145 
 

 
 
 
 

dimensão ou entre-mundos eu ressignifico. Essa ressignificação é uma bioarte de um quadro 

que denominei Entre Parentes, contemple a figura 18. Segue as narrativas sobre a elaboração 

e reflexões. 

Vamos para mais uma ressignificação que tem relação, imbricada com a educação 

ambiental decolonial e a pedagogia no espírito. No período de isolamento social e lidando 

como uma situação em que vivia gaslighting62, a arte me atravessou e me envolveu fortemente 

e se tornou uma fonte de prazer e conforto. Todavia, como sentir conforto em uma época de 

caos, opressão psicológica, manipulação amorosa, pavor e solidão? Não foi uma tarefa fácil. 

Era desolador os movimentos negacionistas antivacinas, o governo negando as evidências 

científicas do uso das máscaras, as faltas de leitos nos hospitais, o racismo se expandindo, a 

crescente miséria, os povos indígenas sendo massacrados pelo vírus e invasão de seus 

territórios com o aval do Estado. Recordo-me de uma fala implacável de uma guerreira, que 

me encorajou a continuar. Diz Eliane Potiguara (2004, p.102-103), em seu poema “Identidade 

indígena”: 

 
nosso ancestral dizia: Temos vida longa!/Mas caio da vida e da morte/ E 
range o armamento contra nós./Mas enquanto eu tiver o coração aceso/Não 
morre a indígena em mim/ E nem tampouco o compromisso que 
assumi/Perante os mortos/De caminhar com minha gente passo a passo/E 
firme, em direção ao sol./ Sou uma agulha que ferve no meio do palheiro/ 
Carrego o peso da família espoliada/Desacreditada, humilhada/ Sem forma, 
sem brilho, sem fama. 

 
Essa fala de Eliane Potiguara, me mostrou que se fazia necessário tentar manter meus 

pensamentos equilibrados, buscar lucidez e firmeza para sobreviver naquele cenário de terror 

que nos assolou. Eu buscava esse equilíbrio na fé e na arte de ressignificar, não só objetos, 

mas minhas relações pessoais e os meus sentimentos feridos. Acho que nunca passou pela 

minha cabeça, algo tão forte e tão intenso como a que vivenciamos por conta dos efeitos da 

covid-19. 
 

62 Evidenciada na imagem investida fotogravada em 2020, no quadro sobre minha cama. 



146 
 

 
 
 
 

A experiência que compartilho nesta parte da tese, através da ressignificação de uma 

peça artística, tem uma história bem inusitada. Em função dos riscos da pandemia, só saía de 

casa para o essencial, e tudo que precisava fazer na rua, organizava uma lista para fazer em 

um dia só. Saía sempre com luvas, máscaras e álcool em gel. Certo dia, ao sair do prédio, com 

uma amiga, nos deparamos com uma pessoa jogando no lixo uma moldura quebrada com 

parte de um espelho trincado. Falei com minha amiga que, se ela tivesse vergonha ela poderia 

ir à frente porque que eu pegaria aquela moldura do lixo. A minha amiga que de fato me 

conhece muito bem falou: “sem problema, Pega!”. E assim, peguei a moldura e retornei para 

o condomínio para fazer a primeira higienização antes de entrar em casa. Ao ver a moldura, 

desejei ressignificar em um quadro de fotos das pessoas que amava e eu estava distante. 

A moldura que estava quebrada, com cacos do espelho, também carecia de um bom 

reparo e pintura. O primeiro desafio, após retirada dos vidros, foi restaurar as partes quebradas 

e tortas da moldura. Depois de muito imaginar como conseguir ajeitar a moldura resolvi usar 

pregos e cola. Para a pintura na cor que desejava, foi necessária uma mistura com duas 

tonalidades de tintas, que já tinha em casa. Cheguei à cor nude, que já uso em outras 

ressignificações para decoração da minha casa. Para substituir o vidro quebrado, usei uma 

placa fina de metal, forrada com tecido de uma almofada, o objetivo do uso da placa de metal 

teve como função o uso ímã prendedor para as fotos. Como sustentação do quadro na parede 

sobre a minha cama, eu não queria apenas pendurar, mas almejava dar um acabamento, mais 

sutil e pessoal. Para isso, imaginei que, o puxador de madeira que eu já tinha encontrado na 

rua e o guardei, seria ideal. Para utilizar os puxadores precisei adaptá-los a nova função. Vale 

sinalizar que, de tal modo eu estava ressignificando também o puxador que era de uma gaveta 

descarta na rua. Adorei o resultado, claro! 

Creio na importância de refletir sobre as possibilidades de reelaborar objetos em vez 

de descartá-lo. Pra isso, não é necessárias altas habilidades, mas criatividade. Penso que o 

isolamento social, mexeu de forma considerável em nossas práticas. Faltava-nos talvez, tempo 



147 
 

 
 
 
 

e motivação para refletir sobre novas formas de lidar com o tempo, com as incertezas, com a 

solidão e com o medo. De certa forma, esse isolamento tão devastador, nos fez “tirar o pé do 

acelerador” e diminuir nossa corrida cotidiana. Percebo que nossa espécie, infelizmente, é 

expert em outro tipo de descarte. Não só descartamos objetos sem a menor responsabilidade, 

nós temos o hábito de descartar pessoas da mesma maneira com que nos desfazemos de 

coisas, sem a menor empatia. É lastimável! 

Pactuo com as ideias de Zygmunt Bauman63, sobre o Amor Líquido64. Concordo com 

Bauman, que estamos na era dos amores líquidos, das relações fluidas que escorrem com total 

facilidade pelas mãos. Nesse sentido, não nos importamos muito, com a forma com que 

entramos e saímos da vida das pessoas. Somos consumidores compulsivos de objetos e 

pessoas. Somos produtores de lixos concreto e simbólico. Em muitos casos deixamos nossas 

marcas impressas como cicatrizes no outro e muita degradação ambiental. Penso ser essa, 

mais uma reflexão urgente e necessária em nossa breve passagem no mundo. Vale indagar: 

Como estamos tratando as pessoas e o lixo? Como pensamos e agimos em relação ao 

consumismo, ao devaneio de obter, usar e descartar, de querer mais, de não conseguir lidar 

com o tempo, com as diferenças e de como transformamos as pessoas em objeto de uso para 

autoafirmação? Reflita! Ressignifique-se! 

Como sugestão de leitura que explica o sinal de  interrogação na imagem anterior do 
quadro Entre parentes, recomento o leitura atenta do livro:   
Mentes perigosas: O psicopata mora ao lado – Autora Dr Ana Beatriz Barbosa Silva 
 
 
 
 
 

63 Zygmunt Bauman foi um sociólogo que acreditava que a solidão produz a insegurança, mas que 
relacionamentos também o faziam. Nascido no dia 19 de novembro de 1925, em Poznán, na Polônia, Bauman 
começou a trajetória acadêmica na Universidade de Varsóvia, onde lecionou por um tempo. Disponível em: 
https://www.stoodi.com.br/blog/filosofia/zygmunt-bauman/ 
64 O amor líquido é aquele amor descartável. A ideia de Bauman é a seguinte: o amor, nossos relacionamentos, 
tornam-se cada vez mais descartáveis conforme a vida exige mais praticidade. 
Sendo assim, Bauman indica que ao mesmo tempo em que queremos nos relacionar, não queremos. É como se 
quiséssemos estar em um relacionamento e ao mesmo tempo não estar. Ou seja, queremos o compromisso, mas 
não há cobrança. Queremos estar com alguém, mas não a responsabilidade que uma relação implica. 
Disponível em: https://www.psicanaliseclinica.com/amor-liquido/ 

https://www.stoodi.com.br/blog/filosofia/zygmunt-bauman/
https://www.psicanaliseclinica.com/amor-liquido/


148 
 

 
 
 
 
 

4. LITERATURAS INDÍGENAS: BREVE CONTEXTUALIZAÇÃO 
 
 
 

Você desenhou e fixou essas palavras em peles de papel, como pedi. Elas 
partiram, afastaram-se de mim. Agora desejo que elas se dividem e se 
espalhem bem longe, para serem realmente ouvidas. 

 
(Davi Kopenawa) 

 
Durante séculos os saberes dos povos indígenas sofreram inúmeras tentativas de 

aniquilamento e foram subjugados em diferentes contextos. Quando os Jesuítas aqui 

chegaram, suas crenças, epistemologia, pedagogias e línguas foram denegadas e usadas como 

projetos de dominação contra os povos originários. Em uma relação de autoritarismo os 

europeus não mediram esforços para impor o ensino atrelado a fé dogmática e negaram todos 

os processos educativos já existente. É evidente que os povos indígenas já tinham suas 

próprias pedagogias e literaturas. Sim, já havia literaturas antes da invasão europeia, e essas 

literaturas não apenas em escritas, como nos informaram. 

É um grande equívoco na concepção de que literatura indígena é só através da escrita. 

A leitura para os indígenas, não se restringe apenas por meio dos símbolos gráficos. Antes de 

decifrar códigos, esses atores buscam as leituras de mundos, uma conexão aproximada as 

ideias freirianas, por exemplo. O sentido de leitura e de escrita, para esses povos, se dá através 

de representação das narrativas, da oralidade, da memória ancestral, da contação de histórias, 

das pinturas corporais, dos cantos, das bioartes etc. Logo, até o ator que não tem o domínio da 

escrita na língua portuguesa, ou não tem sua “pele da imagem65” publicada, como disse Davi 

Kopenawa; Albert (2015, p. 63-66), pode ser considerado escritor. 

_________________ 
 

 
Jornais. 
. 

65 Davi Kopenawa (2016, p. 63-66) denomina pele da imagem, todo material impresso, livros, revistas e 



149 
 

 
 
 
 

Há autores que usam o termo e oralituras, em substituição a literaturas. Segundo 

Margarete Nascimento dos Santo (2011, p. 2,) a oralitura é o termo adotado pelos escritores 

“antilhanos a partir da década de 80 e a justificativa para o uso de tal nomenclatura, está no 

fato da literatura tradicional, da forma como é concebida, não oferecer espaço que abrigue de 

forma satisfatória as questões ligadas à produção literária nas Antilhas”. Contudo, destaco 

que, nesta tese, faço o uso do termo literatura. 

Na concepção de Danner; Dorrico; Danner (2020, p. 214-215) as literaturas indígenas 

podem ser compreendidas de diferentes maneiras, entre elas, 

 
nós consideramos as manifestações e as produções estético-literárias das 
minorias como um dos fenômenos epistemológico-políticos mais marcantes 
e fundamentais da constituição de nossa academia e, antes disso, como 
condição disso, em verdade, da nossa esfera pública, política e cultural 
democrática na atualidade. Esse fenômeno estético-literário representa 
exatamente o aparecimento e o ativismo, no âmbito da esfera pública e, 
portanto, como sujeitos políticos em primeira instância, dessas mesmas 
minorias político-culturais que, tradicionalmente, teriam sido relegadas às 
margens da democracia, da academia e do cânone, recebendo, no máximo, 
um tipo de visibilidade indireta em que seriam representadas por um sujeito 
epistemológico-político extemporâneo que assumiria seu discurso-práxis 
sem, contudo, dar-lhes efetiva voz e vez, definindo-as e julgando-as, 
representando-as, mas sem lhes possibilitar participação e expressão. 

 
Com minúcia Danner; Dorrico; Danner (2020, p. 217-218) expõem relações entre 

literatura de minoria, estética, violência, luta, voz-práxis e política. Para tais autores, 

 
o primeiro grande núcleo normativo das manifestações estético-literárias das 
minorias, desse modo, está em que politizam sua constituição e sua condição 
como minorias sob a forma de um ativismo sociocultural direto, pungente e 
político, em que o sentido do texto ou da obra produzida está exatamente 
nessa politicidade, nessa autoexpressão da violência e da exclusão, nessa 
utilização de sua pertença comunitária, identitária e grupal (seja ela a 
tradição ancestral, o gênero, o sexo, a cor-raça-cultura etc.) como o elemento 
a ser afirmado, publicizado, visibilizado e utilizado como ferramenta de 
autoafirmação, resistência e luta, como base da significação, da crítica, da 
criatividade. Nesse sentido, a voz-práxis das minorias manifesta-se de modo 
primigênio em termos de um (e como um) eu-nós lírico-político para o qual a 



150 
 

 
 
 
 

tríade memória, visibilização e luta define não apenas a constituição da obra 
e a expressão que, nela, se faz da própria pertença societal-cultural- 
antropológica, mas também a vinculação sociopolítica e, aqui, a atitude anti- 
homogeneizadora e anti-normalizadora que define e dinamiza qualquer 
práxis emancipatória calcada nas minorias, assumida pelas minorias, que 
consiste em sua permanente tentativa de publicização e de desvelamento de 
sua existência como parte da vida sociocultural, como esfera pública, como 
corpo público, como grupo público, como condição pública que, enquanto 
tal, tem de afirmar a diferença, a singularidade e a pluralidade como eixo 
ontogenético de qualquer sociedade-cultura e, assim, de qualquer base 
paradigmática aberta, inclusiva e não-unidimensional. 

 
Em seus estudos Behr (2017) organizou em três fases a literatura indígena brasileira: 

os mitos transcritos, as literaturas ditas didáticas e a literatura de autores individuais 

autoproclamados indígenas. A fase inicial consiste no resultado material de um trabalho não 

indígena com procedência indígena, ou seja, a coleta dos mitos e histórias indígenas 

transpostos em forma impressa, por não indígenas, como os antropólogos, linguistas e 

assessores. Nessa fase primária, é possível evidenciar que, essas histórias são transcritas 

somente pelo olhar alheio aos dos atores indígenas. A segunda fase refere-se à literatura que 

decorre de projetos pedagógicos. Há nesse período a participação em conjunto, porém, nem 

sempre com autorias específicas de autores indígenas com ampla autonomia. Nesse sentido, 

sob a coordenação do MEC, as universidades e as ONGs – Organizações não Governamentais 

Sem Fins Lucrativos, “se encarregam dos diferentes projetos que dão origem a uma literatura 

pedagógica produzida por e para os próprios índios em áreas indígenas, as mais das vezes em 

cursos de formação para professores indígenas” (BEHR 2017, p. 267). A última fase é 

definida como as literaturas autorais indígenas, dando expressão à alteridade. Há nessa 

terceira fase, a apropriação do lugar discursivo desses atores/autores, ainda que em suas 

primeiras publicações em números reduzidos. Para tal autor, não podemos desconsiderar a 

importância de nenhuma das fases, porém, é na última que esses sujeitos passam para o meio 

impresso, suas versões históricas, suas visões de mundo, suas pedagogias de modo mais 

autoral (BEHR, 2017). 

Vários debates permeiam os temas dos textos dos autores indígenas, por meio da 



151 
 

 
 
 
 

literatura. Um desses debates pontuais, reside na participação do indígena como um dos 

protagonistas da História do Brasil interligado à proteção ambiental. Dentre as inúmeras 

dimensões que esse debate permeia, uma delas se relaciona com a teoria da inferioridade e 

expropriação territorial dos indígenas em relação ao branco – ou sua pretensão, imposta desde 

a colonização. Hoje, os indígenas, por meio de muitas lutas, passam a falar a partir de um 

recurso antes de domínio do “não índio”: a literatura. As literaturas indígenas assumem um 

espaço que, oportuniza outros sujeitos, através de possibilidades de vozes, antes emudecidas, 

a narrar outras faces da nossa história. 

As literaturas Indígenas se estabelecem como uma forma de se sobrepor ao 

“silenciamento literário” que, durante séculos, dominou inúmeros povos indígenas brasileiros. 

E, dessa maneira, os autores indígenas ocupam, hoje, as livrarias e, tomando posse da escrita 

trazida pelos colonizadores – e usada como um instrumento de poder e fetiche para subjugar 

suas oralidades, escrevem e se mostram por um lócus antes nunca conhecido: o próprio olhar. 

Essas literaturas se destacam pela poética e pelo olhar crítico dos povos, que mostram que são 

possuidores de epistemologia, história, pedagogias e, capazes de transitar em distintos espaços 

sociais e publicar seus próprios textos. Há alguns anos, os escritores indígenas mostram que a 

literatura não é mais um espaço restrito. Eles, por intermédio dos movimentos sociais, 

constroem, mesmo que a contragosto de alguns, o espaço antes dominado pela elite literária 

branqueada e passam a ser não apenas personagens, mas também autores. 

Danner; Dorrico Danner (2020b) inscrevem a relevância da pesquisa de Janice Thiél, 

que em 2006 publicou sua tese de doutorado, intitulada Pele silenciosa, pele sonora: a 

construção da identidade indígena brasileira e norte-americana na literatura. Thiél usou a tese 

como base para elaboração do seu livro publicado em 2012, Pele silenciosa, pele sonora: a 

literatura indígena em destaque. Com meio de defesa da existência de uma literatura 

indígena no país e propondo atividades didático-pedagógicas a serem possivelmente adotadas 

em salas de aula. A abordagem do livro, corrobora com a eminente proposta da literatura 



152 
 

 
 
 
 

indígena como leitura componente curricular em escolas e no processo de formação de 

educadores (grifos meus). O título poético da tese e do livro são justificados pela autora do 

seguinte modo: 

 
[...] utilizo a expressão pele silenciosa para remeter à invisibilidade do índio 
e à ausência de sua voz na produção literária nacional. A pele silenciosa 
sugere de que modo, ao longo dos séculos, a perspectiva ocidental 
hegemônica imagina o “índio verdadeiro”, ao mesmo tempo que indica o 
silêncio desde seu encontro com o colonizador. Por sua vez, a expressão pele 
sonora propõe que o índio possui voz própria e a manifesta em textos de 
resistência e por meio de textualidades variadas (THIÉL 2012, apud 
DANNER; DORRICO; DANNER; 2020b p. 245). 

 
Na concepção de Graúna (2013) a literatura indígena vem gerando a sua própria teoria. 

A literatura escrita dos povos indígenas no Brasil pede que se leiam as várias faces de sua 

transversalidade, a começar pela estreita relação que mantém com a tradição oral, com a 

história de outras nações excluídas – as s nações africanas, por exemplo, com a mescla 

cultural e outros aspectos fronteiriços que se manifestam na literatura estrangeira e, 

acentuadamente, no cenário da literatura nacional. Concordo com a análise de Graúna (2012), 

que a questão da especificidade da literatura no Brasil, implica um conjunto de vozes a partir 

das quais a autora procura testemunhar sua vivência e transmitir, as histórias contadas pelos 

mais velhos, embora, muitas vezes, veja-se diferente aos olhos do outro. Essa mudança na 

lógica e nos autores, como disse Graúna, permite ver o que antes a sociedade não tinha tanta 

clareza ao ler sobre eles. Diante das afirmações da autora percebo as facetas das literaturas 

indígenas e sua amplitude. 

De acordo Pachamama (2020, p. 26) um dos motivos da escrita indígena pode ser vista 

“a partir de nossas inquietações, escrevemos. Para honrar nossas ancestrais, escrevemos. 

Escrevemos porque há uma floresta em nós, afetos e uma luta. Escrevemos para desconstruir 

registros colonizadores”. Nesse sentido motivador, “pensando sobre o lugar dos Povos 

Originários na história, tendo em vista a construção de sua invisibilidade enquanto sujeitos 

históricos”. Que deve ser “considerando o nosso protagonismo pulsante, defendemos o quanto 



153 
 

 
 
 
 

é necessário que a história da(o) originária(o) seja por ela/ele escrita”. Outro ponto chave 

sinalizado por Pachamama (2020, p. 38,) diz respeito ao sentido da palavra para os povos 

indígenas, outrossim “a palavra tem a alma de quem fala e escreve. E escrevemos por isso. 

Para que nossa alma esteja pulsante. Também, para propor reflexão sobre tais atos e 

construção de memórias e verdades”. Nesse contexto, “não é o tempo de sustentarmos 

hipocrisias, mas de estarmos despertos. E, a você, pessoa que lê, meu respeito e gratidão por 

estar ouvindo”. Pensar o sentido intrínseco da palavra na alma indígena, reforça que, “ao 

escrever ou falar, o autor está liberando ao leitor /ouvinte a imagem, por assim dizer, da sua 

alma que é valorosa e sua voz um recurso poético-político de anúncios e denúncias”. 

De acordo com Lima-Payayá; Marandola Jr. (2020), mais do que relevância e respeito 

da diferença, direito à literatura, direito à voz e amplo (re)conhecimento, a literatura indígena 

consiste, tracejar nossa cartografia ancestral, tradicional e cultural e a própria prática 

historiográfica. Nessa concepção, não se trata puramente em colorir um pouco mais o mapa, 

pela diversidade, vai além, envolve principalmente em realocar a própria compreensão de 

conceber a História, a Literatura, a Educação e a Geografia. Para os escritores indígenas, no 

entanto, não se trata de reivindicar para si os valores e finalidade da literatura, ao contrário, o 

movimento é subversivo ao assumir e reivindicar a ambivalência oralidade-escrita como 

potência reúne, comunica e projeta suas próprias cosmologias, visão de mundo e as criações e 

cultura. Continuam a comunicar que, 

 
no entanto, as concepções históricas e modernas de Literatura remetem ao 
homem das letras, ao conhecimento sistemático, ao conjunto de obras 
definido por diferentes critérios (público, temário, geográfico, histórico). Por 
todos estes pontos de vista, a literatura oral ou as narrativas míticas têm 
dificuldade em serem incluídas neste corpus. A própria construção do sentido 
de Literatura, portanto, contém, constitutivamente, um tensionamento 
explícito entre oralidade-escrita, que expressa uma forma ocidental de 
concepção do conhecimento, ganhando contornos coloniais que atuam como 
instrumentos de poder e submissão. O embate memória (oralidade) e história 
(literatura) está permeado de farta documentação da força imagética e 
discursiva de tais narrativas na negação da alteridade e no esforço de trazer o 
Outro para o campo do Mesmo, em um sistema hierárquico que privilegia a 



154 
 

 
 
 
 

palavra e a narração escrita – o logocentrismo. Assim, a própria ideia de uma 
literatura indígena é colocada em questão nos Estudos Literários que põem 
em debate sua existência ou não. (LIMA-PAYAYÁ; MARANDOLA JR 
2020, p. 230) 

 
As pedagogias indígenas, embora descrita como processo complexo, próprios de 

povos indígenas e distinto da educação escolarizada ocidental, tem a concepção que muito me 

faz refletir sobre os nossos processos formativos como educadores. Questiono então, quais 

são os nossos desafios e possibilidades de intervenção na formação/ação docente ocidental 

que criticamos? Uma das respostas pode nos direcionar são as concepções dos povos 

originários. Compreendo que, as concepções indígenas, suas pedagogias e suas literaturas se 

constituem em amplo referencial decolonial à formação docente que necessita ocupar os 

currículos das licenciaturas, não como leituras complementares mais leituras efetivas. 

 
 
 

4.1. Outros Saberes: Sujeitos Outros 
 
 
 

Diante dos desafios cotidianos e dos debates sobre as lacunas referentes aos 

conhecimentos dos povos originários, na formação docente, é crucial à compreensão de que, 

as concepções que fundamentam a educação são: elitista, patriarcal, eurocêntrica e 

branqueadas. Outras concepções diferentes das citadas, não são legitimadas sem o 

engajamento coletivo, bem como sugere as ideias freirianas. A construção de Pedagogias 

Outras que tensionam o modelo pedagógico vigente, na compreensão de Arroyo (2014), não é 

tão recente. Sinaliza Arroyo (2014, p. 31) que tal construção “está na origem da história das 

Américas, foi e continua sendo um dos capítulos mais tensos e densos na história da 

empreitada pedagógico-civilizatória da colonialidade e que se prolonga na pós-colonialidade”. 

Continua Arroyo (2014, p. 30) com seu argumento ao declarar que: 



155 
 

 
 
 
 

há um ponto que os coletivos populares em movimentos destacam ao afirma- 
se sujeitos pedagógicos: que na história foram vítimas de ocultamentos, 
inferiorizações e até sua sofrida história afirmação de seus saberes, culturas, 
identidades. De suas pedagogias. Ignorar esses povos e suas pedagogias 
representa uma lacuna intencional nas narrativas das histórias das ideias e 
práticas pedagógicas. [...] Reconhecer que esses povos têm Outras 
Pedagogias produtoras de saberes, de modos de pensar, de se libertar e 
humanizar desestabilizaria a própria identidade da pedagogia hegemônica. 

 
A educação indígena que denomino como pedagogia indígena ou pedagogia do 

parente, se faz presente nas literaturas desses povos. Por assim ser, afirmo que as literaturas 

indígenas são anúncios pedagógicos decolonial, com maestria para fornecer a nós educadores 

comprometidos com a socialização de conhecimentos de sujeitos outros. Embora reafirmo que 

há diferenças entre os processos pedagógicos indígenas, em virtude das concepções de 

diferentes povos, percebo ainda que essas diferenças também têm pontos conectivos 

semelhantes. Então é preciso parcimônia para não confundir diferença com dicotomia. As 

percepções de mundo e de educação dos povos indígenas sempre me trouxeram esperança de 

transformação das mazelas de nossa sociedade branqueada, excludente, injusta egocêntrica. 

Selecionei algumas falas que apresentam a epistemologia e pedagogias dos Kaiowá e Guarani. 

Vejamos com a alma receptiva! 

De um modo singular, abaixo serão descritos um pouco dos ensinamentos tradicionais 

Kaiowá e Guarani que perpassa pelos conhecimentos das bisavós para avós, de avós para 

filhos e de filhos para netos. Assim, 

 
esses ensinamentos poderiam ser pontos orientadores de toda a educação 
brasileira, pois é voltada para a espiritualidade e para o bem comum da nossa 
casa – o planeta Terra. Tekoha nhe’e Ayvu Arandu, Tekoha nhe’e, 
Nhanderekoha e Tekoha nhe’ẽ ayvu, são os conhecimentos repassados que 
dão vida e a constituição da pessoa que forma o bom Kaiowá e Guarani”. 
Esses ensinamentos levam o povo indígena da etnia Kaiowá e Guarani a 
acreditar que a vida é cheia de amor, de humildade e esperança como fala o 
educador Paulo Freire. Nós, os Kaiowá, somos inspirados nessa educação e 
crescemos buscando os valores sociais e a essência da vida fortalecida por 
essa educação (XAMIRINHUPOTY; REZENDE 2016, p. 27). 



156 
 

 
 
 
 

Diante do exposto acima, Xamirinhupoty; Rezende (2016, p. 27-30), nos ensinam 

alguns dos diversos princípios que regem os Kaiowá e Guarani. Sinalizo que, dente os 

princípios abaixo, não há ordem de classificação de maior ou menor, eles se complementam 

dentro de características de complexidade e cosmovisão. Reforço que, a forma numérica em 

que os coloquei, não os definem em ordem de prioridade, porém só uma questão de 

organização no texto. Consideramos a sabedoria Kaiowá e Guarani: 

1. Tekoha nhe’ẽ – vida – terra – língua. A vida, o território e a língua 

são a essência da vida do Kaiowá e Guarani. Portanto, sem terra não 

haverá vida e sem vida não haverá a língua: 

2. Teko Nhe’ẽ mba’ekua – vida de conhecimento da realidade – 

PALAVRA SAGRADA. Esse ensinamento é repassado dos mais 

velhos que na vida devemos: ser muito sábio para saber respeitar o 

outro – na caça, na pesca, na hora de lavar roupa no rio, respeitar o 

lugar de banho dos mais velhos, saber falar na hora certa; 

3. Teko nhe’ẽ mborayhu – vida afetiva – amor. Vida de amor com os 

filhos, netos, noras, genros, de filho para com pai, mãe com filhos e 

filhas; mesmo tendo muita fofoca dentro do convívio, saber 

contornar a situação para viver uma vida de amor. Esse geralmente 

é o papel das matriarcas das famílias grandes; 

4. Teko nhe’’ẽ ete – vida de palavra. A palavra na língua Kaiowá e 

Guarani é sagrada por isso não pode ser proferida de qualquer jeito. 

A palavra tem muita força. É carregada de compromisso e de valor, 

representa a verdade; 

5. Teko nhe’ẽ anhete – vida verdadeira. Essa é a verdadeira lição que 

nos ensina jamais podermos deixar de ser Kaiowá e Guarani seja 



157 
 

 
 
 
 

onde for; 
 

6. Teko nhe’ẽ tee – vida com falar verdadeiro. Na língua Kaiowá e 

Guarani é ensinado que devemos saber falar a verdade sem magoar 

o outro. Dar a palavra para o outro e cumprir; 

7. Teko nhe’ẽ porã – vida sem mal. Esse ensinamento é repassado para 

criança desde o ventre da mãe Kaiowá e Guarani até a criança 

nascer, ou seja, para toda a vida busca viver essa vida sem maldade; 

8. Teko nhe’ẽ katu – vida de respeito ao outro: justiça e ética. O teko 

katu nos ensina a saber viver de modo digno, com lealdade e vida 

correta. Esse é um conhecimento que retrata o verdadeiro modo de 

vida do Kaiowá; 

9. Teko nhẽ’ẽ rendu – saber ouvir e obediência. Esse conhecimento 

nos ensina que devemos saber ouvir no momento certo, saber ouvir 

e obedecer aos mais velhos, saber ouvir a terra, saber ouvir a mata, 

saber ouvir os pássaros, saber ouvir os rios, saber ouvir os animais 

da mata, saber ouvir os animais do campo, saber ouvir os animais 

do brejo, saber ouvir o bebê na barriga da mãe, saber ouvir o céu, 

saber ouvir o seu ser 

10. Teko nhe’ẽ Joja – vida de coletividade e justiça. Esse conhecimento 

nos ensina como devemos tratar o outro com igualdade, saber 

dividir as coisas com as pessoas, a saber: caças, pescado, 

mantimentos da roça (kokwe), decidir junto, dar a palavra junto; 

11. Teko nhe’ẽ Pu’aka e Mbarete – vida de força para sobreviver. Esse 

conhecimento nos ensina que devemos ter sabedoria e buscar força 

para viver a vida com coragem: coragem na caça, coragem na pesca, 



158 
 

 
 
 
 

coragem para fazer roça, coragem para caminhar, coragem para 

falar, coragem no agir, coragem no pensar, coragem em decidir, 

coragem em recuar, coragem para construir, coragem para reclamar, 

coragem na retomada das terras tradicionais e coragem para 

sobreviver; 

12. Teko Mbo’e – vida de repasse de conhecimento dos mais velhos 

para os mais novos durante as diferentes etapas da Educação 

Indígena. 

O processo educativo imposto aos indígenas a época da colonização europeia, foi de 

extrema violência epistêmica e de tentativas de aniquilação das pedagogias dos povos 

originários. Os europeus chegaram e nomearam o que viam, não apenas por não 

compreenderem as distintas línguas aqui faladas, mas por suas ideias pretensiosas de 

dominação. Kopenawa; Albert (2015, p.70) declara que “antes dos brancos aparecerem na 

floresta, distribuindo seus nomes a esmo, tínhamos nossos apelidos”. Não só nomearam, 

como classificaram tudo que desejam a partir de suas lentes. Não se pode negar que, em nome 

da ciência as negações desses atores suas tradições, sejam no sentido do sagrado, do 

pedagógico, dos conhecimentos e relação com a natureza muitas violências foram 

estabelecidas. Lamentável. Como já pontuado anteriormente, a ciência conferiu superioridade 

a alguns conhecimentos em detrimento de outros. Nesse sentido, compreendemos a 

emergência do esforço por outras reflexões, outras epistemologias e pedagogias oriundas de 

outros sujeitos e das classes populares com suas demandas. 

A perspectiva decolonial parte do pressuposto de que “o fim do colonialismo enquanto 

relação política não acarretou o fim do colonialismo enquanto relação social, enquanto 

mentalidade e forma de sociabilidade autoritária e discriminatória” persistindo, “assim, na 

sociedade contemporânea, as estruturas de poder e saber que marginalizam os grupos sociais 

minoritários e seus conhecimentos” (SANTOS 2004, p. 8). Há nessa perspectiva, a 



159 
 

 
 
 
 

compreensão de que os saberes ancestrais, nos quais almejamos sugerir como aporte à 

formação, através das literaturas Indígenas, em particular a vasta obra literária do filósofo, 

historiador, educador e escritor indígena Daniel Munduruku, é, pois, um referencial 

decolonial. 

Para Munduruku e Wapichana (2009, p. 9-10), “compreender a literatura indígena é 

entender que ela se manifesta nas diversas formas de socialização do saber; que ela é a 

reverberação do que mora dentro do corpo de nossa gente”. Assim, “nos completam como 

pessoas, porque nos lembra sempre de onde viemos, para onde vamos e qual o sentido de 

nossa pertença a esse planeta”. Logo, “é assim que a temos reelaborado compreendendo que 

é, também, uma forma de atualizarmos a memória responsável pela manutenção da nossa 

própria história”. A dimensão dos saberes ancestrais perpassa com profunda habilidade nos 

textos que direcionam olhares com intuito de lapidar nossa humanidade sempre em formação 

e, ainda para a formação. 

Munduruku (2011), em uma entrevista concedida a Lemos (2011, p.3), traz sua 

opinião em relação ao poder e aos objetivos da literatura; a relação de saber ocidental, oriental 

e seu vínculo com a natureza: 

 
foi então que eu percebi que com o livro eu chegaria muito mais longe, muito 
mais distante e isso acabou acontecendo porque além do livro chegar longe, 
ele me leva pra bem longe também, ele me carrega. Eu faço o livro, mas 
quem me carrega é o livro, porque ele me abre outras perspectivas, outras 
possibilidades e, abre outras portas. Esse pensamento não é um pensamento 
absolutamente ocidental, isso é claro pra mim. Eu não faço apologia do saber 
ocidental, eu uso o saber ocidental para fazer apologia do saber indígena. 

 
Viveiros de Castro (1996, p. 237), alerta que o Etnocentrismo é regido na visão 

ocidental, todavia, o Cosmocêntrismo, é inerente às concepções dos povos indígenas. Para 

ilustrar tal afirmação ele se utiliza de uma anedota transcrita por Lévi-Strauss em que, 

“enquanto o europeu tentava entender se o indígena tinha alma, o indígena o afogava e 

esperava que o corpo putrefasse para saber se o espírito tinha corpo”. Enfim, “essa visão 



160 
 

 
 
 
 

sociocósmica, estende o espírito a muitos seres, mesmo os que não têm um corpo físico, 

facilitando assim uma compreensão de mundo muito mais simples e saudável”. Onde natureza 

e cultura possam viver simultaneamente sem competir ou prejudicar uma à outra, melhor 

refletindo, sem que o ser humano destrua a natureza e consequentemente a si mesmo. 

A relação de respeito que o sujeito indígena estabelece com natureza tem intrínseca 

ligação com o sagrado, assim não há apenas vidas nas florestas, contudo, a floresta é a própria 

vida. Davi Kopenawa e Albert (2015, p. 468) compartilha uma interessante mensagem a nós, 

napë66, para que venhamos compreender que, “se a floresta estivesse morta, nós também 

estaríamos, tanto quanto ela! Ao contrário, está bem viva”. Segundo ele “os brancos talvez 

não ouçam o seu lamento, mas ela sente dor, como os humanos. Suas grandes árvores gemem, 

ela chora de sofrimento quando derrubadas e queimadas”. 

Nas palavras de Krenak (2019, p. 26), 
 

nosso tempo é especialista em criar ausências: do sentido de viver em 
sociedade, do próprio sentido da experiência de vida. Isso gera uma 
intolerância muito grande com relação a quem ainda é capaz de experimentar 
o prazer de estar vivo, de dançar, de cantar. E estar cheio de pequenas 
constelações de gente espalhada pelo mundo que dança, canta e faz chover. 
O tipo de humanidade zumbi que estamos sendo convocados a integrar, não 
tolera tanto prazer, tanta fruição de vida. 

 
Nessa perspectiva, é nítido que a humanidade deveria está diante do sentido de 

preservação do meio ambiente e tudo que nele habita, desse modo fortalecer todas as relações 

vitais, que transcendem nossa concepção simplista e visão periférica. Assim, pregnantes da 

cosmologia, os indígenas povos têm sentido de pertencimento e buscam ações de proteção 

socioambiental em sentido amplo através dos seus conhecimentos tradicionais e 

ancestralidade. Eles são protagonistas das tentativas milenares de proteção do planeta e, antes 

da sociedade pensar em denominar os ambientalistas, os povos originários já tinha essa 

essência como consciência e prática. 

66 Homem branco, não indígena, estrangeiros, inimigos. 



161 
 

 
 
 
 

O prolífero trabalho literário do cacique Juvenal Payayá é alvo de pesquisas sobre 

literaturas. Francielle Silva Santos (2016) em sua pesquisa, apontou algumas caraterísticas da 

escrita de Juvenal Payayá, o autor que a vida e obra se cruzam em diversos momentos, em 

outros, caminham lado a lado, em um mesmo sistema que eu chamo de migratório. Migra de 

um espaço para outro, nos trânsitos da vida, a procura de respostas que foram dadas para 

escrever, agora no presente, a sua história. Portanto, nesse sentido a que intento anunciar aqui 

mais sugestões de leituras, ao expor três livros de Payayá que apontam o referido trânsito por 

ele descrito.   A retomada x o interdito proibitório (2007), Negócios na periferia (2006) e 

O filho da ditadura (2010), indicação de leitura para que possamos compreender como vida 

e obra estão imbricadas na prática da escrita do autor Juvenal Payayá. Vale ressaltar que essas 

relações nos levam a entender o percurso pelo qual se constitui a autoria deste cacique. 

Lima-Payayá; Marandola Jr (2020) sugerem pensar que a obra de Juvenal Payayá 

poderia ser melhor percebida como um grito-escavação existencial-política com empenho de 

reconhecimento nos trânsitos e embates com o Outro, entre hospitalidade e hostilidade. 

Esclarece que, dito de outra forma, sua literatura expressaria a violência do encontro com o 

Outro, sincronicamente procura construir uma face que suscite o reconhecimento. Assim, na 

tessitura poética, não há dicotomitização entre moderno e tradicional, na via simples da 

oposição de uma memória ancestral pré-moderna e uma hostilidade colonial-modernizadora 

que oprime e desagrega. 

Lima-Payayá; Marandola Jr (2020) sinalizam que o universo narrativo e poético de 

Juvenal Payayá é contemporâneo na perspectiva de não apresentar ou defender a pureza. A 

natureza política de sua produção, permeada por um profundo aceno à alteridade, favorece sua 

crítica contundente de aberturas que potencializam o encontro. É comum na literatura de 

Juvenal Payayá encontrar três elementos com ser indígena/indianidade, as experiências de 

violência e exclusão, a ancestralidade, de forma tão imbricadas ao ponto que nos permite 

considerar que se trata ser bem mais do que faces ou horizontes da obra poética, contudo, 



162 
 

 
 
 
 

expressões de sua cosmologia: uma sensibilidade ética, das quais a historicidade e 

geograficidade é fundamentada em um acontecer político-poético partilhado. Este seria o 

próprio arquétipo de literatura desse cacique. E um elemento desta poética que nos parece 

especialmente significante é a “voz”, Lima-Payayá; Marandola Jr (Payayá 2016, apud 2020, 

p. 237), Balada do cativo: 
 

Melodia da mata 

Voz do selvagem 

Voz do pescador 

A voz da beija flor 

Voz do lunático 

Voz de Bina 

Voz do inca 

Vozes dos deuses 

Voz do coração 

Voz do sentimento 

Voz da lua 

Voz da serra 

Voz da Penha 

Voz da colmeia 

Voz da Chapada 

Voz do malandro 

Voz da órfã 

Voz da prosa 

Voz da cabana 

Cotovia e carcará 

Urubu e Carcará 

Falcão e o avião 



163 
 

 
 
 
 

Araponga 
 
 

Os sujeitos Outros, os indígenas na contemporaneidade, não desistiram das diversas 

lutas enfrentadas desde a chegada dos invasores europeus. Atualmente, as lutas não se 

concentram apenas dentro dos territórios – demarcados ou não –, transitam em outros espaços 

e a literatura ganham outras vozes, sujeitos Outros. Dorrico (2018, p. 229) afirma que, 

 
a literatura indígena brasileira contemporânea está marcada pela atuação 
direta dos escritores/autores, pela voz e pela letra, na publicização do 
pensamento indígena em livros/CDs/mídias sociais. Diante da pluralidade de 
pertenças étnicas, de estilísticas que perpassam a oralidade e a escrita 
alfabética, os sujeitos indígenas enunciam sua voz e/ou sua letra em um 
movimento de autoexpressão e autovalorização de suas ancestralidades e 
costumes, bem como na dinâmica de resistência física, lutando pela 
demarcação de suas terras, e de resistência simbólica, reivindicando uma 
revisão dos registros oficiais que os escanteiam. 

 
Jamais poderia deixar de trazer para nossa reflexão, o pensamento refinado e com uma 

potência fantástica de Jaider Esbell67, que escolheu seguir por outra dimensão entre-mundos e 

nos deixou órfãos da sua forma material. Contudo, sua voz continua ecoando em suas obras 

verbais e não verbal. A escrita peculiar do artista Esbell (2020, p. 19,) é considera enigmática, 

e destaca ele que “o termo Arte Indígena Contemporânea é um dos lugares centrais e 

estratégicos para se perceber no mundo, perceber o mundo, os mundos, as imundícies e as 

maravilhas do talvez”. Jaider Esbell (2020, p. 20-21) especula que, “talvez tudo comece a se 

distanciar rapidamente quando desce do inesperado o termo educação, um pacote surpresa 

dentro da já violenta colonização”. Prossegue ele ao refletir que “estou fixado com essa 

palavra: educação. Preciso ficar atento e não me afastar das referências desta obra, pois talvez 

seja a justiça, a honestidade e a franqueza com a questão atemporal o que de fato levará a nos 

67 Jaider Esbell, morreu em 2/11/2021, em São Paulo, aos 42 anos. Do povo Macuxi foi artista, escritor e 
produtor cultural. Nasceu em Normandia, no estado de Roraima, e viveu até aos 18 anos onde hoje é a Terra 
Indígena Raposa Serra do Sol (TI Raposa Serra do Sol). Publicou sua obra autoral Tardes de agosto, manhãs de 
setembro, noites de outubro (Roraima: Edições do Autor, 2013). Foi um dos intelectuais que compõem a 
Coleção Tembetá (2018), editada pelo Beco do Azougue Editorial. Possui o seguinte site: 
http://www.jaideresbell.com.br/site/sobre-o-artista/ 

http://www.jaideresbell.com.br/site/sobre-o-artista/


164 
 

 
 
 
 

compreendermos em nossa vergonha alheia ainda dormente, adormecida”. Ocupa-se em dizer 

que acredita na proposição de, 

 
clarear aqui que o meu ponto de escrita é, sobretudo, turvo, contudo é do 
lado de cá que escrevo, dessa trincheira, por detrás dessa ideia-bananeira que 
nasce junta, na mesma raiz e sai por outros terrenos aventurando horizontes 
pondo cachos próprios de si em outros mundos. É desse ambiente de 
representação que escrevo, da teimosia em parar o luxo com o próprio 
estanque e mormente compor a tensão das forças em ascensão. Ou seria 
declínio? Como agente-autor me cabe pegar a mão do humano e introduzi-lo 
na natureza até que ele se perca para se achar uma só coisa. Antropoceno 
reverso? Isso tudo é dito, pois talvez seja sentido o que se busca, visto que já 
temos ou tivemos o entretenimento, o alimento para vaidades desde vãs 
idades. E não é a ideia de cultura a ruptura, o mito de uma evolução, uma 
modernização arcaica? E não seria o conhecimento demonstrado a 
certificação da tolice quando escrevemos nas folhas das árvores já como 
papel envenenado os atos da nova revolução? (ESBELL 2020, p. 10) 

 
Continua Esbell (2020, p 22), 

 

as escalas das coisas exigem que elevemos a criticidade para um patamar de 
pluralidade assim, colocamos mais mistérios quando nos recusamos a 
analisar singularidades. Ao menos devemos sentir ainda fortes palpitações e 
aceitar que talvez enquanto autor ainda não tenhamos histórias, mas uma 
grande responsabilidade com o pensamento-trajetória dos antes da gente. Se 
a literatura indígena nasce na borda do abismo ela deve servir unicamente 
para criar e distribuir asas para regressamos, pois essa curiosidade insana de 
querer cruzar é nosso algoz enquanto humanidade. Ela deve nos dar, digo, 
nós que nós ajuntamos em sua biqueira respingados pelos descuidos, deve 
nos dar um relatório, a impressão de nossa auto demanda. De fato, temos 
uma conta a pagar, um algo a apagar antes do antes. 

 
Meu enfoque na tese, teve inclinação com maior ênfase nas literaturas indígenas como 

recurso pedagógico decolonial. Compreendo ao discorrer sobre as literaturas, tanto a 

epistemologia do Bem Viver, conforme as pedagogias indígenas como algo intrínseco. 

Todavia, não posso deixar de mencionar outros movimentos artísticos do universo indígena 

contemporâneo que vem ocupando espaço de grande valia na sociedade. As produções 

cinematográficas, artes visuais, elaboração de bioarte, moda estilizada e música. Estes são 

apenas alguns dos exemplos, dos muitos outros movimentos indígenas atuais que não se 



165 
 

 
 
 
 

limitam ao campo artístico, visto que é um movimento educativo que muito contribui com 

minhas proposições nesta tese. Essas produções não almejam puramente a estética, por 

exemplo, contudo tem propósitos outros, como fomentar questões que, de algum modo, 

inquietam cada sujeito ou coletivo que desejam deixar seus anúncios e denúncias. 

A título de exemplo, a música indígena vem ganhando robustez dentro e fora do país, 

com participação em grandes eventos, atraindo músicos não indígenas em evidência e os mais 

diversos públicos. O rap vem mostrando sua potência entre os jovens indígenas que estão 

colocando suas reflexões em suas músicas, e trazem para o debate, temas que carecem não só 

de discussão, porém de interferência multi modo. Selecionei duas referências – das muitas que 

há, de cantores indígenas de rap: o rapper Owerá68 – também conhecido como Kunumi MC, e 

o grupo de rapper Bro MC’69. 
 

O rapper Owerá iniciou sua representatividade desde adolescente. De acordo com 

Luiz Felipe Stevanim (2022), durante a abertura da Copa do Mundo de 2014, Owerá aos 13 

anos, ficou conhecido no mundo, através da mídia, ao quebrar o protocolo planejado pela Fifa 

e levantar a faixa “Demarcação Já”. Owerá foi uma das três crianças escolhidas pelo 

cerimonial do evento – uma branca, uma negra e uma indígena, para representar a paz. O 

pensamento e ação do jovem Owerá demostra sua luta e declarou: mas como eu representaria 

algo que não temos na aldeia? Já faz tanto tempo, e infelizmente a luta não para, ainda 

lutamos por direitos básicos e pela preservação das nossas terras. Essa luta não é só nossa, é 

de todos, ou, pelo menos, deveria (grifo meu). 

Owerá Mirim (2023), que também é conhecido pelo nome artístico como Owerá O 

Kunumi MC, registra que, após gravar com o DJ Alok em 2021, subiu no palco com Caetano 
 

68 Werá Jeguaka Mirim é do povo Guarani Mbya de São Paulo, filho do escritor indígena Olívio Jecupé, autor 
de mais de 20 obras de literatura nativa. 
Fonte: https://radis.ensp.fiocruz.br/index.php/home/entrevista/rap-ancestral 
69 Os componentes do grupo são: Bruno Veron, Clemerson Veron, Charlie Peixoto, Kelvin Peixoto e Dani 
Muniz. Formado por jovens indígenas Kaiowa da Reserva de Dourados Mato Grosso do Sul. Fonte: 
https://revistaecopos.eco.ufrj.br/eco_pos/article/view/3790/4003 

https://radis.ensp.fiocruz.br/index.php/home/entrevista/rap-ancestral
https://revistaecopos.eco.ufrj.br/eco_pos/article/view/3790/4003


166 
 

 
 
 
 

Veloso para entoar um cântico Guarani junto com o clássico do cantor baiano, “Um índio”. Já 

no especial “2022” disponibilizado pelo HBO Max, marcou sua participação no evento que 

comemorou o centenário da Semana de Arte Moderna de 22. Owerá é um dos grandes nomes 

no panorama musical indígena do país e com projeção internacional. Nesse sentido, é a 

reverberação de um movimento que tem sido denominado de futurismo indígena, por fusionar 

elementos da ancestralidade com ritmos contemporâneos e tecnológicos, como o rap e o 

tecno. Em direção ao futuro, mas com as raízes fincadas na Aldeia Krukutu (grifo meu). 

Owerá Kunumi MC (2023 p. 3-4) relata como a música o ajuda a falar sobre 

ancestralidade e a luta pelos direitos dos povos originários. Para mim, 

 
a música me ajuda a viver a ancestralidade, principalmente as canções 
tradicionais guaranis. O rap é uma ferramenta não indígena, que o 
indígena descobriu. É com muito orgulho que falo que ele não é do 
indígena, mas é uma ferramenta que o indígena está sabendo usar para 
lutar: para falar sobre o sistema, sobre a nossa realidade e para alertar 
sobre pessoas que querem apagar a nossa cultura, a nossa língua, e 
derrubar os nossos direitos. É isso que a gente fala no rap. Pra mim, o rap 
é comunicação e resistência. É minha forma de comunicar, de levar a 
minha mensagem e do meu povo, o que muitas vezes na cidade não é 
visto. Não existe um olhar sobre a realidade e a cultura indígena, não só 
sobre aquilo que vivemos, mas também aquilo que não chega até à aldeia. 
Falo sobre políticas que querem quebrar os nossos direitos e sobre 
preconceito. Falo muito sobre a demarcação das terras indígenas, os 
nossos direitos como cidadãos brasileiros. A gente luta pela demarcação e 
recebe críticas: “Para que o indígena quer terra?” A minha visão é que 
nós, indígenas, é que deveríamos estar demarcando as áreas para os não 
indígenas. Só que hoje o mundo inverteu e está tudo uma bagunça. Hoje 
o indígena tem que lutar para talvez um dia ter a esperança de demarcar 
as nossas próprias terras, para nós podermos viver. Meu rap fala muito 
sobre isso. O indígena quer terra apenas para poder viver. Não é para 
ganhar lucro com isso. Na cidade se fala muito sobre enriquecimento. Só 
que o indígena já vive um enriquecimento natural: já é rico porque vive 
com a natureza. 

 
Discutir sobre povos indígenas e a cultura pop pode assemelhar, para a doxa corrente, 

um contrassenso. Caso se fale de culturas indígenas, não se deve falar nas formas culturais 



167 
 

 
 
 
 

características “moderno”. Infelizmente permanece, as relações entre a sociedade brasileira e 

os povos indígenas mantendo ainda em imagens e imaginários representações equivocadas 

dos indígenas descritos nas cartas portuguesas do século XVI e nas pinturas dos primeiros 

missionários e viajantes que por aqui transitaram. Ou ainda, das personagens da fundação do 

Brasil enquanto nação moderna, situando os indígenas como personagens de um passado 

distante, selvagem, canibal e/ou romântico (OLIVEIRA, 2016). Prossegue Oliveira (2016, p. 

200), além disso, 

 
constituem contemporaneamente essas relações dois vetores antagônicos. De 
um lado, a descrença ou desdém quanto à autenticidade de sua condição 
étnica – do que viver ou transitar na cidade, usar tecnologias ou vestir roupas 
são os grandes indicadores de inautenticidade – lançando-os ao lugar de não-
índios, de pobres urbanos ou mesmo de mendigos sem nenhuma 
consideração pelos processos históricos e redes de memória de constituição 
do ser indígena no Brasil e menos ainda pelos seus modos de vida, suas 
filosofias, seus saberes bem como seus direitos e reivindicações políticas 
com destaque para a demarcação de suas terras previstas pela Constituição 
Brasileira de 1988. 

 
Os quatro integrantes do Bro MC’s, grupo de rap, que Oliveira (2016) pesquisou é 

formado por quatro jovens indígenas do povo Kaiowá de Mato grosso do Sul, sendo uma das 

vozes feminina, a de Dani nos backing vocals que foi integrada ao grupo em 2012, mas 

atualmente não faz parte do grupo. Com vários clipes e músicas gravados pelo grupo 

contaram com apoios locais e/ou colaboradores eventuais, além da circulação garantida entre 

jovens das tekohas, eventos indígenas no MS e redes sociais. A título ilustrativo, o clipe 

oficial do grande hit do grupo Eju Orendive tem aproximadamente 292.000 visualizações no 

You Tube, além dessa grande marca é a música mais tocada na Rádio Web Yandê70. Os 

rappers alcançaram visibilidade mais ampla na MTV, abriram show de Milton Nascimento 

em Campo Grande MS (2012), fizeram apresentações na festa da primeira posse da presidenta 

Dilma (2010) e no programa TV Xuxa da Rede Globo (2012). Além disso, musicaram a obra 

Rap Global do sociólogo português Boaventura de Souza Santos que foi apresentada no 

70 A primeira rádio indígena do Brasil, disponível em: www.radioyande.com/ 

http://www.radioyande.com/


168 
 

 
 
 
 

Fórum Social Temático em São Leopoldo, Rio Grande do Sul 2012. 
 

Para Bro MC’s (2014, apud Oliveira, 2016, p. 211), 
 

os brancos têm que entender que a gente não está só lá no passado, a gente 
evolui junto com os brancos. A cultura está sendo preservada. A gente só usa 
o rap como ferramenta, entendeu? Ferramenta pra se defender de quem? Dos 
brancos, entendeu, que julgam as pessoas, não só os indígenas que sentem o 
preconceito, como os negros também... Porque lá é “os coitadinhos que não 
vão subir na vida. Se a pessoa é um indígena fica na aldeia e só lá”... Eu já 
não tenho essa visão... Eu tenho a visão de levar a voz indígena. Tipo assim 
subir nos palcos, mostrar o que é a voz indígena... Como outros parentes que 
usam a câmera pra mostrar o trabalho deles, entendeu, registrar a dança, a 
filmagem que eles fazem dentro da aldeia, entendeu.. [...] tem muita lenda 
em torno da questão indígena, da questão da pobreza. Aquela coisa: ‘ai um 
pobre, ai um indígena, nossa! Como ele é o silvícola’.... nada disso! São 
pessoas que têm anseios, sonhos, que sofrem, que querem, que buscam... E 
que se não vai buscar, os Bro pensam muito isso, tem alguma coisa de 
errado! Outro dia foi muito engraçado, a gente tava em Brasília. Eu estava 
pintando os meninos e o cara abriu a porta pra dizer que era nossa hora. Aí 
ele disse assim: ‘ué, vocês não vão cantar pelados?! Então vocês não são 
índios de verdade!!!!!’ (risos). O Bro canta música em guarani, em português 
e guarani. É pra mexer com a autoestima do povo indígena. Mas tem muita 
treta nisso. Coisa de internet. Gente que fala: mas como índio vai cantar rap? 

 
Expõem Bro MC’s (2014, apud Oliveira, 2016, p. 211-212), 

 

a gente não mistura. A gente coloca junto”. Então mudar a visão dos brancos 
sobre os indígenas envolve um trabalho árduo de descolonização do olhar 
pois as relações de preconceito para quem as vive tomam dimensões difíceis 
por vezes de entender e com as quais romper. Antes de fazer rap eu ficava 
observando as coisas que aconteciam... Suicídios, violências, drogas.    Às 
vezes eu ficava muito triste porque era um dia bonito assim e a gente ficava 
sabendo de uma pessoa que morreu por causa da bebida, essas coisas, né?! 
Lá nossa comunidade acontece muito isso e eu ficava perguntando porque.... 
Aí eu vi que quando acontece alguma coisa, o foco dos noticiários é só o 
indígena. Toda hora eles ficavam falando isso. E não é só o isso o que existe. 
Existe muita coisa boa dentro da aldeia. Por isso que eu falo, a mídia, lá na 
nossa cidade, no nosso estado, Mato Grosso do Sul, eles censuram muito a 
imagem do indígena. Eles não mostram as coisas boas que tem na nossa 
comunidade. É só morte, suicídio, e também esse conflito entre índios e 
fazendeiros, né... E os brancos (eu não estou querendo tirar vocês não.... 
risos) têm muito preconceito. Eles veem os indígenas na cidade e dizem: ‘o 



169 
 

 
 
 
 

que eles estão fazendo aqui? Será que vão querer tomar a cidade para eles 
também?’ Uma vez cheguei na cidade de carroça. Meu povo usa muito 
carroça e bicicleta, tem uns que têm carro e moto também. Aí fui estacionar a 
carroça. Tinha um senhor fumando perto do carro dele, um carrão, não sei se 
era latifundiário, mas parecia ter muita grana. Ele me disse que eu não podia 
estacionar ali. Eu perguntei por que? Ele falou que tinha uma lei que era 
proibido carroça na cidade. Eu falei: mas porque isso. Ele falou: porque está 
atrapalhando o trânsito. Aí eu fiquei por ali mesmo. Vi que era um jeito dele 
chegar com seu preconceito. Não existe essa lei. Os policiais quando morre 
um índio lá, eles não vão atrás do assassino... Eles esquecem Se fosse o 
branco eles estariam correndo atrás até hoje. 

 
Diante da doxa existente sobre o lugar dos povos indígenas na sociedade 

contemporânea, me alegra saber que, há visíveis conquistas desses atores sociais que me 

inspiram na escrita e na vida. Os rappers indígenas vêm como movimento artístico e 

pedagógicos que nós educadores carecemos de refletir sobre suas atuações e que estão 

realmente “furando a bolha”. Em 2022, o Rock in Rio dispôs de uma das atrações mais 

esperadas pela multidão, o cantor Xamã contou com a participação do grupo indígena de rap 

Brô MC’s. Já Owerá Kunumi MC participou em 2021 com Alok que realizou – direto da 

Amazônia, uma performance com povos indígenas no Global Citizen Live71. Não há como 

questionar que, a arte, a epistemologia do Bem Viver e as pedagogias indígenas reverberam e 

potencializam os processos educativos decolonial e afetuosos como argumento nesta tese e 

em minhas narrativas. 

Sugestões pedagógicas, literatura e filme: 
 

⮚ Descolonizando Metodologias: Pesquisa e Povos Indígenas. Autora: Linda 
Tuhiwai Smith.  Editora: UFPR, 2018. 

⮚ Documentário Martírio. Direção do antropólogo, Vicente Carelli, 2017. 
____________________________________ 
 

 

71 Confira em: 
https://www.google.com/search?    
q=kunumi+mc+no+rock+in+rio+com+alok&oq=Kunumi+MC&aqs=chrome 1.69i57j35i39l2j46i67j0i512l3j0i2 
2i30i625j0i22i30l2.5213j0j15&sourceid=chrome&ie=UTF-8#fpstate=ive&vld=cid:5c690bc2,vid:3GlGj6j3SFU 

https://www.google.com/search?q=kunumi%2Bmc%2Bno%2Brock%2Bin%2Brio%2Bcom%2Balok&oq=Kunumi%2BMC&aqs=chrome.1.69i57j35i39l2j46i67j0i512l3j0i22i30i625j0i22i30l2.5213j0j15&sourceid=chrome&ie=UTF-8%23fpstate%3Dive&vld=cid%3A5c690bc2%2Cvid%3A3GlGj6j3SFU
https://www.google.com/search?q=kunumi%2Bmc%2Bno%2Brock%2Bin%2Brio%2Bcom%2Balok&oq=Kunumi%2BMC&aqs=chrome.1.69i57j35i39l2j46i67j0i512l3j0i22i30i625j0i22i30l2.5213j0j15&sourceid=chrome&ie=UTF-8%23fpstate%3Dive&vld=cid%3A5c690bc2%2Cvid%3A3GlGj6j3SFU
https://www.google.com/search?q=kunumi%2Bmc%2Bno%2Brock%2Bin%2Brio%2Bcom%2Balok&oq=Kunumi%2BMC&aqs=chrome.1.69i57j35i39l2j46i67j0i512l3j0i22i30i625j0i22i30l2.5213j0j15&sourceid=chrome&ie=UTF-8%23fpstate%3Dive&vld=cid%3A5c690bc2%2Cvid%3A3GlGj6j3SFU


170 
 

 
 
 

5. TEXTOS E CONTEXTOS: um mergulho nas águas das acepções 

teóricas 

 
 
 

O Bem Viver nos convida a sair da dicotomia entre ser humano e natureza, 
ou seja: despertar para uma consciência de que somos filhos da Mãe Terra, 
da Pachamama, e tomar consciência de que somos parte dela, de que dela 
viemos e com ela nos complementamos. 

 
(Katu Arkonada) 

 
As palavras de Said (1990, p. 27) apresenta o intuito deste elemento do texto: “o ato de 

começar implica necessariamente um ato de delimitação, por meio do qual algo é cortado de 

uma grande massa de material e transformado numa representação do ponto de partida”. 

Teóricos de diferentes linhas de pesquisa, os quais nos influenciaram em maior ou menor 

grau, nas inclinações teóricas, que nos inspiram iniciar as discussões teóricas e, certamente, 

nos indicarão futuras leituras – já que afirmo que minhas pesquisas não findam com esta tese, 

que darão suportes conceituais e possíveis alternativas para repensar a formação/ação 

decolonial dos educadores ambientais. Ciente de que, este capítulo da tese é um conjunto de 

concepções teóricas já consolidadas em diferentes campos do conhecimento, em função dessa 

percepção, a escolha pela escrita se constitui na primeira pessoa do plural, circunstância 

diferente dos outros capítulos do texto. 

No intuito de buscar referencial teórico capaz de elucidar as questões acerca das 

contribuições epistemológicas, através das cosmovisões ancestrais dos povos indígenas, como 

aporte a formação/ação decolonial de educadores ambientais, buscamos algumas referências 

conceituais. Instigados pelo tema, miramos então, como sugere Guimarães (2016), tensionar 

as armadilhas paradigmáticas, que fragilizam a formação docente. Por conseguinte, confere 

certificação esvaziada de criticidade para o exercício profissional. Segundo Guimarães (2016,  

p. 52-53), 
 
 

armadilha paradigmática é compreendida como uma limitação compreensiva 
e uma incapacidade discursiva, o educador por estar atrelado a uma visão 
(paradigmática) fragmentária, simplista e reduzida da realidade, manifesta 
(inconscientemente) uma compreensão limitada da problemática ambiental e 
que se expressa por uma incapacidade discursiva que informa uma prática 
pedagógica fragilizada de educação ambiental. Essa prática pedagógica presa 
à armadilha paradigmática, não se apresenta apta a fazer diferente e tende a 



171 
 

reproduzir as concepções tradicionais do processo educativo, baseadas nos 
paradigmas da sociedade moderna. 

 
Acrescenta Guimarães (2016), o conceito de paradigma, na concepção de Morin 

(1999), em que para ele paradigmas são estruturas de pensamento que de modo inconsciente 

comandam nosso discurso. Os paradigmas da sociedade moderna são chamados por Morin de 

paradigmas da disjunção, por fragmentar e foca na parte, separando e, quando as quer rejuntar 

formando uma totalidade, a realiza pela soma das partes. Isso simplifica e reduz a 

compreensão da realidade, limitando o entendimento do meio ambiente em sua complexidade, 

que é muito mais do que apenas o resultado da soma das partes. 

Essa compreensão de mundo disjuntivo e dicotomizado não vêm dando conta de 

estabelecer uma relação equilibrada entre sociedade e a natureza, o que se manifesta pela crise 

socioambiental. Pensar a crise socioambiental e suas inter-relações com as demandas da 

formação docente, em particular dos educadores ambientais, implica esvaziasse de certezas e 

fragmentações. Como pontua Morin (1999, p. 176) vale refletir na complexidade como, 

 
a ambição da complexidade é prestar contas das articulações despedaçadas 
pelos cortes entre disciplinas, entre categorias cognitivas e entre tipos de 
conhecimentos. Isto é, tudo se entrecruza, se entrelaça para formar a unidade 
da complexidade; porém a unidade do ‘complexus’ não destrói a variedade e 
diversidade das complexidades que o teceram. 

 
Percebemos nesse contexto, a inevitabilidade de refletir na perspectiva da teoria da 

complexidade, com abertura para o complexo na dimensão do que é tecido junto e não em 

polos fragmentados. A teia da aranha é uma boa representação do complexo. Isso permite a 
 

compreensão de que as certezas garantidas através dos conhecimentos científicos carecem ser 

confrontadas a partir de outros saberes, ou seja, incertezas que nos apontem outras concepções 

de pensar o mundo. Não significa que a complexidade almeja aniquilar a ciência, contudo, 

admitir outras epistemologias como outras fontes necessárias ao saber historicamente 

construído por diferentes sujeitos ou grupos sociais e seus movimentos. Há nesse sentindo 

então, a compreensão de que os conhecimentos dos povos originários são de valiosa 

importância não só no sentido teórico, todavia no sentido das múltiplas relações sociais, 

pedagógicas e ambientais. 

É relevante nesse sentido, a compreensão da importância de outras 

epistemologias/pedagogias, como possibilidade de superação das armadilhas paradigmáticas. 

Contudo, é imprescindível refutar o pressuposto da ciência moderna e arrogante, que 

Boaventura de Sousa Santos (2004, p. 22) conceitua como epistemicídio: 



172 
 

 
com a subalternização do saber ao conhecimento; ou seja, ele acarreta a 
morte de um conhecimento local por uma ciência alienígena. Tenho vindo 
afirmar que nos encontramos em uma fase de transição paradigmática, entre 
o paradigma da modernidade, cujos sinais de crise me parecem evidentes, e 
um novo paradigma com um perfil vagamente descortinável, ainda sem 
nome e cuja ausência de nome se designa por pós modernidade. Tenho 
mantido que essa transição é, sobretudo, evidente no domínio 
epistemológico: por baixo de um brilho aparente, a ciência moderna, que o 
projeto da modernidade considerou ser a solução privilegiada para a 
progressiva e global racionalização da vida social e individual. 

 
Desse modo, há tentativa de dominação não meramente dos sujeitos, mas dos seus 

conhecimentos, que são subsumidos em diversos contextos e elencados como não críveis, não 

confiáveis. Fato que demostra cruéis tentativas de desmantelamentos de outras pedagogias e 

epistemologias. Santos (2007, p. 28-29), relaciona essa concepção arrogante e excludente da 

ciência moderna, como Sociologia das Ausências, assim: 

 
é um procedimento transgressivo, uma sociologia insurgente para tentar 
mostrar que o que não existe é produzido ativamente como não existente, 
como uma alternativa não crível, como uma alternativa descartável, invisível 
à realidade hegemônica do mundo. [...] essas ausências produzem em nossa 
racionalidade ocidental, a monocultura do saber e do rigor; do tempo linear; 
da naturalização das diferenças; da escala dominante e do produtivismo 
capitalista. 

 
De acordo com Santos (2007, p. 32-33), há emergência de romper com a Sociologia 

das Ausências, assim nos motiva educar nossos olhares e ações e nos conduzir a refletir no 

conceito de Ecologia dos Saberes: “ecologia das temporalidades; ecologia do reconhecimento; 

ecologia da transescala e ecologia das produtividades”. Caminhar como sugere Boaventura 

nos faz conjecturar a importante tarefa de dialogar com outras epistemologias que permitam 

descolonizar o pensamento, a formação e atuação como educadores e, isso pode ser feito, via 

currículo. A categorização/inferiorização social, epistemológica e pedagógica adquiriu maior 

amplitude e se impregnou na vida e na subjetividade dos sujeitos imersos na condição de 

colonizados, infelizmente, ainda se encontra em curso. 

Dessa maneira, somos levados a conjeturar sobre a invasão cultural, no entendimento 

de Paulo Freire (2008, p. 188), 

 
a invasão cultural, que serve à conquista e a manutenção da opressão, implica 
sempre a visão focal da realidade, a percepção desta como estática, a 
superposição de uma visão do mundo na outra. A “superioridade” do invasor. 
A “inferioridade” do invadido. A imposição de critérios. A posse do 
invadido. O medo de perdê-lo. A invasão cultural implica ainda, por tudo 
isso, que o ponto de decisão da ação dos invadidos está fora deles e nos 
dominadores invasores. E, enquanto a decisão não está em quem deve 



173 
 

decidir, mas fora dele, este apenas tem a ilusão de que decidi. 
 

A invasão cultural não é algo apenas contemporâneo, no caso dos povos indígenas e 

de outros grupos socialmente excluídos no Brasil. A gênese se deu com invasão europeia e 

continua nos dias atuais, como pensamentos colonizados que busca a supremacia cultural, 

epistemológica e pedagógica. Essa lógica reacionária, bárbara e colonial, infelizmente, ainda 

se faz presente nos processos formativos, cujas bases se sustentam na concepção de 

dominação, tradicionalista eurocêntrica. Aníbal Quijano aponta algumas ideias sobre a 

dominação e as relações estabelecidas com o eurocentrismo, o capitalismo e a colonialidade 

do poder. Para Quijano (2002, p. 1) colonialidade do poder: 
 

e um conceito que dá conta de um dos elementos fundantes do atual padrão 
de poder, a classificação social básica e universal da população do planeta 
em torno da ideia de “raça”. Essa ideia e a classificação social e baseada nela 
(ou “racista”) foram originadas há 500 anos junto com América, Europa e o 
capitalismo. São as mais profundas e perduráveis expressões da dominação 
colonial e foram impostas sobre toda a população do planeta no curso da 
expansão do colonialismo europeu. [...] e são, por isso mesmo, a base 
intersubjetiva mais universal de dominação política dentro do atual padrão de 
poder. 

 
As colocações de Quijano (2002) traz com clareza a percepção, de que a favor da 

modernidade, fundamentada no capitalismo, sujeitos e seus saberes foram, são e serão – caso 

não lutemos contra essa colonialidade, silenciados com o objetivo de manter o status quo 

desse modelo econômico/social mundial que subjuga povos e culturas elencadas, 

infelizmente, como inferiores. Portanto, é imprescindível as tessituras sobre relação entre 

esses conceitos e suas implicações na formação docente que tem como fundamentação teórica 

paradigmas que realimentam o modelo moderno de disjunção. Modelo paradigmático que 

busca manter supremacia epistemológica e pedagógica pelo viés do cientificismo que 

desconsidera os saberes holísticos e interculturais. 

O pensamento decolonial, por sua vez, é ocasionado pelo giro decolonial que se refere 

ao ato de abrir o pensamento ou, como Mignolo (2006 apud Oliveira; Lucini 2021, p. 99) 

 
se refere, é o ato de se ‘desprender da camisa de força’ para outras formas de 
vida fora da naturalização da ilusão que é a modernidade e seu lado mais 
obscuro, a colonialidade, seja ela do poder (a matriz colonial do poder que é 
capitalista) ou das suas derivações: do saber, do ser e da natureza. 

 
Corrobora Maldonado Torres (2006, apud Oliveira; Lucini 2021, p. 99) que o “o giro 

decolonial tem relação, ainda, com a atitude decolonial”. Para ele, “o giro decolonial é, em 

linhas gerais, a consciência que o sujeito tem em relação a sua realidade e as suas 



174 
 

possibilidades frente ao ‘proyecto de muerte y deshumanización modernos’”. Nesse contexto 

“é a consciência da colonização como parte da modernidade. Logo, o giro decolonial é 

essencial para a decolonização, mas o autor adverte que o giro decolonial é constituído pela 

atitude decolonial”. 

Boaventura (2009) comunica que o pensamento abissal se ocupa com a distinção entre 

visíveis (metrópoles) e invisíveis (territórios coloniais) por meio de linhas criadas, como a 

do Tratado de Tordesilhas. Afirma Boaventura (2009) que foi a primeira linha divisória 

classificatória de sujeitos e conhecimentos. O autor aponta que o lado invisível é visto pelo 

visível como parte ilusório, ou seja, que não produz nada relevante. O conhecimento, por 

exemplo, é considerado por Boaventura como uma linha global epistemológica – a outra linha 

global é a jurídica, e nesse contexto os saberes são invisibilizados, admitindo-se somente o 

conhecimento da parte visível. Nesse sentido, segundo o autor, não existe o reconhecimento 

de mais de uma forma de conhecimento, já que até os saberes sofrem inúmeras tentativas 

de colonialidade. Assim, para os visíveis, do outro lado da linha, não há conhecimento real; 

existem crenças, opiniões, magia, idolatria, entendimentos intuitivos ou subjetivos, que, na 

melhor das hipóteses, podem tornar-se objetos ou matéria-prima para a inquirição científica, 

nada além disso. Os estudiosos, no entanto, consideram que a colonialidade do poder possui 

níveis que se entrelaçam e completam a sua estruturação, permitindo que o padrão, ou a 

matriz, seja mantido. Estes níveis foram e são exercidos pela colonialidade do saber, do ser, 

da natureza e dos recursos naturais (grifos nosso). 

Fanon (1961) aponta algo que precisamos considerar nos debates sobre os povos 

indígenas e outros grupos oprimidos. Segundo o autor a prática colonial é permeada pela 

violência a que, através da polícia e do soldado, oprime o colonizado por uma agressividade 

pura, admitindo, portanto, uma lógica que compartimenta o mundo em dois. A violência com 

que se afirmou a supremacia dos valores brancos, a agressividade que impregnou o confronto 

vitorioso desses valores com os modos de vida ou de pensamento dos colonizados, fazem com 

que, por uma justa inversão das coisas, o colonizado os escarneça quando se evocam na sua 



175 
 

 
 
 
 

presença esses valores. 
 

Vale trazer para o debate a importância do conceito de interculturalidade. De antemão, 

destacamos que há inúmeros estudiosos que abordam sobre tal conceito, contudo, as 

concepções de Walsh (2010) substanciará a discussão sobre interculturalidade crítica e a 

formação/ação decolonial de educadores ambientais. Walsh (2010) traz uma inquietante 

colocação ao de declarar que, por ser este um termo em “moda”, usado numa variedade de 

contextos e com interesses sociopolíticos, por vezes opostos, a compreensão de seu conceito 

muitas vezes fica muito larga e difusa. Como síntese, podemos explicar o uso e sentido 

contemporâneo e conjuntural da interculturalidade a partir de três perspectivas distintas. 

Segundo a autora, a interculturalidade relacional, 

 
é aquela que entendemos como, e que faz referência da forma mais básica e 
geral ao contato e intercâmbio entre culturas, isto é, entre pessoas, práticas, 
saberes, valores e tradições culturais e distintas, as quais poderiam dar-se em 
condições de igualdade ou desigualdade. Desta maneira, se assume que a 
interculturalidade é algo que sempre existiu na América Latina pois sempre 
existiu aqui o contato e a relação entre os povos indígenas (WALSH 2010, p. 
140). 

 
A segunda perspectiva de interculturalidade é concebida como de funcional, aqui, a 

perspectiva de interculturalidade se enraíza no reconhecimento da diversidade e diferença 

culturais, visando a inclusão desta no interior da estrutura social estabelecida. A partir desta 

perspectiva – que busca promover o diálogo, a convivência e a tolerância –, a 

interculturalidade é “funcional” ao sistema existente, não toca as causas da assimetria e 

desigualdade sociais e culturais, tampouco “questiona as regras do jogo”, por isso “é 

perfeitamente compatível com a lógica do modelo neoliberal” (WALSH 2010, p.141). 

A terceira perspectiva, na concepção de Walsh (2010, p.142) é a interculturalidade 

crítica: 
 
 

com esta perspectiva, não partimos do problema da diversidade ou diferença 



176 
 

 
 
 
 

em si, mas do problema estrutural-colonial-racial. Isto é, de um 
reconhecimento de que a diferença se constrói dentro de uma estrutura e 
matriz colonial de poder racializado e hierarquizado, com os brancos e 
“branqueados” em cima e os povos indígenas e afrodescendentes nos andares 
inferiores. A partir desta posição, a interculturalidade passa a ser entendida 
como uma ferramenta, como um processo e projeto que se constrói a partir 
das gentes – e como demanda da subalternidade –, em contraste à funcional, 
que se exerce a partir de cima. 

 
Como salienta Walsh (2010), a interculturalidade entendida criticamente ainda é vaga 

na práxis, é algo por construir e que necessita de implantação em sentido abrangente. Nós 

educadores temos essa empreitada. Por isso, se entende como uma estratégia, ação e processo 

constantes de relação e negociação entre, condições de respeito, legitimidade, simetria, 

equidade e igualdade. Porém, ainda mais importante, é sua concepção, construção e 

posicionamento como projeto político, social, ético e epistêmico – de saberes e 

conhecimentos outros. E que afirma a necessidade de mudar não só as relações, mas também 

as estruturas, os paradigmas dominantes – ou armadilhas paradigmáticas como afirma 

Guimarães (2016), as condições e dispositivos de poder que mantêm a desigualdade, 

inferiorização, racialização e discriminação. 

Percebemos nos argumentos de Walsh (2010), que o termo interculturalidade é 

instável e pode camuflar distintas intencionalidades, que podem limitar a formação decolonial 

e transformadora de educadores ambientais. Este problema pode ser observado, entre outros 

âmbitos, na produção de textos, na formação de professores e nos currículos usados nas 

instituições formadoras. Sob o pretexto da “interculturalidade”, as editoras de livros assumem 

uma política de representação que, enquanto, inclui imagens de indígenas, reforça estereótipos 

e processos coloniais, que busca categorizá-los como indivíduos presos ao passado, 

estereotipados e inferiores. 

Na formação docente, a discussão sobre interculturalidade se encontra em geral, 

limitada a abordagem antropológica da tradição folclórica. Nessa conjuntura, a aplicação é, no 

máximo, marginal. Situação deplorável. Nessa perspectiva, é necessário considerar a 



177 
 

 
 
 
 

relevância teórica estabelecida pela interculturalidade crítica, que se torna impreterível seu 

entrelace ao currículo como suporte decolonial na formação docente. Caso contrário, há o 

risco de cair no que Paulo Freire (2008) chama de educação bancária, na qual a educação é o 

ato de depositar, de transferir, de transmitir valores e conhecimentos a sujeitos acríticos. 

Pensar assim, é compreender a importância do currículo como espaço de desafios, lutas de 

poder geradoras de tensões, mas de possíveis intervenções. Parafraseando Paulo Freire, ao 

mesmo tempo em que afetamos alguma situação ou alguém, o currículo mantém essa relação 

ao modo de ser afetado e reproduzir ação com condição de afetar (grifo nosso). 

Silva (2003) reitera que o currículo contém ordenamentos, nem sempre claros, que 

podem direcionar para uma formação tradicional ou crítica. As lentes pelas quais, 

visualizamos os objetivos que nos movem, necessitam de maior amplitude diante das análises 

curriculares que darão possibilidades de enfrentamentos a formação tradicional que 

combatemos. Nesse contexto, travamos uma luta para que, os saberes indígenas e suas 

literaturas estejam inseridos de forma efetiva nos currículos dos cursos de formação docente. 

Silva (1995, p.194) afirma que: 

 
o currículo é percebido como algo que se movimenta e ao se movimentar 
muda de “cara”. Estas mudanças produzem novos efeitos. Estes efeitos 
ajudam a construir os alunos e alunas e está construção se aplica nos 
diferentes convívios dos diferentes grupos sociais. Estas convivências 
também terão efeitos sobre outros currículos que terão efeitos sobre 
outras pessoas. Ou seja: Nós fazemos o currículo e o currículo nos faz. 

 
O currículo com possibilidade de intervenção nos processos formativos tradicionais 

têm como concepção teórica e metodológica, a tendência histórica crítica com objetivo 

principal a transformação social e a formação crítica do sujeito. Em concordância com, 

Moreira e Silva (1997, p. 28), “o currículo é um terreno de produção de política cultural, no 

qual os materiais existentes funcionam como matéria prima de criação e recriação e, 

sobretudo, de contestação e transgressão”. Nesse sentido é pertinente compreender que, o 

currículo tem influência e afeta direta ou indireta na formação/ação dos educadores 



178 
 

 
 
 
 

ambientais. 
 

Sinaliza Alves (1992, p. 2-3), 
 

que os currículos dos cursos de formação de professores devem possibilitar 
ao futuro profissional a superação de dicotomias já apontadas na prática 
docente, tais como: o etnocentrismo dos currículos; o uso da linguagem e as 
questões que envolvem os dialetos dos alunos e a língua culta; a leitura e a 
produção de textos; e a dicotomia da própria formação de professores 
expressa no currículo que separa a formação específica e a formação 
pedagógica. Estamos propondo, em síntese, que os currículos dos cursos que 
preparam professores contribuam para que eles assumam não como 
intelectuais tradicionais, conservadores, mas sim como intelectuais 
transformadores. 

 
Diante das incertezas que nos reserva o futuro, ante a ação destrutiva da espécie 

humana ao meio ambiente, faz-se imperativo interpresar modos de rupturas com os 

paradigmas hegemônicos inseridos nos processos formativos de educadores, que estão 

embasados em currículos cristalizados e tradicionais. A problemática ambiental, mais que 

uma crise civilizatória, é um questionamento do pensamento e do entendimento, da ontologia 

e da epistemologia de que aprender a complexidade ambiental implica em um processo de 

desconstrução do pensado para pensar o ainda não pensado, para desentranhar o mais 

entranhável de nossos saberes e para dar curso ao inédito, arriscando-nos a desbaratar nossas 

últimas e duras certezas e a questionar o edifício da ciência (LEFF, 2003). 

Leff (2009, p. 20) desenvolve o conceito que, eleva nossos olhares para além da visão 

racionalista e cientificista, todavia, nos instiga a refletir sobre o saber ser. Assim: 

 
 

a pedagogia ambiental consiste em aprender um saber ser com a 
outredade, que vai mais além do conhece-te a ti mesmo, como modo de 
vida. O saber ambiental integra o conhecimento do limite e o sentido da 
existência. É um saber vir a ser no sentido de saber que o ser é em um 
devir no qual existe a marca do sido sempre aberto ao que ainda não é. 
Significa incerteza como impossibilidade de conhecer o sendo e certeza 
de que o ser não se contém no conhecimento prefixado das certezas do 
sujeito da ciência, da norma, do modelo, do sistema. 



179 
 

 
 
 
 

Krenak (2019, p. 16) argumenta que tudo é natureza, que a Terra é a natureza e que 

somos Terra. Assim, 

 
refleti sobre o mito da sustentabilidade, inventado pelas corporações para 
justificar o assalto que fazem da nossa ideia de natureza. Fomos, durante 
muito tempo embalados com a história de que somos a humanidade. 
Enquanto isso – enquanto seu lobo não vem -, fomos nos alienando desse 
organismo que somos parte, a Terra, e passamos a pensar que se ele é 
uma coisa e nós a outra coisa: a Terra e a humanidade. Eu não consigo 
percebo onde tem alguma coisa que não seja natureza. Tudo é natureza. O 
cosmos é natureza. Tudo em que eu consigo pensar é natureza. 

 
Como sinaliza Krenak (2019), nos reconhecermos como natureza é uma concepção 

que muda completamente nossa estadia no planeta. É uma mudança conceitual potente e nos 

mostra, entre outras formas de viver em natureza que difere de viver na natureza. Essa questão 

me remete a proposta da ComVivência Pedagógica. Para Granier (2017, p. 123), 

 
a ComVivência Pedagógica pode ser compreendida como é uma estratégia 
metodológica que pode ser utilizada no processo formativo, pela qual o 
ambiente educativo se constrói na convivência entre educadores ambientais 
em formação, em uma práxis pedagógica. Propõe-se, pela vivência da 
dialogicidade, o reconhecimento do outro, a partir de referenciais 
integrativos de novas relações. A experiência proporciona o aprendizado 
vivencial de forma coletiva, pela experienciação entre os participantes, na 
interação com o contexto proposto por essa intencionalidade educativa de 
formação. Através destas experiências, os educadores ambientais em 
formação têm a oportunidade de experienciar a ruptura da armadilha 
paradigmática, como afirma Guimarães (2011, apud GRANIER, 2017) ao 
estabelecer, a partir da práxis e na vivência da amorosidade, novas relações 
com o outro e com o mundo. 

 
Sobrevém Granier (2017, p. 126) ao expor que, 

 

é nesta perspectiva que se insere a proposta de “ComVivência 
Pedagógica” no processo formativo de educadores ambientais. No 
entendimento de que, o educador ambiental formado nesta proposição, 
pela práxis, criará em sua ação ambientes como os experienciados no 
processo formativo, que ofereçam condições de propiciar o 
estabelecimento da ComVivência Pedagógica. Observamos que, por 



180 
 

 
 
 
 

melhor servirem à sua conservação, a perspectiva hegemônica tende a 
estimular relações sociais pautadas na dominação, exploração, 
individualismo, competitividade, hierarquização entre culturas, disjunção 
sociedade e natureza, etc. A proposta central da “ComVivência 
Pedagógica” é estabelecer uma relação diferenciada, entre dois coletivos 
com referenciais distintos, propiciada por um espaço educativo que 
ofereça outra perspectiva que não seja a configuração dos padrões 
hegemônicos. 

 
A ComVivência Pedagógica foi um dos conceitos pesquisados na dissertação de 

Mestrado de Sofia Eder72 em 2021. Vale destacar que, Sofia Eder não só faz parte do grupo 

que pesquisa a ComVivência Pedagógica, contundo é uma das pesquisadoras que com o Prof. 

Dr Mauro Guimarães vêm dando forma ao conceito. Eder (2021 p. 68 a 70) salienta que a 

ComVivência Pedagógica “emerge um importante conceito: a criação do ambiente educativo. 

Essa construção busca gerar um espaço educador receptivo à diversidade de realidades das 

pessoas do grupo e que provoque inquietação”. Sendo “assim, o educador ambiental assume o 

papel de catalisador do processo de transformação coletiva, inclusive a sua própria, 

concebendo dessa forma um educador transformado, transformador e em constante 

transformação”. Prossegue ao informar que a construção de sentidos da “ComVivência 

Pedagógica requer a abertura para o desconhecido para o que não se pode antecipar, que é o 

essencial para a transformação”. Nessa concepção, “os sujeitos devem estar receptivos à 

experiência, e que essa precisa ter um sentido, único e especial para cada indivíduo”. 

Eder (2121, p. 82) completa que a ComVivência Pedagógica, é multiforme no sentido 

de sua complexidade e como fios de uma grande teia tem seus desdobramentos, entre eles os 

cinco princípios formativos. Os princípios não fecham neles mesmos, assim como o 

Pensamento Circular, “não há um limite definido onde começa um e termina outro, eles se 

permeiam. E nas interseções suas essências se ampliam, provocando novas abordagens e se 

completando numa relação dialógica de interdependência”. 

72 Membro do GEPEADS – UFRRJ, assim como Cassia Viana, Jeniffer de Souza Faria e Noeli Granier também 
mencionadas neste trabalho. 



181 
 

 
 
 
 

Com argumentos explicativos, Eder (2021) apresenta a síntese dos cinco princípios 

formativos, contudo adverte que não há hierarquia entre eles. Continua a pesquisadora a 

pontuar cada princípio a seguir: 

 
 

A postura conectiva remete a uma forma de se comportar ou se 
expressar que conecte ideias ou pessoas, como uma força que liga 
elementos separados por espaços. Mas que espaços seriam esses? Onde 
acontece a desconexão, a ruptura e a fragmentação? Falar de espaços 
onde não há união é falar de ambientes conflituosos; assim esse princípio 
também tem um sentido de harmonização, de amorosidade e de 
pertencimento. As relações hierarquizadas de poder são alimentadas pelo 
individualismo da sociedade de consumo, que reforça desigualdades 
sociais e ambientais quando estabelece que determinado grupo é melhor 
ou mais importante que outro. Essa forma de pensar essencialmente 
excludente tensiona os vínculos e reduz a complexidade para uma 
simplicidade polarizada: bom ou ruim; bem ou mal; esquerda ou direita. 
Essa postura taxativa desconecta o ser humano da sua diversidade 
intrínseca, pois coloca apenas duas possibilidades, sendo que apenas uma 
é julgada como a certa (caminho único possível). Assim, trabalhar a 
postura conectiva requer que se considere a diversidade no experienciar 
do mundo e suas infinitas possibilidades, agregando sentidos outros nas 
trocas e aprendizagens mútuas, como tolerância, inclusão, pertencimento, 
amorosidade, solidariedade e acolhimento. Requer que se reconheça 
nossa identidade planetária e nossa multidimensionalidade, 
desconstruindo rótulos, estereótipos e identidades preestabelecidas. Esse 
princípio também implica a dimensão da ruptura com a hegemonia da 
matéria e do mundo físico transcendendo a outras possibilidades, 
trazendo a dimensão do religare como parte da práxis formativa (EDER 
(2021, p. 83-84. Grifo nosso). 

 
Princípio formativo Reflexão Crítica, de acordo com Eder (2021 p. 86, 88. Grifo nosso), 

 
 

ao considerar que estamos imersos numa hegemonia onde se prevalece a 
racionalidade e se pretere a amorosidade, talvez seja possível concluir que a 
reflexão crítica da realidade possa funcionar como ponto de partida na 
construção do ambiente educativo para a maioria das pessoas. 
Empiricamente, esse princípio parece remeter a uma reflexão racional e 
lógica da realidade e das instituições. De fato, existe essa faceta. Porém, ele 
pode assumir muitas camadas de profundidade dependendo do olhar que se 
estabelece. Camadas que ultrapassam a racionalidade. Empiricamente, esse 
princípio parece remeter a uma reflexão racional e lógica da realidade e das 



182 
 

 
 
 
 

instituições. Refletir criticamente também possui uma dimensão de 
autoconhecimento, pois na relação com os outros (reflexão externa) é 
possível identificar receios, inseguranças e medos, propiciando uma 
transformação coletiva, e na relação consigo mesmo (reflexão interna) pode- 
se buscar a compreensão de padrões de comportamento e, assim, uma 
mudança de atitude ou de pensamento. É importante considerar que ser 
crítico aqui é diferente de julgar o outro. O julgamento disjunta e desconecta, 
entrando em conflito com o princípio da postura conectiva 

 
Com relação ao princípio formativo Intencionalidade Transformadora esclarece a 

pesquisadora que, 

 
 

em qualquer prática que seja, ter uma intenção clara é fundamental para que 
se alcance os objetivos, assim, esse princípio marca não apenas o início, mas 
também o fim do ciclo [...]. Ao considerar uma intenção, esse conceito vai 
permear todos os princípios formativos dando um direcionamento claro e 
objetivo, mas também repleto de subjetividades que acompanham o sentido 
de transformação. Transformar, por si só, apenas refere-se a uma mudança, 
mas não direciona nem fomenta um intuito. Assim, a intencionalidade 
transformadora se enriquece de sentido na interseção com os outros 
princípios, que por sua vez a orienta e direciona. Sob a perspectiva desse 
princípio é possível observar como todos eles possuem uma forte dialogia 
entre si o que os torna essencialmente complexos. Se a intenção é a 
transformação então parte desse processo pode não ser compreensível, pode 
ser caótico e irracional. Penso que passar pela transformação de forma 
coletiva pode gerar o “inextricável” quando não soubermos mais diferenciar 
que conteúdos são meus e quais são dos outros no processo. Cada um existe 
como partes indivisíveis do todo, que no caso, se constroem no todo do 
ambiente educativo na “ComVivência Pedagógica”. O transcurso da 
experiência requer uma ampliação da percepção para fora da zona de 
conforto, sob outros tempos e espaços possíveis, saindo do controle do que 
vai acontecer (ansiedade) e se focar no que pode vir a acontecer 
(espontaneidade). Nessa perspectiva, a transformação também precisa 
alcançar a relação com o tempo da modernidade que aprisiona e aliena os 
seres humanos consumindo todos os seus recursos, inclusive o próprio tempo 
presente (EDER 2021 p.89, 90,91 Grifo nosso). 

 
Princípio formativo Indignação Ética, pode ser compreendido da seguinte maneira: 

 
 

este princípio carrega valores fortes de senso de justiça e empatia. 
Empiricamente, a indignação traz uma dimensão de revolta e ira, que 
ajustada na lente da ética desperta um sentido de revolta, mas com empatia e 
sensibilidade, necessários para superar a centralidade em si para o outro, e 



183 
 

 
 
 
 

provocar a indignação com as desigualdades socioambientais. A ética, num 
sentido de fundamentar valores sociais do ser humano, conduz a indignação 
para a construção do sujeito ético. Para a concepção de um presente 
harmônico é necessário respeitar e celebrar os que vieram antes e suas 
contribuições. Em um primeiro momento, é possível que esse princípio possa 
gerar certa angústia quando sensibilizar as pessoas porque ele toca em 
lugares de revolta e indignação. Assim, é necessário equilibrar e alinhar a 
indignação e o senso ético a fim de que os sentimentos despertados pelas 
injustiças socioambientais possam se tornar uma energia potencial para a 
transformação individual e coletiva. Uma força transformadora com um viés 
de revolta, se reconhecendo no mundo, no outro, e na dor do mundo e do 
outro. A sensibilização aqui proposta requer que se trabalhe profundamente 
na alteridade de Freire dentro do arcabouço da experiência significativa de 
Larossa considerando que somos todos seres inacabados e, assim, passíveis 
de transformações ao longo de toda nossa existência. Uma indignação que 
nos mobilize eticamente e conduza a novos caminhos que abram outras 
possibilidades de nos relacionarmos com configurações menos degradantes 
(EDER 2021 p.92, 93 Grifo nosso). 

 
O princípio formativo Desestabilização Criativa consoante com Eder (2021 p.94, 95 

Grifo nosso), 

 

 
a desestabilização e a transformação têm uma relação próxima porque ambos 
dependem da quebra de padrões e da desconstrução de certezas para fluírem 
como princípios. Empiricamente, passa a ideia de insegurança, de falta de 
apoio ou bases sólidas, como se desestabilizar pode ter um viés positivo? 
Podemos compreender a falta de estabilidade como um momento de atenção 
e reflexão profundos, de quebra de paradigmas e abertura para novas 
perspectivas. É o desvelamento do mundo com o auxílio de novas óticas por 
meio de uma estranheza desestabilizante e transformadora. Se desestabilizar 
gera incertezas que causam desconfortos, e aqui voltamos a transitar pela 
complexidade de Morin, passando por tudo que ainda não foi ordenado e 
codificado pela racionalidade. A desestabilização como ruptura do ordenado 
para o caótico pode ser bem impactante e causar certa confusão, bloquear em 
vez de gerar fluência, podendo se apresentar como uma “situação-limite”, 
porém, dentro da dimensão da criatividade o sujeito é impulsionado a 
encontrar novos sentidos e caminhos, talvez nunca antes pensados, podendo, 
durante o processo, alcançar um “inédito-viável” e se consolidar como uma 
esperança crítica. É no momento de ruptura de certezas que se desvela o 
despertar da criatividade no encontro com outras saídas e possibilidades fora 
do pensamento padronizado. Ao se criar estranhamento sobre as próprias 
convicções imediatamente se abre para vivenciar o inédito viável e 
mergulhar numa experiência repleta de significados, abraçando as incertezas 
na busca por outros modos de vida e relações, para chegar a uma 



184 
 

 
 
 
 

transformação criativa de si e do grupo, nos assumindo como sujeitos de 
nossas próprias histórias. 

 
Em linhas gerais a proposta da ComVivência Pedagógica pode ser compreendida 

como a possibilidade de uma imersão em um ambiente diferente do que as pessoas – discentes 

e docentes, estão habituadas a viverem, por exemplo, uma aldeia indígena, ou comunidades 

ribeirinhas, ou quilombos. Possibilitar intencionalmente aos educadores uma vivência e 

experiência em um espaço alternativo, diferenciado, em meio a natureza, para que haja uma 

desconstrução de paradigmas ocidentais e se propicie a partir dessa experiência de uma nova 

maneira de se posicionar na vida em relação a nossa forma de ser e estar com natureza. Para 

maior compreensão e amplitude da ComVivência Pedagógica e seus cinco princípios 

formativos, recomendamos a leitura do livro, Educação ambiental e a “ComVivência 

Pedagógica”: emergências e transformações no século XXI. Organização do Prof. Dr 

Mauro Guimarães, Editora Papirus, 2022. 

A proposta da ComVivência Pedagógica dialoga com a epistemologia do Bem Viver e 

com as pedagogias indígenas. Essa interlocução em forma de tríade, se escabece em bases 

firmes, mas não gessada; em consonância, contudo sem generalização; virtuosa, entretanto 

não romantizada. Como já abordamos no texto, por diferentes pensadores, o Bem Viver nos 

aponta possibilidades outras de modos de vidas com cooperação em detrimento competição 

desvairada de nossa espécie. Subscreve Gudynas (2023) que o Bem Viver envolve um 

complexo de ideias que está sendo forjado como reação e alternativa aos conceitos 

convencionais de desenvolvimento. O Bem Viver é uma expressão que está adquirindo vários 

sentidos que exploram novas perspectivas criativas tanto no plano das ideias como na práxis. 

O Bem Viver não pode ser reduzido ao bem-estar ocidental. Deve alicerça-se na 

cosmovisão, por exemplo, dos povos indígenas, onde a luta por melhores condições sociais é 

uma categoria em permanente (Re)construção e (Re)produção. Nesse ponto de vista, demanda 

um questionamento substancial às ideias contemporâneas de desenvolvimento e, em especial 

sua conexão com o crescimento econômico. É pertinente compreender que, nem sempre a 



185 
 

 
 
 
 

lógica do crescimento econômico busca resolução dos problemas da pobreza, da exclusão e, 

menos ainda se preocupa com suas famigeradas práticas que acarretam severos impactos 

sociais e ambientais. 

Gudynas (2023) aponta a existência de um ponto central na formulação do Bem Viver, 

que se encontra no campo da crítica ao desenvolvimento capitalista contemporâneo e na ânsia 

pelo progresso. Assim, questiona-se, por exemplo, a racionalidade do desenvolvimento atual, 

sua ênfase nos aspectos econômicos e no mercado, sua obsessão pelo consumo e o mito do 

crescimento exponencial, a qualquer custo. Outro conjunto de crítica está direcionado ao 

modelo de desenvolvimento que aponta para as diferentes concepções em disputa. Por 

exemplo, questiona-se duramente a ênfase convencional de entender o bem-estar unicamente 

como um assunto de rendimentos econômicos ou posse material ou que só se pode resolver 

no/com a lógica do mercado. Nessa conjuntura, o Bem Viver põe o acento na qualidade de 

vida, no entanto não a reduz ao consumo ou à propriedade de bens materiais. Também se 

questiona o reducionismo de apresentar o desenvolvimento apenas como crescimento 

econômico e se alerta para sua inviabilidade, uma vez que, os recursos naturais são limitados 

e a capacidade dos ecossistemas de lidar com os impactos ambientais também é pequena. 

Emerge então, proposições com outras concepções investigativas que tensionam as 

armadilhas paradigmáticas incrustada nas ideologias arrogantes da modernidade, que 

subestima atores e saberes, justifica a homogeneização e almeja silenciar às diferenças. Diante 

disso, instigados a buscarmos outros caminhos com possibilidade de intervenção no exposto, 

nos incorre o estudo das concepções indígenas, sua epistemologia do Bem Viver e pedagogias 

– por meio das literaturas indígenas, que reconhecemos decolonial e contra hegemônica ao 

modelo formativo acrítico e colonizado de educadores ambientais. 

Nossas indicações: 
 

⮚ Livro: Bem viver e viver bem segundo o povo Baniwa no noroeste amazônico 



186 
 

 
 
 
 

brasileiro. Autor, André Fernando Baniwa. Editora, UFPR; 
 

⮚ Filme: Hotel Ruanda. Dirigido por Terry George, ano 2004. 



187 
 

 
 
 
 
 

FEITO PÁSSAROS COLORIDOS, ALGUMAS CONSIDERAÇÕES: 

completar sem finalizar os voos 
 
 
 

Vamos aproveitar toda a nossa capacidade crítica e criativa para construir 
paraquedas coloridos. Vamos pensar no espaço não como um lugar 
confinado, mas como o cosmos onde a gente pode despencar em paraquedas 
coloridos. 

 
(Ailton Krenak) 

 
 

A proposta da inserção da epistemologia do Bem viver e das pedagogias indígenas, 

por meio das suas literaturas, numa perspectiva decolonial, fomenta as discussões e tensiona o 

modelo dominante que institui a formação/ação de educadores ambientais, esse foi o objetivo 

precípuo desta tese. Em todo o texto busquei argumentar sobre a importante empreitada de 

refletir sobre outros conhecimentos e sujeitos outros e suas contribuições pedagógicas. 

Coloco-me como docente e pesquisadora que, refuta a formação de educadores ambientais em 

perspectiva tradicional instituída em sua prática instrumental e reducionista. Percebo na 

perspectiva decolonial como uma possibilidade de intervenção no modelo formativo 

tradicional eurocêntrico e, que busca espaço para posicionamento propício para desconstrução 

de matrizes dominantes. Legitimo um agente formador, com sensibilidade crítica que consiga 

dialogar com outros saberes, sem excluir saberes tradicionais e científico, ou priorizar 

conhecimentos e sujeitos. 

A formação aqui defendida tem a pretensão de situar a práxis docente para além do 

fazer pedagógico, ou seja, sujeito apto a assumir o papel de educador comprometido com as 

possíveis transformações dos atores, do coletivo, e com ressignificações das reflexões e ações 

que norteiam nossas relações com o ambiente. A tese e minha postural autoral pelo tema é 

instigada pelo pressuposto da Educação Ambiental direcionada aos valores sociais, a ética, a 



188 
 

 
 
 
 

arte, a política, a cumplicidade entre os seres, a amorosidade e o sentido de pertencimento à 

natureza que se contrapõem ao princípio da apropriação da mesma. 

Compreendo o modo de ser/estar no mundo das epistemologias dos povos indígenas, 

como as teias pedagógicas das sábias aranhas arquitetas. Os seus fios se entrelaçam ao 

sagrado, a afetividade, a estética, a poética, a política, aos saberes ancestrais, a preservação 

ambiental e, essas conexões se articulam aos seus processos educativos que podem dialogar 

com conhecimento científico. O sentido de ser e pertencimento ao mundo é extensivo, 

sociológico e dialógico. Essas acepções mobilizam esses povos em busca de seus mais 

diversos interesses e desejos, sejam ancestral e/ou contemporâneo. Percebo a necessidade 

eminente da autoperformance enquanto pessoa, que integra autoconhecimento, auto- 

responsabilidade, autocritica, autorrespeito, autoestima e a percepção das próprias 

vulnerabilidades. Essa pode ser a ponte entre nós e os outros, nossa relação como ser no 

mundo. Sem a percepção do que somos ou como estamos, o embaraço pode se estabelecer nas 

relações outras e gerar dificuldades de amplitude no olhar como educadores decolonial. 

Como exposto em toda a tese, a cosmovisão indígena nos aponta meios de reconstruir pontes 

que possibilite outras práticas pedagógicas, interversões no modo eurocêntrico e capitalista 

que a educação ainda arrasta. 

Ao logo desta e de outras pesquisas, a parti das leituras, da ComVivência Pedagógica, 

das Rodas de Conversa e de todas as trocas de afeto e saberes, constato a relevância da 

proposta de inserção epistemológica/ pedagógica indígenas como e aportes conceituais nos 

currículos das licenciaturas. Como graduada em duas licenciaturas, minhas experiências 

discentes apontam as insipientes implantações nos currículos dos conhecimentos e história 

indígenas. Constato essa invisibilidade das temáticas indígenas nos currículos, como uma 

problemática que compromete a formação de educadores e reproduz estereótipos danosos 

sobre os povos originários. Penso que essa problemática é prejudicial não só para educadores 

e discentes, sobretudo, para sociedade brasileira que desconhece as potencialidades que há nas 



189 
 

 
 
 
 

culturas indígenas. Percebo-me privilegiada por desejar e investir em conhecer mais sobre os 

povos indígenas, com os quais me identifico e educo meu Corpo/Sentir, minha 

Mente/Apreender e meu Espírito/Sonhar. 

Relacionada a Pedagogia Indígena ou do Parente, a qual o recorte escolhido foi a 

Pedagogia do Parente Munduruku – Educação para Sentir (no corpo), Educação para 

Apreender (na mente) e Educação para Sonhar (no espírito), avalio como significativa e 

justifico minha posição. As concepções de Daniel Munduruku atribuídas aqui como 

Pedagogia do Parente Munduruku, não intenta oposição ou superioridade as demais 

pedagogias de outros Parentes. Meu olhar para elas, se deu a partir das leituras de suas obras, 

daí as percebi como aporia aos desencantos que nossa sociedade nos impõe. 

Visualizo a Pedagogia no Corpo, na Mente e no Espírito como uma promissora fonte 

de conhecimento sensível, crível, crítico e que como sugere Krenak na epígrafe, nos inspira 

refletir que se há quedas – e existem, carecemos de criatividade para construir paraquedas 

coloridos. Não digo com isso, uma declaração romantizada, contudo afirmo a importância de 

esperançar, pois me inspiro na premissa do Pastor Vitão – da igreja Batista Lagoinha Niterói, 

que ainda é muito cedo para ser tarde demais. Se caímos na ideia fatalista do abismo total, 

o sentido de educadores decolonial, que nos fortalece na luta por transformação, teria se 

dissipado de nós e tudo que eu, você e NÓS, escrevemos e lemos nesta tese – e em outras, não 

faria sentido o empenho. 

As literaturas indígenas, e suas multifaces, sejam como proposta teórico-metodológica, 

política, fonte identitária, como contação de histórias, espiritualidade, arte, preservação 

ambiental e processos pedagógicos, têm mérito inquestionável como e para além de recursos 

pedagógicos. Minhas práticas docentes, que consiste em exercício no Ensino Fundamenta I, 

II, Ensino Médio, Superior e Pós-graduação, as literaturas indígenas substanciaram minhas 

atuações. Esta minha experiência com as literaturas indígenas como referencial teórico em 

meu fazer pedagógico, me conferiu o prêmio de vencedora do concurso de literatura, chamado 



190 
 

 
 
 
 

Curumim, no ano de 2016. O concurso foi realizado pela Fundação Nacional do Livro Infantil 

e Juvenil – FNLIJ. É necessário contextualizar esse concurso nacional, visto sua relevância 

para mim e todos vencedores do prêmio. O Concurso FNLIJ Curumim, Leitura de obras de 

Escritores Indígenas, se apresenta como edital público anual, para professores em exercício, 

entre as normas consta a elaboração de um texto dissertativo acerca da prática docente com a 

utilização de livros autores indígenas. Tal concurso é uma das comprovações da viabilidade 

das literaturas indígenas como referencial teórico-metodológico em sala de aula e nas 

pesquisas. 

Pensar em educação ambiental decolonial me interpela pontuar que as concepções 

indígenas, são por essência protetoras ambientais. Para os povos indígenas, a proteção do 

ambiente é como respirar, eles são educadores ambientais por excelência, bem antes de nossas 

pretensões em debater ou cunhar a Educação Ambiental e suas diferentes vertentes 

conceituais. Infelizmente, desconsideramos o protagonismo indígena na luta por proteção 

socioambiental. Até discutimos sobre tal protagonismo, todavia ainda carecemos de avançar 

na práxis. Corrobora com minha proposição a intenção de reconsiderar e relembrar a 

importância do Tratado de Educação Ambiental para Sociedades Sustentáveis e 

Responsabilidade Global, sistematizado por educadores ambientais de distintos países, 

entrementes ao Fórum Paralelo à Conferência das Nações Unidas para o Meio Ambiente e 

Desenvolvimento, conhecida como ECO 92 ou Rio 92. O evento foi realizado na cidade do 

Rio de Janeiro em junho de 1992. O documento explicita no item II que: 

 
 

a educação ambiental deve recuperar, reconhecer, respeitar, refletir e utilizar 
a história indígena e culturas locais, assim como promover a diversidade 
cultural, linguística e ecológica. Isto implica uma visão da história dos povos 
nativos para modificar os enfoques etnocêntricos, além de estimular a 
educação bilíngue [...] A educação ambiental valoriza as diferentes formas de 
conhecimento (BRASIL, 1992). 

 
Portanto, já na ECO 92 (há mais de 31 anos) os povos indígenas e seus aliados 

chamavam a atenção para a importância da biodiversidade e sua complexidade e da 



191 
 

 
 
 
 

necessidade de preservá-la. Pois, sem as florestas, rios, animais, plantas, seres outros, sem os 

povos indígenas o que seremos? Como serão os nossos dias? Haverá alguma perspectiva de 

futuro global? A formação docente, as pesquisas educacionais não são neutras ou esvaziadas 

de ideologias e esses questionamentos são cruciais para os movimentos de rupturas 

paradigmáticas dominantes. Subsiste ainda na formação docente o etnocentrismo, preconceito 

e desconhecimento de outras formas de conhecer, pensar, de produzir saberes, conforme 

apontou Lévi-Strauss em seu clássico “La Péense Sauvage” (1962). 

Desse modo, a formação/ação de educadores ambientais que legítimo, não está 

fundamentada nas ideias da modernidade insana, no neoliberalismo, no cientificismo 

ocidental que prioriza a hegemonia epistemológica da modernidade entre as espécies, que traz 

inúmeros ranços do Positivismo. Que elege o progresso a qualquer custo como prerrogativas 

para satisfação humana, em detrimento da epistemologia do Bem Viver indígena. Por falar em 

progresso, penso que nossa desvairada corrida por ele, vem alterando a direção. Não sei 

afirmar a partir de quando essa alteração se deu, mas percebo que de tanto corrermos atrás do 

progresso, ele passou a correr atrás de nós. Creio que com o progresso a nossa espreita, 

estamos suscetíveis as suas investidas e não vejo nossa possibilidade de vitória. O progresso a 

qualquer custo, nos mostrou que não conseguimos dominar a natureza e que ela está 

revindicando seus direitos e nossa dívida com ela é impagável. Os grandes problemas 

climáticos, por exemplo, apontam o custo do progresso irresponsável. O grande avanço 

tecnológico/digital que nos beneficiam hoje, pode ser o mesmo que não dominaremos em um 

futuro próximo. Em uma sociedade onde as mídias sociais dominam nosso tempo e impõem 

novas formas de relações humanas, podemos observamos o crescente números de pessoas 

deprimidas, dos suicídios e das doenças psicossomáticas. Questiono: seria o alto progresso e a 

alta tecnologia as saídas de emergência ou mergulho no vazio existencial de nossa espécie? 

Quanto seremos bons alunos do equilíbrio das nossas buscas? 



192 
 

 
 
 
 

Nesse contexto, com inúmeras reflexões e ponderações, vejo com incômodo a contradição 

que permeia a formação de educadores ambiental, em nível superior e de pós-graduação, em 

relação a obrigatoriedade do ensino da cultura/história indígena e afro-brasileira, tendo em 

vista, que neste ano a Lei Federal 11.645 (BRASIL, 2008) completa 16 anos. Compreendo 

então, a importância de fomentar os debates sobre a relevância dessas 

epistemologias/pedagogias dos povos indígenas, com engajamento através de tentativas 

intervir na formação docente, sob outra perspectiva capaz de romper com a armadilha 

paradigmática, como adverte Guimarães (2016). 

Nesse entendimento, compreendo que esta tese apresenta grande relevância epistêmica 

e pedagógica com consistência suficiente para fomentar o debate sobre a crise civilizatória da 

modernidade. Ratifico a grandeza das literaturas indígenas e outros movimentos – como já 

citados, como reconfiguração de encontros entre o homem e a realidade, a imaginação, a 

poética, a sociopolítica, a história, as ações formativas e a natureza. Nessa acepção, os livros – 

de escritores indígenas e aliados, ou outro material impresso, audível ou visual é sempre uma 

submersão do homem ao processo histórico hostil, é sempre cheio de intencionalidades e que 

demarca o lugar de fala do autor e/ou seu grupo social. Cabe assegurar que a proposição da 

tese aponta conexão dissociável – entre outras, epistemologia e pedagogia indígena, Bem 

Viver indígenas e os cinco princípios formativos da ComVivência Pedagógica – veja figura 

19 representativa dos cinco princípios formativos. 



193 
 

 
 
 
 

Figura 19 – Os cinco princípios formativos da ComVivência Pedagógica 
 
 

 
Fonte: EDER, 2021. 

 
Nesse sentido, considero que as literaturas indígenas nos apontam de maneira 

consistente o modo de ser/estar no mundo dos povos originários, suas pedagogicidades e suas 

relações estruturantes de uma realidade vivida que tensiona a crise civilizatória da 

modernidade. Ressalto que as literaturas indígenas contribuem na ruptura e construção de uma 

necessária transição paradigmática necessária para enfrentarmos os graves contextos 

ambientais, como as mudanças climáticas, por exemplo. Nessa reflexão, não carece dúvidas 

que o leitor crítico pode ser considerado um subversor aos interesses à ordem estabelecida. 



194 
 

 
 
 
 

Coparticipo com Munduruku (2010), sobre o encantamento pelo processo educativo ao modo 

indígena de socializar conhecimentos e a concepção holística da educação, que as literaturas 

indígenas nos apresentam. 

Disposta na busca pela inserção de outras epistemologias/pedagogias aos processos 

formativos dos educadores ambientais, pactuo com Arroyo (2014) ao pontuar que, os 

movimentos negros, indígenas, quilombolas, em sua diversidade de ações e fronteiras de 

lutas, repõem a centralidade da raça e da etnia, da identidade racial e étnica em nossa 

formação. Suas pedagogias passam pelas desconstruções do caráter racista branqueado de 

padrão saber e poder, que almeja inferiorizar ou desqualificar sujeitos e coletivos. Há, no 

entanto, na riqueza de ações coletivas a construção de outros conhecimentos, outras formas de 

pensar os Outros e os Nós e Outras Pedagogias de formação de outros sujeitos sociais, 

políticos e humanos (grifos meus). 

Ambiciono que esta tese de alguma forma, alcance pessoas com espíritos – como o 

meu, sonhadores e disponíveis para lutar com ética e dignidade pelo Bem Viver comum. Não 

sem propósito Kazand’wyn, vivencia o sentido do meu nome, sonho. Sonho alto; com 

coragem e intensidade, sem desprezar a leveza; sonho com o cosmo pois nele, os paraquedas 

coloridos fazem total sentido, lá vejo com clareza, novos projetos, condições de realizações 

dos anseios, o lugar do sonho que pode ser libertador e acolhedor. Sonhe! A literatura me 

encanta como pássaros coloridos, que sabiamente cantam, se calam quando desejam, procriam 

em seu tempo, voam e não deixam assinaturas em suas revoadas, são educadores sem a 

necessidade de certificação, são apenas pássaros, os meus são coloridos e apreciam voos em 

tempos chuvosos. Antes dos meus sonhos, com pássaros coloridos e com a literatura, meu 

avô73 já sonhava, compunha cações veja a figura 20, cantava repente, escrevia poesia e vivia a 

_______________________ 
 

73 Manoel Ferreira Sobrinho (1907-1978), nasceu e morreu no Sítio Zé velho/ Queimadas – PB. Manoel, nunca 
frequentou escola, aprendeu ler em casa, com um dicionário. Era agricultor, artista popular no campo da escrita e 
canto dos diferentes estilos, por exemplo, forró e repente. Lamento não o ter conhecido, mas imagino que ficaria 
feliz ao saber que teve sua primeira neta, aluna de Universidade Pública e com raízes na arte e literatura. 
Obrigada meu avô, por seu dom de artista popular. 



195 
 

Arte e seus encantos. Voe! 
 

Figura 20 – Canção de meu avô materno 

Fonte: EVARISTO, 2023. 
 

Finalizo esta tese, contudo não as reflexões e nem as lutas pelos objetivos propostos e 

outros que surgirão no encontro, nos desencontros, no constante e efêmero trânsito no entre- 

mundos. Meu convite é que não nos esqueçamos de todas violências físicas e simbólicas 

sofridas pelos povos indígenas, mas que possamos de algum modo impedir tais repetições. 



196 
 

Argumento que a epistemologia do Bem Viver indígena, é possível ser uma práxis em nossa 

sociedade, porém, penso que precisamos descolonizar nossos Corpos, Mentes e Espíritos. 

Sem a descolonização como citei, não conseguiremos construir paraquedas coloridos como 

nos sugeriu Ailton Krenak. É pertinente registrar que, já podemos vislumbrar o colorido do 

protagonismo indígena na atual esfera política, nesse início de 2023, com indígenas eleitos; 

uma Ministra74 indígena, Sonia Guajajara e outra indígena como Presidenta75 da FUNAI, a 

indígena Joenia Wapichana. Que tenhamos a humildade necessária para aprendermos com 

outros sujeitos, outras pedagogias, com as miudezas como sinaliza Manoel de Barros. Sugiro 

um livro e um filme para outras reflexões: 

➢ Livro: O lugar onde a terra descansa. Autor Ailton Krenak. Editora 
Petrobras, 

2000. 
 

➢ Filme: Rama Pankararu, o filme. Com roteiro e produção de Bia Pankararu e 

Pedro Sodré, 2022. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

74 Novo Ministério Indígena - ou Ministério dos Povos Originários - criado pelo presidente eleito Lula (PT), 
eleito democraticamente em 2022. Fonte: https://www.uol.com.br/ecoa/ultimas-noticias/2022/12/29/sonia- 
guajajara-nova-ministra-do-ministerio-dos-povos-indigenas-de-lula.htm 
75 Fonte: https://g1.globo.com/rr/roraima/noticia/2023/01/02/quero-total-autonomia-para-os-povos-indigenas- 
diz-nova-presidente-da-funai.ghtml 

https://www.uol.com.br/ecoa/ultimas-noticias/2022/12/29/sonia-guajajara-nova-ministra-do-ministerio-dos-povos-indigenas-de-lula.htm
https://www.uol.com.br/ecoa/ultimas-noticias/2022/12/29/sonia-guajajara-nova-ministra-do-ministerio-dos-povos-indigenas-de-lula.htm
https://g1.globo.com/rr/roraima/noticia/2023/01/02/quero-total-autonomia-para-os-povos-indigenas-diz-nova-presidente-da-funai.ghtml
https://g1.globo.com/rr/roraima/noticia/2023/01/02/quero-total-autonomia-para-os-povos-indigenas-diz-nova-presidente-da-funai.ghtml


 

 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
 
 

ADORNO, Theodor. W. O ensaio como forma. In: COHN, Gabriel. (org.). Theodor W. 

Adorno. Tradução Flávio R. Kothe. São Paulo: Ática, 1986. (Coleção Grandes Cientistas 

Sociais, v. 54). 

 
ALVES, Nilda. (Org.). Formação de professores: pensar e fazer. São Paulo: Cortez, 1992. 

 
 

AMANTE, Vandreza. 13 mulheres indígenas falam sobre as violências que enfrentam em 

seus territórios: Mulheres indígenas das cinco regiões do país relatam as violências de 

gênero contra as quais se insurgem. Disponível em: 

<https://catarinas.info/21diasdeativismo-a-luta-das-mulheres-indigenas-pelo-pais/>. Acesso 

em 8 nov 2022. 

 
APIB. Governo da morte: Bolsonaro tenta utilizar a guerra na Ucrânia para massacrar os 

povos indígenas. Disponível em: <https://apiboficial.org/2022/03/07/governo-da-morte- 

bolsonaro-tenta-utilizar-a-guerra-na-ucrania-para-massacrar-os-povos-indigenas/>.   Acesso 

em 16 mar 2022. 

 
BANIWA, Gersem. É preciso superar a epistemologia colonial. III Congresso 

Internacional Formação em Educação Intercultural e Práticas de Descolonização na América 

Latina/ UFG. Disponível em: < https://www.ufg.br/n/99084-e-preciso-superar-a- 

epistemologia-colonial-diz-gersem-baniwa>. Acesso em 16 nov 2022. 

 
BARZOTTO, Leoné Astride. Interfaces Culturais: The Ventriloquist’s & Macunaíma [Tese 

de Doutorado], Londrina. 2008. 

https://catarinas.info/21diasdeativismo-a-luta-das-mulheres-indigenas-pelo-pais/
https://catarinas.info/21diasdeativismo-a-luta-das-mulheres-indigenas-pelo-pais/
https://apiboficial.org/2022/03/07/governo-da-morte-bolsonaro-tenta-utilizar-a-guerra-na-ucrania-para-massacrar-os-povos-indigenas/
https://apiboficial.org/2022/03/07/governo-da-morte-bolsonaro-tenta-utilizar-a-guerra-na-ucrania-para-massacrar-os-povos-indigenas/
https://www.ufg.br/n/99084-e-preciso-superar-a-epistemologia-colonial-diz-gersem-baniwa
https://www.ufg.br/n/99084-e-preciso-superar-a-epistemologia-colonial-diz-gersem-baniwa


199 
 

 
 
 
 

BEAUVOIR, Simone. O Segundo Sexo: Mitos e Fatos, Trad. Sérgio Milliet, São Paulo, 

Círculo Do Livro 1986. 

 
BENSE, Max. Ünber the essay und saine prosa. Berlin: Merkur I, 1947. 

 
 

BENTES Ariel. Como o feminicídio de indígenas se tornou uma realidade invisibilizada 

no Brasil. Amazônia Real, 26 de dezembro de 2021. Disponível em 

<https://www.brasildefato.com.br/2021/12/26/como-o-feminicidio-de-indigenas-se-tornou- 

uma-realidade-invisibilizada-no-brasil#.Y2bf2d6vjLs.whatsapp>. Acesso em 8 nov 2022. 

 
BONIN, Iara. O Bem Viver Indígena e o Futuro da Humanidade. Disponível em: 

<https://cimi.org.br/o-bem-viver-indigena-e-o-futuro-da-humanidade/>. Acesso em 22 nov 

2022. 

 
BRASIL. Conselho Nacional de Educação. Lei n.° 11. 645, de 10 de março de 2008. Que 

estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede 

de ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e indígena. 

República Federativa do Brasil. Brasília, DF. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil 03/L9394.htm> Acesso em: 10 mai. 
 
 

  . Ministério da Educação. Tratado de Educação Ambiental para Sociedades 

Sustentáveis e Responsabilidade Global, junho de 1992. Disponível em:< 

http://portal.mec.gov.br/secad/arquivos/pdf/educacaoambiental/tratado.pdf>. Acesso em 10 

jun. 2018. 

 
BRASILIENSE, Correio. ‘Índio do buraco’ é sepultado em sua terra, em Rondônia, após 

74 dias. Disponível bem: <https://www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/11/5049698- 

https://www.brasildefato.com.br/2021/12/26/como-o-feminicidio-de-indigenas-se-tornou-uma-realidade-invisibilizada-no-brasil%23.Y2bf2d6vjLs.whatsapp
https://www.brasildefato.com.br/2021/12/26/como-o-feminicidio-de-indigenas-se-tornou-uma-realidade-invisibilizada-no-brasil%23.Y2bf2d6vjLs.whatsapp
https://cimi.org.br/o-bem-viver-indigena-e-o-futuro-da-humanidade/
https://cimi.org.br/o-bem-viver-indigena-e-o-futuro-da-humanidade/
http://www.planalto.gov.br/ccivil%2003/L9394.htm
http://portal.mec.gov.br/secad/arquivos/pdf/educacaoambiental/tratado.pdf
https://www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/11/5049698-indio-do-buraco-e-sepultado-em-sua-terra-em-rondonia-apos-74-dias.html


200 
 

 
 
 
 

indio-do-buraco-e-sepultado-em-sua-terra-em-rondonia-apos-74-dias.html> . Acesso em 29 

out 2022. 

 
BRASIL, BBC News. O que é 'gaslighting', a palavra do ano do dicionário em inglês 

Merriam-Webster: manipulação psicológica é a marca principal do gaslighting. Disponível 

em: <https://www.bbc.com/portuguese/geral-63802313>. Acesso em 06 nov 2022. 

 
BEHR, Héloïse. A emergência de novas vozes brasileiras: uma introdução à literatura 

indígena no Brasil. In: MELLO, Ana Maria Lisboa de; PENJON, Jacqueline; 

BOAVENTURA, Maria Eugenia. Momentos da ficção brasileira. Porto Alegre, 

EDIPUCRS, 2017. 

 
BONNICI, Thomas. O Pós-colonialíssimo e a literatura. Maringá: Eduem, 2000. 

 
 

BUENO, Samira (Coordenação). Violência contra mulheres em 2021. Fórum Brasileiro de 

Segurança Pública. Disponível em: 

<https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2022/03/violencia-contra-mulher-2021- 

v5.pdf>. Acesso em 8 nov 2022. 

 
CASTRO, Eduardo Viveiro de. “O recado da mata”. In: D. Kopenawa & B. Albert. A queda 

do céu: palavras de um xamã yanomami. Tradução de Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2015. 

 
  . Perspectivismo e Multinaturalismo na América Indígena. Mana, Rio de Janeiro. v.2 

n.2. 1996. 

 
COUTINHO, Afrânio. A Literatura no Brasil, São Paulo, Global, 2001. 

https://www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/11/5049698-indio-do-buraco-e-sepultado-em-sua-terra-em-rondonia-apos-74-dias.html
https://www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/11/5049698-indio-do-buraco-e-sepultado-em-sua-terra-em-rondonia-apos-74-dias.html
https://www.correiobraziliense.com.br/brasil/2022/11/5049698-indio-do-buraco-e-sepultado-em-sua-terra-em-rondonia-apos-74-dias.html
http://www.bbc.com/portuguese/geral-63802313
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2022/03/violencia-contra-mulher-2021-v5.pdf
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2022/03/violencia-contra-mulher-2021-v5.pdf
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2022/03/violencia-contra-mulher-2021-v5.pdf
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2022/03/violencia-contra-mulher-2021-v5.pdf


201 
 

 
 
 
 

CRUZ, Fabiane Medina da. Feminismo indígena ou Nhandutí Guasu Kunhã: A rede de 

mulheres indígenas pelos direitos ancestrais e reconhecimento ético. In: DANNER, Leno 

Francisco; DORRICO, Julie; DANNER, Fernando, (Orgs.). LITERATURA INDÍGENA 

BRASILEIRA CONTEMPORÂNEA: autoria, autonomia, ativismo. Porto Alegre, RS: 

Editora Fi, 2020 b. 

 
DANNER, Leno Francisco; DORRICO, Julie; DANNER, Fernando. Literatura indígena 

entre tradição ancestral e crítica do presente: sobre a voz-práxis indígena em termos 

estético-literários. Revista Scripta, v. 24 n. 50, 2020a. Disponível em: 

<http://periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/23803>. Acesso em: 29 dez 

2020. 

 
  (Orgs.). LITERATURA INDÍGENA BRASILEIRA CONTEMPORÂNEA: autoria, 

autonomia, ativismo. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2020 b. 
 
 

DERRIDA, Jacques. Espectros de Marx: o estado da dívida, o trabalho do luto e a nova 

Internacional. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994. 

 
DORRICO, Julie [et. al.] (orgs.). Literatura indígena brasileira contemporânea: criação, crítica 

e recepção. Porto Alegre: Ed. Fi, 2018. 

 
ESBELL, Jaider. Literatura indígena brasileira contemporânea: Autoria, autonomia e ativismo 

– o que dizer e para quem? In: DANNER, Leno Francisco; DORRICO, Julie; DANNER, 

Fernando, (Orgs.). LITERATURA INDÍGENA BRASILEIRA CONTEMPORÂNEA: 

autoria, autonomia, ativismo. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2020 b. 
 
 

EDER, Sofia. A Bioconstrução no ambiente educativo de formação de educadores 

http://periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/23803%C2%A0


202 
 

 
 
 
 

ambientais criticos: um modo de confrontar a hegemonia em novas sociedades possíveis. 

Dissertação (Mestrado em Educação) - Programa de Pós-Graduação em Educação, Contextos 

Contemporâneos e Demandas Populares (PPGEduc), Universidade Federal Rural do Rio de 

Janeiro. Rio de Janeiro. 2021. p.208. 

 
EDER, Sofia. Imagem ressignificada baseada no desenho de EVARISTO 2021. 

Seropédica/RJ. 2021b. 

 
ESTERMANN, Josef. El vivir bien y su potencial utópico. In: CONDORI, Víctor C. et al. 

Vivir bien: contextos e interpretaciones. La Paz: ISEAT, 2013. 

EVARISTO, Rosinere. Foto de arquivo pessoal, 2006. 

  . Rosinere. Foto de arquivo pessoal, 2020. 
 
 

  . Rosinere. Foto de arquivo pessoal, 2022. 
 
 

  . Rosinere. Foto de arquivo pessoal, 2023. 
 
 

FARIA, Jeniffer de Souza. Foto do arquivo pessoal. Lavras Novas/MG, 2013. 
 
 

FILHO, Ricardo Lessa. Querido índio de Ti Tanaru ou uma carta ao mundo “civilizado”. 

Disponível: em: <https://www.academia.edu/40246152/_Livro_UFMG_Querido_ 

%C3%ADndio_de_Ti_Tanaru_ou_uma_carta_ao_mundo_civilizado_>. Acesso em: 20 out 

2022. 

 
FANON, Frantz. Os condenados da terra. Trad. Enilce Rocha e Lucy Magalhães, Juiz de 

Fora: UFJF, 1961. 

https://www.academia.edu/40246152/_Livro_UFMG_Querido_%C3%ADndio_de_Ti_Tanaru_ou_uma_carta_ao_mundo_civilizado_
https://www.academia.edu/40246152/_Livro_UFMG_Querido_%C3%ADndio_de_Ti_Tanaru_ou_uma_carta_ao_mundo_civilizado_


203 
 

 
 
 
 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 47ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2008 
 
 

           Pedagogia da autonomia. São Paulo: Paz e Terra, 1996. 
 
 

FREUD, Sigmund. Obras completas, volume 11: Totem e tabu, Contribuição à história do 

movimento psicanalítico e outros textos (1912-1914). Tradução de Paulo César de Souza. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2012. 

 
GIULIETTJ, Ana Maria et al. ESTUDOS EM “SEMPRE-VIVAS”: TAXONOMIA COM 

ÊNFASE NAS ESPÉCIES DE MINAS GERAIS, BRASIL. Disponível em: 

<https://www.scielo.br/j/abb/a/Pyg8pL9CjyYSHP9dFstvcXt/?format=pdf&lang=pt>. Acesso: 

em 6 nov, 2022. 

 
GRANIER, Noeli B. Experiências de “ComVivência Pedagógica” a partir de outras 

epistemologias em processos formativos de educadores ambientais. Dissertação (Mestrado 

em Educação) - Programa de Pós-Graduação em Educação, Contextos Contemporâneos e 

Demandas Populares (PPGEduc), Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. Rio de 

Janeiro, p. 167. 2017. 

 
GRAÚNA, Graça. Contrapontos da literatura indígena contemporânea no Brasil. Belo 

Horizonte: Mazza Edições, 2013. 

 
  . Literatura Indígena: desconstruindo estereótipos, repensando preconceitos. 

Disponível em: <http://tecidodevozes.blogspot.com/p/artigos.html>. Acesso: em 25 out 2012. 

 
GUDYNAS, Eduardo. Bem-Viver: Germinando alternativas ao desenvolvimento. Disponível 

em: <https://edisciplinas.usp.br>. Acesso em: 4 jan 2023. 

http://www.scielo.br/j/abb/a/Pyg8pL9CjyYSHP9dFstvcXt/?format=pdf&lang=pt
http://tecidodevozes.blogspot.com/p/artigos.html


204 
 

 
 
 
 

GUIMARÂES, Mauro; MEDEIROS, Heitor Q. de. Outras Epistemologias em Educação 

Ambiental: o que aprender com os saberes tradicionais dos povos indígenas. Rev. Eletrônica 

Mestr. Educ. Ambient. E-ISSN 1517-1256, Ed. Especial, julho/2016. Disponível em: 

<http://periodicos.furg.br/remea/article/view/5959> Acesso em: 20 ago 2016. 

GUIMARÃES, Mauro. A formação de educadores ambientais. São Paulo: Papirus, 2011. 

HINKELAMMERT, Franz. A maldição que pesa sobre a lei: as raízes do pensamento crítico 

em Paulo de Tarso. São Paulo: Paulus, 2012. 

 
JECUPÉ WERÁ, Kaká. A sociedade não está conseguindo dormir, quanto mais sonhar. 

[Entrevista concedida a] Anna Ortega. Jornal da Universidade, Universidade Federal do Rio 

Grande do Sul, Porto Alegre. Disponível em: <https://www.ufrgs.br/jornal/kaka-wera-jecupe- 

a-sociedade-nao-esta-conseguindo-dormir-quanto-mais-sonhar/>. Acesso em: dez 2020. 

 
KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: Palavras de um Xamã Yanomami. 

1ª. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 
 
 

KOPENAWA, Davi. Bem viver: um aprendizado para a humanidade. IHU On-line, São 

Leopoldo, ano 10, nº 340, ago, 2010. 

 
KOTHE, Flávio R. Autoritarismo e Universidade. [imeo]. Universidade de Brasília, 

Brasília, DF, 2007. 

 
KRENAK, Ailton. Narrativa Krenak: O eterno retorno do encontro. 2013. Disponível em: 

<https://www.geledes.org.br/narrativa-krenak-o-eterno-retorno-do-encontro/ > Acesso em: 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 1ª Ed. São Paulo Companhia das 

http://periodicos.furg.br/remea/article/view/5959
https://www.ufrgs.br/jornal/kaka-wera-jecupe-a-sociedade-nao-esta-conseguindo-dormir-quanto-mais-sonhar/
https://www.ufrgs.br/jornal/kaka-wera-jecupe-a-sociedade-nao-esta-conseguindo-dormir-quanto-mais-sonhar/
https://www.geledes.org.br/narrativa-krenak-o-eterno-retorno-do-encontro/


205 
 

 
 
 
 

Letras, 2019. 
 
 

LEITE, Tainah Victor Silva. 2013. Imagens da humanidade: metamorfose e moralidade na 

mitologia Yanomami. Disponível em: 

<https://www.scielo.br/j/mana/a/3msbkC5LmVw3rhqJwPwXHrD/?lang=pt>. Acesso em: 12 

dez, 2021. 

 
LEFF, Enrique. (org.). A Complexidade Ambiental. Blumenau, Cortez/Edifurb, 2003. 

 
 

  . Complexidade, Racionalidade Ambiental e Diálogo de Saberes. Revista Educação e 

Realidade. Rio grande do Sul, v. 34, n. 3, 2009. 

 
LEMOS. Roma, G. Entrevista o Professor Daniel Munduruku. In: Pedagogia em Foco. Nov. 

de 2011. Disponível em: <http://www.pedagogiaemfoco.pro.br/ent02.pdf>. Acesso em: 21 jan 

2013. 

 
LÉVI-STRAUSS, Claude. La Péense Sauvage, Parigi, Plon; trad. it. Il pensiero selvaggio, 

Milano, Il Saggiato-re, 1962. 

 
LIMA-PAYAYÁ, Jamille da Silva; MARANDOLA JR, Eduardo. VOZES SELVAGENS”: 

Ecoando a literatura indígena. Revista da ANPEGE, Dourados - MS. v. 16. n. 31, p. 228 - 

242, ANO 2020. 

 
LIMULJA, Hanna Cibele Lins Rocha. Hanna Limulja: a forma única como os yanomami 

sonham, assim como todo o universo deles, está sob ameaça. [Entrevista concedida a] 

Leonardo Neiva. Revista Gama. Disponível em: <Hanna Limulja fala da cultura yanomami a 

partir de seus sonhos — Gama Revista (uol.com.br)>. Acesso em 13 nov 2022. 

http://www.scielo.br/j/mana/a/3msbkC5LmVw3rhqJwPwXHrD/?lang=pt
http://www.pedagogiaemfoco.pro.br/ent02.pdf
https://gamarevista.uol.com.br/semana/sonhou-com-o-que/hanna-limulja-fala-da-cultura-yanomami-a-partir-de-seus-sonhos/
https://gamarevista.uol.com.br/semana/sonhou-com-o-que/hanna-limulja-fala-da-cultura-yanomami-a-partir-de-seus-sonhos/


206 
 

 
 
 
 

MBOESSARA, Josenice Souza França. O que os indígenas acham da representação do 

índio na Literatura Brasileira e no Livro Didático. Entrevista concedida a Rosinere 

Evaristo. Dissertação (mestrado em educação) – Instituto de Educação, Universidade Federal 

Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, p. 151. 2013. 

 
MENEGHETTI, Francis Kanashiro. DOCUMENTOS E DEBATES: O que é um ensaio- 

teórico? Revista de Administração Contemporânea. Abr 2011. Disponível em: < 

https://www.scielo.br/j/rac/a/4mNCY5D6rmRDPWXtrQQMyGN/?lang=pt>. Acesso em: 13 

abr 2022. 

 
MINDS, Made for. Coronavírus: Brasil tem 3.459 mortes por covid-19 em 24 horas. 

Disponível em <https://www.dw.com/pt-br/brasil-tem-3459-mortes-por-covid-19-em-24- 

horas/a-57206967>. Acesso em: 14 abr 2021. 

 
MIRIM, Werá Jeguaka. RAP ANCESTRAL: Ao unir ativismo e ancestralidade, o rapper 

guarani Owerá transforma a música em ferramenta para afirmar a identidade indígena. 

[Entrevista concedida a] Luiz Felipe Stevanim. Fundação Osvaldo Cruz. Disponível em: < 

https://radis.ensp.fiocruz.br/index.php/home/entrevista/rap-ancestral >. Acesso em; 03 jan 

2023. 

 
MOREIRA, Antônio Flávio B.; SILVA, Tomaz Tadeu. (Org.). Currículo, cultura e 

sociedade. 2. ed. São Paulo: Cortez, 1997. 

 
MORIN, Edgar. Ciência com Consciência. Rio de Janeiro: Bertrand, 1999. 

 
 

  . Os sete saberes necessários à educação do futuro. 2ª ed., São Paulo: Cortez; 

Brasília: Unesco, 2000. 

https://www.scielo.br/j/rac/a/4mNCY5D6rmRDPWXtrQQMyGN/?lang=pt
https://www.dw.com/pt-br/brasil-tem-3459-mortes-por-covid-19-em-24-horas/a-57206967
https://www.dw.com/pt-br/brasil-tem-3459-mortes-por-covid-19-em-24-horas/a-57206967


207 
 

 
 
 
 

MONTAIGNE, Michel E. de. Ensaios. Volume 1. Trad. De Sergio Milliet, 2 ed. Brasília: 

Hucitec, 1987. 

 
MONTEIRO, André. Iracema: História e f(r)icção. Locus: Revista De História 17 (1) 2011. 

Disponível em: <https://periodicos.ufjf.br/index.php/locus/article/view/20328>. Acesso em 8 

nov 2022. 

 
MUNDURUKU, Daniel. Mundurukando. São Paulo: UKA, 2010. 

 
 

  . Daniel Munduruku. In: WERÁ, Kaka (org.). Tembeta. Rio de Janeiro: Azouge, 

2018. 

 
MUNDURUKU, Daniel; WAPICHANA, Cristino. (orgs) Antologia Indígena. Cuiabá: 

Palavra de Índio-SEC, 2009. 

 
MUSEU DO ÍNDIO. Site. Disponível em: 

<http://museudoindiorj.blogspot.com/2013/12/arquitetura-guarani-no-novo-espaco-do.html>. 

Acesso em 25 mar 2020. 

 
NOVO JORNAL. Site. Disponível em: 

<https://www.novojornal.com.br/wp-content/uploads/2022/08/capa-reproducaodvcxg.jpg> 

Acesso em: 12 nov 2022. 

 
OLIVEIRA, Luciana de. Bro Mc’s rap indígena: O pop e a constituição de fóruns 

cosmopolíticos na luta pela terra Guarani e Kaiowa. Revista Eco pós – RJ. v. 19, n. 3, p. 199- 

220, ano 2016. 

 
OLIVEIRA, Elizabeth de Souza; LUCINI, Marizete. O Pensamento Decolonial: Conceitos 

https://periodicos.ufjf.br/index.php/locus/article/view/20328
http://museudoindiorj.blogspot.com/2013/12/arquitetura-guarani-no-novo-espaco-do.html
https://www.novojornal.com.br/wp-content/uploads/2022/08/capa-reproducaodvcxg.jpg


208 
 

 
 
 
 

para Pensar uma Prática de Pesquisa de Resistência. Boletim Historiar, v. 08, n. 01, Jan./Mar. 

2021, p. 97-115. 

 
PACHAMAMA, Aline Rochedo. Boacé Metlon - Palavra é coragem: autoria e ativismo de 

originários na escrita da História. In: DANNER, Leno Francisco; DORRICO, Julie; 

DANNER, Fernando, (Orgs.). LITERATURA INDÍGENA BRASILEIRA 

CONTEMPORÂNEA: autoria, autonomia, ativismo. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2020 b. 
 
 

PAULA, Marcela   Magalhães. Entre cafres e cafajestes: relações afetivas entre 

colonizadores e colonizados na formação do Brasil. Caderno de Literatura Comparada N.º 

29 – 12/ 2013 | XX-XX – ISSN 1645-1112. Disponível em: 

<https://ilc-cadernos.com/index.php/cadernos/article/view/163>. Acesso em: 4 nov 2022. 

PINTO, José Alcides, Os Verdes Abutres Da Colina. Fortaleza, EDUFC, 1999. 

PODER, O. Europa em guerra: Rússia ataca a Ucrânia. Disponível em: 

<https://www.poder360.com.br/internacional/russia-ataca-a-ucrania/>. Acesso em: 15 mar 

2022. 

 
POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. São Paulo: Global, 2004. 

 
 

PREFEITURA DE MORRO DO CHAPÉU. Portal. Disponível em: < 

https://morrodochapeu.ba.gov.br/portal/portal/viewnoticia/1763> Acesso em: 28 dez 2022. 

 
QUIJANO, Anibal. Colonialidade, poder, globalização e democracia. Revista Novos Rumos. 

São Paulo, v. 37, n. 17, 2002. 

 
  . Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, Boaventura Souza; 

https://www.poder360.com.br/internacional/russia-ataca-a-ucrania/)
https://morrodochapeu.ba.gov.br/portal/portal/viewnoticia/1763


209 
 

 
 
 
 

MENESES, Maria Paula. (Org.). Epistemologia do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. 
 
 

RIBEIRO, Sidarta. A urgência de sonhar generosamente: crise civilizatória. Outras mídias. 

Disponível em: <https://outraspalavras.net/outrasmidias/sidarta-ribeiro-a-urgencia-de-sonhar- 

generosamente/>. Acesso em 13 nov 2022. 

 
  . É hora de reaprender a arte de sonhar com os xamãs. [Entrevista concedida a] 

José de Paiva Rebouças. Revista Ihu On-Line, publicada por Agecom/UFRN. Disponível em: 

<https://www.ihu.unisinos.br/categorias/614825-e-hora-de-reaprender-a-arte-de-sonhar-com- 

os-xamas-nativos>. Acesso em dez 2021. 

 
ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discours sur les Sciences et les Arts: in Oeuvres Complètes, 

Vol. 2 Paris: Seuil, 1971. 

 
SAID, Edward W. Orientalismo: o oriente como invenção do ocidente. São Paulo: Cia. das 

Letras, 1990. 

 
SALDANHA, Nelson. Filosofia, povos, ruínas: páginas para uma filosofia da história. Rio 

de Janeiro: Calibãn, 2002. 

 
SALVADOR, Angelo D. Método e técnicas da pesquisa bibliográfica: elaboração e 

relatório de estudos científicos. 2. ed. rev. ampl. Porto Alegre: Salinas Editora, 1971. 

 
SANTOS, Margarete Nascimento dos. ENTRE O ORAL E O ESCRITO: a criação De 

uma oralitura. BABEL: Revista Eletrônica de Línguas e Literaturas Estrangeiras n.01, 

dezembro de 2011. 

 
SANTOS, Tiago  Moreira dos. Tanaru,  o “índio  do  buraco” que  viveu protegendo  a 

https://outraspalavras.net/outrasmidias/sidarta-ribeiro-a-urgencia-de-sonhar-generosamente/
https://outraspalavras.net/outrasmidias/sidarta-ribeiro-a-urgencia-de-sonhar-generosamente/
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/614825-e-hora-de-reaprender-a-arte-de-sonhar-com-os-xamas-nativos
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/614825-e-hora-de-reaprender-a-arte-de-sonhar-com-os-xamas-nativos


210 
 

 
 
 
 

floresta: Disponível em: <https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/tanaru-o- 

indio-do-buraco-que-viveu-protegendo-floresta>. Acesso em 13 nov 2022. 

 
SANTOS, Boaventura de S.; MENESES, Maria de Paula.; NUNES, João Ariscado. 

Introdução: Para ampliar o cânone da ciência: a diversidade epistemológica do mundo, in: 

SANTOS, Boaventura Sous. (org.). Semear outras soluções: os caminhos da 

biodiversidade e dos conhecimentos rivais. Porto: Afrontamento, 2004. 

 
  . Renovar a Teoria Crítica e Reinventar a Emancipação Social. São Paulo: Boitempo, 

2007. 

 
  . Para além do Pensamento Abissal: das linhas globais a uma ecologia de saberes. In: 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula. Epistemologias do sul. 2009. p. 

23-72 

 
  . Construindo as Epistemologias do Sul: Antologia Essencial. Volume I: Para um 

pensamento alternativo de alternativas / Boaventura de Sousa Santos; compilado por Maria 

Paula Meneses [et al.]. 1ª ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Clacso, 2018. 

 
SEMARH, Secretaria Municipal de Meio Ambiente e Recursos Hídricos. Projeto Sempre- 

vivas Parque  Municipal de Mucugê. Prefeitura  Morro do Chapéu/BA.  Disponível em: 

<https://morrodochapeu.ba.gov.br/portal/portal/viewnoticia/1763>. Acesso em: 6 nov 2022. 
 
 

SEVERINO, Antônio J. Metodologia do trabalho científico. 24, ed. rev. e atual. São Paulo: 

Cortez. 2016. 

 
SILVA, Tomaz Tadeu. Currículo e identidade social: territórios contestados. In. SILVA, 

https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/tanaru-o-indio-do-buraco-que-viveu-protegendo-floresta
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/tanaru-o-indio-do-buraco-que-viveu-protegendo-floresta
https://morrodochapeu.ba.gov.br/portal/portal/viewnoticia/1763


211 
 

 
 
 
 

Tomaz Tadeu. (org.). Alienígenas na sala de aula: uma introdução aos estudos culturais 

em educação. Petrópolis: Vozes, 1995. 

 
SILVA, Edna; Lucia da Silva e MENEZES; Estera MUSZKAT. Metodologia da pesquisa e 

elaboração de dissertação. 3ª ed. rev. Atual. Florianópolis: Laboratório de Ensino a 

Distância da UFSC, 2001. 

 
SOCIOAMBIENTAL, Instituto. Terra Indígena Tanaru: Área habitada por Isolado do 

Tanaru. Disponível em: <https://terrasindigenas.org.br/pt-br/terras-indigenas/4570>. Acesso 

em: 11 nov 2022. 

 
SUESS, Paulo. Elementos para a busca do bem viver (sumak kawsay) para todos e 

sempre. Disponível em: <http://www.cimi.org.br/site/pt-br/?system=news&action= 

read&id=5166.> Acesso em: 30 set 2022. 

 
TERRAS INDÍGENAS NO BRASIL. Site. Disponível em: <https://terrasindigenas.org.br/pt- 

br/terras-indigenas/4570> Acesso em: 21 dez 2022. 

 
VALENTIM, Marco Antônio. SONHO DE FOGO: a Cosmologia onírica de Davi 

Kopenawa. Revista Peri, Santa Catarina, v. 13, n. 02, 2021. 

 
VIANA, Cassia. Poesia. 2020. 

 
 

WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e educação intercultural. In: VIAÑA, Jorge; 

TAPIA, Luis; WALSH, Catherine. Construyendo Interculturalidad Crítica. La Paz – 

Bolívia. Instituto Internacional de Integración del Convenio Andrés Bello. III CAB, 2010. 

 
XAMIRINHUPOTY, Valdelice Verón; REZENDE, Maria Aparecida. Nhande rekoha nhe`e 

http://www.cimi.org.br/site/pt-br/?system=news&action=%20read&id=5166
http://www.cimi.org.br/site/pt-br/?system=news&action=%20read&id=5166
https://terrasindigenas.org.br/pt-br/terras-indigenas/4570
https://terrasindigenas.org.br/pt-br/terras-indigenas/4570


212 
 

 
 
 
 

ayvu arandu: Para o bem viver da humanidade na cosmovisão kaiowá. In: POVOS 

INDÍGENAS E PSICOLOGIA: a procura do bem viver. Conselho Regional de Psicologia 

de São Paulo. São Paulo, 2016. 



213 
 

 
 
 
 
 

APÊNDICE A: TCLE 

UFRRJ - UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE 
JANEIRO IE - INSTITUTO DE EDUCAÇÃO 

IM – INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 
PPGEDUC – PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, CONTEXTOS 

CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 
 

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) 

Eu    portador do documento de 
identificação de número autorizo a divulgação de meus textos 
obtidos através de entrevistas e imagens como fonte de pesquisa sob autoria de Rosinere 
Evaristo. As informações a seguir destinam-se a esclarecer que é necessário formalizarmos 
esta autorização para o uso das informações obtidas nos seguintes termos: 

1. A minha participação é totalmente voluntária; 
2. Ancorado em uma perspectiva crítica, reflexiva e propositiva; 
3. Fica, também, evidenciado que a participação é isenta de despesas; 
4. Concordo e libero o uso de imagem para divulgação em ambientes midiáticos ou em 

ambientes científicos como congressos, conferências, aulas, ou revistas científicas. 
( ) SIM, concordo com a cessão de minhas imagens por livre e espontânea 
vontade OU 
( ) NÃO, o uso de minhas imagens em forma de vídeos ou fotos não é permitida. 
Ao concordar com os termos descritos e aceitar participar da pesquisa e seus 

desdobramentos, pedimos que assine o termo em sinal de que o TCLE foi lido, formalizando 
o consentimento voluntário de participante. 

Nome completo (Legível):   
Tels:(   )  E-mail:   

 
  , / / .    

ASSINATURA 
  , / / .    

ASSINATURA do 
responsável no caso de menores de 
18 anos de idade 



214 
 

 
 
 
 
 

APÊNDICE B: GALERIA DE FOTOS COM ALGUNS 
INSPIRADORES DA PESQUISA 

 
 
 
 
 
 

 

Davi Kopenawa, Daniel Munduruku e Rosinere Evaristo 



215 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

  
 

Márcia Kambeba, Eliane Potiguara e Rosinere Evaristo 



216 
 

 
 
 
 

Recebimento do 16º Prêmio Curumim, 2016 
 



217 
 

 
 
 
 

Salão do Livro FNLIJ 2017/ 2019 

 



218 
 

 
 
 
 
 

 
 



219 
 



220 
 

 
 
 
 
 

ANEXO A: CODA 
 
 
 

Querido índio de Ti Tanaru ou uma carta ao mundo “civilizado” 

Ricardo Lessa Filho 

 
TALVEZ FALAMOS porque temos um rosto. Em cada palavra ou em cada imagem, 

de certo modo, é o rosto quem se pronuncia. Mas também imaginamos. Talvez imaginamos 

porque nosso rosto tem uma parte inversa que sempre nos escapa, e porque este rosto 

invertido aparece em si mesmo como a impressão, interior, dos rostos que nos fizeram nascer 

e que perdemos: os rostos de nossos mortos. Assim, uma imagem de um rosto-dorso surge no 

breve instante de oitenta e sete segundos de registro visual e sonoro. Uma imagem que 

perdemos também: ela é um rosto de nossos mortos. O índio de Ti Tanaru, o único 

sobrevivente do último extermínio perpetrado contra sua tribo na década de 1990 por 

ruralistas na região Norte do Brasil. 

A carta a seguir se propõe não a radiografar a história do extermínio indígena, senão 

atentar, na fragilidade e insuficiência que movem minhas palavras, para a tenacidade de uma 

vida violada em seu próprio habitat, em seu próprio mundo – porque mais do que herdeiros, 

os indígenas são os verdadeiros donos de qualquer terra brasilis. Eles são os verdadeiros 

primitivos deste solo, e que se entenda o adjetivo primitivo aqui não somente (porque de fato 

também significa) como algo suspenso no tempo (fora de toda ideia de modernidade, de 

tecnologia), como algo supostamente “atrasado”, mas sobretudo como algo, alguém, uma 

tribo, um povo portanto, que chegou, que edificou, que arquitetou, enfim, que fundou 

primeiro, primevamente uma cartografia - um conceito de terra, de mundo. 

O gesto epistolar que me envolve tenta também refletir a ideia de uma alteridade da 

imagem que surge a partir de um dorso, deste outro rosto que habita toda vida, toda 



221 
 

 
 
 
 

sobrevivência. Ao deparar-me com as imagens precárias do indígena de Ti Tanaru 

(comumente chamado de “o índio do buraco” pelos membros da FUNAI), algo rapidamente 

em mim se projetou: ele era uma espécie de espectro que dança, um ser movente, como se 

tivesse se esculpido no mármore do crime a partir da tenacidade de seu corpo, a partir de sua 

resistência à aniquilação – tornando-se o contraste inquebrantável da crueldade do mundo 

“civilizado”. Poderia dizer inclusive que todos os seus movimentos são gestos de ar (pela 

leveza, pelo domínio) e de pedra (por sua tenacidade, por sua sobrevivência), mas que assim 

mesmo jamais conseguem camuflar a sua dor. Talvez minhas palavras tentem constatar que o 

ar e a pedra se encontram na alteridade da imagem, para então (tentar) articular a questão 

interminável desta com a do tempo dos mortos, ali onde somente um desejo absoluto pela 

memória e pelo reconhecimento dos crimes contra os povos indígenas podem restituir, 

minimamente, uma dignidade à nossa ancestralidade, à nossa genealogia esquecida. 

*** 

Maceió, 24 de julho de 2018 

Querido índio de Ti Tanaru, 

Em 18 de julho de 2018 vazou na internet um vídeo seu. Um pequeno vídeo de oitenta 

e sete segundos. Poderia ter sido um vídeo qualquer, como hoje em dia quase toda a gente 

realiza de seus celulares – estes vídeos absolutamente superficiais, esquecíveis em sua própria 

ignorância. Mas era um vídeo seu, ou melhor, imagens suas a machadar um tronco de árvore 

no centro pulmonar da Amazônia. Para estas imagens, apenas o fascínio de sua sobrevivência 

e a ignorância de sua dor: você, querido índio de Ti Tanaru, que perdeu quase tudo (sua 

família, seus amigos, seu próprio povo, em suma, as coisas verdadeiramente preciosas a 

qualquer ser vivo) continua, apesar de tudo, a viver. A filmagem clandestina realizada por um 

membro da FUNAI me comoveu profundamente. Alguma coisa, ali, naquelas imagens 

desorbitadas de qualquer técnica – o zoom in e o zoom out completamente desajustados do 

olhar do registrador, talvez para dimensionar a clandestinidade destas imagens – atravessou, à 



222 
 

 
 
 
 

sua própria luz, a história mesma do genocídio indígena no meio de meu próprio mundo 

“civilizado” sempre tão cruel. 

Esta filmagem clandestina – recorro a este termo porque ele me parece possuir a 

justeza para condensar ao mesmo tempo o peso do genocídio indígena no século XX e XXI (a 

clandestinidade dos assassinatos em massa, realizados por fazendeiros e políticos do 

agronegócio) e a potência de seu corpo sobrevivente, querido índio de Ti Tanaru – é iniciada 

em seu primeiro milésimo de projeção com um plano desfocado, meio amarelado daquilo que 

parece ser a silhueta de um pássaro (FIG. 1). Um ou dois segundos depois, nos planos 

trêmulos do registrador desconhecido, consigo perceber que o possível vulto de um pássaro 

era, na verdade, a silhueta – todavia desfocada – da folha de uma planta (FIG. 02). 

 

Figura 01 – o plano do primeiro milésimo da filmagem 



223 
 

 
 
 
 
 

 
 

Figura 02 – o plano agora distanciado nos revela a folhagem de uma planta e não a silhueta de 

um pássaro 

 
Seu corpo indígena, primevo, querido índio de Ti Tanaru, emerge então nesta 

filmagem (FIG. 03). Portando um machado – oferecido às escondidas, segundo relatos, pela 

própria FUNAI para que você consiga permanecer “selvagem”, isto é, imaculado deste meu 

mundo “civilizado” sempre tão cruel – você busca talhar uma árvore, esta sua companheira e 

confidente, tenho certeza, de sua solidão neste espaço florestal onde as formas de vida podem 

existir de uma maneira tão rara. Para golpear esta árvore certamente você, como um ser otado 

dos privilégios da natureza, sentiu a permissão deste tronco onde na filmagem você desfere 

seu machado – pois a despeito de minha ignorância da história indígena, muito bem sei da 

questão fundamental que liga sua história à história da natureza e do respeito incomensurável 

pelas coisas vivas. 



224 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

Figura 03 – O dorso do índio de Ti Tanaru 
 
 

A pele amorenada de seu dorso – como é toda a pele verdadeiramente indígena, esta 

coloração tão capaz de adaptar-se a todas as estações desta floresta-mundo chamada 

Amazônia – e sua estrutura delgada emergem por entre as folhagens deste ambiente em que só 

você poderia existir da maneira como existe. O registrador, aparentemente atônito por ter 

encontrado você, procura caminhar pelo meio da floresta para de alguma maneira aproximar 

sua câmera – sua possibilidade de testemunho – desta espécie de tesouro vivente que é você, 

querido índio de Ti Tanaru. O que este singelo registrador realiza, talvez sem saber, é 

possibilitar ao mundo visível, justamente, um testemunho visual de sua existência. Ali onde 

os vinte e dois anos do extermínio de sua tribo, de seu povo poderia transformá-lo em mera 

lenda, este registro fílmico derruba toda a possibilidade mítica de sua inexistência, na 



225 
 

 
 
 
 

verdade, de alguma maneira as imagens suas tornam-te chão, poderia dizer, inclusive, que 

essas imagens são imagens chãs, imagens da terra mesma a legitimar sua vida – sua 

sobrevivência – malgrado tudo. 

Querido índio de Ti Tanaru, algo nesta filmagem clandestina de sua dorsalidade – 

praticamente todos os oitenta e sete segundos da filmagem capturam não outra coisa senão o 

seu dorso –, além de sua própria existência atestada ao meu mundo visual, claro, comovera- 

me profundamente: o canto de um pássaro rasgando a imagem desde o início. E confluindo 

entre o canto rasgado da ave e o som potente de seu machado, alguma coisa dentro de mim 

pulsou (talvez pela precariedade da filmagem clandestina em toda sua imensidão?): 

compreendi, neste átimo irrepetível, sobre a mais profunda ideia de liberdade que, talvez, 

jamais pude perceber através de todo e qualquer registro visual. Tanto você quanto o pássaro 

são coisas absolutamente livres, tanto você quanto o pássaro são sobreviventes não somente 

do extermínio florestal, mas sobretudo do extermínio físico de suas próprias “espécies”. 

Querido índio de Ti Tanaru, permita-me então debruçar-me um tanto sobre este 

pássaro que vocifera seu canto no mesmo momento que você golpeia a árvore. É um Lipaugus 

vociferans (FIG. 4) (mais comumente conhecido como cri-crió ou numa definição perversa, 

capitão-do-mato). Seu nome científico designa, justamente, algo que vocifera (vociferans), 

que faz eclodir pela potência de seu canto toda a atenção espacial. Em uma época nem tão 

longínqua assim (certamente, não tão longínqua quanto a do início do extermínio de seu 

povo), dizem as histórias populares que o Lipaugus vociferans ganhou o apelido de capitão- 

do-mato, porque ele era considerado uma espécie de delator dos escravos fugitivos – estes 

seres humanos, cuja epiderme era geralmente alguns tons mais escuros do que a sua; estes 

seres humanos absolutamente violados, assim como o seu próprio povo, querido índio de Ti 

Tanaru, pelo meu povo, pelo homem branco – que se embrenhavam nas florestas para 

conseguir escapar das condições desumanas nas quais eram submetidos pelos seus 

“senhores”. Por sua natureza dominadora, o Lipaugus vociferans (sobretudo os machos desta 

espécie) “denunciava” os escravos fugitivos no momento mesmo em que estes adentravam em 



226 
 

 
 
 
 

seu território (cada clã destes pássaros possui entre doze a dezoito membros e ocupam entre 

dois a quatro hectares de terra). E segundo as histórias populares, os capitães do mato 

(serviçais de uma fazenda ou feitoria) cuja função era, justamente, recapturar os escravos 

fugitivos, norteavam-se até eles através do som do canto desta ave. 

 

Figura 04 - Lipaugus vociferans 
 
 

Num mundo perverso como o meu (o mundo “civilizado”), não poderia imaginar outra 

coisa senão a consagração desta definição terrível (“capitão-do-mato”) a esta pequena vida 

esvoaçante. Prefiro pensar de uma maneira inversa: em vez de “delatar” as vidas em fuga aos 

capitães do mato, não serviria o canto estrondoso do Lipaugus vociferans como uma espécie 

de cacofonia – ali onde o desespero da fuga descompassa toda a respiração; ali onde as chagas 

das chicotadas e humilhações fazem dos pés dos escravos fugitivos um escudo para suportar 

os fiapos de árvores, os pedaços de pedras que lhes perfuravam no momento desesperador da 

corrida pela vida – para, justamente, ludibriar os vassalos das fazendas escravocratas que 

precisavam do silêncio para escutar a corrida dos fugitivos? Na vociferação incansável do 



227 
 

 
 
 
 

Lipaugus vociferans não se misturava, de certa maneira, a vontade que estes pequenos seres 

vivos tinham de contribuir apesar de tudo para que outras vidas pudessem, à sua própria 

maneira de resistir, também serem livres como eles, naquela posição privilegiada (habitar uma 

floresta sem fim) que eles tinham de ver e ouvir tudo – os gritos da violência imposta aos 

escravos; o barulho das chicotadas perpetradas pela perversidade do homem branco? 

Talvez eu esteja sendo demasiadamente inocente, querido índio de Ti Tanaru. Mas eu 

prefiro crer na comoção de meus olhos e espírito em vez de irresistivelmente aceitar esta 

versão popular da história do Lipaugus vociferans. Mais do que uma inocência qualquer, uma 

esperança custe o que custar. Uma esperança semelhante a essa que a FUNAI (um órgão volta 

e meia marginalizado e menosprezado pelo meu povo) possibilita para você – realizar o seu 

monitoramento há tantos anos, mas sem jamais interferir na natureza de sua vida; registrar 

imagens suas, mas sem jamais fazê-las coisas tolas, superficiais, comercializáveis; planejar 

ações de vigilância do território indígena (Tanaru) onde você habita, garantindo assim a sua 

mínima proteção contra ameaças externas (o mundo “civilizado”). 

*** 

É preciso então voltar à sua filmagem – à sua imagem. Você carrega em suas costas 

uma espécie de mochila com tranças (FIG. 03) onde muito possivelmente neste utensílio 

armazena suas flechas, seu arco. Como já comentei aqui, meu conhecimento sobre os 

costumes (e os materiais) indígenas é parco. Mas não pude deixar de notar este ornamento em 

suas costas. Um grande investigador brasileiro sobre a condição indígena, Eduardo Viveiros 

de Castro, escrevera certa vez algo sobre uma espécie de vivência selvagem que não caberia 

em sua totalidade somente aos selvagens (aos “puros” da condição civilizatória, maculada), 

aos povos da selva amazônica porque a própria ideia de um pensamento selvagem pertence a 

uma ideia de domesticação própria (Viveiros de Castro, 2002). Assim, querido índio Ti 

Tanaru, poderia dizer que você foi domesticado pela sua própria sobrevivência? Ao 

sobreviver na solidão deste seu espaço, você não aprendeu a viver, justamente, a partir da 

morte do outro, dos seus outros, de seu próprio povo? 



228 
 

 
 
 
 

Mas aprender a viver, aprender por si mesmo, sozinho, ensinar a si mesmo a viver [...] 

não é, para quem vive, o impossível? Não vem a ser isto mesmo que a lógica não permite? 

Viver, por definição, isto não se aprende. Não por si mesmo, da vida pela vida. Somente do 

outro pela morte. Em todo caso, do outro no limite da vida. Tanto no limite interno quando no 

(limite) externo, trata-se de uma heterodidática entre vida e morte. (DERRIDA, 1994, p. 10). 

Sob um céu amazônico, em alguma parte que jamais saberei com exatidão onde, existe 

você e o seu nome, querido índio de Ti Tanaru. Na língua aikanã, tentei buscar-te, mas não 

obtive êxito; o que sei (de maneira muito parca) é que popularmente, entre os seus protetores 

na FUNAI, chamam-te de o “índio do buraco”, que o “Ti” do nome de sua terra é a 

abreviação de “Terra indígena”, e o “Tanaru” por sua vez, o nome de um rio localizado em 

Rondônia. Como você se recusa a manter qualquer contato com o mundo “civilizado”, 

suponho que jamais poderei saber sobre seu nome de nascimento. É a língua aikanã mesmo 

que você fala? Ou seria a também tão devastada língua tupi-guarani? Ou alguma outra que 

desconheço completamente? Ou você nenhuma língua fala devido a dor de seu destino e 

escolheu simplesmente o silêncio? 

Então você é um homem sem nome – ao menos para o meu mundo “civilizado”. Um 

único homem sem nome. Você, nesta filmagem clandestina, emerge do fundo de uma espécie 

de anfractuosidade florestal – as densidades diversas de seu próprio habitat, as rupturas do 

solo, seus buracos inevitáveis – e, à sua própria luz, sai de seu buraco, de sua escuridão. Ao 

fazer-se visível ao mundo “civilizado” por alguns instantes, você, “índio do buraco”, me fez 

imaginar o seu nome. Você teve um pai, uma mãe, veio de algum lugar que, hoje, já não se é 

capaz de registrar. Aqui, nesta filmagem, querido índio de Ti Tanaru, você se apresenta como 

um homem sem história e, também, sem rosto – nas imagens capturadas de você, pela 

precariedade do registro, não se é possível ver os seus traços fisionômicos e, talvez, tenha sido 

melhor assim. 

Ao sair de seu “buraco”, apenas consigo imaginar que, como um ser da floresta, você 

parece renascer da própria terra a cada nova manhã. E ocupado pela vivência de cada dia – 



229 
 

 
 
 
 

cortar árvores, plantar, caçar, dormir etc – você parece reconstruir, vestígio por vestígio, uma 

certa história do genocídio de seu próprio povo. Existe uma grande invenção da minha 

“civilização”, querido ser sem nome, chamada “cinema” – uma invenção cuja evolução 

permitiu ao registrador clandestino fazer as imagens de seu dorso. E existe um grande filme 

que retrata este crime bárbaro contra os seus irmãos indígenas. O filme, ao contrário de você, 

porta um nome reconhecido: Martírio (Vincent Carelli, 2016). Se um dia você pudesse assistir 

este filme será que reconheceria a si mesmo naquelas imagens, naquele martírio? Ou melhor, 

se você pudesse assistir aos mesmos oitenta e sete segundos da sua própria filmagem 

clandestina, seria capaz de reconhecer-se ali? 

Querido índio de Ti Tanaru, ao ver as suas imagens chãs, alguma coisa dentro de mim 

chorou – e, todavia, chora. Eu, em toda minha ignorância sobre seu povo, olhei 

verdadeiramente para você – ali em sua dorsalidade portando um machado; ali, onde percebi 

que pela posição em que o levantava, é um ser destro. E na minha língua materna – saberia 

você alguma palavra dela? – existe um termo precioso para diferenciar a mera ideia de 

perceber as coisas em sua figuralidade redundante e compreender as coisas em sua 

visualidade inadvertida e dilacerante. Mais precisamente: ver é então perceber as coisas em 

sua superficialidade mesma. Mas olhar – eis a palavra preciosa – é compreender as coisas em 

sua mais profunda complexidade, em sua própria dilaceração. Não à toa, querido índio de Ti 

Tanaru, o órgão que em minha língua materna designa a capacidade de ver as coisas é 

chamado de “olho”, por isso que a palavra olhar é, para mim, tão importante: porque vincula a 

própria natureza à questão de olhar as coisas a partir de sua vida, de seu movimento orgânico 

– como é, à sua própria luz, o olho humano, a sua vida de olho que é capaz de ao fechar-se me 

fazer sonhar. 

Assim, querido índio de Ti Tanaru, preciso falar dos instantes finais de sua filmagem 

(FIG. 05 e 06). Você então consegue rachar completamente a árvore que golpeia – e esta 

árvore agora rachada oferece-lhe algo que muito vagamente consegui enxergar. Você se dá 

por satisfeito – sabe extrair da natureza o estritamente necessário, sabe, portanto, respeitar o 



230 
 

 
 
 
 

limite da própria árvore para, neste gesto, concedê-la toda a plenitude para reflorescer 

enquanto vida natural –, pega uma lasca, um pedaço de casca arboral talvez para ressignificar 

o tronco violentado por você, para fazê-lo teu – para reformar algum utensílio, um lar; para 

substituir alguma presença distante. Assim, permita-me utilizar algumas palavras tão belas 

para descrever as cascas de uma árvore – este objeto que, a partir da rachadura exercida pelo 

seu machado, você pôde arrancar: 

 

Figura 05 – o exato momento em que a árvore é totalmente rachada pelo machado do indígena 

A casca não é menos verdadeira que o tronco. É inclusive pela casca que a árvore, se 

me atrevo a dizer, se exprime. Em todo caso, apresenta-se a nós. Aparece de aparição, e não 

apenas de aparência. A casca é irregular, descontínua, acidentada. Aqui ela se agarra à árvore, 

ali se desfaz e cai em nossas mãos. Ela é a impureza que advém das coisas em si. Enuncia a 

impureza - a contingência, a variedade, a exuberância, a relatividade - de toda coisa. Mantém- 

se em algum lugar na interface de uma aparência fugaz e de uma inscrição sobrevivente. Ou 

então designa, precisamente, a aparência inscrita, a fugacidade sobrevivente de nossas 



231 
 

 
 
 
 

próprias decisões de vida, de nossas experiências sofridas ou promovidas 

(DIDIHUBERMAN, 2013, p. 132). 

 

Figura 06 – O índio de Ti Tanaru desaparece para dentro da floresta 

*** 

Você recusou todo e qualquer contato com a “civilização”, querido índio de Ti Tanaru. 

Só assim você pôde restituir a este mundo a herança de seu próprio povo – como voltar a ter 

contato com o mundo “civilizado” que perpetrou o extermínio de sua própria história? Você 

tornou-se senhor de si mesmo ao dominar as forças da natureza, ao domar a geografia ao seu 

redor – as suas anfractuosidades (Hegel, 2007). Você vive, à sua própria maneira, uma solidão 

compartilhada com a natureza. 

A sua dor que ignoro, amigo sem nome, dota-te de um privilégio dos seres vivos frente 

àqueles que carecem de vida (Hegel, 1997). A dor, de fato, é um privilégio daqueles que 

vivem. Você que sobreviveu ao seu próprio desaparecimento, talvez um dia já considerado 

morto, saiu da escuridão através destas imagens, destes frágeis segundos de filmagem que, 

lançados ao mundo, fizeram sua vida tocar-me como algo germinante. A sua vida ao 

apresentar-se ao mundo da (minha) visualidade, fez retornar à superfície do mundo a 



232 
 

 
 
 
 

lembrança ao mesmo tempo mais íntima e devastadora do genocídio indígena - este buraco no 

meio de minha própria “civilização”. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 07 – o buraco construído pelo índio de Ti Tanaru (Fonte: FUNAI) 

“Como tocar sem ferir” (Comment toucher sans blesser)? Perguntou-se recentemente 

um grande homem (Didi-Huberman, 2015) de minha “civilização” acerca da dificuldade de 

encenar o momento singular de um genocídio. E indagação semelhante fiz a mim mesmo 

quando vi sua filmagem, querido índio de Ti Tanaru: como seria possível tocar-te uma vez 

mais, sem causar o retorno da memória da dor em você? Certamente, ao ver qualquer pele 

branca você não deve conseguir desassociá-la da violência mais profunda e perversa. E é por 

isso que compreendo perfeitamente a sua recusa em consolidar qualquer contato com os 

funcionários da FUNAI, mesmo eles tendo as melhores das intenções. Você experimentou o 



233 
 

 
 
 
 

horror de um genocídio indígena pelos seus próprios olhos. Você olhou e foi olhado por esta 

violência insular e mesmo assim continua a viver em seu buraco (FIG 07) ou em sua singela 

cabana (FIG 08), apenas desejando viver um dia após o outro dentro da natureza – e somente 

nela. 

 

 
Figura 08 – Uma das cabanas onde vive o indígena (FONTE: FUNAI) 

Os buracos que cava na terra tornam-te indubitavelmente um ser arqueológico – esta 

coisa solitária, lenta, eficazmente realizada na organização das condições de sua própria 

sobrevivência. Não há ninguém que lhe diga o que fazer de sua vida – e será que sofre por 

isso? Sua aparência é tão objetivamente soberana: as suas vestes, os seus utensílios, a 

intimidade inconteste com a natureza – você que desaparece do registro fílmico, justamente, 

movendo-se para dentro da floresta logo após lascar o tronco da árvore (FIG. 06). 

Talvez ali, no golpear do machado no interior do tronco da árvore, a sua dorsalidade 

ao irromper daquela maneira não restitui, justamente, a ideia de um rosto? Este rosto que se 



234 
 

 
 
 
 

expõe a partir de seu dorso – de sua vulnerabilidade –, desta coisa que não pode estar de 

frente para mim, mas sempre acima de mim? 

A proximidade do rosto é o modo de responsabilidade mais básico [...]. O rosto não 

está de frente para mim (en face de moi), mas acima de mim. É o outro diante da morte, 

olhando através dela e a expondo. Segundo, o rosto é o outro que me pede para que não o 

deixe morrer só, como se o deixar seria se tornar cúmplice de sua morte. Portanto, o rosto diz 

a mim: não matarás. Na relação com o rosto eu sou exposto como um usurpador do lugar do 

outro (LÉVINAS, 1986, p. 159). 

Então é em seu dorso – este rosto, esta rostidade sempre acima de mim – onde percebo 

você diante da morte? Ao ser exposto – registrado, filmado – visualmente ao mundo 

“civilizado” alguma coisa em seu outrora desconhecido corpo não se tornou ainda mais 

inerme? Desta sua própria inermidade – ali mesmo onde a singularidade de sua existência 

torna-te um ser desamparado de qualquer socorro humano – não reside o direito ontológico de 

existir do (seu) mundo, de um Outro mundo para além de um lugar “civilizado”? 

Algo ainda, querido índio de Ti Tanaru, compele-me para imaginar sobre a sua ideia 

de tempo – de um tempo único, inabitável senão por você mesmo. A repetição cirúrgica de 

seus gestos – empunhar o machado, desferir o golpe, retornar o machado para trás de sua 

cabeça e retornar a desferi-lo contra a árvore –, contracena com a singeleza de uma paciência 

forjada pela solidão, pela persistência de seus movimentos, dizendo melhor, por seu caráter 

obstinado e tenaz para além das durações habituais, das durações civilizadas. 

Este meu desejo por saber sobre a sua ideia de duração me fez ter vontade de sondar a 

própria conexão que você deve manter, justamente, com os seus objetos, com os seus 

utensílios – todos, evidentemente, concebidos por suas mãos. Em uma de suas cabanas (FIG. 

08) diversas madeiras você utilizou para construir este singelo lar – este seu pequeno palácio 

em ruínas. Penso no seu laço vital com cada um desses objetos que garantem ao mesmo 

tempo o exercício de seu trabalho e a perenidade de sua sobrevivência. 

Assim, a duração de cada uso. A duração de cada molde. 



235 
 

 
 
 
 
 
 

E a duração de sua solidão, desta solidão compartilhada com a natureza? 

O simples fato de que um indivíduo não tenha nenhuma ação recíproca com outro 

indivíduo não é, certamente, um fato sociológico, mas tampouco esgota por completo o 

conceito de solidão. E esta, na medida em que está fortemente marcado e é muito importante 

para a vida interior, não significa de modo algum a única ausência de companhia senão, 

justamente, sua presença, oferecida em princípio de uma maneira qualquer e a continuação 

recusada. A solidão assume um sentido indiscutivelmente positivo como efeito da distância da 

sociedade, seja como um eco de relações passadas ou como a antecipação de relações futuras, 

como nostalgia ou como distanciamento voluntário. O homem solitário não é o único 

habitante da Terra desde sempre; seu estado, ao contrário, também está determinado pela 

socialização, ainda que em um valor negativo afete a esta. A felicidade e a amargura da 

solidão não são, de fato, mais que reações diferentes a influências sofridas no social; a solidão 

é uma ação recíproca da qual um dos membros se afastou concretamente (SIMMEL, 2016, p. 

218-219). 

A sua solidão somente se fez visível para mim, conhecida, graças ao registrador que 

comovido por ter vislumbrado a sua presença, decidiu filmar a funda parcela de sobrevivência 

que é você, querido índio de Ti Tanaru. Esta sua solidão não seria também, em um outro 

nível, o registro singular sobre toda a comunidade de seus semelhantes que, assim como você, 

recusam, de certa maneira, qualquer contato com o mundo “civilizado”? O registrador que 

muito humildemente te filmou, talvez jamais tenha pensado na simples – mas comovente e 

honrada – tomada de posição que exerceu nos oitenta e sete segundos deste registro: não 

buscar o seu passado, nem suas ideias, nem seu nome, nem o seu lugar na sociedade ou sua 

exata geografia. Apenas tratou de registrar, apesar de toda a precariedade e urgência, um 

testemunho visual de seu dorso e desta sua condição inalienável de sobrevivente. 

*** 



236 
 

 
 
 
 

Um olhar arqueológico – esta coisa vacilante, incerta – tentei exercer aqui, e uma 

arqueologia do olhar não pode ser proposta sem antes perceber as pequenas e voláteis 

imagens, como as suas, que sem tempo e exatidão surgem como um “relâmpago repentino” 

(Benjamin, 2012) para sair da escuridão e ressignificar, custe o que custar, a própria história 

de minha “civilização”. Talvez também uma possibilidade do reconhecimento da herança que 

você é – que sua vida faz irromper no coração do mundo. Você é parte da herança de meu 

mundo “civilizado” – sua catástrofe, seu buraco negro devastador –, e a sua imagem, 

capturada naqueles segundos tão frágeis do tempo, é a inscrição tão dolorida de um 

testemunho do martírio de todo um povo. Aquilo que escrevera Blanchot (2003), de que a 

vida humana é o indestrutível, mas que pode ser eternamente destruída, colou-se à sua 

imagem – irrompida, emergida –, à sua incontornável condição de sobrevivência. 

Querido índio de Ti Tanaru, agora despeço-me sem jamais saber se um dia minha 

carta chegará a você – e se um dia ela te tocar como as suas imagens dorsais me tocaram, 

poderia você, querido, ler alguma coisa disso que aqui escrevi? As tuas imagens arderam em 

mim e de alguma maneira o teu nome jamais conhecido está inscrito, interminavelmente, 

como as nuvens, como as coisas que não morrem em meu mundo “civilizado” sempre tão 

cruel. 

 
REFERÊNCIAS 

 
 

BENJAMIN, Walter. O anjo da história. Belo Horizonte: Autêntica, 2012. 

BLANCHOT, Maurice. In the night that is watched over. In: DOBBELS, Daniel 

(org.). On the Robert Antelme’s the human race: essays and commentary, pp.55-59. 

Evanston: The Malboro Press, 2003. 

DERRIDA, Jacques. Espectros de Marx: o estado da dívida, o trabalho do luto e a 

nova Internacional. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994. 

DIDI-HUBERMAN, Georges. Cascas. In: Serrote, nº 13, pp.98-133, 2013. 



237 
 

 
 
 
 

DIDI-HUBERMAN, Georges. Sortir du noir. Paris: Minuit, 2015. 

HEGEL. G.W.F. Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio. Madrid: 

Alianza Editorial, 1997. 

HEGEL, G.W.F. Fenomenologia do Espírito. Petrópolis: Editora Vozes, 2007. 

LÉVINAS, E.; KERNEY, R. Dialogue with Emmanuel Levinas. Face to face with 

Levinas. Albany: SUNY Press, 1986. 

SIMMEL, Georg. Sociología: estudios sobre las formas de socialización. Cidade do 

México: Titivillus, 2016. 

VIVEIROS DE CASTRO, E. A inconstância da alma selvagem e outros ensaios de 

antropologia. São Paulo: Cosac & Naify, 2002. 

FILMOGR 


