
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS

PROGRAMA DE PÓS- GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

O DEVIR-NEGRO NO MUNDO COMO PRODUTO DA MÁQUINA

SOCIAL CAPITALISTA: 

Uma relação conceitual a partir da análise de obras de Achille Mbembe,

Gilles Deleuze e Félix Guattari

CAMILA SOUZA DA SILVA

Sob orientação do Professor Dr.

Renato Nogueira dos Santos Júnior

 E coorientação da Professora Drª.

Naiara Paula Eugênio

Dissertação  submetida  como  requisito
parcial para obtenção do grau de  Mestre
em Filosofia, no Curso de Pós-Graduação
em  Filosofia,  área  de  Concentração  em
Política e Ética. 

Seropédica, RJ

Fevereiro de 2023.



Silva, Camila Souza da, 1996-
S586d O DEVIR-NEGRO NO MUNDO COMO PRODUTO DA MÁQUINA

SOCIAL CAPITALISTA: Uma relação conceitual a partir da 
análise de obras de Achille Mbembe, Gilles Deleuze e 
Félix Guattari / Camila Souza da Silva. - Rio de 
Janeiro, 2023.

110 f.

Orientador: Renato Nogueira dos Santos Júnior. 
Coorientadora: Naira Paula Eugênio .

Dissertação(Mestrado). -- Universidade Federal 
Rural do Rio de Janeiro, Filosofia, 2023.

1. Devir-negro do mundo. 2. Máquina social 
capitalista. 3. Capitalismo. 4. Sistema de produção.
5. Produtos subjetvos. I. Santos Júnior, Renato 
Nogueira dos , 1972-, orient. II. Eugênio , Naira Paula
, -, coorient. III Universidade Federal Rural do Rio de
Janeiro. Filosofia. IV. Título.

2

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro Biblioteca
Central / Seção de Processamento Técnico

Ficha catalográfica elaborada
com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)



3

 UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 
INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

CAMILA SOUZA DA SILVA

Dissertação submetida como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em Filosofia,
no Curso de Pós-Graduação em Filosofia, área de Concentração em Política e Ética. 

DISSERTAÇÃO APROVADA EM 24/02/2023 

____________________________________

Dr. Renato Nogueira dos Santos Júnior – UFRRJ

 (Orientador)

____________________________________

Drª. Michelle Bobsin Duarte –  UFRRJ

____________________________________

 Drª. Naira Paula Eugênio – UFRRJ

(Coorientadora)

______________________________________

Dr. Wanderson Flor Nascimento –  UnB



4

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO SISTEMA INTEGRADO DE PATRIMÔNIO, 
ADMINISTRAÇÃO E CONTRATOS

FOLHA DE ASSINATURAS

Emitido em 2023

TERMO Nº 723/2023 - PPGFIL
(12.28.01.00.00.00.92)

(Nº do Protocolo: NÃO PROTOCOLADO)

(Assinado digitalmente em 27/06/2023 08:55
)

RENATO NOGUEIRA DOS SANTOS
JUNIOR

PROFESSOR DO MAGISTERIO

SUPERIOR DeptES (12.28.01.00.00.86)

Matrícula: ###065#9

(Assinado digitalmente em 26/06/2023
21:47 )

NAIARA PAULA
EUGENIO
ASSINANTE

EXTERNO CPF:

###.###.647-##

(Assinado digitalmente em 24/06/2023
12:09 )

WANDERSON FLOR DO
NASCIMENTO

ASSINANTE

EXTERNO CPF:

###.###.131-##

(Assinado digitalmente em 23/06/2023
15:58 )

MICHELLE BOBSIN
DUARTE
ASSINANTE

EXTERNO CPF:

###.###.820-##

Visualize o documento original em https://sipac.ufrrj.br/documentos/ informando seu número: 723, ano:
2023, tipo:

TERMO, data de emissão: 23/06/2023 e o código de verificação: ae0d5421cd



5

Dedicatória

Para todxs periféricxs:

 Faveladxs, acadêmicsx e além de teorias

A falta do equipamento
É reflexo do projeto

Da maldade das disparidades
Infinita produção de insanidades,

Expansão de sofrimentos: isso é brutalidade!
 argumentos baseados em autoridade

camuflados em questionamentos sobre a tal maturidade
Na real esse é o Estado de inconstitucionalidade

A morte não é um canto sereno,
Atiram contra sonhos, do alto do centro!

Não há “responsa” nessa habilidade,
Mas gera milhões em ações e publicidade

Para todos que vivem à margem,
Não compare com vaidade

Não acredite quando afirmam:
Você não pode ser o que quiser nesta idade!

Não é herdeiro, não está rico nesta cidade
Assassinos te matam rindo e assinam decretos

Que geram vagas nos cemitérios:
produção desejante de sofrimento

Destroem sonhos, suas escolhas sem critérios!
Só ódio e intolerância, viver aqui é o próprio inferno

  Armas gritam por ganância, negam esperança!
Sobram violência extrema e infinita insegurança

Morador do Leblon, não acessa à podridão
Cobra e tem garantido a justa legislação

Muito além da teoria: marginalização
Racismo e machismo estruturam a nação

Heranças do crime de colonização
Genocidas, réus confessos!
Sentem medo da vingança,

Sobretudo, a econômica!
Ouço choro de criança!

Empobrecimento, Silenciamento, 
 Injustos confinamentos

Pra você não sou pessoa, apenas um objeto
Eu não sei de nada! Não me para!

Ter muitas jornadas é uma luta braba!
Nessa longa caminhada, tô sempre cansada,
Meu grande desejo agora é chegar em casa!



6

Não me atrasa! Não me mata!
Somos todas vidas raras,
E o sofrimento se arrasta
De meu pai já ouvi falar:

“é triste a vida da rapaziada”
Se já foi um desses caras, ele sabe o que diz

 Necrotério não é presente!
Muitas vezes não entendi,

Nem mesmo depois que vi
Um homem sem diretriz,

A sabedoria do mistério revela todo projeto:
Abcesso no acesso ao que é certo e sucesso ao retrocesso!

“Ordem e Progresso” quer dizer futuro incerto
 Uma bala sem remetente
Te sangra sem torniquete!

Matar ou deixar morrer, esse é seu interesse
Falam de necropolítica

 Eu repito pra você:
É muito além da teoria!

Vamos buscar evidências em nossas realidades
Por que corpo da periferia vale menos que a sua vaidade?

Que camufla a guerra às drogas destruindo muitas vidas
Porque o dinheiro não brota

Se você planta!
Muito discurso, pura marola!

Quer ter a prática, mas foge da ação?
Tem como? Não!
Tem como? Não!
Tem como? Não!

A gente quer tudo!
Seu tudo é nada!

Transgredindo o direito à vida,
Nadou, nadou e morreu na praia.

Trocos de balas!
Tapas na cara!

Tomando dura na sua rua,
Show das viaturas!

Vivendo ao lado da boca que chora
Tensão que te trava:

“morreu na hora”.
Mais uma criança voltando da escola!

O sangue escorre pela rua
Fuzis à vista!

A bala não é doce,
é bala perdida!



7

Você acredita nessa covardia?
No lucro pago pra matar a vida?

Ilusão de hora
Não são mentiras!

Que toda verdade possa ser dita!
 Possa ser ouvida! Ser vista!

Ser sentida!
Ilusão é a própria dicotomia

Toda essa morte é projeto de vida!
Contracorrente me movimento

Pra que causas naturais não virem causas sociais,
É só a luta e o enfrentamento

Um computador ou um mantimento?
Este é o risco!

A busca por conhecimento
Revela o desvelamento da verdade

Conectados às redes,
Somos como presas frágeis

Eternos alvos de antigos maus fregueses
No lugar em que habito,

o trabalho não te deixa rico!
E se falta dinheiro pra pagar as dívidas

Imaginem pra fazer a revisão de ortografia 
A linguagem é limitada porque a língua que não é minha

É a urgência da favela ocupando a Academia
A vida que eu gosto de levar
Não é a vida que eu levo não

Nem todo mundo quer roupa de marca
ou privilégio de mansão

O processo é lento e acusam o Nemo
De se revoltar no fundo do mar,

Tô esperando a movimentação que faça a roda parar
Versos livres

Camila Lendária



8

Agradecimentos

Agradeço aos meus pais, Nizete de Souza e Elizeu Gonçalves da Silva, que abdicaram

de suas vidas e projetos pessoais para que eu pudesse chegar até aqui. Foram anos de muita

luta  e  trabalho,  o  que certamente  os  desgastou física  e  psicologicamente.  Sim,  foi  muito

esforço, mas também muitas frustrações, por isso agradeço por não desistirem de mim e das

minhas ideias e sonhos. Eu amo vocês.

Também quero registrar meu “muito obrigada” à minha linda irmãzinha, Nicole Souza

da Silva, que sempre me alegra e surpreende. Sei que não pudemos estar juntinhas durante sua

primeira infância, mas teremos muitos outros momentos para nos alegrarmos na companhia

uma da outra. Fico emociona quando penso que aos 9 aninhos você já demonstra saber bem

como quer ser vista no mundo. Desejo que você floresça ainda mais e conquiste todos os

lugares! Eu te amo e nunca me cansarei de lembrar a todos que você é incrível como eu nunca

imaginei.  Também  quero  agradecer  à  Maria  Sophia  Souza  da  Silva,  minha  mais  nova

irmãzinha! Querida princesa, seja bem-vinda e imensamente feliz, obrigada por chegar! Eu te

amo!

Agradeço muitíssimo ao meu companheiro  de  vida,  namorado e amigo Igor.  Meu

amor,  sem  o  seu  carinho  e  incentivo  teria  sido  muito  mais  difícil.  Obrigada  por  toda

motivação, por não me deixar desistir e por fazer com que eu me sentisse especial todos os

dias.  Estar  ao  seu  lado  é  sempre  uma  imensa  alegria.  Que  o  nosso  amor  permaneça

renovando-se a cada momento!

Também  agradeço  a  todos  os  meus  familiares  e  amigos  que  não  foram  citados

nominalmente, cada palavra de conforto e ajuda me trouxeram até aqui e me impulsionam a

novos caminhos. Muito obrigada a todes!

Aos meus queridos docentes do PPGFil: muito obrigada por confiarem nas minhas

propostas e me orientarem com o melhor que tinham, especialmente o professor Dr. Renato

Nogueira (cujo trabalho e história de luta muito me inspiram todos os dias) que nunca desistiu

de me ajudar a duvidar e confrontar as inconsistências  teóricas,  políticas e sociais;  muito

obrigada! Agradeço também aos professores Afonso, Francisco, Michelle, Leandro e Walter,

que me acolheram com  carinho e respeito, incentivando e ensinando prontamente.



9

Também quero agradecer ao Núcleo de Acessibilidade e Inclusão da UFRRJ (NAI-

UFRRJ),  coordenado  pela  professora  Márcia  Denise,  por  me  permitir  ser  capacitada  e

desenvolver uma proximidade com a audiodescrição e outras tecnologias assistivas ligadas às

estratégias de acessibilidade para inclusão de todas as pessoas, sobretudo as com deficiência.

Além disso, sabemos o quanto é difícil se manter num curso de pós-graduação sem emprego

fixo  ou bolsa de  estudo;  por  isso  agradeço  ao  NAI-UFRRJ por  me acolher  e  confiar  no

trabalho que eu poderia  prestar,  assegurando-me uma bolsa de treinamento  e  capacitação

técnica,  que fora essencial  para tornar  este  sonho real  e para aprofundar  os princípios  de

Educação na Perspectiva Inclusiva.

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação

de  Aperfeiçoamento  de  Pessoal  de  Nível  Superior  –  Brasil

(CAPES) – Código de financiamento 001

This  study  was  financed  in  part  by  the  Coordenação  de

Aperfeiçoamento  de  Pessoal  de  Nível  Superior  –  Brasil  –

(CAPES) – Finance Code 001



10

Resumo

Esta dissertação objetivou investigar, através da análise e interpretação das obras Crítica da

Razão Negra (2018) e Necropolítica (2014) de Achille Mbembe, bem como O anti-Édipo:

capitalismo e esquizofrenia (1994) de Gilles Deleuze e Felix Guattari, marcadores estruturais

produzidos pelo sistema capitalista, consolidado e sustentado, ainda agora, sob o esgotamento

humano. Buscou-se refletir sobre a racialização e desumanização de sujeitos alvos da ilusão

convencionada  pela  crença  na  superioridade  racial  entre  humanos,  o  que  condiciona  a

exploração  da  vida,  utilizada  como  energia  (consumida  de  forma  violenta  e  brutal)  de

manutenção do sistema de privilégios, em contextos capitalistas. As referidas obras, alinhadas

a  outros  construtos  de  autores  como  Lélia  Gonzalez,  Carolina  Maria  de  Jesus,  Abdias

Nascimento, Ailton Krenak, Valentin Mudimbe e Angela Daves, problematizam ações éticas

e políticas nas relações e condicionamentos sociais. Este texto refliu sobre a formação do

sujeito  racial,  o  devir-negro,  o  conceito  de  homem-moeda, máquina  social  capitalista  e

produção desejante e as implicações políticas, sociais do exercício da necropolítica.

Palavras-chave: Devir-negro do mundo, capitalismo, máquina, produto.



11

Abstract

This dissertation aimed to investigate – from the studies produced under the interpretation of

the  Critique  of  Black  Reason  and  Necropolitics,  by  Achille  Mbembe,  and  Anti-Edipo:

capitalism  and  schizophrenia,  by  Gilles  Deleuze  and  Felix  Guattari  –  how  the  capitalist

system was consolidated and sustained, even today, under human exhaustion,  where those

affected  represent  a  select  group  of  people  racialized  and  dehumanized  by  structures

originally  from the delusion of  the racial  superiority’s  theory,  which conditions  the life’s

exploration, used as energy (consumed by violenty and brutality) for keeping the system of

privileges,  in  capitalist  contexts.  These  texts  discuss  political  and  social  aspects,  on  the

relationship between society and racialized individuals and “non-garanteed” or incorporating

in the capital. Thus, we will reflect on the formation of the racial subject, which drives the

"black-becoming",  as  well  as  the  concept  of  "merchandise  man",  which  designates  the

emptying promoted by the accumulation system, whose theoretical reference is extracted from

the  interpretation  of  the  naming  “capitalist’s  social  machine”,  “desiring  production”  and

“desire”, itself as the stimulus to the production of the feeling of lack of something. We will

also discuss aspects suggested through the political, social and epistemological implications

arising from the process of causing and managing daily deaths, supported by the exercise of

necropolitics – derived from the Foulcoutian notion of biopower.

Keywords: becoming black of the world, capitalism, machine, product.



12

SUMÁRIO

INTRODUÇÃO……………………………………………………………………….. 13

CAPÍTULOS………………………………………………………………………… . 23

I. CAPITALISMO COMO MÁQUINA SOCIAL…………………………………… 24

1.1. Máquinas desejantes………………………………….……………………. 24

1.2. As três sínteses……………………………………………………………... 28

1.3. Máquina social: produto e superfície de registro………………………….. 35

II. O DEVIR-NEGRO DO MUNDO…………………………………………………... 52

2.1. A imposição do sujeito racial...………………………………………….… 52

2.2. O devir-negro do mundo e a produção capitalista..………………..………. 64

III. DEVIR NEGRO DO MUNDO COMO PRODUTO DA MÁQUINA SOCIAL 

CAPITALISTA ………………………………………………………………………… 69

CONCLUSÕES FINAIS………………………………………………………………. 100

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICA………………………………………………. 108



13

INTRODUÇÃO

Este  trabalho  objetivou,  sob  o método de revisão  bibliográfica, refletir  acerca  das

imposições  forjadas  aos  sujeitos racializados  ao longo dos  processos  fundamentadores  do

sistema de produção e acumulação de capital. Inferiu-se, através das revisões e interpretações,

que o capitalismo impõe à todes – como culturalmente disseminado em relação a uma maior

abrangência e inclusão da diferença não comportada na indefinição pronominal expressa pela

substantivação masculina (todo) – a invisibilização e assimilação compulsória da catástrofe da

morte planetária, bem como todos os seus produtos condicionantes.

Promoveu-se uma reflexão filosófica por meio do diálogo entre a produção deleuze-

guattariana  na  obra  Anti-Édipo:  Capitalismo  e  esquizofrenia  (2010)  e  a  proposta  crítica

mbembeana  desenvolvida  em Crítica  da  Razão  Negra  (2018),  relativa  a  problematização

sobre o sistema capitalista e neoliberalismo em sociedades como o Brasil. Também utilizamos

textos complementares de Abdias Nascimento e Carolina Maria de Jesus no comentário sobre

as violências estruturais enquanto produto social-capitalista com potencial produtivo.

Ao  pensar  através  da  Filosofia  da  Diferença  de  Gilles  Deleuze  e  Félix  Guattari,

objetivou-se  interpretar,  para  além  de  noções  fixas,  sua  prática  filosófica  inovadora  e

complexa, enquanto experiência que questiona e subverte os pilares herdados do projeto de

mundo moderno. Neste sentido, Deleuze e Guattari empreenderam conceitos sob um novo

estado de ordem com foco crítico e até político. 

Tal qual Janz (2012), é necessário perguntar-se sobre a objetiva relevância ou como

aproveitar  o  pensamento  deleuze-guattariano  no  pensamento  pós-colonial,  refletindo  as

implicações da máquina capitalista na estrutura global. O que poderia servir de verdade aos

autores, diante do atual cenário? Como conceituar o que é ou se torna a partir do que não se

mostra aparente ou possível? Na verdade, precisamos, por desejar experimentar o novo, fazer

caber palavras e interpretações onde os autores não o fizeram. Neste caso, os limites entre o

cabível, o  esperado e o convencional carecem de parâmetros e inovações.



14

Promoveu-se a reflexão sobre a existência de sobreposições ideológicas, apropriações

criminosas de noções e sentidos difundidos entre os povos durante a colonização moderna. O

apagamento  histórico  impôs  conceitos  para  essencialidades  humanas.  A  dualidade  fora

imposta  à  humanidade  na  medida  em  que  se  aceita  a  existência  de  dois  mundos

metafisicamente  distintos,  como  desenvolvido  pela  filosofia  clássica:  mundo  natural  (dos

objetos governados pelas leis físicas) e mundo sobrenatural (da subjetividade – entendido sob

o julgamento das leis morais). O corpo humano é dotado de aspectos naturais e está imerso

em  comunidade,  sempre  se  relacionando  a  outros  semelhantes;  cada  indivíduo,  em  suas

dimensões  intelectuais,  se  desenvolve  sob  a  tutela  de  conceitos  como  exclusividade,

individualidade, insubstitutividade, sacralidade e livre arbítrio. Fato é que cada subjetividade

humana compartilha características, próprias da espécie, que não se sobrepõem.  A cada dia

novas memórias e aprendizados são formados no aparato cognitivo de cada humano vivente.

Tudo sempre foi novidade e, mesmo hoje, não haveria de ser diferente. O que se diz é sobre a

multiplicidade  do  Ser,  que  uma vez  experienciada  na  forma humana,  se  revela  a  própria

diferença, em pessoa. E alguém ousaria questioná-la?

A Filosofia ocidental, despertada na Grécia Antiga por volta do século VI, antes da era

Comum,  é  propiciada  pelas  trocas  culturais  de  sua  época  e  não  exclui  a  existência  das

sabedorias  e  suas  práticas  em  outras  eras  e  civilizações,  considerando  antecessores,

contemporâneos  e  predecessores.  Eis  então  um  marco  histórico  em  sua  tradição  de

pensamento:  o  filosofar  que  emerge  do  encontro  com  a  prática  milenar  de  amar  o

conhecimento.  Um outro  ocorrido:  o  encontro  revelado,  uma nova origem apresentada  e,

mesmo  atualmente,  reivindicada.  Primeiramente,  não  existe  apenas  um  único  modo  de

filosofar. É forçosa a necessidade metodológica mas, ela não se diz de uma única maneira.

Dessa forma, a história da Filosofia expôs ao nosso mundo a vontade humana em

conhecer tudo aquilo que é acessado pela verdade. Mas, o que é a verdade, se não a forma,

artificial  ou natural com a qual ela nos aparece? Tal Filosofia, por exemplo, ao investigar

aspectos  desta  questão  –  da  antiguidade  clássica  até  os  dias  atuais  –  obteve  múltiplos

posicionamentos,  indicando  variadas  verdades,  que  são  impostas  segundo  a  vontade  e

dominação dos povos.



15

 Muitos  estudiosos  defendem que a  verdade em Sócrates  (470 – 399 AEC),  por

exemplo, se trata da disposição em saber que ela mesma não está assim tão acessível aos

meios com os quais a captamos. O conhecimento, por sua vez, é o que acumula-se com a

experiência sensível e, ironicamente, está vinculado a essa verdade inatingível. Mas, como

definir aquilo que nos escapa pelas mãos? Sendo o humano um ser vivo “racional” que age

naturalmente em vista de uma finalidade, o que fora exposto por Aristóteles (384 – 322

AEC), o desejo por conhecer as coisas por suas principais causas designa-se como objetivo

do pensar humano. Sendo assim, a atitude filosófica se expressa nesse tipo de ação, que

pretende estabelecer causas e soluções para problemas colocados como tal, a partir de um

pensamento  autointerrogatório  que  une-se  à  experiência,  ao  entender  e  explicá-la.

Representa a unificação máxima entre realidade percebida pelo aparato cognitivo e o saber

por ele construído (que ainda não é capaz de atingir a verdade).

A  multiplicidade  de  possibilidades  do  Ser,  apresentada  por  Aristóteles  em  sua

doutrina  da substância,  permite  o entendimento  sobre  as  mais  variadas  maneiras  que o

possibilitam;  dessa  forma,  uma  interpretação  conceitual  da  Filosofia  nos  gera  a

contingência  de  poder  percebê-la  como  a  sintetização  e  exercício  do  pensamento.  A

investigação conceitual do termo ocidental designa, por consequência lógica, uma grande

questão de dimensão interpretativa, o que traz à tona a dificuldade de se estabelecer um

conceito  fixo sobre o assunto.  Sua “natureza”,  no sentido de essência,  tende  a  ligar  os

saberes, conectando-os às diversas áreas,  objetivando a elaboração de um conhecimento

mais profundo e sistêmico, o que promove o estabelecimento da atitude filosófica também

como experiência acerca do ato de conhecer. 

Platão (427 – 347 AEC) propôs um jogo antagônico entre  doxa  (“verdade” como

consenso entre opiniões),  que indica interesse particular,  juízo de valores,  desejo,  senso

comum etc; e  episteme (“verdade única”), que designa verdade, interesse universal, razão

etc. Dessa relação, é possível concluir que a verdade, caso possível fixá-la num conceito

universal,  corresponde  ao  método  pelo  qual  se  consegue  atingir  o  ideal  (segundo  a

concepção  platônica  de  mundo sensível,  que sugere  as  representações  como cópias  das

ideias primordiais; e  mundo ideal, onde se encontram tai ideias, tidas como verdades de

fato). A prática filosófica do ateniense envolveu o abandono de crenças e mitos vinculadas,



16

em detrimento do aperfeiçoamento do conhecimento a partir das ideias inteligíveis, contidas

no mundo inteligível.

Platão  utilizou-se  das  abstrações  bem,  belo e  justo,  por  exemplo,  para  pensar  a

essência  da  verdade  que  se  desejava  intuir.  Mas,  um conceito  universal  poderia  garantir

acesso ao  ente  verdadeiro?  Neste  caso,  o  filósofo assumiria  sua missão investigativa,  em

resolver problemas por diversas vias tal como dedução, indução ou observação, com objetivo

último  de  reconhecer,  aprender  e  disseminar  o  conhecimento,  de  acordo  com  sua

variabilidade. 

É necessário atentar-se à reflexão sobre como o “todo mundo” tornou-se a “fábula1”

projetada para alimentar um modo de vida destrutivo, expresso através do controle (biológico,

ideológico,  de acesso à informação …) e transformação da vida (em morte). O reforço às

ilusões como a própria verdade – que não é em si inexistente  mas, pluriversal,  ainda que

massacrada,  desrespeitada,  oprimida  e  anulada,  em silenciamento  provocado  pela  intensa

produção de simulacros, que fixam-na como conceito, reflexo de imposições e acordos que

expressam os interesses daqueles que a conceberam – como representação de seus desejos,

que promovem a invisibilização e morte do outro, que não se aproxima da ideia de humano. 

Neste sentido,  a existência  de tradições  diversas de pensamento vos é  apresentada

como  um  dos  pilares  que  sustentam  nossos  argumentos  sobre  a  finalidade  oculta  no

dinamismo capitalista, estruturado sobre uma dívida de sangue. A mutabilidade da verdade

deveria ser apresentada às outras existências por meio da forma respeito, mas nossa reflexão

versou  justamente  sobre  a  produção  de  sua  falta.  Consideração  e  reverência  eram

apresentados à diferença; de forma que investigou-se também como o dogmatismo tornou-se

persistente e negacionista, corajoso o suficiente para impor-se como absoluto e equivocado o

bastante para fechar portas valiosas para o que se nomeia conhecimento e sabedoria.

A retomada do “por que” sobre a escolha da Filosofia da Diferença se estabelece como

complemento que visa observar que relação se faz entre o capitalismo – como evento político

e econômico – e  a  criação de novos arranjos  e grupos sociais,  bem como o aumento  da

disparidade  social  sobre  a  ótica  deleuze-guattariana.  Especificamente,  como  herdeiros  da

tradição opressiva percebem suas formas.

1 Tal como proposto pelo filósofo ocidental Nietzsche em seu Crepúsculo dos ídolos (2006).



17

Qualquer  apontamento  sobre  o  sistema  capitalista  não  deveria  nunca  excluir  o

processo de racialização oriundo da intolerância e anulação da diferença e suas derivações. A

hierarquização racial ultrapassara todos os limites de uma possível ética globalizada. O que é

dito caminha sobre processos como a “expansão territorial” imposta pela colonização mais

tudo aquilo que fora forjado através da verdade convencional, objetivando o domínio a partir

do acúmulo primitivo (representado pelas atrocidades imputadas aos humanos objetificados e

desumanizados).

Há muito interesse, segundo Carlos Moore, por parte daqueles que buscam entender as

sociedades, na teorização e discussão sobre o capitalismo, pelo fato de ser entendido como

sistema “gestor” do período chamado Modernidade (do século XV ao XVIII), ao passo que é

possível inferir que um é causador do outro. É sob a tutela de conceitos marxistas, como a

noção de acúmulo e cadeias de produções, que o capitalismo aparece como “desenvolvimento

econômico  e  social  da  sociedade  moderna  ocidental”  (MOORE,  2007).  Contudo,  ainda

segundo o autor, existem inconsistências graves na crença de que tal sistematização tenha sido

promovida em caráter linear e “orgânico” nas comunidades autônomas. É necessário tomar

outro caminho, um que não permita o apagamento do fato de que o capitalismo é criação

ocidental  instituída  pela  máxima  expressão  do  domínio  através  do  medo,  violência  e

brutalidade.  Deve-se  considerar  também as  etapas  consolidadoras  da  realidade  do  delírio

racial, produção e transformação das práticas racistas, que são de fato o principal pilar para a

consolidação do próprio sistema.

(…)  Analisar  as  origens  do  capitalismo  como  sendo  o  fruto  de  uma  evolução
exclusivamente  orgânica  e  linear  da  sociedade  ocidental;  ou,  como  o  produto  do
“gênio” que, segundo muitos autores, seria específico aos europeus, é certamente um
erro no qual caiu mais de um pensador. Na base desse erro, no entanto, estabeleceu-se
a premissa, amplamente aceita, segundo a qual haveria um nexo de causa e efeito entre
capitalismo e Modernidade. Mas o problema não está realmente aí, senão embutido
em uma questão  mais  ampla  que,  aparentemente  simples,  se  torna  um verdadeiro
quebra-cabeças quando colocada no centro de nosso debate: caso o capitalismo não
tivesse sido o produto de uma evolução interna da sociedade ocidental, como ele teria
surgido e de que processo? (MOORE, 2007)

Desta forma, capitalismo pode ser dito como o arranjo econômico, político e social no

qual vigora a legitimidade da propriedade de bens privados e das relações de trabalho que

envolvem a comercialização; seu principal objetivo é lucrar. Mas, acreditamos que vidas não



18

tem preço, não podem ser valoradas como produtos, objetos, mercadorias. O desenvolvimento

do modo de produção capitalisata se dá graças à viabilidade de sua fabricação em larga escala.

Mas, como essa produção se dá? Entre os séculos de crescimento econômico mundial, com o

trabalho;  em sua  maioria,  trabalho  forçado  pelo  crime  de  escravização.  Esses  indivíduos

foram forçados a produzir açúcar, algodão, café, dentre muitos outros produtos, para que as

grandes potências mortais, pudessem gerar mais lucro para si. Porém, antes mesmo que a

capitação dos lucros desse tipo de comercialização pudesse ser gerado já se “lucrava” através

do comércio dessas pessoas sequestradas e privadas do direito de viver livremente.

A partir da leitura de uma obra da filosofia da diferença, inaugurada por aqueles que

pensaram possibilidades filosóficas para além do tradicionalismo dogmático.

Na  filosofia  da  diferença,  o  capitalismo  é  apresentado  enquanto  sistematização

maquínica instaurada sobre fluxos da forma “produto”.  Para os autores, o sistema referido,

por meio da definição e imposição de seus limites, seria capaz de promover a emancipação

dos fluxos diante do desejo, sua própria aniquilação. Contudo, nota-se que tal finalidade não

se pretende realizar, em virtude do fato de que a rota escolhida para demarcar tais limites é a

mesma que distancia o sistema de uma finitude: a produção desejante.

(…) O capitalismo é – como veremos – a única máquina social que se construiu sobre
fluxos descodificados,  substituindo os  códigos intrínsecos por  uma axiomática  das
quantidades abstratas em forma de moeda. Portanto, o capitalismo liberta os fluxos do
desejo, mas nas condições sociais que definem o seu limite e a possibilidade de sua
própria  dissolução,  de  modo  que  contrária  constantemente  com  todas  as  suas
desesperadas  forças  o  movimento  que  o  impele  para  este  limite.  (DELEUZE;
GUATTARI, 2010)

De  acordo  com  Deleuze  &  Guattari,  no  limite  da  sistematização  capitalista2,  a

substituição do socius pelo corpo sem órgãos promove a precipitação dos fluxos em produção

desejante – o que configura a “eterna” produção da produção. Os autores ainda assumem que

2 (...) No limite do capitalismo o socius desterritorializado é substituído pelo corpo sem órgãos, e os fluxos
descodificados  precipitam-se  na  produção  desejantes.  Pode-se  pois  compreender  retrospectivamente  toda  a
história à luz do capitalismo, mas só com a condição de se seguirem exatamente as regras formuladas por Marx:
em primeiro lugar a história universal é a das contingências, não a da necessidade; dos cortes e dos limites, e não
a da continuidade. Porque foram precisos grandes acasos, espantosos encontros que se poderiam ter dado noutros
sítios, ou antes, ou nem sequer virem a dar-se, para que os fluxos tenham escapado à condição e para que mesmo
assim, não tenham deixado de constituir uma nova máquina determinável como socius capitalista: tal como o
encontro da propriedade privada com a produção mercantil, e, no entanto, são duas formas muito diferentes de
descodificação, uma por privatização, a outra por abstração. (DELEUZE; GUATTARI, 2010)



19

a história das sociedades humanas pode ser compreendida à luz do capitalismo (marxista) e

que é possível enxergar contingências e acasos possibilitadores do sistema como um todo –

que veremos se tratar da mais pura expressão do tradicionalismo, capaz de justificar, enquanto

relações  de  causa  e  efeito,  a  escolha  pela  violência  extrema  (como  sequestros,  roubos,

mutilações, assassinatos e o próprio crime de escravização) como desvelamento do poder, ou

em conceito foucaultiano: biopoder. É este quem controla todas as esferas da vida humana,

mas não o faria se não houvessem soberanos e tiranos cuja prática de concentração de poder

determinou o curso inconcebível, embora factual (incoerência ética), desta história.

Aqui é necessário evidenciar  que nossa principal  base argumentativa  – referente à

imposição  de uma política  mortal  estruturada sobre o “delírio”  expressado pela  ilusão da

teoria de superioridade racial – ergue-se através da interpretação das teorias que compõe as

obras Necropolítica (2013) e Crítica da Razão Negra (2018) de Achille Mbembe, pensador

camaronês que caracteriza o capitalismo enquanto sistema exploratório da vida pelo trabalho

e desumanização. De forma que também nos interessa ressaltar que a escolha pelo construto

deleuze-guattariano – sobre o processo capitalista como uma grande máquina fabricante do

desejo  por  sua  própria  manutenção  –  evidenciado  até  então,  refere-se  à  compreensão  da

realidade projetada a partir dos privilegiados olhos daqueles que participam do “referencial

humano”. 

Dessa forma, objetiva-se ainda discutir e relacionar dimensões interpretativas acerca

do conceito de devir- negro, segundo seus condicionamentos propiciados pelo controle social

através de ilusões descritas enquanto verdades. Neste contexto, o professor Mbembe, em sua

produção filosófica, critica justamente a concepção de um devir universal que não distingue,

sequer enxerga,  o ser que fora deliberadamente categorizado e racializado outrora: a vida

humana.

Neste  sentido,  nossos  esforços  se  concentraram em discutir  a  relação  de  oposição

presente  nos  dois  sentidos  de  “devir  negro”  investigados  nas  obras  anteriormente

mencionadas.  Para  os  filósofos  da  diferença,  a  expressão  é  tratada  de  forma  “positiva”,

derivando  da  expressão  francesa  devenir-noir. Já  em  Achille  Mbembe,  a  proposta

interpretativa se dá através da investigação do termo  devenir-necré, que ascende de forma

pejorativa, tal qual “xingamentos” como  black  e  nigger. Dessa forma,  noir distingue-se de



20

necré,  pois  remete  à  assimilação  do “negro”  enquanto  categoria  racializante  globalmente

imposta, enquanto a segunda expressão se vincula à noção de “corpo morto”. Em português, é

possível observar semelhança interpretativa entre os termos "negro”, “preto” e “crioulo”, por

exemplo.

O  capitalismo  comentado  pelo  professor  Achille,  é  apresentado  como  construto

ocidental  propiciado  por  momentos  como  a  “espoliação  organizada”  e  a  globalização

mercadológica.  Esta  sequência  de  fatos,  por  sua  vez,  fundamentou  e  iniciou  o  processo

delirante resultante da crença sobre a desumanização do sujeito racializado, culminando na

privatização do mundo a partir da complexificação da economia financeira, que transforma o

tempo de trabalho em força reprodutiva da forma dinheiro. Sendo assim, segundo o momento

atual,  o  neoliberalismo acrescenta  um valor  de mercado a  todas  as  situações  globais  que

dizem respeito  à  vida  e  às  coisas.  Este  conceito  humano,  organiza  a  vida  em função do

trabalho,  de  forma  a  produzir  infinitamente  meios  para  o  não  acontecimento  da  falência

sistêmica. Sendo assim, se ontem este “novo homem”3 foi posto em estado de opressão, agora

o complexo desenvolvimento econômico produz o desespero, em virtude da anulação de suas

próprias  vidas.  Neste  sentido,  cabe  refletir  sobre  o  que  é  viver  predestinado  à  massiva

exploração e quem são os indivíduos sacrificados pela manutenção do sistema capitalista.

Para alcançar possibilidades de respostas a estas questões, decidimos investigar a obra

The Invention of Africa (2014) de Valentin Yves Mudimbe, para aprofundar o debate acerca

da estrutura colonizadora imposta pelo Ocidente europeu; tal escolha tem o objetivo de traçar

um diálogo entre o que fora elucidado até o momento – sobre a inconsistência delirante das

convenções acordadas para expressão da ganância e dominação europeia – e o pensamento

sobre as estruturas coloniais e suas imposições de sociabilizações e falsas convicções, que

sustentam a atualidade brutal e violenta das sociedades capitalistas, mantidas pela extração da

vida.

A referida obra se propõe a refletir acerca dos sistemas de pensamento africanos e sua

relação  com  o  construto  Filosofia.  Neste  sentido,  primeiramente,  é  necessário  pensar  a

imposição metodológica ocidental que forjou uma tradição estruturada pelo epistemicídio e

que, consequentemente, colocou em posição de anulação e desconfiança tudo o que se pensa

3 Refere-se à categoria “sujeito racial” descrita pelo professor Achille Mbembe em sua obra Crítica da Razão 
Negra (2018).



21

fora de suas proposições e convenções. Logo, como ponto de partida é fundamental trazer ao

momento o debate sobre a legitimidade de uma tradição filosófica única e exclusiva, tal qual

evidenciada;  dessa  forma,  é  preciso  questionar  o  próprio  aparato  de  invalidação  e

invisibilização para que os muros epistemológicos sejam derrubados, dando lugar a pontes de

diálogo entre ser e conhecer.

Desta maneira,  optou-se pela estruturação desta dissertação em 3 capítulos.  Para o

primeiro sugeriu-se o título "Capitalismo como  máquina social” para refletir sobre a  relação

conceitual através da interpretação do primeiro capítulo do livro O anti-Édipo: Capitalismo

Esquizofrenia (2010) de Gilles Deleuze e Félix Guattari, tendo sua primeira edição publicada

em  francês  em  1972.  Segundo  os  autores,  a  realidade  capitalista,  em  suas  formas  de

expressão, se estrutura em produtos, subjetivos e objetivos, que promovem as etapas de um

eterno processo de produzir a si mesmo; não tão simples mas, por este caminho, este primeiro

capítulo visou apresentar algumas propostas conceituais dos autores em questão, apontando

para uma interpretação da realidade social como a realização das potências dos produtos que

sustentam o sistema de exploração e condicionamentos.

O segundo capítulo foi nomeado O devir-negro do mundo e objetivou-se interpretar a

obra Crítica da Razão Negra (2018) do filósofo camaronês Achille Mbembe, evidenciando

seus esquemas e conceitos, sobretudo no que diz respeito ao  devir-negro, mas também aos

conceitos-produtudos,  como  o  distúrbio  sobre  a  superioridade  racial  que  realiza  projetos

agenciados  pelo  capital  no  contexto  social.  Desta  forma,  tratou-se  de comentar  conceitos

estruturantes  como  a  imposição  do  sujeito  racial,  o  racismo,  a  necropolítica  e  outros

marcadores e desdobramentos do projeto de colonização moderna.

Em O  devir-negro do  mundo como produto  da  máquina  social  capitalista,  nosso

terceiro capítulo, a proposta foi pensar os crimes, condicionamentos e outros processos que

impedem a realização da vida em sua plenitude e liberdade como produtos em pleno vigor

produtivo, em superfícies sociais orientadas pelo sistema fálido de morte e dinheiro, como os

locais  por  todo  o  planeta  onde  são  crescentes  as  implicações  em  disparidade  social  e

genocídios por exemplo.

Com  isso,  nossas  conclusões  buscaram  encaminhar  reflexões  sobre  as  diversas

realidades das sociedades pós-colonizadas com ênfase no Brasil e seus contextos.



22

CAPÍTULOS



23

1. CAPITALISMO COMO MÁQUINA SOCIAL

A "teoria generalizada dos fluxos"4 desenvolvida por Gilles Deleuze e Félix Guattari

em  sua  obra  conjunta  Anti-Édipo:  Capitalismo  e  esquizofrenia  (2010),  propõe  que  todo

movimento é sistematizado através de máquinas, “cada um com as suas pequenas máquinas.

Uma  máquina-órgão  para  uma  máquina-energia,  sempre  fluxos  e  cortes”.  (DELEUZE;

GUATTARI, pag.12, 2010). Para nossa argumentação, interessou-nos iniciar apresentando os

conceitos a serem instrumentalizados ao longo proposta. A medida em que nos abrimos aos

filósofos  da  diferença,  nesta  obra,  encontramo-nos  também  diante  de  sua  crítica  ao

capitalismo social, que nos auxilia a montar nossa relação conceitual.  Portanto, pensamos o

sistema capitalista como uma máquina-social, através do pensamento deleuze-guattariano.

Desta  forma,  propõe-se conceituar  o capitalismo,  não apenas  enquanto um arranjo

econômico e político, mas também como máquina-social, determinada por sua autoprodução

mortal,  sustentada  por  realidades  intencionalmente  desfavoráveis.  As  sínteses  produzidas

pelos  autores  alinham-se  às  concepções  e  representações  marxistas5 acerca  da  sociedade

capitalista e suas estruturas, no que concerne à observação das divisões sociais, por exemplo.

O que nos conduz ao entendimento sobre como o capitalismo foge de uma mera representação

sistêmica6, mas encontra-se assentado sob “toda produção” (DELEUZE; GUATTARI, pag12,

2010), inclusive a própria ideia de inconsciente será por ele produzida – o que sinaliza a

postura crítica dos autores diante de vertentes psicanalistas que propuseram a construção do

inconsciente a partir de dualidades como falta e desejo.

O que se diz é que a teoria política dos autores em comento é pensada também através

de  análises  sobre a  teoria  do desejo,  como objeto  subjetivo  ativamente  produzido;  o  que

anuncia um posicionamento crítico com relação à psicanálise freudiana (assim como certas

interpretações lacanianas), desvencilhando a noção de desejo de uma origem parental, ou seja,

que o inconsciente se estruture ao redor do núcleo familiar.

4 Construto desenvolvido em O anti-Édipo: Capitalismo e esquizofrenia (1994).  
5 “Félix Guattari e eu […] permanecemos ambos marxistas”, diz Deleuze em entrevista a Toni Negri (NEGRI, 
2019, p. 120)
6 Enquanto “modelo sistematizado”, um conjunto de elementos interligados que podem caracterizar os objetos e
imagens que compõe nossos pensamentos.



24

Neste  sentido,  em  O  Anti-Édipo:  Capitalismo  e  Esquizofrenia  (2010),  Deleuze  e

Guattari investigam as categorias consciente e inconsciente do funcionamento das máquinas,

inclusive as sociais, a partir das produções projetadas para tal arranjo. Interessa-nos comentar,

neste  início,  sobre o funcionamento  das  máquinas,  seus  fluxos e  finalidades,  sobretudo a

concepção de máquina-social atrelada ao conceito de Capitalismo.

Mas o essencial é o estabelecimento de uma superfície encantada de inscrição,
ou de registro,  que atribui  a  si  própria  todas  as  forças  produtivas  e  os  órgãos de
produção, e que opera como quase-causa, comunicando-lhes o movimento aparente (o
fetiche). Isto é tão verdadeiro quanto dizer que o esquizofrênico faz economia política,
e que a sexualidade é questão de economia. (DELEUZE; GUATTARI, pag.25, 2010)

1.1. Máquinas desejantes

Ao iniciar a obra referida, Gilles Deleuze e Félix Guattari pontuam sobre a existência

de máquinas, em suas múltiplas formas e finalidades,  especificamente em “toda parte” do

mundo; segundo eles:

Há tão somente máquinas em toda parte, e sem qualquer metáfora: máquinas
de  máquinas,  com  seus  acoplamentos,  suas  conexões.  Uma  máquina-órgão  é
conectada a uma máquina-fonte: esta emite um fluxo que a outra corta. (DELEUZE;
GUATTARI, pag.12, 2010) 

Aqui,  como  proposta  de  interpretação  e  instrumentalização  teórica,  as  máquinas

poderiam representar partes formativas (peças) de outras máquinas, como no caso das sociais

– conglomerados de sistemas e ações políticas historicamente determinados por coletividades

humanas. Os tipos de máquinas determinarão, nesta perspectiva, se as mesmas emitirão ou

interromperão  os  fluxos  que  as  conectam (“acoplam”).  Assim,  evidencia-se  uma de  seus

possíveis  finalidades:  a  produção sistêmica  de processos,  pensamentos,  dentre  tudo o que

puder  ser  vinculado  como produção.  É  neste  sentido  que  desejou-se  observar  os  agentes

subjetivos (ideias, por exemplo) como resultante destas relações maquínicas.

Para os autores em questão, a distinção existente entre a natureza e a indústria também

se expressa como relação, na medida em que a segunda absorve a matéria-prima da primeira e



25

retorna seus resíduos e dejetos, como necessidade. Segundo Deleuze e Guattari, essa relação

se fragmenta e determina a maneira como a máquina-social sintetiza a produção.

(…) Em um certo nível, é provável que a natureza se distinga da indústria: por
um lado, a indústria se opõe à se natureza, por outro, absorve os materiais dela; por
outro, ainda, ela lhe restitui seus resíduos etc. Esta relação distintiva homem-natureza,
indústria-natureza, sociedade-natureza, condiciona, na própria sociedade, a distinção
de esferas relativamente autônomas que chamaremos de “produção”, “distribuição”,
“consumo”. Mas este nível de distinções gerais, considerado na sua estrutura formal
desenvolvida,  pressupõe  (como  Marx  mostrou)  não  só  o  capital  e  a  divisão  do
trabalho, mas também a falsa consciência que o ser capitalista tem necessariamente de
si e dos elementos cristalizados do conjunto de um processo. É que, na verdade — na
ruidosa  e  obscura  verdade  contida  no  delírio  —  não  há  esferas  nem  circuitos
relativamente  independentes:  a  produção  é  imediatamente  consumo  e  registro,  o
registro e o consumo determinam diretamente a produção, mas a determinam no seio
da própria produção. De modo que tudo é produção: produção de produções, de ações
e de paixões; produções de registros, de distribuições e de marcações; produções de
consumos, de volúpias, de angústias e de dores. Tudo é de tal modo produção que os
registros são imediatamente consumidos, consumados, e os consumos são diretamente
reproduzidos. (DELEUZE; GUATTARI, pag.15, 2010)

É  possível  notar  que  a  relação  entre  as  categorias  de  produção  capitalista  e  a

organicidade do todo planetário é atravessada por inúmeros paradoxos, uma vez ciente de que

a observação ativa revela complexidades, tais como o “adoecimento” do ambiente natural,

provocado pelo extrativismo e acúmulo desordenado de resíduos tóxicos. Dessa forma, na

realidade que ressalta a existência de uma “produção de produção”, contextos e sociedades

também são produtos com potencialidades, inclusive de destruições e catátrofes.

As  máquinas,  neste  sentido,  representam  absolutamente  tudo,  conectadas  umas  às

outras através dos fluxos e codificações que determinam sua utilidade e funcionalidade. Todo

esse trabalho de produção se expressa sob o conceito máquinas desejantes, que produzem um

meio não natural, mas fabricado. 

As máquinas desejantes são máquinas binárias, com regra binária ou regime
associativo; sempre uma máquina acoplada a outra. A síntese produtiva, a produção de
produção, tem uma forma conectiva: “e”, “e depois”... É que há sempre uma máquina
produtora de um fluxo, e uma outra que lhe está conectada, operando um corte, uma
extração de fluxo (o seio — a boca). E como a primeira, por sua vez, está conectada a
uma outra relativamente à qual se comporta como corte ou extração, a série binária é
linear em todas as direções. O desejo não para de efetuar o acoplamento de fluxos
contínuos  e  de  objetos  parciais  essencialmente  fragmentários  e  fragmentados.  O
desejo faz correr, flui e corta. (DELEUZE; GUATTARI, pag.17, 2010)



26

Para os autores, as máquinas desejantes apresentam dois lados: conectivo e disjuntivo.

A chamada “produção da produção”, é também expressão da síntese conectiva (processo no

qual realizam-se as etapas, segundo Gilles Deleuze e Félix Guattari, na primeira edição da

obra em comento), que representa interações entre as máquinas; todas operadas por fluxos e

supressões estabelecidas pela parcialidade das coisas e objetos, estruturalmente atravessados

por outras coisas e objetos, que por sua vez juntam-se aos fluxos emitidos, absorvendo-os ou

interrompendo-os, e que também são interpelados por outras máquinas. Uma confusão, tal

qual  as  aparências,  tanto  no  contexto  original  dos  autores,  como  na  atualidade  dos

desdobramentos  políticos,  econômicos  e  sociais  frutos  dos  agenciamentos  maquínicos

presentes  em  processos  históricos  que  culminaram  nas  etapas  do  capitalismo,  como  o

neoliberalismo.

(...)  produzidos  por  objetos  parciais,  constantemente  cortados  por  outros
objetos  parciais  que,  por  sua vez,  produzem outros  fluxos  também recortados por
outros objetos parciais. Todo “objeto” supõe a continuidade de um fluxo, e todo fluxo
supõe a fragmentação do objeto. Sem dúvida, cada máquina-órgão interpreta o mundo
inteiro segundo seu próprio fluxo, segundo a energia que flui dela: o olho interpreta
tudo em termos de ver — o falar, o ouvir, o cagar, o foder... Mas sempre uma conexão
se estabelece com outra máquina, numa transversal em que a primeira corta o fluxo da
outra ou “vê” seu fluxo ser cortado pela outra.  (DELEUZE; GUATTARI, pag.18,
2010)

Neste sentdo, toda máquina pressupõe a existência e continuidade de um fluxo, assim

como este último se relaciona à fragmentação de um dado processo. De maneira que cada

máquina tem seu lugar, direto ou indireto, na produção; absorve e observa o mundo a partir de

seu próprio fluxo, através da energia que a nutre e que é por ela liberada. 

Félix Guattari e Gilles Deleuze sugerem-nos universos interpretativos para o uso dos

termos  Capitalismo e  Esquizofreneia,  parece-nos que há o interesse em articular o mundo

estruturado  sob  a  lógica  capitalista  à  psicanálise  advindos  do  colapso  do  inconsciente

projetado. Para os autores, não há uma especificidade ou entidade esquizofrênica, segundo

suas  palavras:  “a  esquizofrenia  é  o  universo  das  máquinas  desejantes  produtoras  e

reprodutoras,  a  universal  produção  primária  como  realidade  essencial  do  homem  e  da

natureza”(DELEUZE; GUATTARI, pag.18, 2010).



27

São  chamadas  síntese  conectiva,  aquela  que  se  dá  a  partir  da  produção7;  síntese

disjuntiva,  a que registra  a produção e síntese conjuntiva,  a encarregada do consumo dos

objetos produzidos. Sendo assim, de acordo com os autores: “Tal é o primeiro sentido de

processo: inserir  o registro e o consumo na própria  produção, torná-los produções de um

mesmo  processo”  (DELEUZE;  GUATTARI,  pag.15,  2010).  O  que  significa  sinalizar  e

criticar  o fato de que o processo geral da produção envolve também registrar e consumir

aquilo  que  é  produzido,  o  que  torna  as  últimas  duas  etapas  expressões  de  uma  mesma

produção. O que não seria mera casualidade mas, múltiplos interesses. É esta a referência

atribuída ao primeiro uso do conceito “registro”, feito pelos autores.

1.2. As três sínteses

Segundo os autores, neste processo analisado, a “produção da produção”, existem três

categorias que identificam as etapas e funções gerais do grande sistema, são chamadas de

sínteses: conectiva, disjuntiva e de consumo.

A produção de consumo, por sua vez, segundo os filósofos, se dá como “despesa ou

consumo”8 inseridos no jogo como peças codependentes do próprio processo produtivo, mas

que fazem parte componente do projeto geral e representam caminhos criados para garantir

sua  aplicabilidade,  tal  qual  demandada  pelo  capitalismo  produtivo.  Ou  seja,  o  sistema

produtivo fabrica objetos e demandas de consumo para estes.

É neste sentido que Deleuze e Guattari  apontam uma segunda interpretação para o

construto  consumo, seria ele o excesso de todo o processo produtivo, capaz de relacionar o

desejo enquanto um princípio intrínseco formativo do próprio ciclo de produção. Para além

disso, os autores também promovem uma terceira via interpretativa para a ação de consumo:

7 (…) De modo que tudo é produção: produção de produções, de ações e de paixões; produções de registros, de
distribuições e de marcações; produções de consumos, de volúpias, de angústias e de dores. Tudo é de tal modo
produção  que  os  registros  são  imediatamente  consumidos,  consumados,  e  os  consumos  são  diretamente
reproduzidos. (DELEUZE; GUATTARI, pag.14, 2010)
8 Quando Georges Bataille [1897-1962] fala de despesas ou consumos suntuosos, não produtivos, em relação
com a energia da natureza,  trata-se de despesas ou consumos que não se inscrevem na esfera supostamente
independente da produção humana enquanto determinada pelo “útil”: trata-se, pois, daquilo que chamamos de
produção de consumo. (DELEUZE; GUATTARI, pag.15, nota 3, 2010)



28

(...)  Eis  porque  a  produção  desejante  é  a  categoria  efetiva  de  uma  psiquiatria
materialista, que situa e trata o esquizo como Homo natura. Com uma condição, no
entanto, que constitui o terceiro sentido de processo: que este não seja tomado como
uma meta, um fim, nem confundido com sua própria continuação ao infinito. O fim do
processo, ou sua continuação ao infinito, que é estritamente a mesma coisa que sua
paralisação bruta e prematura, acaba causando o esquizofrênico artificial, tal como o
vemos  no  hospital,  farrapo  autístico  produzido  como  entidade.  (DELEUZE;
GUATTARI, pag.16, 2010)

Para os autores, no processo de produção, o consumo não deve ser concebido como

uma finalidade corporativa ou comparado a uma continuidade infinita, mas se expressa como

efeito que incide diretamente na formação, percepção e condicionamento do sujeito diante do

todo maquínico,  ou melhor,  de sua  descaracterização humana.  De forma que  a  produção

desejante  configura uma produção de processos subjetivos (o inconsciente maquínico,  por

exemplo) que se chocam às possibilidades e realidades.

A distinção entre o humano e a natureza aparece com dificuldade,  justamente pelo

trabalho humano ativo de interferir diretamente no meio natural, sobretudo a partir do caráter

produtivo. Muito embora exista uma naturalidade original no sujeito, a essência da natureza é

agora atravessada por processos humanos não naturais, que geram outras relações de sínteses

e conexões, quando se pensa em extração e retorno de resíduos e dejetos, por exemplo. Tira-

se  da  natureza  a  matéria-prima  que,  ao  final  do  processo,  a  ela  retornará  em  todo  seu

esvaziamento e desconfiguração. Dessa forma o processamento industrial apresenta-se como

um dado projetado para ocupar  esse lugar  essencial  na  dinâmica  “homem-natureza”9,  um

lugar de necessidade – forjada para ocupar tal posição.

Pode-se pensar  a  relação de causa e  efeito  entre  a  natureza,  o  sujeito  e  o  objeto,

situação esta que justamente fora arranjada por humanos, de forma não natural – e nota-se que

sem responsabilidade ambiental e social. O que demonstra transformações no modo de vida

9 “Em segundo lugar, há menos ainda a distinção homem-natureza: a essência humana da natureza e a essência
natural do homem se identificam na natureza como produção ou indústria, isto é, na vida genérica do homem,
igualmente.  Assim,  a  indústria  não  é  mais  considerada  numa relação  extrínseca  de  utilidade,  mas  em sua
identidade fundamental com a natureza como produção do homem e pelo homem. Não o homem como rei da
criação, mas antes como aquele que é tocado pela vida profunda de todas as formas ou de todos os gêneros, que é
o encarregado das estrelas e até dos animais, que não para de ligar uma máquina-órgão a uma máquina-energia,
uma árvore no seu corpo, um seio na boca, o sol no cu: o eterno encarregado das máquinas do universo. Este é o
segundo sentido de processo; homem e natureza não são como dois termos postos um em face do outro, mesmo
se tomados numa relação de causação, de compreensão ou de expressão.” (DELEUZE; GUATTARI, pag.17,
2010)



29

estabelecido entre humanos. Dado que o processo da máquina é produtivo, quando o consumo

e  a  indústria  são  percebidos  enquanto  expressões  da  relação  natureza-humano-objeto,

agarradas às estruturas propostas pelas máquinas sociais. E no fluxo produtivo, também são

fabricadas diversas categorias de humanos, guiados por devires e condicionados ou fixados

em múltiplas realidades. Segundo os autores, a produção social organizada sob a lógica das

máquinas, determina uma produção humana centrada na ideia de um universo maquínico, que

os reservaria  a “responsabilidade” de uma espécie  de gerenciamento das máquinas.  Neste

contexto,  a  indústria  e o consumo podem ser tidas  como este  dado pilar  estruturante  das

máquinas-sociais.

Ao seguir-se  os  caminhos  elucidativos  propostos  em O anti-Édipo:  Capitalismo  e

esquizofrenia (2010), o leitor pode facilmente confundir os conceitos propostos, o que espera-

se que não aconteça por estas linhas escritas. Busca-se aqui refletir as relações apresentadas

pelos autores para pensar a sociedade capitalista, segundo suas experimentações conceituais.

Neste sentido, interessou-nos buscar na filosofia de Deleuze e Guattari meios para caracterizar

e introduzir a sistemática capitalista da atualidade, de modo que nos permitisse enxergar o

funcionamento mecânico do cotidiano.

Como  fora  anteriormente  citado,  as  sínteses  referenciadas  pelos  autores  são  ditas

conectiva, conjuntiva e disjuntiva. Onde a primeira se caracteriza por ser iniciada a partir do

processo de produção; a segunda como aquela que recebe o registro da fabricação; e a terceira

é designada ao consumo dos objetos sintetizados. Ao passo que é possível notar a crítica dos

autores sobre o processo paradoxal da fabricação das próprias etapas produtivas, que orientam

uma superfície, na qual são inseridos processos que determinam especificidades da formação

de um dado objeto, este por sua vez será conduzido à etapa de registro e, posteriormente, ao

consumo. Esta é uma questão para nós, visto que é neste ponto que evidencia-se a finalidade

do produto, que é servir ao desejo, caracterizado também como necessidade. Para que se usa o

produto fabricado com tanto ardor, suor, lágrimas, sangue, vida? A questão que não se vence

paira sobre a contextualização da viabilidade do processo produtivo capitalista. Ou seja, por

que desperdiçar o mundo natural e seus recursos, inclusive a vida humana em detrimento da

ideia e ação de produzir?



30

Segundo os autores, “O acoplamento da síntese conectiva, objeto parcial-fluxo, tem,

portanto,  uma outra forma também: produto-produzir.  O produzir  está sempre inserido no

produto,  razão pela  qual a produção desejante  é  produção de produção, assim como toda

máquina  é  máquina de máquina.”  (DELEUZE;  GUATTARI,  pag.18, 2010).  Desta  forma,

identifica-se  o  fluxo  enquanto  uma  energia  produtora  que  se  utiliza  na  união  das  etapas

produtivas  sintéticas,  de  modo que o próprio “produzir”  é  fragmentado  e integrado neste

movimento,  ocasionando a congruência  entre  ser  objeto  ao  mesmo tempo que se é  parte

integrante da fabricação da produção deste dado produto – que se origina na ação de produzir.

Ainda de acordo com Deleuze e Guattari, “A regra de produzir sempre o produzir, de

inserir  o  produzir  no produto,  é  a  característica  das  máquinas  desejantes  ou da produção

primária: produção de produção. (DELEUZE; GUATTARI, pag.19, 2010)”, o que significa

explanar que o processo inicial da produção, a desejante, é o próprio processo de fabricação

desta dada finalidade, bem como o ato de ser máquina indica também a relação direta com

outras máquinas.

É necessário salientar que a multiplicidade de produtos formalizados pela  produção

desejante encontra-se de forma direta e indireta nas sociedades-produtos10, como no caso das

pós-colonizadas que tiveram seus processos formativos atravessados pelo estigma do poder

em conjunto ao delírio ideológico da superioridade racial, que por sua vez quando prensados

pelo capitalismo culminaram no atual  processo necropolítico,  no qual  o produto final  é a

morte  das  pessoas  racializadas,  que  se  origina  através  da  complexificação,  através  do

brutalismo,  da  sociabilidade  produzida  dentro  destes  territórios  produzidos  pelo  processo

maquínico capitalista.

Simplesmente,  as  formas  de  produção  social  implicam  também  uma  parada
improdutiva inengendrada,  um elemento de antiprodução acoplado ao processo,  um corpo
pleno determinado como socius, que pode ser o corpo da terra, ou o corpo despótico ou, então,
o  capital.  É  dele  que  Marx  diz:  não  é  o  produto  do  trabalho,  mas  aparece  como  seu
pressuposto natural ou divino. Ele não se contenta, com efeito, em se opor às forças produtivas
em si  mesmas.  Ele  se  assenta sobre  toda a produção,  constitui  uma superfície na qual  se
distribuem as forças e os agentes de produção, de modo que se apropria do sobreproduto e
atribui a si próprio o conjunto e as partes do processo, que, então, parecem emanar dele como
de uma quase-causa. (DELEUZE; GUATTARI, pag.24, 2010)

10 Tipo de sociedades geradas pelo processo de produção desejante;



31

Segundos os autores,  existe uma relação entre  a  produção desejante e a produção

social que indica um processo de apropriação, do que eles chamam antiprodução, das forças

produtivas. É neste sentido, que indicam a energia de fomento social como implicação ao que

eles denominam uma parada improdutiva, enquanto elemento vinculado ao todo processual.

Dessa  forma,  determina-se  que  o  processo  produtivo,  carrega  em  si  mesmo  elementos

contrários à corrente de fabricação.

Dado que a tal parada improdutiva está referenciada enquanto corpo pleno, de acordo

com os autores, esta, forma uma superfície na qual toda produção se registra, parecendo ela

mesma originar-se deste plano de registro. Neste sentido, o trabalhador associado à produção

distancia-se cada vez mais de “seus” produtos, pois nunca o foram seus de verdade, não são

partes de si, mas o sujeitam à objetificação. Ou seja, os sujeitos do trabalho capitalista são

explorados e tem sua energia vital (potência produtiva) transferida ao valor do produto, que

aumenta em detrimento da desumanização do trabalhador. 

(...) A sociedade constrói o seu próprio delírio ao registrar o processo de produção;
mas não é um delírio da consciência, ou melhor, a falsa consciência é consciência
verdadeira de um falso movimento, percepção verdadeira de um movimento objetivo
aparente, percepção verdadeira do movimento que se produz na superfície de registro.
O  capital  é,  sem  dúvida,  o  corpo  sem  órgãos  do  capitalista,  ou  melhor,  do  ser
capitalista. Mas, como tal, ele não é apenas substância fluida e petrificada do dinheiro:
é que ele vai dar à esterilidade do dinheiro a forma sob a qual este produz dinheiro.
Ele produz a mais-valia, como o corpo sem órgãos se reproduz a si próprio, floresce e
se estende até aos confins do universo; encarrega a máquina de fabricar uma mais-
valia relativa, ao mesmo tempo em que nela se encarna como capital fixo. E é no
capital  que  se  engancham  as  máquinas  e  os  agentes,  de  modo  que  seu  próprio
funcionamento é miraculado por ele. É objetivamente que tudo parece produzido pelo
capital enquanto quase-causa. (DELEUZE; GUATTARI, pag.24, 2010)

Para os autores, o processo produtivo condiciona o delírio social, na medida em que

propaga-se e é percebido pela subjetividade projetada. O que significa dizer que o modo de

pensar e experienciar a vida humana, no contexto da máquina-social capitalista,  é fabricado

pela  produção desejante,  que  o expurga,  sob expressão de  condicionamento  ideal para  a

consolidação e validação do ciclo vicioso da autoprodução de suas etapas.  Para realizar e

recriar o processo é preciso impor conjunturas para sua efetivação, incluindo a percepção de

mundo e de si,  ou seja,  projetar subjetividades  que “sirvam” aos fluxos operantes,  para a

realização dos objetivos da produção desejante. Neste sentido, os sujeitos são condicionados



32

a uma “falsa consciência”, através da real experiência de reconhecimento desta consciência.

Dessa forma, a lógica delirante, introduz sentidos e crenças que, forçosamente, agem para a

promoção dos fluxos, refletidos na superfície social.

Contudo, para os autores, não se trata de um “delírio de consciência” real, uma vez

que a tomada de consciência se dá sobre o estado de afetação da “falsa consciência”, esta sim

participa  da  realidade,  observando  o  movimento  sistematizado;  admitindo-se  que  todo  o

processo  se  ampara  no  comportamento  estipulado  para  tal,  por  meio  da  subjetividade

projetada.  Em  seu  movimento  incessante,  a  fabricação  da  autoprodução  que  revela  a

sociedade capitalista enquanto projeto e também como agente produtor. Deste modo, a noção

de  capitalismo  também  pode  ser  entendida  como  produto,  uma  vez  que  mobiliza  as

subjetividades para o “exercício” do capitalismo. O capital, promoveria sua máquina social,

orientando-a  segundo  seus  objetivos  e  necessidades  produtivas,  objetivando  realizar  seus

ciclos de autoprodução.

Neste  sentido,  é  possível  dialogar  através  de  questões  relativas  às  estruturas  que

perpassam a vida social, como o delírio sobre a hierarquização das diferenças – característica

primordial da espécie humana – entre os sujeitos, o aumento das disparidades, evidentes no

empobrecimento e esvaziamento do Ser e todas as formas de desumanização e impedimentos,

sobretudo na crescente  brutalidade  das  violências  endêmicas  urbanas11.  Esta  máquina  que

promove as estruturas sociais, realiza suas etapas com o objetivo de viabilizar a  produção

desejante,  e  cada  ação  se  relaciona  ao  grande  fim  de  autorecriar-se.  Acontece  que  cada

movimento produz elementos, de forma que todo o processo torna-se produto de si para si.

Como  diz  Marx,  no  começo  os  capitalistas  têm  necessariamente  consciência  da
oposição do trabalho e do capital, e do uso do capital como meio de extorquir sobretrabalho.
Mas depressa se instaura um mundo perverso enfeitiçado, ao mesmo tempo em que o capital
tem o papel de superfície de registro que se assenta sobre toda a produção (fornecer mais-
valia,  ou  realizá-la,  eis  o  direito  de  registro).  “À  medida  que  a  mais-valia  relativa  se
desenvolve no sistema especificamente capitalista e que a produtividade social do trabalho
cresce, as forças produtivas e as conexões sociais do trabalho parecem destacar-se do processo
produtivo  e  passar  do  trabalho  para  o  capital.  Assim,  o  capital  se  torna  um ser  bastante
misterioso, pois todas as forças produtivas parecem nascer no seio dele e lhe pertencer” E,
aqui, o que é especificamente capitalista é o papel do dinheiro e o uso do capital como corpo

11 Enquanto problemas sociais de ordem estrutural, fundamentados através de preconceitos, como o racismo,
machismo e capacitismo, por exemplo. 



33

pleno para formar a superfície de inscrição ou de registro. (DELEUZE; GUATTARI, pag.24,
2010)

Segundo  o  exposto,  a  superfície  social  na  qual  incidem  os  agentes  do  capital,

demonstra sua relação, de causa e efeito, com as forças de produção. Os autores, reconhecem

que  o  “dinheiro”,  enquanto  produto  conceitual,  aparece  como  mera  representação

característica do capitalismo. De fato, pode-se dizer, que neste arranjo sistematizado, o termo

dinheiro articula o imaginário subjetivo às realidades produzidas, desenvolvendo ainda mais

produtos para o exercício de sua era. Não muito distante da realidade dos autores, este termo

ainda condicionaria vidas, numa perspectiva mortal. 

Para  os  pensadores,  em  Karl  Marx  o  sujeito  capitalista  –  observado  no  contexto

histórico e político do autor – reconhece a função e objetivos do trabalho neste sistema, como

antagonismo ao capital e seus objetivos. Uma Vez que ele funciona também como objeto de

extração de sobretrabalho, por seu caráter exploratório, entendê-lo demanda compreender as

formas como ele sintetiza o trabalho. O “fato perverso” indicado, sugere que a reflexão crítica

sobre a realidade do capitalismo social representar a própria superfície na qual se promovem

as atividades elencadas.

Ao observar a primeira síntese, a conectiva, nota-se a fabricação de uma superfície

para que a produção possa ter  um local  de estabelecimento,  o que permite-nos associar a

síntese conectiva à existência e manutenção do capital, incluindo suas forças produtivas. Para

aprofundar, pode-se entender a existência da superfície na qual operam as máquinas sociais

como uma espécie  de local  de  “encantamento”,  onde as  relações  assumem seus  papéis  e

objetivos como num transe hipnótico que incide sobre todo o movimento necessário para a

expressão  dos  fluxos  e  conexões.  Tal  dinâmica  se  dá  de  forma aparente,  e  a  tomada  de

consciência sobre a mesma é real, muito embora toda sua articulação seja determinada pela

subjetividade-produto  subserviente  às  necessidades  de  operação  do  sistema,  impondo  os

sentidos e significados pertinentes à realização do máquina-social, como a ideia de dinheiro.

A segunda síntese,  “disjuntiva ou produção de registro” (DELEUZE; GUATTARI,

pag.26, 2010), recebe as conexões produtivas em forma de produto, submetendo-as a uma

nova  lógica  estrutural  determinada  pelo  registro  da  produção.  Contudo,  o  “movimento

objetivo aparente” não consegue demonstrar a ação de registro tal como ela se desenvolve,



34

por conta da atividade do projeto de consciência em vigor. Num geral, a passagem da síntese

conectiva (produção) para  a  disjuntiva  (registro)  reformula  as  regras  de  atuação  de  seus

mecanismos, de forma que a certeza acerca das etapas do primeiro processo não pressupõe a

mesma dinâmica no segundo.

A síntese disjuntiva de registro vem, portanto, recobrir as sínteses conectivas
de produção. Como processo de produção, o processo se prolonga em procedimento
como procedimento de inscrição. Ou melhor, se denominarmos libido o “trabalho”
conectivo  da  produção  desejante,  devemos  dizer  que  uma  parte  dessa  energia  se
transforma em energia de inscrição disjuntiva (Numen). Transformação energética.
(DELEUZE; GUATTARI, pag.27, 2010)

Dessa  forma,  a  síntese  disjuntiva subscreve  os  elementos,  recém  saídos  de  seus

caminhos de fabricação, mas o faz sob o domínio de uma nova lógica estrutural12, apoiada

pelas subjetividades criadas na primeira síntese. Sendo assim, os produtos são categorizados

em função da finalidade de registro, que forma também as vias para o processo de consumo

destes produtos.

Neste  sentido,  a  terceira  síntese,  conjuntiva ou  produção  de  consumo,  pode  ser

reconhecida  enquanto  produto  de  sua  etapa  anterior,  que  fora  comentada  nos  parágrafos

anteriores, onde nota-se o consumo como principal objeto a se propiciado. Sendo assim, a

produção da produção envolve ainda as três sínteses mencionadas:  conectiva,  disjuntiva e

conjuntiva. De forma que pode-se concluir que a relação13 entre elas é de cadeia constitutiva,

sendo que a primeira fundamenta a formação e prosseguimento da segunda e assim se faz com

a terceira, de modo que todas elas se expressam enquanto produtos.

1.3. Máquina social: produto e superfície de registro

12 (…) É que, imperceptivelmente, passamos para um domínio da produção de registro, cuja lei não é a mesma
que a da produção de produção. A lei desta era a síntese conectiva ou acoplamento. Mas quando as conexões
produtivas passam das máquinas ao corpo sem órgãos (como do trabalho ao capital),  dir-se-ia que elas são
submetidas a uma outra lei, a que exprime uma distribuição em relação ao elemento não produtivo enquanto
“pressuposto natural ou divino” (as disjunções do capital). (DELEUZE; GUATTARI, pag. 24-25, 2010)
13 (…) Conforme o sentido da palavra “processo”, o registro se assenta sobre a produção, mas a produção de
registro, ela mesma, é produzida pela produção de produção. Do mesmo modo, o consumo sucede ao registro,
mas a produção de consumo é produzida pela e na produção de registro. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 30,
2010)



35

De acordo com os autores,  o plano superficial  de inscrição dos registros não atua

segundo determinações fixas, ou seja, a utilidade das relações produtivas são desenvolvidas

caso a caso, desempenhado o papel necessário à manutenção da autoprodução sistematizada,

executando  suas  potencialidades  exclusivamente  em função da produção desejante. Desta

forma, os corpos incorporados  à  exploração   são  transformados  em produtos  não

intencionados, prostados ao lado das máquinas desejantes, pois é resíduo da ação dos fluxos e

descontinuidades formativas das sínteses produtivas. Este ser esvaziado é assimilado por essa

ordem subjetiva que paira sobre a superfície.

(…)É que, na superfície de inscrição, algo da ordem de um sujeito se deixa assinalar.
É um estranho sujeito, sem identidade fixa, errando sobre o corpo sem órgãos, sempre
ao lado das máquinas desejantes, definido pela parte que toma do produto, recolhendo
em toda parte o prêmio de um devir ou de um avatar, nascendo dos estados que ele
consome e renascendo em cada estado. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 30, 2010)

Os autores, em acordo com suas referências de fundamentação, consideram que os

devires podem expressar um “fluxo de si” em relação à  produção desejante, de forma “que

toda produção desejante já é imediatamente consumo e consumação, logo ‘volúpia’. Contudo,

ela  não o é  ainda para um sujeito,  que só pode se situar  através  das  disjunções  de uma

superfície de registro, nos restos de cada divisão” (DELEUZE; GUATTARI, pag. 30, 2010).

Dessa  forma,  as  relações  humanas  também  estão  condicionadas  ao  grande  processo  de

autoprodução propiciados pela produção desejante.

(…)  Do  mesmo  modo  que  uma  parte  da  libido,  como  energia  de  produção,  se
transformou  em  energia  de  registro  (Numen),  uma  parte  desta  se  transforma  em
energia de consumo (Voluptas). É esta energia residual que anima a terceira síntese do
inconsciente,  a  síntese  conjuntiva  do  “então  é...”,  ou  produção  de  consumo.
(DELEUZE; GUATTARI, pag. 31, 2010)

Os movimentos,  as ações e sensações, dentre outras experiências sensoriais,  fazem

parte da rede de programação funcional que capta a realidade física e imaginativa do corpo

(social)  produzido  pela  máquina-social  capitalista,  como  “energia  de  produção”,

transformada em registro, consumo e dejeto.



36

A  síntese  do  inconsciente  diz  respeito  a  essa  subjetividade  produzida  para  o

engajamento  do  sistema  e  sua  autofabricação.  O  delírio  sobre  os  conceitos-produtos  que

conduzem  os  caminhos  sociais  depende  de  toda  uma  construção  imaginária;  segundo  os

autores,  existe  uma relação  entre  as  máquina-paranóica,  máquina-miraculante  e  máquina-

celibatária,  no  que  concerne  ao  desenvolvimento  do  sujeito  produzido.  A  subjetividade

transita entre o delírio sobre a aparência e a falsa necessidade diante da síntese conjuntiva.

Neste sentido, um sujeito residual14, que se confunde com a produção de consumo, é

parasitado pelo inconsciente produtivo – impossível não remetes aos sujeitos condicionados

enquanto tais pela ação do capitalismo e sua força mortal – e se confunde, justamente, com a

etapa da produção do consumo15. 

(…) Porque, de fato, desde que nos colocam no Édipo, desde que nos comparam com
Édipo, tudo se resolve, suprimindo-se a única relação autêntica que era a de produção.
A grande descoberta da psicanálise foi a da produção desejante, a das produções do
inconsciente.  Mas,  com o  Édipo,  essa  descoberta  foi  logo  ocultada  por  um novo
idealismo:  substituiu-se  o  inconsciente  como  fábrica  por  um  teatro  antigo;
substituíram-se as unidades de produção inconsciente pela representação; substituiu-se
o inconsciente produtivo por um inconsciente que podia tão somente exprimir-se (o
mito, a tragédia, o sonho...) (DELEUZE; GUATTARI, pag. 40, 2010)

Entende-se  o  Édipo  como  a  corrente  psicanalista  a  qual  os  autores  desejam

antagonizar-se,  mas  não  adentraremos  nesta  dicotomia,  interessa-nos  apenas  investigar  a

sequência lógica que expressa a  máquina-social capitalista no que se refere a produção de

suas etapas e toda dinâmica observável, para contextualizar alguns de seus produtos e ações

que reverberam terror na atualidade destes processos – o que será desenvolvido de forma mais

aprofundada no próximo capítulo, em articulação ao pensamento de Achille Mbembe. Dessa

14 (…) Empreguemos o nome de “máquina celibatária” para designar essa máquina que sucede à máquina
paranoica e à máquina miraculante, formando uma nova aliança entre as máquinas desejantes e o corpo sem
órgãos, em prol do nascimento de uma humanidade nova ou de um organismo glorioso. Isso equivale a dizer que
o sujeito é produzido como um resto, ao lado das máquinas desejantes, ou que ele próprio se confunde com essa
terceira máquina produtora e com a reconciliação residual que ela opera: síntese conjuntiva de consumo, sob a
forma maravilhosa de um “Então era isso!”. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 39, 2010)
15 (…) Com efeito, o delírio qualifica o registro que recolhe o processo de produção das máquinas desejantes; e,
embora seja dotado de sínteses e afecções próprias, como acontece na paranoia e até nas formas paranoicas da
esquizofrenia, ele não constitui uma esfera autônoma, mas é segundo em relação ao funcionamento e às falhas
das máquinas desejantes. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 39, 2010)



37

forma, retomando a filosofia de Deleuze e Guattari, o inconsciente produtivo substituído pelo

“teatro antigo” demonstra a instauração da ficção social que permite tal desenrolar processual.

(…) De certa maneira,  a  lógica do desejo não acerta  seu objeto desde o primeiro
passo, aquele da divisão platônica que nos faz escolher entre produção e aquisição.
Assim que colocamos o desejo do lado da aquisição, fazemos dele uma concepção
idealista (dialética, niilista) que o determina, em primeiro lugar, como falta, falta de
objeto, falta do objeto real.  É verdade que o outro lado, o lado “produção”, não é
ignorado. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 41, 2010)

Este desenrolar processual produz, de certa forma, um falso desejo, que na verdade

retomar  o  pressuposto  de  que  a  própria  realidade  percebida  é  desconexa,  desajustada  e

percebida, verdadeiramente, pela mente-produto e suas imagens ilusórias. Trata-se da origem

da necessidade, do desejo, em seu sentido kantiano, conforme referenciado16 pelos autores, de

existir  através de seus sentidos (representação)  e ser causa de suas realidades apreendidas

pelos sentidos. Segundo os autores, em comentário a esta concepção, pode-se reconhecer as

relações  de  causa e  efeito  que  promovem o ambiente  externo à  consciência,  mas não há

impedimentos para a vontade, a crença no desejo interiorizada no sujeito, que busca sempre

ser objeto central no “movimento aparente”.

Para Deleuze e Guattari, o produto17 fabricado pelo desejo opera na realidade psíquica

e sua falta como sintoma de necessidade demonstra que o objeto factual que inspira o desejo

relaciona-se  às  sugestões  deturpadas  das  imagens  representadas  no  pensamento.  Neste

sentido,  há  um condicionamento  mental  comum a  todos  os  sujeitos  que  compartilham a

máquina-social e  o  desejo  sobrepõe  um mundo   imaginário  sobre  o  que  de  fato  existe,

duplicando-o.

16 (…) Coube mesmo a Kant operar uma revolução crítica na teoria do desejo ao defini-lo como “a faculdade de
ser, pelas suas representações, causa da realidade dos objetos dessas representações”. Mas não é por acaso que,
para ilustrar essa definição, Kant invoca as crenças supersticiosas, as alucinações e os fantasmas: sabemos bem
que o objeto real só pode ser produzido por uma causalidade e mecanismos externos, mas esse saber não nos
impede de acreditar na potência interior do desejo de engendrar seu objeto, mesmo que sob uma forma irreal,
alucinatória ou fantasmática, e de representar essa causalidade no próprio desejo. (DELEUZE; GUATTARI, pag.
41-42, 2010)
17 (…) Se o objeto é produzido pelo desejo, sua realidade, portanto, é a realidade psíquica. Então, podemos dizer
que, no essencial, a revolução crítica nada altera: essa maneira de conceber a produtividade não põe em questão
a concepção clássica do desejo como falta, mas se apoia nela, escora-se nela, contentando-se em aprofundá-la.
(DELEUZE; GUATTARI, pag. 42, 2010)



38

(…) se o desejo é falta do objeto real, sua própria realidade está numa “essência da
falta”  que  produz  o  objeto  fantasmático.  Concebido  assim  como  produção,  mas
produção de fantasmas, o desejo foi perfeitamente exposto pela psicanálise. No nível
mais baixo da interpretação, isso significa que o objeto real que falta ao desejo remete,
por  sua vez,  a  uma produção natural  ou social  extrínseca,  ao passo  que  o  desejo
produz  intrinsecamente  um  imaginário  que  vem  duplicar  a  realidade,  como  se
houvesse “um objeto sonhado atrás de cada objeto real” ou uma produção mental atrás
das produções reais. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 42, 2010)

Mesmo se assemelhando às mais diversas características da realidade, os “fantasmas”

(projeções do real), ainda que verossímeis, não passam de mecanismos para o espetáculo de

sobreposição  e  produção  das  ilusões,  em  evidenciando  sua  relação  como  a  produção

desejante.  Por  conseguinte,  ao considerar  a  subjetividade  produzida como consciente,  sua

atuação  projeta  um  mundo  fictício,  de  forma  que  pode-se  concluir  que  as  ilusões

fantasmagóricas muitas vezes se confundem com a realidade de fato, tornando os sujeitos

fantoches da sistematização. Nesta dinâmica parece ser extremamente difícil se desvencilhar

das afetações irreais.

Mais uma vez, o que se diz é que existe um mundo de representações ilusórias18 que se

percebe em concomitância ao mundo que pode ser dito real, estes fantasmas podem confundir

o sujeito, que já está em estado de transe, com relação ao seu processo cognitivo fabricado.

Segundo  os  autores,  esta  ilusão  representativa  é  produzida  pelo  desejo  e  se  intensifica

mediante a produção da “falta de” que se expressa através da necessidade.

Em  suma,  quando  se  reduz  a  produção  desejante  a  uma  produção  de  fantasma,
contentamo-nos em tirar todas as consequências do princípio idealista que define o desejo
como uma falta, e não como produção, produção “industrial”. Clément Rosset diz muito bem:
sempre que se insiste numa falta que faltaria ao desejo para definir o seu objeto, “o mundo se
vê duplicado por um outro mundo, seja qual for, segundo este itinerário: o objeto falta ao
desejo; logo, o mundo não contém todos os objetos, falta-lhe pelo menos um, o do desejo;
logo, existe um objeto, alhures, que contém a chave do desejo (um, que falta ao mundo)”.
(DELEUZE; GUATTARI, pag. 43, 2010)

18 (…) mesmo quando o fantasma é interpretado em toda a sua extensão, não mais como um objeto, mas como
uma  máquina  específica  que  põe  em  cena  o  desejo,  essa  máquina  é  apenas  teatral,  e  deixa  subsistir  a
complementaridade do que ela separa: então, a necessidade é que é definida pela falta relativa e determinada do
seu próprio objeto, ao passo que o desejo aparece como aquilo que produz o fantasma e produz a si próprio
separando-se do objeto, mas também reduplicando a falta, levando-a ao absoluto, fazendo dela uma “incurável
insuficiência de ser”, “uma fal ta-de-ser que é a vida”. Disso deriva a apresentação do desejo como apoiado nas
necessidades, mantendo-se a produtividade do desejo sobre o fundo das necessidades e da sua relação de falta
com o objeto (teoria do apoio). (DELEUZE; GUATTARI, pag. 42-43, 2010)



39

 Para Deleuze e Guattari,  o desejo incide na realidade como o conjunto de  sínteses

passivas, relacionadas como unidades produtivas; consequentemente, a ele “nada falta19” em

suas formas, sentidos ou referências, mas é o humano “que falta ao desejo, ou é ao desejo que

falta sujeito fixo; só há sujeito fixo pela repressão. O desejo e o seu objeto constituem uma só

e mesma coisa: a máquina, enquanto máquina de máquina.”(DELEUZE; GUATTARI, pag.

43, 2010). Logo, o desejo é um fator produtivo, não origem, falta ou substância de algo.

Desta  maneira,  não  havendo  faltas  ao  desejo,  os  autores  promovem  que  são  as

necessidades que se amparam nele, enquanto produtor de realidade, garantem as condições

para suas derivações. Sendo assim, a falta pode ser enxergada como um efeito da realidade do

desejo, ou seja, a produção não se fundamenta na lógica da falta, não é ela o gatilho que

impulsiona o capitalismo.

(…) Como diz Marx,  não há falta,  o que há é paixão como “ser  objeto natural  e
sensível”.  Não  é  o  desejo  que  se  apoia  nas  necessidades;  ao  contrário,  são  as
necessidades que derivam do desejo: elas são contraproduzidas no real que o desejo
produz. A falta é um contraefeito do desejo, depositada, arrumada, vacuolizada no real
natural e social. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 44, 2010)

A falta se organiza na produção social20, é fabricada como antiprodução e se apropria

das forças produtivas, não sendo causa primeira do processo investigado, mas aproveitando-se

dele para propagar-se, mesmo sem sua necessidade, dado que a produção conseguiria abarcar

a todos. Os autores chegam a denunciar que essa organização privilegia a manutenção do

sistema de classes, que, segundo eles, operam em função do vazio econômico, que por sua vez

organiza a falta mesmo diante de toda prosperidade produtiva.

19 (…) Se o desejo produz, ele produz real. Se o desejo é produtor, ele só pode sê-lo na realidade, e de realidade.
O desejo é esse conjunto de sínteses passivas que maquinam os objetos parciais, os fluxos e os corpos, e que
funcionam como unidades de produção. O real decorre disso, é o resultado das sínteses passivas do desejo como
autoprodução do inconsciente.  Nada falta ao desejo (...)  O desejo é máquina, o objeto do desejo é também
máquina conectada, de modo que o produto é extraído do produzir e algo se destaca do produzir passando ao
produto e dando um resto ao sujeito nômade e vagabundo. O ser objetivo do desejo é o Real em si mesmo.
(DELEUZE; GUATTARI, pag. 43, 2010)
20 A falta é arrumada, organizada, na produção social. É contraproduzida pela instância de antiprodução que se
assenta sobre as forças produtivas e se apropria delas. Ela nunca é primeira: a produção nunca é organizada em
função de uma falta anterior; a falta é que vem alojar-se, vacuolizar-se, propagar-se de acordo com a organização
de uma produção prévia. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 46, 2010)



40

(…)  É  arte  de  uma  classe  dominante  essa  prática  do  vazio  como  economia  de
mercado: organizar a falta na abundância de produção, descarregar todo o desejo no
grande medo de se ter falta, fazê-lo depender do objeto de uma produção real que se
supõe exterior ao desejo (as exigências da racionalidade),  enquanto a produção do
desejo é vinculada ao fantasma (nada além do fantasma).  (DELEUZE; GUATTARI,
pag. 46, 2010)

Parece-nos, diante de toda articulação dos autores até aqui, que o capitalismo produz a

sociedade como sua superfície de produção para todas as etapas de seu processo e no que

concerne à experiência  subjetiva,  torna-se propiciador  das diferenças  de classe,  que agem

enquanto  produtos  e  finalidade.  Ainda  sobre  este  ponto,  nota-se  que  a  manutenção  das

estruturas sociais cria o ambiente perfeito para a dominação; de acordo com o que se diz, as

dificuldades  também se  evidenciam como produtos  e  agem num dinâmica  colaborativa  à

disseminação dos fantasmas.

Assim,  as  formas  de  reprodução  social  capitalista,  considerando  sobretudo  a

maximização  da  brutalidade  de  seus  desdobramentos  condicionais,  são  produzidas  pelo

desejo,  derivam-se  dele  para  a  formação  de  sobreposições  das  realidades,  o  que  pode-se

relacionar  ao  histórico  aumento  exponencial  das  violências  estruturais,  que  atravessam  a

contemporaneidade  das  experiências  sociais  produzida  por  esta  máquina.  Ou  seja,  as

realidades sociais são projetadas pela ação da maquina-social-capitalista, de acordo com os

autores, atuando e sendo percebidas enquanto produtos que são, expressam-se em subprodutos

que  de  potencial  transformador,  promovendo  fluxos  de  continuidade  para  o  grande  ciclo

vicioso da produção. Para os autores, existem “(…) tão somente o desejo e o social, e nada

mais. Mesmo as mais repressivas e mortíferas formas da reprodução social são produzidas

pelo desejo, na organização que dele deriva sob tal ou qual condição que deveremos analisar.”

(DELEUZE; GUATTARI, pag. 46, 2010)

O que se diz é sobre como o desejo implica e transforma os contextos através  de

arranjos subjetivos formulados para responder e condicionarem-se, como a manipulação21 das

21 (…) Eis porque o problema fundamental da filosofia política é ainda aquele que Espinosa soube levantar (e
que Reich redescobriu): “Por que os homens combatem por sua servidão como se se tratasse da sua salvação?”.
Como é possível que se chegue a gritar: mais impostos! Menos pão! Como diz Reich, o que surpreende não é
que uns roubem e outros façam greve, mas que os famintos não roubem sempre e que os explorados não façam
greve sempre: por que os homens suportam a exploração há séculos, a humilhação, a escravidão, chegando ao
ponto de querer isso não só para os outros, mas para si próprios? Nunca Reich mostra-se maior pensador do que
quando  recusa  invocar  o  desconhecimento  ou  a  ilusão  das  massas  para  explicar  o  fascismo,  e  exige  uma
explicação pelo desejo, em termos de desejo: não, as massas não foram enganadas, elas desejaram o fascismo



41

massas,  os  projetos  de  miséria  e  morte,  todas  essas  ações  se  relacionam  a  reações,

considerando um processo em cadeia que determina as realidades, mas não somente do ponto

de vista de cada subjetividade,  mas ainda perceber que cada expressão de vida,  diante da

lógica da produção capitalista, é reduzida a uma peça, uma engrenagem, não necessariamente

importante, mas com exatamente a função de fluidez necessária a continuidade dos processos

produtivos. Neste sentido, a “(…) repressão social que incide sobre a produção desejante não

afeta em nada nosso princípio: o desejo produz real, ou a produção desejante não é outra coisa

senão a produção social. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 48, 2010), mas tal constatação não

representa a concepção de uma “existência particular” do desejo e suas relações, como se ele

pudesse apropriar-se da experiência material através de uma subjetividade-produto, por outra

via, o que se diz é sobre como as máquinas desejantes promovem “fantasmas de grupo22” que

se expressam, não apenas no exercício da centralização do poder em forma de controle social

mas,  através  do  condicionamento  psicossocial  que  culmina  na  formação  da  identidade,

enquanto sugestão sobreposta, camuflada,  operada por mecanismos subconscientes.  Ainda,

enquanto produto,  a  desordem é mais  um objeto criado para a continuidade da  produção

desejante.

(…) Mas entre as duas, entre as máquinas desejantes e as máquinas sociais técnicas,
nunca  há  diferença  de  natureza.  Há  certamente  uma  distinção,  mas  apenas  uma
distinção de regime, segundo relações de grandeza. São as mesmas máquinas, mas
com regimes diferentes; e é isso que os fantasmas de grupo mostram. (DELEUZE;
GUATTARI, pag. 48, 2010)

Com isso, objetiva-se neste comentário sobre o primeiro capítulo de O anti-Édipo:

Capitalismo  e  Esquizofrenia  (2010)  de  Gilles  Deleuze  e  Félix  Guattari,  que  a  noção  de

máquina social relaciona o movimento aparente dos processos à incidência de seus produtos,

sendo  ela  mesma  objeto.  Tal  observação  busca  alcançar  implicações  entre  as  máquinas

num certo momento, em determinadas circunstâncias, e é isso que é necessário explicar, essa perversão do desejo
gregário. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 46, 2010)
22 (…) As máquinas desejantes não são máquinas fantasmáticas ou oníricas que se distinguiriam das máquinas
técnicas  e  sociais,  e  que  viriam duplicá-las.  Os  fantasmas  são  antes  expressões  segundas  que  derivam  da
identidade de dois tipos de máquinas em um dado meio. Ademais, o fantasma nunca é individual; é fantasma de
grupo,  como soube mostrar  a  análise  institucional.  E  se  há  dois  tipos  de  fantasmas  de  grupo,  é  porque  a
identidade pode ser lida em dois sentidos,  conforme as máquinas desejantes  sejam apreendidas  nas grandes
massas gregárias que elas formam, ou conforme as máquinas sociais sejam relacionadas às forças elementares do
desejo que as formam. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 48, 2010)



42

desejantes e as máquinas sociais, possibilitando entendê-las como agentes, que estruturam e

propiciam a culminância de diversas formas viabilizadas pela produção. Ao se considerar a

realidade  e  atualidade  destas  estruturas,  objetivamos  contextualizar  o  problema acerca  da

atuação da máquina social capitalista, segundo a percepção dos autores, no que diz respeito

aos condicionamentos impostos pelo seu exercício. Uma experiência de horror.

Por conseguinte, busca-se amparar este primeiro momento da proposta dissertativa ao

entendimento  sobre  o  conceito  de máquina-social  capitalista e  seus  impactos  através  da

realização de processos de fabricação que desenvolvem não só uma sistematização global que

se  desdobra  em  condicionamentos  políticos,  sociais  e  econômicos,  mas  em  produtos  de

controle  social,  expressados  através  de  sínteses  e  etapas  que  viabilizam  e  amplificam  a

produção desejante; como evidências, referenciam-se fatores como perseguições, genocídios,

adoecimento físico e mental das populações vulneráveis  e muitas formas de degradação e

desumanização, transformação do humano em mais um objeto que serve apenas aos interesses

do capitalismo – como já sinalizado, esta questão será aprofundada no próximo capítulo.

Contudo, vale ressaltar a forma como os autores exemplificam a atuação da produção

desejante nas confecções  artísticas  desenvolvidas  no contexto capitalista,   como produtos,

ainda que desconfigurados de seus conceitos iniciais e tornados novos objetos pelo artista23.

No tocante  à  lógica de atuação das sínteses conectiva,  disjuntiva  e conjuntiva,  é possível

identificar que a ideia de produção é apresentada na primeira etapa e já na segunda etapa é

permitido  que  seu  entendimento  inicial  seja  interpretado  e/ou  reformulado  conforme  os

interesses que convergem para a manutenção dos processos da  produção desejante;  dessa

forma, as expressões artísticas participam de todas as etapas, mas é a subjetividade que, de

fato, as realiza, uma vez considerado que a ideia conceitual de “arte” está sobreposta às suas

diversas formas de concretização. 

Com  o  objetivo  de  instrumentalizar  o  debate  sugerido  pelos  autores  da  obra  em

comento, buscou-se refletir através das possibilidades convencionadas pela primeira síntese,

comparando-as  à  multiplicidade  de  ressignificações  e  perspectivas  apresentadas  durante  a

23 (…) O artista é o senhor dos objetos;  integra na sua arte objetos partidos,  queimados, estragados,  para
submetê-los ao regime das máquinas desejantes, nas quais o desarranjo faz parte do próprio funcionamento; ele
apresenta máquinas como outras tantas máquinas técnicas, pronto a minar as máquinas técnicas com máquinas
desejantes. Mais ainda: a própria obra de arte é uma máquina desejante. O artista acumula o seu tesouro para
uma explosão próxima, razão pela qual  ele acha que as destruições,  na verdade,  não advêm com suficiente
rapidez. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 48, 2010)



43

segunda  síntese,  que  realiza  transformações  estruturais  de  desdobramentos  concomitantes

incertos e determinados, ou seja, não se pode prever as ações que resultarão da transmutação

desejante  mas,  certamente,  ocorrerão  alinhadas  ao  objetivo  final  da  produção  desejante:

produzir a si mesmo – proponho, respeitosamente.

A produção artística representaria, então, a transição entre os processos, da formulação

do  conceito  como  objeto  ao  seu  registro,  valoração  (sobretudo  através  da  ação  das

subjetividades-produtos,  como o dinheiro)  e  consumo.  Neste  sentido,  a  concepção de um

objeto  artístico  requer  pensar  em  seu  potencial  produtivo  e  em  sua  atuação  objetiva,

mobilizando e reorganizando matérias e ideias fabricadas pela própria produção desejante.

(…) A arte utiliza frequentemente essa propriedade, criando verdadeiros fantasmas de
grupo  que  curto-circuitam  a  produção  social  com  uma  produção  desejante,  e
introduzem uma função de desarranjo na reprodução de máquinas técnicas, como os
violinos queimados de Arman, os carros comprimidos de César. Ou ainda, o método
de paranoia crítica de Dalí que faz explodir uma máquina desejante num objeto de
produção social. Já Ravel preferia o desarranjo ao desgaste, e substituía o ralentar ou a
extinção  gradual  por  paradas  bruscas,  hesitações,  trepidações,  falhas,  quebraduras.
(DELEUZE; GUATTARI, pag. 48, 2010)

Ressalta-se que,  segundo os autores, as  máquinas desejantes são técnicas  e sociais

concomitantemente e expressam o “lugar original” de uma espécie de recalcamento, enquanto

produto  e  potência  de  produção,  relacionado  à  fabricação  de  outros  similares,  como  as

opressões que operam nos espaços sociais e toda forma de afetação projetada, “(…) porque as

máquinas  técnicas  não são uma categoria  econômica,  e  remetem sempre  a  um socius  ou

máquina social (…) que condiciona essa reprodução (…) uma máquina técnica não é causa,

mas apenas índice (…) da produção social” (DELEUZE; GUATTARI, pag. 51, 2010).

Neste sentido, é possível observar que o sistema capitalista é representado enquanto

máquina social,  segundo a referência utilizada, esta, é promovida pela  produção desejante,

que por sua vez garante os condicionamentos necessários a sua realização, com objetivo de

autoproduzir-se. Sendo assim, o inconsciente produzido neste arranjo obedece tais princípios,

desenvolvendo-se em prol do grande ciclo convencionado.

(…) duas maneiras constituem a autoprodução do inconsciente como ciclo. Podemos
dizer  que  toda  produção  social  decorre  da  produção  desejante  em  condições



44

determinadas:  primeiro,  o  Homo  natura.  Mas  devemos  dizer  também,  e  mais
exatamente, que a produção desejante é primeiramente social, e só no final tende a
libertar-se (primeiro, o Homo historia). É que o corpo sem órgãos não é dado por si
mesmo numa origem, para ser depois projetado nos diferentes tipos de socius, como se
um grande  paranoico,  chefe  da  horda  primitiva,  estivesse  na  base  da  organização
social. A máquina social ou socius pode ser o corpo da Terra, o corpo do Déspota, o
corpo do Dinheiro. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 51, 2010)

Sugere-se  a  citação  acima,  onde  é  possível  desenvolver  as  relações  descritas  no

parágrafo que a antecede. Dessa forma, nesta primeira edição, os autores buscaram enfatizar

duas vias interpretativas para a autoprodução do inconsciente como um sistema cíclico, dado

que ela decorre da  produção desejante,  mas também atua nos procedimentos da máquina

social, considerando-se fator indissociável da autoprodução de todas as categorias produtivas.

Parece ser possível compreender que esta data “subjetividade produto” participa do grande

ciclo não só como objeto fabricado pela síntese conectiva, mas seus fluxos de atuação também

determinam  caminhos  e  afetações  que  agem  em  acordo  e  para  a  própria  convenção  de

implicações direcionadas à reprodução infinita de fundamentos (amplamente questionáveis) e

fatores estruturantes como produto da máquina social, que é em si mesma objeto da produção

desejante,  que  não  deixa  de  ser,  em primeira  instância,  uma  produção  social,  pois  está

assentada sob o social (território,  comunidade, cultura,  ética,  política,  moral,  dentre outras

expressões) enquanto superfície de incidência e acolhimento de todo deslocamento para sua

realização infindável.

Neste sentido, as múltiplas expressões do condicionamento subjetivo assimilam ideias

e promovem sistematizações que também impactam no exercício produtivo, participando do

movimento autodeterminado cíclico,  tal como a execução de um manual minunciosamente

articulado para uma finalidade: permitir e auxiliar a produção desejante em sua autoprodução.

Torna-se possível relacionar o projeto de colonização ocidental à realização objetiva

promovida pelo  inconsciente produtivo. O mesmo sentido pode ser aplicado aos processos

como  a  racialização,  escravização  e  aculturação  dos  povos  originários,  bem  como  aos

apagamentos históricos, dentre outros.

(…)  Quando  a  máquina  territorial  primitiva  deixou  de  ser  suficiente,  a  máquina
despótica instaurou uma espécie de sobrecodificação.  Mas a máquina capitalista,  à
medida que se estabelece sobre as ruínas mais ou menos longínquas de um Estado



45

despótico,  encontra-se  numa  situação  totalmente  nova:  a  descodificação  e
desterritorialização dos fluxos. Não é de fora que o capitalismo enfrenta essa situação,
pois ele vive dela, nela encontra tanto a sua condição como a sua matéria, e a impõe
com  toda  sua  violência.  É  este  o  preço  da  sua  produção  e  repressão  soberanas.
(DELEUZE; GUATTARI, pag. 51, 2010)

De acordo com os pensadores em questão, os fluxos das  máquinas territoriais são

descodificados24 pela  ação impositiva da  máquina despótica,  que desenvolve e processa a

concentração arbitrária do poder; tal como o construto de ação subjetiva “negro”, enquanto

objeto  promovido,  justamente,  através  da  consciência  e  arranjos  inconscientes,

fundamentados em crenças e preconceitos originados nas formas de deturpação das realidades

aparente, como o delírio sobre a superioridade racial25 (do homem branco ocidental perante

qualquer forma de vida no, inclusive, do planeta Terra como um todo orgânico).

Diante do exposto, é possível a proposição de que as formas de organização social são

demandadas pelo exercício de máquinas, tais como a territorial e que os desdobramentos do

acúmulo  do poder  incidem em formas  de controle  que  se desenvolvem através  da  esfera

subjetiva.  Ideias,  conceitos  e  convenções,  por  exemplo,  são  produtos  que  servem  para

condicionar  e articular  os meios para os fins capitalistas26.  Acontecimentos  como regimes

totalitários,  genocídios,  bem  como  a  marginalização  e  vulnerabilidade,  trabalham  para  a

realização de interesses da dominação da economia complexada e configuram-se objetos no

ciclo do dinheiro. Por conseguinte, o sistema capitalista, enquanto ideia, é design objetivo

e produtivo.

24 Mesmo a partir da compreensão do conceito de máquina, trabalhado pelos autores, como um meio processual
que considera atuações e objetivos diretos e indiretos, não se anula a abertura para questionar sua utilização para
categorizar a produção da concentração arbitrária do poder como um produto que, por sua vez, produz outros
iguais como a morte, o racismo, o machismo e tantas outras ideias que se originam através de seu exercício
desumanizador.  O que  me faz  pensar  sobre  como a  tirania  se  estabelece  através  da  ação  da  subjetividade
projetada, segundo os conceitos desenvolvidos pelos autores, o que não diminui a responsabilidade por ações
criminosas. O que digo é que mesmo que a produção desejante condicione a máquina despótica, seus impactos
criminosos não podem ser anulados ou distorcidos. (nota para aprofundamento das ideias concebidas através da
análise textual)
25 Como  produto  subjetivo  que  se  expressa  em  convicções  racistas,  supremacistas  e  ideológicas,  com  a
finalidade de legitimar e estruturar o poder econômico através da hierarquização das diferenças humanas. (Livre
interpretação)
26 (…) O capitalismo instaura ou restaura todos os tipos de territorialidades residuais e factícias, imaginárias ou
simbólicas,  sobre  as  quais  ele  tenta,  bem  ou  mal,  recodificar,  reter  as  pessoas  derivadas  das  quantidades
abstratas. Tudo repassa ou regressa, os Estados, as pátrias, as famílias. É isto que faz do capitalismo, na sua
ideologia, “a pintura mesclada de tudo aquilo em que se acreditou”. O real não é impossível, ele é cada vez mais
artificial. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 52, 2010)



46

Quanto mais a máquina capitalista desterritorializa, descodificando e axiomatizando
os  fluxos  para  deles  extrair  a  mais-valia,  mais  os  seus  aparelhos  anexos,  burocráticos  e
policiais reterritorializam à força, enquanto vão absorvendo uma parte crescente de mais-valia.
(DELEUZE; GUATTARI, pag. 53, 2010)

Diante disto, como consequência da sistemática proposta, os arranjos e desconstruções

se  articulam reativamente,  e  em cada  ação  se  origina  uma potência  de  acumulação.  É o

trabalho de cada máquina que promove suas relações; contudo, o trabalho de cada uma se dá

de  forma independente  –  o  encontro  entre  novas  máquinas  e  os  produtos  é  casualmente

necessário, nesta lógica, mas não desvincula-se do acaso. O sistema de cortes27 é expressão

conceitual  sobre  o  funcionamento  das  máquinas  e  os  autores  chegam  a  enfatizar  a

engenhosidade da concepção de que uma máquina está contida em outra e opera através de

seus fluxos.

Neste sentido, segundo Deleuze e Guattari, nesta obra específica, toda máquina advém

de outra máquina28, que por sua vez relaciona-se a uma terceira. De modo geral, a máquina é

em si o meio para cortar a ligação a uma outra igual, a quem se conecta e esta mesma também

promove condições  para a continuidade de sua produção;  esta  sistematização é tida pelos

autores  como  a  lei  da  produção  da  produção29,  conectando  e  desacoplando  fluxos  e

funcionalidades, conforme “seus” interesses.

27 (…) Uma máquina se define como um sistema de cortes. Não se trata de modo algum do corte considerado
como separação da realidade; os cortes operam em dimensões variáveis segundo a característica considerada.
Toda  máquina  está,  em primeiro  lugar,  em relação  com um fluxo  material  contínuo  (hylê)  que  ela  corta.
Funciona  como  uma  máquina  de  cortar  presunto:  os  cortes  operam  extrações  sobre  o  fluxo  associativo.
(DELEUZE; GUATTARI, pag. 54, 2010)
28 (…) É que, como vimos, toda máquina é máquina de máquina. A máquina só produz um corte de fluxo se
estiver conectada a outra máquina que se supõe produzir o fluxo. Sem dúvida, esta outra máquina, por sua vez, é
na  realidade  corte,  mas  ela  só  o  é  em  relação  a  uma  terceira  máquina  que  produz  idealmente,  ou  seja,
relativamente, um fluxo contínuo infinito.(DELEUZE; GUATTARI, pag. 55, 2010)
29 (…) Em suma, toda máquina é corte de fluxo em relação àquela com que está conectada, mas ela própria é
fluxo ou produção de fluxos em relação àquela que lhe é conectada. É esta a lei da produção de produção. Por
isso, no limite das conexões transversais ou transfinitas, o objeto parcial e o fluxo contínuo, o corte e a conexão
se confundem num só — em toda parte cortes-fluxos de onde o desejo irrompe, que são a sua produtividade e
que sempre implantam o produzir no produto (é muito curioso que Melanie Klein, na sua profunda descoberta
dos objetos parciais, tenha negligenciado, a esse respeito, o estudo dos fluxos e os declare sem importância: ela
provoca, assim, um curto-circuito em todas as conexões). (DELEUZE; GUATTARI, pag. 55, 2010)



47

Neste ponto de reflexão, diante da obra, os autores indagam sobre como as etapas

processuais se apropriam30 da humanidade desde o início da vida; de que forma os cursos

sintetizam novas existências para a continuidade de seus movimentos, transformando-as em

produtos finais executados em suas etapas e processo de manutenção.

(…) Em segundo lugar, toda máquina comporta um tipo de código que se encontra
maquinado, estocado nela. Esse código é inseparável não só de seu registro e de sua
transmissão nas diferentes regiões do corpo, como também do registro de cada uma
das regiões em suas relações com as outras. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 57, 2010)

Ser máquina de máquina, não apenas, mas ser conexão e desconexão. (...) A extração

de  fluxos  implica  o  desligamento  da  cadeia;  e  os  objetos  parciais  da  produção  (...)

coexistência e interação de todas as sínteses. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 59, 1972). Esta é

a segunda característica das máquinas, segundo os autores – permitam-me, então, o ensaio

interpretativo a seguir –, pode revelar evidências de limitações nas relações maquínicas,  é

forçoso que “tudo” não represente unicamente “máqunas de máquinas conectadas por fluxos e

descodificações”, mas a proposta deleuze-guattariana pode colaborar para a visualização da

imagem confusa de um caos sistematizado, uma “desordem ordenada”, etapas do capitalismo.

Há ainda uma terceira síntese, artrelada à produção de registros, O terceiro corte da máquina

desejante  é  o  residual,  que produz não apenas  sujeitos31 condicionais,  mas peças,  objetos

humanos desumanizados, adjacente às máquinas, produto dos desdobramentos do exercício

das ficções e suas potências autoprodutiva. E (…) “este sujeito não tem identidade específica

ou pessoal (…).” (DELEUZE; GUATTARI, pag. 60, 2010).

30 (…) Reencontramos sempre o mesmo problema: como é que o processo de produção do desejo, como é que
as máquinas desejantes da criança começaram a funcionar no vazio até o infinito, de modo a produzir a criança-
máquina?  Como é  que o processo  se  transformou num fim? Ou então,  como é  que ele  foi  vítima de  uma
interrupção prematura ou de uma horrível exasperação? É somente em relação com o corpo sem órgãos (olhos
fechados, nariz apertado, ouvidos tapados) que algo se produz, se contraproduz, desviando ou exasperando toda
a produção da qual,  entretanto,  ele  faz  parte.  Mas a máquina continua a ser  desejo,  posição de desejo que
prossegue a sua história através do recalcamento originário e do retorno do recalcado, em toda a sucessão de
máquinas paranoicas, máquinas miraculantes e máquinas celibatárias. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 56, 2010)
31 (…) se percorre o corpo sem órgãos sem lhe quebrar a indiferença, é por ser não apenas uma parte ao lado da
máquina, mas uma parte já partilhada, à qual dizem respeito partes correspondentes aos desligamentos da cadeia
e às extrações de fluxos operados pela máquina. Do mesmo modo, o sujeito consome os estados pelos quais
passa, e nasce destes estados, sempre concluído destes estados como uma parte feita de partes, cada uma das
quais ocupa, por um momento, o corpo sem órgãos. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 60, 2010)



48

Os contextos formativos da sociedade brasileira, embora nada semelhante ao momento

histórico de produção da referência aqui instrumentalizada, possibilitam contrastar as factuais

realidades, cotidianos de guerras, constantes violações do direito a vida, a teoria comentada,

no tocante à noção de máquina-social capitalista como superfície de registro de um sistema

globalizado de produção autônoma de seus meios e formas de autoprodução. 

Os  crimes  intencionalmente  praticados  através  da  colonização  europeia  do  mundo

moderno expõe as bases do estado generalizado de alucinações coletivas. Propor recortes da

atualidade brasileira evidencia demarcações e atravessamentos de impacto geral, como a ideia

de monetização da vida em relação às formas de violência e seus principais grupos vitimados.

Neste  sentido,  interessou-nos analisar  a  produção e  maximização  das  disparidades  sociais

neste  contexto,  como  produto  agenciado  por  preconceitos  estruturais  persistentes  nas

realidades referidas.

Diante disso, é possível  relacionar  o exposto à ideia  de  produção desejante;  dessa

forma,  a  desumanização  massiva,  bem  como  as  crenças  ilusórias  fundamentadas  em

preconceitos podem determinar produtos nesta lógica. Mas, (…) a parte nada tem a ver com o

todo, “desempenha sozinha sua parte. Aqui, é da sua partição que o sujeito procede à sua

parturição...  razão  pela  qual  ele  pode  conseguir  o  que  lhe  concerne,  um  estado  que

qualificaríamos de civil. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 62, 2010)

Para  os  autores,  a  realidade  produtiva  sintetiza  tudo  simultaneamente,  todas  as

máquinas, fluxos, conexões, cortes e produtos, apesar de não conectar seus construtos a uma

unidade  interdependente.  Segundo  esta  perspectiva,  a  atuação  das  máquinas  desejantes

caminha  por  processos  emancipados,  que  permitem  a  confecção  e  disponibilização  de

artefatos capazes, em si mesmo, de desenvolvimento produtivo autônomo.

(…) Tudo funciona  ao  mesmo tempo  nas  máquinas  desejantes,  mas  nos  hiatos  e
rupturas, nas avarias e falhas, nas intermitências e curtos-circuitos, nas distâncias e
fragmentações, numa soma que nunca reúne suas partes num todo. É que, nelas, os
cortes  são  produtivos,  e  são,  eles  próprios,  reuniões.  As  disjunções,  enquanto
disjunções,  são inclusivas.  Os próprios consumos são passagens,  devires e revires.
(DELEUZE; GUATTARI, pag. 61-62, 2010)



49

Deleuze e Gattari,  nesta construção inicial,  evidenciaram que a diferença, enquanto

categoria (multiplicidade32), é capaz de transcender as concepções de unidade e diversidade,

pois  não  se  fixa  em um só  lugar  mas,  transita  entre  ambos  como  bem quer  ou  deseja,

promovendo-se  em  cada  movimento  –  tal  atividade  percebe-se  propriamente  como

autocentrada em si mesma.

Dessa forma, O Anti-Édipo: capitalismo e esquizofrenia (2010), introduzem sua crítica

em  desacordo  à  concepção  psicanalítica  que  buscou  compreender  a  loucura  através  das

relações sociais que constituem o sujeito consciente, especificamente a relação familiar33 e

impressões moralistas; para os autores, as desordens subjetivas são promovidas pela síntese

conjuntiva,  como  resultado  de  processos  que  configuram  o  ciclo  vicioso  que  sustenta  o

capitalismo  através  da  desumanização.  É  viável  pensar  que  problemas  sociais  como  o

desemprego  e  a  corrupção  sistêmica,  nesta  perspectiva,  caracterizam  objetos  da  vida

cotidiana, enquanto projeções em exercício de suas potências produtivas.

(…) na medida em que a psicanálise envolve a loucura num “complexo parental” e
reencontra a confissão de culpabilidade nas figuras de autopunição que resultam do
Édipo, ela não inova, mas completa o que a psiquiatria do século XIX tinha começado:
erigir  um  discurso  familiar  e  moralizado  da  patologia  mental,  ligar  a  loucura  “à
dialética semirreal semi-imaginária da Família”, e nela decifrar “o incessante atentado
contra o pai”, “a surda contraposição dos instintos à solidez da instituição familiar e
aos seus símbolos mais arcaicos”. Assim, em vez de participar de um empreendimento
de efetiva libertação, a psicanálise se inclui na obra mais geral da repressão burguesa,

32 (…) Só a categoria de multiplicidade, empregada como substantivo e superando tanto o múltiplo quanto o
Uno, superando a relação predicativa do Uno e do múltiplo, é capaz de dar conta da produção desejante:  a
produção desejante é multiplicidade pura, isto é, afirmação irredutível à unidade. Estamos na idade dos objetos
parciais, dos tijolos e dos restos. Já não acreditamos nesses falsos fragmentos que, como os pedaços de uma
estátua antiga, esperam ser completados e reagrupados para comporem uma unidade que é, também, a unidade
de origem. Já não  acreditamos  numa totalidade  original  nem sequer  numa totalidade  de destinação.  Já  não
acreditamos na grisalha de uma insípida dialética evolutiva, que pretende pacificar os pedaços arredondando suas
arestas. Só acreditamos em totalidades ao lado. E se encontramos uma totalidade ao lado das partes, ela é um
todo dessas partes, mas que não as totaliza, uma unidade de todas essas partes, mas que não as unifica, e que se
junta a elas como uma nova parte composta à parte. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 62, 2010)
33 (…) Em sentido restrito, Édipo é a figura do triângulo papai-mamãe-eu, a constelação familiar em pessoa.
Mas, ao fazer dele o seu dogma, a psicanálise não desconhece a existência de relações ditas pré-edipianas na
criança,  exoedipianas no psicótico, paraedipianas em outros povos. Como dogma ou “complexo nuclear”,  a
função de Édipo é inseparável de um forcing [esforço] pelo qual o teórico da psicanálise chega à concepção de
um Édipo generalizado.  De um lado, para  cada  sujeito  de um ou outro sexo,  ele  leva em conta uma série
intensiva de pulsões, afetos e relações que unem a forma normal e positiva do complexo à sua forma inversa ou
negativa: é o Édipo de série, tal como Freud o apresenta em O eu e o isso [Das Ich und das Es, 1923], e que
permite, em sendo necessário, ligar as fases pré-edipianas ao complexo negativo. (DELEUZE; GUATTARI, pag.
73, 2010)



50

aquela que consistiu em manter a humanidade europeia sob o jugo do papai-mamãe, e
a não dar um fim a esse problema. (DELEUZE; GUATTARI, pag. 71, 2010)

Referenciou-se  a  obra  o  anti-Édipo:  capitalismo  e  esquizofrenia  (2010),  para

contextualizar o capitalismo segundo o olhar de Gilles Deleuze (1925-1995, França) e Felix

Guattari  (1930-1992,  França),  por  seus  pensamentos  sobre  a  realidade  de  sua  época,

desenvolvidos através de uma filosofia da diferença. 



51

2. O DEVIR-NEGRO DO MUNDO

Neste capítulo, buscou-se refletir, especialmente por meio das propostas do pensador

camaronês  Achille  Mbembe  mas  não  apenas,  outras  vozes  das  filosofias  africanas  e

afrodiaspóricas, como Valentin Mudimbe e Angela Davis também foram instrumentalizadas

ao longo do texto.  Tal empreitada visou investigar objetos conceituais  não-representativos

mas  incidentes  sobre  as  atuais  realidades  dos  territórios  e  nações  pós-colonizadas.  Neste

sentido, objetivou-se comentar as críticas e contestações a partir das referências sinalizadas,

para  embasar  a  criminalização  das  ações  colonizadoras,  promovidas  pelos  europeus

modernos, enquanto atentados gravíssimos contra a humanidade.

É, conforme investigado e exposto, inegável que o delírio da mente, como objeto, se

expresse apenas na consciência da falsa consciência imposta como verdade invariável; muito

além da ingenuidade, as ilusões estruturam-se na desterritorialização, violência brutal e outros

atravessamentos,  objetivos  e  subjetivos,  como  negro,  nativo  e  mulato,  que  denunciam  o

emprego  de  elementos  condicionantes  racistas,  como a  crença  na  hierarquização  humana

através do projeto colonizatório moderno.

As  esteriotipações  xenofóbicas  e  racistas  produzidas  pelo  olhar  europeu  sobre  os

outros,  priorizando  assim o  ponto  de  vista  em questão  como superior  produziram o  que

Achille Mbembe propôs como sujeito racial, que é e sempre será, antes de qualquer suposto

preconceituoso,  humano igualmente  a  todes.  O que  diz-se,  na verdade,  é  sobre a  espécie

humana carregar em seu desenvolvimento existencial a diversidade como elemento comum a

todes;  desta  maneira,  ao  eleger-se  como  raça  superior,  os  autoproclamados  colonzadores

buscaram  fixar  seus  anseios  políticos  e  econômicos  na  desumanização  e  anulação  das

diferenças humanas.

2.1. A imposição do sujeito racial

A  disputa  pela  introdução  do  domínio  europeu  no  continente  africano,  conforme

anunciado pelo filósofo congolês Valentin Yves Mudimbe, esteve orientada por princípios

racistas  e fins capitalistas,  como a crença na superioridade racial,  o crime de aculturação



52

através da colonização, a imposição de crença religiosa e ampliação dos crimes florestais por

meio do extrativismo e transformação de todas as formas do Ser em recursos para a produção

mercadológica mortal. Neste sentido, é preciso investigar a história difundida como moderna,

analisando suas fragilidades e inconsistências que não podem justificar as realidades sociais

dos territórios invadidos e massacrados, que sobrevivem ainda agora sob a tutela de injustiças

e violação de direitos como noções estruturantes.

Embora  as  generalizações  sejam  obviamente  perigosas,  colonialismo e
colonização significam basicamente organização, arranjo. As duas palavras derivam
do latim  colêre,  que significa cultivar ou projetar.  De fato,  a histórica experiência
colonial,  certamente,  não pode refletir  as  conotações  pacíficas  destas  palavras.  De
fato, pode-se admitir que o colono (aquele que se estabelece em uma região), assim
como os colonialistas (aqueles que exploram o território através da dominação de uma
maioria  local),  tenderam todos  a  organizar  e  transformar  áreas  não  europeias  em
construtos  fundamentalmente  europeus.  (MUDIMBE,  V.  Y.  Pag  01,  2011.  Livre
tradução)34

Em sua A invenção da África: Gnose, Filosofia e a Ordem do conhecimento (2013), o

filósofo  reflete  sobre  como  os  conceitos  racializantes,  introduzidos  pelos  europeus  no

continente  africano a  partir  do  século  XV,  foram desenvolvidos  imoralmente  e  aplicados

objetivando  o  controle  e  manipulação  social,  sobretudo  para  efetivação  das  apropriações

territoriais indevidas, bem como de sequestros e assassinatos baseados no delírio racial.  O

autor  se  propõe a  desconstruir  a  "África  mitológica35",  enquanto  construto,  apresentado e

instituído pelos ditos colonizadores  europeus. A verdade,  dentro deste projeto moderno, é

fixada sobre o exercício da vontade de dominação e exploração, por meio de imposições e

violências.

Para Mudimbe, ainda segundo a obra em comento, o projeto de mundo moderno se

forjou a partir de imposições sobre o  outro, através de preconceitos como a xenofobia e o

racismo, com o objetivo de dominar através do ódio às diferenças. 

34 Tradução  independente:  Although generalizations are  of  course  dangerous,  colonialism and  colonization
basically  mean  organization,  arrangement.  The  two  words  derive  from  the  latin  word  colêre,  meaning  to
cultivate  or  to  design.  Indeed  the  historical  colonial  experience  does  not  and  obviously  cannot  reflect  the
peaceful connotations of these words. But it can be admitted that the colonist (those settling a region), as well as
the colonialists (those exploiting a territory by dominating a local majority) have all tended to organize and
transform non-european areas into fundamentally european constructs. (MUDIMBE, V. Y. Pag 01, 2011)
35 A expressão representa um produto subjetivo em ação, uma noção racista, preconceituosa e discriminatória 
do berço da humanidade.



53

Diversas  culturas  foram  e  ainda  são  silenciadas,  perseguidas  e  anuladas,  como

culminância das ideias delirantes que estruturam tal projeto, de uma normatividade imposta

para o interesse dos acumuladores e “donos do mundo”, que através da morte (o produto final

de todo este processo) impuseram sociabilidades desumanas e desrespeitos de todas as ordens

ao que não lhes era familiar. A incompreensão não implica em anulação da existência mas, a

implementação  da  colonização  denuncia  justamente  o  sinistro  de  tornar  o  ilógico  real  e

aparente.

Segundo  o  autor  o  autor  anteriormente  citado,  as  culturas  africanas  representam

tradições milenares e monumentais, que foram apropriadas, em muitos aspectos, turante todo

o  crime  de  colonização  ocidental.  Enquanto  pesquisadores  que  buscam  investigar  as

narrativas, é necessário que haja comprometimento no aprendizado e reconhecimento dessas

epistemologias,  objetivando  desmistificar  as  histórias  de  todos  os  povos  “aculturados”.

Mudimbe enfatiza que a invasão europeia (período colonial) não passa de um breve momento,

que muito embora violento e devastador em perdas de vidas (humanas e de outras naturezas),

não  é  capaz  de  sintetizar  a  grandiosidade  e  riqueza  que  fundamentam  as  histórias  dos

continentes e seus povos.

Por  conseguinte,  o  projeto  de  negação  epistemológica  ocidental  abrangeu-se

globalmente  e  ao  considerar-se  a  ascendência  do  sistema  capitalista,  nota-se  que  muitos

grupos, sobretudo os atravessados pela racialização, foram introduzidos ao processo enquanto

objetos subjetivos destituídos de humanidade.  Trata-se do desrespeito à vida; negação dos

direitos básicos. Tudo isso fundamentado na imposição da verdade sobre o mundo a partir de

um único ponto de vista, que defende seu enriquecimento sob o preço esmagador das vidas e

direitos dos outros.

A desenfreada vontade por dominação, culminou na difusão da ideia de subjugação e

lucro – principais pilares formativos do sistema capitalista. É com base nessa constatação e

outras a seguir que refletiremos sobre a consolidação do mundo moderno às custas da massiva

expropriação dos povos racializados. 

Os inúmeros genocídios, promovidos intensa e violentamente, num passado próximo

se  fazem  incidentes  e  atuantes  na  atualidade,  com  consequências  catastróficas.  Desde

apropriações  indevidas,  passando  por  apagamentos  históricos  e  deslegitimações  sobre  o



54

desconhecido;  os  cotidianos  são  atropelados  por  crimes  e  equívocos,  cuja  continuidade

sempre  desemboca  na  manutenção  dos  sistemas  de  privilégios  opressores,  sobretudo  no

contexto da economia global.

Buscou-se introduzir a noção de colonização como planejamento social para conduzir

o diálogo até os ensaios críticos do filósofo camaronês Achille Mbembe, Necropolítica (2013)

e Crítica da Razão Negra (2018) mais  precisamente,  para pensar o termo  devir negro do

mundo relacionado à gestão da morte como exercício político de soberania36.

Em ambas,  pode-se  dimensionar  as  consequências  do  processo  de  colonização  do

mundo  e  constituição  do  sistema  capitalista.  Desta  forma,  partiremos  de  um  como  via

possibilitadora  do  controle  social  em  larga  escala;  e  o  outro  como  procedimento  de

acumulação iniciado através da escravização de pessoas desumanizadas por categorias que

fundamentam o delírio racial.

Alguém poderia resumir nos termos acima o que Michel Foucault entende por
biopoder: aquele domínio da vida sobre o qual o poder tomou o controle. Mas sob
quais condições práticas se exerce o direito de matar, deixar viver ou expor à morte?
Quem é o sujeito dessa lei? O que a implementação de tal direito nos diz sobre a
pessoa que é, portanto, condenada à morte e sobre a relação antagônica que coloca
essa pessoa contra seu ou sua assassino/a? Essa noção de biopoder é suficiente para
contabilizar  as  formas contemporâneas  em que o político,  por  meio da guerra,  da
resistência  ou  da  luta  contra  o  terror,  faz  do  assassinato  do  inimigo  seu  objetivo
primeiro e absoluto? A guerra, afinal, é tanto um meio de alcançar a soberania como
uma forma de exercer o direito de matar. Se consideramos a política uma forma de
guerra, devemos perguntar: que lugar é dado à vida, à morte e ao corpo humano (em
especial  o corpo ferido ou morto)? Como eles estão inscritos na ordem de poder?
(MBEMBE pag 02, 2013)

Em  Necropolítica  (2014),  o  autor  objetiva,  a  partir  do  conceito  foucaultiano  de

biopoder (que expressa a imposição das políticas de controle populacional), evidenciar que

com a introdução do sujeito racializado, os marcadores de soberania passaram a apresentar-se

mediante ao controle do Estado político sobre o gerenciamento da vida, ou melhor, acerca de

quem vai viver ou morrer, mais especificamente: "matar ou deixar viver" (MBEMBE, 2016) –

36 (…) o romance da soberania baseia-se na crença de que o sujeito é o principal autor controlador do seu
próprio  significado.  Soberania  é,  portanto,  definida  como  um  duplo  processo  de  “autoinstituição”  e
“autolimitação”  (fixando em si  os  próprios  limites  para  si  mesmo).  O exercício  da soberania,  por sua vez,
consiste na capacidade da sociedade para a autocriação pelo recurso às instituições inspirado por significações
específicas sociais e imaginárias. (MBEMBE, 2014, pag. 03)



55

o que também aponta a letalidade  presente no “poder  soberano”.  A guerra,  por exemplo,

muitas vezes promovida por estruturas estatais, representa um meio utilizado para alcançar ou

impor a soberania através do exercício do "direito de matar".

Em outras palavras,  é com base em uma distinção entre razão e desrazão
(paixão, fantasia) que a crítica tardo-moderna tem sido capaz de articular uma certa
ideia de política, comunidade, sujeito ou, mais fundamentalmente, do que abarca uma
vida plena, de como alcançá-la e, nesse processo, tornar-se agente plenamente moral.
Nesse paradigma, a razão é a verdade do sujeito, e a política é o exercício da razão na
esfera pública. O exercício da razão equivale ao exercício da liberdade, um elemento-
chave para a autonomia individual. Nesse caso, o romance da soberania baseia-se na
crença de que o sujeito é o principal autor controlador do seu próprio significado.
Soberania  é,  portanto,  definida  como  um  duplo  processo  de  “autoinstituição”  e
“autolimitação” (fixando em si os próprios limites para si  mesmo). O exercício da
soberania, por sua vez, consiste na capacidade da sociedade para a autocriação pelo
recurso às instituições inspirado por significações específicas sociais e imaginárias.
(MBEMBE, p. 02, 2013)

Uma das  grandes  questões  levantadas  por  Mbembe  indaga  sobre  quais  condições

favorecem justificativas à produção de morte, ou ainda: como determinar quem ocupa lugar

de  vida  ou  de  morte?  Dessa  forma,  o  necropoder,  na  atualidade  do  contexto  neoliberal,

condiciona "motivações" (interesses capitalistas) para se iniciar uma guerra, com emprego dos

armamentos mais mortais  – o que também constitui  a própria  motivação para a produção

desenfreada desse tipo de produto.

Mais uma vez, vale ressaltar como as diversas realidades brasileiras podem auxiliar na

compreensão  teórica,  através  das  complexidades  formativas  de  suas  experiências,

denunciando a atualidade e contextualização histórica acerca dos apagamentos, genocídios,

descumprimentos, negligências, entraves, injustiças e todos os tipos de violências estruturais

nelas comportadas. 

O  projeto  de  descentralização  urbana,  visto  por  exemplo  no  contexto  das  zonas

periféricas, demonstra o planejamento social para as coletividades em questão, implicações

necropolíticas e econômicas. A exemplo, cita-se a ocorrência criminosa de 18 de Maio de

2020, no conjunto de favelas do Complexo do salgueiro(RJ), onde o racismo institucional

praticado pela Polícia Militar do Rio de Janeiro assassinou João Pedro, um adolescente de 14

anos no seio de sua própria residência, durante uma “operação policial”. Como se define o

bandido, se o assassino usa farda? Quais respostas são reveladas pela observação criteriosa? O



56

Estado transgrediu inúmeros direitos civis e humanos de João Pedro, sobretudo o direito à

vida, que lhe fora brutalmente roubada pelo vício em matar alvos vulneráveis, transfigurando

seus crimes em exercício de soberania.

(…) formas de soberania cujo projeto central não é a luta pela autonomia, mas “a
instrumentalização  generalizada  da  existência  humana  e  a  destruição  material  de
corpos  humanos  e  populações”.  Tais  formas  da  soberania  estão  longe  de  ser  um
pedaço  de  insanidade  prodigiosa  ou  uma  expressão  de  alguma  ruptura  entre  os
impulsos e interesses do corpo e da mente. De fato, tais como os campos da morte, são
elas que constituem o nomos do espaço político em que ainda vivemos. Além disso,
experiências  contemporâneas  de  destruição  humana  sugerem  que  é  possível
desenvolver uma leitura da política, da soberania e do sujeito, diferente daquela que
herdamos  do  discurso  filosófico  da  modernidade.  Em  vez  de  considerar  a  razão
verdade do sujeito, podemos olhar para outras categorias fundadoras menos abstratas e
mais táteis, tais como a vida e a morte. (MBEMBE, pag. 03, 2013)

Para Achille Mbembe, as formas de soberania dos Estados políticos deveriam pautar

os  interesses  e  necessidades  comuns  a  todos  os  cidadãos;  contudo,  existem  expressões

soberanas  que  não  viabilizam  a  autonomia  e  protagonismo  humano,  mas  utilizam  sua

existência  de  forma  impositiva  e  brutal.  Neste  sentido,  convém salientar  que  os  arranjos

sociais  capitalistas  representam  o  foco  das  impressões  do  autor.  A  soberania  enquanto

imposição  revela  o  trabalho  do  poder  concentrado  nos  Estados  mas,  quando  estes  não

determinam limites  para  a  sua  própria  atuação,  organizar  a  vida  através  da  necropolítica

acarreta produzir a morte de uns em detrimento do “deixar viver” concedido a outros.

Quem está morrendo? Quem sobrevive? Por quê? São questões suscitadas pelo autor,

em sua Necropolítica (2014), para problematizar as políticas desenvolvidas para a gestão da

morte num contexto social. Dessa forma, de acordo com Mbembe, no mundo atual existem

estruturas que atuam para o extermínio e degradação de grupos sociais, tal movimento tem

relação direta com os desdobramentos da implementação dos objetos que resultam da ilusão

racial.

 Neste sentido, é possível compreender que a necropolítica é uma forma de declarar

que não existe espaço para todas pessoas incorporarem o  devir-negro, e quem não pode se

tornar esse trabalhador que vive sob as rédeas do modelo de escravização como ser-no-mundo



57

do trabalho, poderá, pelo exercício do Estado soberano, ser subtraído. E todos estão sob a

tutela destas designações, à mercê da potência produtiva.

O  projeto  neoliberal  sustenta  esta  articulação,  de  forma  que  pode-se  citar  fatos

recentes, como algumas afirmações de políticos e ex-políticos do contexto brasileiro. Diante

disso, cita-se o ocorrido durante uma entrevista jornalística concedida à Rede Globo pelo ex-

governador do Rio de Janeiro Sérgio Cabral em 2007, nela o ex-chefe de Estado apontou que

a legalização do aborto poderia ser tomada como estratégia política para conter a violência no

estado, em suas próprias palavras: “Tem tudo a ver com violência. Você pega o número de

filhos por mãe na Lagoa Rodrigo de Freitas, Tijuca, Méier e Copacabana, é padrão sueco.

Agora,  pega  na  Rocinha.  É  padrão  Zâmbia,  Gabão.  Isso  é  uma  fábrica  de  produzir

marginal”37. A referência ajuda a elucidar a prática e o pensamento necropolítico.

A crítica ao estado de exceção é promovida pelo autor, na medida em que se revela

seu uso, pelo Estado, como ferramenta para justificar as atrocidades cometidas em nome da

lei e da ordem; neste processo, a crença num inimigo comum é utilizada como fundamento

para uma “licença para matar” em nome do combate às guerras fabricadas.  O que jamais

poderia  justificar  a  constante  exponencial  que  revela  a  letalidade  institucional,  sobretudo

através da agência dos preconceitos estruturais.

(…) Em tais instâncias, o poder (e não necessariamente o poder estatal) continuamente
se refere  e  apela  à  exceção,  emergência  e  a  uma noção ficcional  do inimigo.  Ele
também trabalha para produzir semelhantes exceção, emergência e inimigo ficcional.
Em outras palavras, a questão é: Qual é, nesses sistemas, a relação entre política e
morte  que  só  pode  funcionar  em  um  estado  de  emergência?  Na  formulação  de
Foucault, o biopoder parece funcionar mediante a divisão entre as pessoas que devem
viver e as que devem morrer. Operando com base em uma divisão entre os vivos e os
mortos,  tal  poder  se  define  em relação  a  um campo biológico  –  do  qual  toma o
controle e no qual se inscreve. (MBEMBE, pag. 07, 2014)

O autor promove uma relação direta entre o estado emergencial que legitima as ações

políticas e o descontrole expresso na violência e brutalidade que envolvem a morte. Para ele,

37Disponível  em:  https://g1.globo.com/Noticias/Politica/0,,MUL155710-5601,00-
CABRAL+DEFENDE+ABORTO+CONTRA+VIOLENCIA+NO+RIO+DE+JANEIRO.html .



58

recorrer ao estado de exceção se faz maliciosamente, com intenção de agir contundentemente

contra a vida de pessoas racializadas e marginalizadas.38

Para o autor, não se pode pensar o surgimento do terror, pavor e horror moderno39 sem

retomar  a  escravização  colonial,  pois  mais  que  um  crime  hediondo  significou  a  ruptura

humana40 com seu entendimento através da diversidade, a anulação da imagem do outro que

não se liga à imagem e semelhança do homem branco europeu; ainda, referiu-se à realização

da  ideia-produto  de  superioridade  racial  que  determinou  alvos  biológicos  para  a  ação  da

dominação e desumanização.

(…)  A  “ocupação  colonial”  em  si  era  uma  questão  de  apreensão,  demarcação  e
afirmação  do  controle  físico  e  geográfico  –  inscrever  sobre  o  terreno  um  novo
conjunto de relações sociais e espaciais. Essa inscrição (territorialização) foi, enfim,
equivalente à produção de fronteiras e hierarquias, zonas e enclaves; a subversão dos
regimes  de  propriedade  existentes;  a  classificação  das  pessoas  de  acordo  com
diferentes categorias; extração de recursos; e, finalmente, a produção de uma ampla
reserva de imaginários  culturais.  Esses  imaginários  deram sentido  à  instituição de
direitos  diferentes,  para  diferentes  categorias  de  pessoas,  para  fins  diferentes  no
interior de um mesmo espaço; em resumo, o exercício da soberania. O espaço era,
portanto, a matéria-prima da soberania e da violência que sustentava. (MBEMBE, pag.
14, 2013)

O pensador  considera que a soberania está relacionada à noção de ocupar, o que no

contexto da realidade de invasão e desconfiguração compreendida como colonização, também

retoma os condicionamentos e sociabilidades impostas por este crime aos desterritorializados

e transformados em pessoas-objetos, que sustentam os pilares do mundo atual tal qual ele o é.

38 (…) Que a “raça” (ou, na verdade, o “racismo”) tenha um lugar proeminente na racionalidade própria do
biopoder é inteiramente justificável. Afinal de contas, mais do que o pensamento de classe (a ideologia que
define história como uma luta econômica de classes), a raça foi a sombra sempre presente sobre o pensamento e
a  prática  das  políticas  do  Ocidente,  especialmente  quando  se  trata  de  imaginar  a  desumanidade  de  povos
estrangeiros – ou dominá-los. (MBEMBE, 2013, pag. 07)
39 (…) Qualquer relato histórico do surgimento do terror moderno precisa tratar da escravidão, que pode ser
considerada uma das primeiras instâncias da experimentação biopolítica. Em muitos aspectos, a própria estrutura
do sistema de  colonização  e  suas  consequências  manifesta  a  figura  emblemática  e  paradoxal  do estado  de
exceção.(MBEMBE, 2013, pag. 08)

40 (…) Em primeiro lugar, no contexto da colonização, figura-se a natureza humana do escravo como uma
sombra personificada. De fato, a condição de escravo resulta de uma tripla perda: perda de um “lar”, perda de
direitos sobre seu corpo e perda de status político. Essa perda tripla equivale a dominação absoluta, alienação ao
nascer e morte social (expulsão da humanidade de modo geral). (MBEMBE, 2013, pag. 10)



59

Estas  realidades  horripilantes,  tais  como  a  escravização,  foram  a  forma  de  garantir  a

realização da soberania, objetiva e subjetivamente. “Nesse caso, a soberania é a capacidade de

definir quem importa e quem não importa, quem é ”descartável” e quem não é.”  (MBEMBE,

pag. 14, 2013). Eis como atua a necropolítica41.

O  tráfico  de  vidas  para  o  trabalho  é  um dos  apontamentos  em cheque  no  termo

homem-mercadoria abordado por Achille Mbembe, em sua Crítica da Razão Negra (2018).

Mas, o que seria essa razão negra? O autor fala de um grupo de pessoas, de semelhantes

características, incluindo a atribuição da estigmatização do “paradigma na submissão e das

modalidades de sua superação”; esse agrupamento tem a raça como enquadramento. Deve-se

então pensar em uma razão da raça negra? Mas, é possível dividir a raça humana em sub-

raças?

Nesse sentido, os processos de racialização tem como objetivo marcar esses grupos
populacionais,  fixar  o  mais  precisamente  possível  os  limites  em  que  podem  circular,
determinar o mais exatamente possível os espaços quem podem ocupar, em suma, assegurar
que a circulação se faça num sentido que afaste quaisquer ameaças e garanta a segurança.
Trata-se de fazer a triagem desses grupos populacionais,  marcá-los simultaneamente como
“espécies”,  “séries”  e  “casos”,  dentro  de  um  cálculo  geral  do  risco,  do  acaso  e  das
probabilidades, de maneira a poder prevenir perigos inerentes à sua circulação e, se possível,
neutralizá-los  antecipadamente,  no  mas  das  vezes  por  meio  da  imobilização  do
encarceramento ou da deportação. A raça desse ponto de vista funciona como um dispositivo
de segurança fundado naquilo que poderíamos chamar de principio do enraizamento biológico
pela espécie. A raça é ao mesmo tempo ideologia e tecnologia de governo. (MBEMBE, 2018)

Achile  Mbembe  encara  a  utilização  do  termo  raça  como  designadora  de  uma

metodologia de representação primária, sendo uma questão geradora de “medos e tormentos”,

problemas psicológicos relacionados a aceitação do seu próprio eu. A prática de alterocídio,

que enxerga o outro como uma ameaça; e não alguém semelhante a si próprio. Fala-se aqui

sobre a exposição da origem do “ressentimento” gerado na transformação de um humano

específico  numa coisa,  numa mercadoria.  Quem foi  que disse  que o humano poderia  ser

forçados contra sua própria vontade? É possível dizer que todo aquele que não participa do

referencial humano europeu, tem excluída toda sua humanidade.

41 (…) propus a noção de necropolítica e necropoder para explicar as várias maneiras pelas quais, em nosso
mundo contemporâneo,  armas de fogo são implantadas no interesse  da destruição máxima de pessoas e  da
criação de “mundos de morte”,  formas novas e únicas da existência social, nas quais vastas populações são
submetidas a condições de vida que lhes conferem o status de “mortos-vivos”. (MBEMBE, 2013, pag. 25)



60

O filósofo promove a dissolução do termo “raça”, em relação a uma função natural de

espécie humana. Neste sentido, a raça se enquadra na categoria de uma “ficção útil”, com o

objetivo de desviar a atenção de conflitos. O mito da “superioridade racial” é citado como a

visão que os povos ocidentais tinham de si próprios, como sendo o núcleo racional do mundo

conhecido. Essas nações “exploradoras” detinham um pensamento de apropriação (material e

cultural) por meios violentos, que ocasionaram horror e destruição através de seus caminhos.  

A forte política de disseminação da cultura ocidental,  proporcionou também a falsa

ideia de que o negro, a África (não em sua dimensão diversa e continental, mas sob agência

do racismo estrutural) representariam categorias de inferiorização, anunciando uma sub-raça

humana.  Desse  modo,  para  fundamentar  esse  e  outros  mitos  sobre  o  “mundo  distante”

(crenças fantasiosa /“verdades” inventadas), esses povos dominadores recorriam à fabulação. 

Numa perspectiva histórica, os primeiros negros, vítimas transformadas em objeto de

comercialização, chegaram a Portugal no século XV, aumentando em função exponencial nos

séculos  posteriores.  Com  as  “grandes  navegações”  (que  não  foram  as  primeira),  os

afroibéricos e escravizados africanos compuseram, em maior parte, as tripulações. Eles foram

transportados numa triangulação transatlântica, por muitos séculos, mais de 300 assombrosos

anos,  de  cárcere,  perda  identitária,  fome,  trabalho  massivo,  dentre  inúmeros  outros

acontecimentos dos quais podem ser ditos. Entre 1500 e 1800 a mudança econômica global,

propiciou à Europa Ocidental a expansão do projeto de escravização negra42; o que demonstra

ainda mais esse processo perturbador de deslocamento (sequestro!) dessa população, em prol

do “bem” –  como interesse  –   do  capital  destes  países.  Pode-se  perceber  também que a

“contingência”  inicial  do  processo  de  formação  do  sistema  capitalista  se  dá  com  a

comercialização de pessoas racializadas.

Enquanto o negro estiver em casa não precisará, (...), confirmar o seu ser diante de um
outro. (...) Há, na Weltanchauung de um povo colonizado, uma impureza, uma tara que proíbe
qualquer explicação ontológica. (...) A ontologia, quando se admitir de uma vez por todas que
ela deixa de lado a existência , não nos permite compreender o ser negro. Pois o negro não tem

42 O período que se estendeu de 1500 a 1800 viu estabelecer-se um novo sistema geoeconômico orientado para
o Atlântico, com seu dispositivo comercial triangular, ligando a Europa, a África e as Américas. A abertura do
comércio atlântico permitiu à Europa e,  mais particularmente,  à Europa Ocidental, aumentar sua dominação
sobre as sociedades das Américas e da África. (UNESCO, 2010)



61

mais  de  ser  negro,  mas  sê-lo  diante  do  branco.  Aos  olhos  do  branco,  o  negro  não  tem
resistência ontológica. De um dia para o outro, os pretos tiveram de se situar diante de dois
sistemas de referência. Sua metafísica ou, menos pretenciosamente, seus costumes e instâncias
de referência foram abolidos porque estavam em contradição com uma civilização que não
conheciam e que lhes foi imposta. (FANON, 2008)

A hierarquização  das  possibilidades  humanas,  através  da  leitura  europeia  sobre  o

mundo,  promove  um  arranjo  irreal/delirante,  onde  um  norte  se  impõe  como  parâmetro

universal para existências e experiências diversas. Mas, como bem dito por Achille Mbembe,

quem são estes humanos que podem se desterritorializar e forçar a sujeição? Ou ainda, como

destituíram o outro de humanidade? São questões sobres as quais nos colocaremos a refletir

para contextualizar a população marginalizada, vulnerável e racializada.

(…)  Em  sua  ávida  necessidade  de  mitos  destinados  a  fundamentar  seu  poder,  o
hemisfério ocidental considerava-se o centro do globo, a terra natal da razão, da vida
universal e da verdade da humanidade. Sendo o rincão mais “civilizado” do mundo, só
o Ocidente foi capaz de inventar um “direito das gentes”. Só ele conseguiu edificar
uma  sociedade  civil  das  nações  compreendida  como  um  espaço  público  de
reciprocidade e  direito.  Só  ele  deu  origem a uma ideia  de  ser  humano dotado de
direitos  civis  e  políticos,  permitindo-lhe  exercer  seus  poderes  privados  e  públicos
como pessoa (…).  Só ele  codificou uma gama de costumes aceitos  por diferentes
povos,  que  abrangem  os  rituais  diplomáticos,  as  leis  da  guerra,  os  direitos  da
conquista, a moral pública e as boas maneiras, as técnicas do comércio, da religião e
do governo. (MBEMBE. pag 29, 2018)

No  processo  de  viver  e  entender  o  mundo,  o  europeu  armou-se  de  um  “delírio

imaginário”, criador da ideia mais perigosamente manipuladora e maliciosa: a superioridade

racial. Ideia essa, que atravessou mais de 5 séculos. A guerra racial desdobrou-se em várias

outras, aflorando a concepção e prática de políticas racistas, com o objetivo de demarcar as

possíveis posições sociais ocupadas pelos sujeitos, respeitando uma, inexistente,  hierarquia

racial. Dessa forma, buscou-se produzir afirmações falsas e equivocadas, que justificassem, ao

padrão moral e ético, até então acordado e discutido pela comunidade ocidental, a validade de

aceitação  dos  horrores  idealizados  e  praticados  através  da  promoção  da  racialização  dos

corpos humanos.

O  professor  Mbembe  promove  que  a  experiência  de  vida  ocidental  culminou  no

complexo  irracional  e  xenofóbico,  que  ousou  considerar-se  potência  central  de  toda

possibilidade e expressão humana. Algumas figuras europeias, não faz tanto tempo – caso



62

considere-se a guinada do mundo moderno para o contemporâneo –, enxergavam-se como

centro  universal  de  todas  as  capacidades,  como apenas  concentrassem as  especificidades

dignas ao desenvolvimento social. Neste ponto, encontravam-se tão cheios de si que, ainda

hoje,  o  mundo  transborda  lágrimas,  sujeição,  violência  brutal,  desemprego,  fome,

marginalização, dentre inúmeros fatores que afogam a vida (sempre a do outro). Que estejam

todos de acordo, quanto a clareza e evidência dos autores dos crimes. Assim sendo, que não

mais passem impunimente com suas falácias e manobras de prejuízo. Em língua portuguesa,

dá-se  o  nome  de  bandido  aos  que  comentem  delitos;  e,  neste  caso,  cárcere,  estupros  e

assassinatos deliberados.

A  concepção  de  sujeito  racial,  segundo  Mbembe  “está  ligada  a  história  do

capitalismo”  (MBEMBE,  2018,  pag.  309).  Desta  forma,  o  primeiro  sujeito  racial  é

apresentado sobre a tutela do substantivo “negro”, no processo de transformação do humano

em  homem-mercadoria,  no  período  horripilante  da  escravização  massiva  dos  povos

originários  dos  continentes  “descentralizados”   –  que  eram  aprisionados,  sob  condições

desumanas,  e  deslocados pelos  vastos continentes  até  lugares  distantes,  onde a  infindável

rotina de trabalho lhes (aos que sobreviveram à terrível jornada) eram imputados como “boa

sorte”.  É  difícil  descrever  as  violências  praticadas,  as  torturas  utilizadas  na  tentativa  de

dominação, objetivação e desumanização do corpo humano acometido pela projeção delirante

dos povos colonizadores europeus, que conceberam o  sujeito racial, a fim de categorizar a

raça  humana a partir da hierarquização dos povos e, posteriormente, assumiram o status de

maior  representatividade  humana,  enquanto  “homens  brancos”  motivados  pela  crença  na

superioridade racial.

Seguiu-se  à  instauração  do  delírio  ocidental  –  em  enxergar-se  como  centro

civilizatório  do  mundo  –  que  a  diferença  se  relacionaria  diretamente  à  anomalia,

caracterizando,  muitas  vezes,  a  doença  ou  crime,  de  acordo  com  suas  convenções  e

conveniências;  enquanto  que  sua  forma  padrão  (homem  branco  cisgênero,  como  bem

pontuara  Angela  Davis,  em  seu  Mulheres,  Raça  e  Classe  de  2018)  forçava  seu

reconhecimento como um parâmetro.  Estamos diante da tentativa de refletir  sobre como a

autoconsagração do modo de vida europeu em Mundo impacta, ainda hoje, não só na forma

como as sociedades capitalistas se organizam, mas também na perda do acesso à essência



63

humana em detrimento da transformação do indivíduo em objeto (do corpo pleno,  de Giles

Deleuze e Felix Guatarri, ao homem-máquina, cunhado por Achille Mbembe); interessa-nos,

ainda, pensar sobre as formas de resistência e emancipação do sujeito racializado.

Contextualizar  as  desordens  sociais  assimiladas  e  negligenciadas,  direta  e

indiretamente,  pelos  poderes  públicos  através  do  agenciamento  sistematizado  de  ilusões

assentadas  em  imposições,  submissões  e  tudo  aquilo  capaz  de  desumanizar  e  tornar  a

experiência  humana das pessoas racializadas  cada vez mais brutal  e  mortal,  sobretudo no

tocante  à  ampliação  das  disparidades  e  formas  de  atuação  das  violências  estruturais  na

experiência de vida vulnerável. 

Não levianamente, trazer Mulheres, Raça e Classe (2018) da filósofa estadunidense

Angela Davis, é de extrema pertinência ao panorama da colonialidade do corpo das pessoas

racializadas, principalmente as mulheres negras, pois a autora ressalta as bases que perpetuam

a  violência  sexual  sistêmica  contra  as  mulheres,  especificamente  como  o  pacto  colonial

persiste e agride prioritariamente as mulheres e meninas negras. Segundo Davis, as mulheres

escravizadas sofriam, além das agressões físicas e imposição do trabalho integral, o abuso

sexual como forma de coerção e subjugação. Enfatizou também que a determinação do tipo de

exploração  era  dada  pela  conveniência  do  “senhor  escravocrata”,  que  as  tratava  como

“pessoa-objeto” destituída de gênero até o momento dos abusos. 

Angela  Davis,  evidencia  o  estupro  como  violência  estrutural  maximizada  pelo

contexto relatado acima, sendo um dos crimes que mais crescem no mundo. Historicamente,

as  leis  contra  esta  violação,  em  países  capitalistas,  são  aplicadas  de  forma  imprudente,

efetivando-se majoritariamente nas classes ditas dominantes e, em contrapartida, tratam com

desmazelo as transgressões denunciadas por pessoas marginalizadas,  como as mulheres da

classe trabalhadora.

A coerção e abuso sexual das mulheres não pode ser pensada dissociada do crime de

escravização. Ao destituir a pessoa sequestrada e escravizada de sua humanidade, impuseram-

lhe a categoria de objeto passível de propriedade e foi sob a tutela desta fatalidade, a crença

ilusória na superioridade racial, que a relação entre o colonizador e as mulheres escravizadas

estruturou o estupro como demonstração de soberania e poder, institucionalizando-o durante o

período de dominação colonial. Infelizmente, essas são as bases que culturalizaram o crime de

estupro ainda nos dias atuais, em contextos pós-coloniais. De acordo com Davis, o “padrão de

abuso sexual institucionalizado de mulheres negras (...) conseguiu sobreviver à abolição da



64

escravatura” (DAVIS, 2018).

Neste sentido, o crime de estupro é também um ato terrorista, incorporado ao devir-

negro  do  mundo,  vitimando  crianças,  jovens  e  mulheres  racializadas,  destruindo,

aterrorizando e traumatizando suas vidas. Pensar a colonialidade do corpo da mulher torna

evidente que não existem padrões nas dores causadas pelo racismo; ao enfatizar este terror,

não  excluí-se  o  fato  de  que  mulheres,  adolescentes  e  crianças  não-negras  também  são

massivamente afetadas por estas mazelas; é extremamente comovente perceber o quanto estes

processos impactam e limitam as possibilidades de uma vida digna e plena.

2.2. O devir-negro do mundo

O  devir-negro  do  mundo43 nos  é  apresentado,  por  Achille  Mbembe,  como  uma

enunciação teórica captada a partir da imposição do pensamento racial no mundo ocidental,

em acordo com o desenvolvimento do Estado moderno e capitalista – cujo sistema ergueu-se

a partir do esgotamento humano articulado como fabricação. Este, enquanto natureza, já não a

vive com naturalidade, mas como processos e etapas de produção (DELEUZE; GUATTARI,

2010) que se relacionam com as condições de vida deterioradas pelas formas capitalistas.

Cabe ressaltar  que a interpretação mbembeana acerca de  devenir nègre  sugere, em

distinção  ao  entendimento  deleuziano  de devenir  noir  como um “vir  a  ser”  da  negritude

categorizada  como  minoria  diante  da  sistematização  do  mundo  pelo  capital,  um  devir

imposto, o condicionamento das pessoas lidas através do negro como categoria; neste caso,

mesmo que suas traduções para o português não revelem, inicialmente, suas diferenças, as

expressões se distinguem pois são construídas a partir de termos díspares. 

Para  aprofundar  a  questão,  propõe-se  observar  o  subgênero  de  filmes  policiais

intitulado film  noir44,  que  teve  seu  ápice  durante  a  primeira  metade  do  século  XX,  sob

influência do expressionismo alemão. Este subgênero se caracteriza pelo suspense e um modo

de filmagem que contrastava as cores sob a dualidade: preto e branco. Neste estilo, muitos

43 (…) aquilo que faz fermentar o delírio são, entre outras coisas, as raças. Ao reduzir o corpo e o ser vivo a uma
questão de aparência, de pele e de cor, outorgando à pele e à cor o estatuto de uma ficção de cariz biológico, os
mundos euro-americanos fizeram do negro e da raça duas versões de uma única e mesma figura: a da loucura
codificada. Funcionando simultaneamente como categoria originária, material e fantasmática, a raça esteve, no
decorrer dos séculos precedentes, na origem de inúmeras catástrofes, tendo sido a causa de devastações psíquicas
assombrosas e de incalculáveis crimes e massacres. (MBEMBE, 2018, pág. 12)
44 Expressão francesa cunhada por Nino Frank (1904 -1988).



65

momentos  eram  enfatizados  através  das  cores,  como  o  horror  e  outras  cenas  chocantes,

observadas através de tons mais escuros, o protagonismo que estava além das noções de bem

e mal. Em contraste com a expressão noir, nègre significa algo relativo a preto, tornado preto.

Logo, as definições dadas inicialmente demonstram que é possível compreender devenir noir

como um tornar-se preto, através do olhar ocidental categorizador que configura o próprio

racismo, e  devenir négre como uma transformação imposta pela violência e que condena o

negro a condicionamentos desumanos.

Tal  contextualização  é  proposta,  segundo  o  arranjo  crítico  que  envolve  Filosofia

(reflexão crítica sobre os fatos) e História (relações factuais entre os séculos XV e XXI),

sobretudo quando Mbembe aponta a acumulação primitiva como tarefa ainda em curso –

muito observável através das relações trabalhistas neoliberais, na atualidade. Nesse sentido, a

Crítica da Razão Negra é uma reflexão acerca também da observação do comportamento e

das  consequências  do  estabelecimento  de  categorias  prostradas  a  partir  da  imposição  do

sujeito racial, através da discussão sobre raça, negro e África, enquanto conceitos.

A  razão  negra é  apresentada  a  partir  de  um  referencial  originário  de  escritores,

filósofos  e  teóricos  negros  (como Franz  Fanon)  que  refletem sobre  a  estrutura  racial,  as

formas e possibilidades de emancipação dos indivíduos categorizados sob o estigma da raça.

A relação entre o mundo tido como referencial e suas partes destituídas é evidenciada a partir

da ilustração dos processos colonizatórios sofridos pelos continentes africano e americano,

onde  a  ideia  do  negro também  fora  disseminada,  como  contraponto  ao  sujeito  padrão,

enraizado na figura do homem branco45. A leitura nos sugere que negro e raça tem direta

correspondência,  no  imaginário  ocidental,  aparecendo  quase  que  simultaneamente  e

representando pilar central no projeto moderno de conhecimento e governo da Terra.

O neoliberalismo é a época ao longo da qual o tempo curto se presta a ser
convertido  em forma reprodutiva  da  forma-dinheiro.  Tendo o  capital  atingido  seu
ponto de fuga máximo, engrenou-se um movimento de escalada, baseado na visão
segundo a qual “a todos os acontecimentos e todas as situações do mundo da vida
(pode) ser atribuído um valor de mercado”. Esse movimento também se caracteriza
tanto pela produção da indiferença, a paranoica codificação da vida social em normas,
categorias  e  números,  quanto  por  diversas  operações  de  abstração  que  pretendem
racionalizar  o  mundo  a  partir  de  lógicas  empresariais.  (…)  o  capital,  sobretudo
financeiro, define-se agora como ilimitado, não só do ponto de vista de seus fins como

45 Tal como proposto por Angela Davis, eu seu Mulheres, Raça e Classe (2018).



66

também de seus meios. Já não dita apenas o seu próprio regime de tempo. Uma vez
que  se  encarregou  da  “fabricação  de  todas  as  relações  de  filiação”,  procura
múltiplicar-se  “por  si  mesmo”  numa  série  infinita  de  dívidas  estruturalmente
insolvíveis. (MBEMBE, pág 15, 2018.)

No pensamento mbembiano, o liberalismo (econômico e político) pode se relacionar à

escravização e ao racismo estrutural como possibilitador existencial,  uma vez que a esfera

racial, indissociável do construto negro, é criada e favorecida através da lógica liberal. Ora, se

o Estado moderno se origina a partir (e para) do mercado global, ele mesmo promove os

meios que garantem sua máxima expressão capitalista; não é uma implicação direta válida,

mas  é  a  que se  pode acompanhar  através  da compreensão  de  que as  guerras,  a  empresa

colonial/sistema de escravização, o plantation e toda acumulação primitiva são desenvolvidas

por tal ideologia. O autor distingue etapas do capitalismo experienciadas pelo colonialismo,

dos séculos XV ao XX, sem enxergar uma real ruptura, no que concerne à questão do negro.

(…) O primeiro é o da espoliação organizada, quando, em proveito tráfico atlântico
(doséculo XV ao XIX), homens e mulheres originários da África foram transformados
em homens-objeto, homens-mercadoria e homens-moeda. Aprisionados no calabouço
das aparências, passaram a pertencer a outros, (…), deixando assim de ter nome ou
língua própria. (…) outros, com quem estavam condenados a viver, porém proibidos
de manter relações como co-humanos (…). O segundo momento corresponde ao (...)
da  escrita,  (…)  quando,  por  meio  de  seus  próprios  traços,  os  negros,  esse  seres
capturados por outros, conseguiram articular uma linguagem própria, reinvindicando
o estatuto de sujeitos  plenos do mundo vivo.  (…) O terceiro momento (início do
século XXI) é o da globalização dos mercados, privatização do mundo sob a égide do
neoliberalismo e da crescente complexificação da economia financeira, do complexo-
militar pós-imperial e das tecnologias eletrônicas e digitais. (MBEMBE, pag 14-15,
2018)

Mbembe  questiona  as  categorias  constitutivas  da  noção  de  raça para  chegar  à

conclusões como a de que o negro representa uma ficção, nascida durante a consolidação do

capitalismo  mercantil,  utilizada  para  justificar  a  imposição  do  sujeito  racial  como  forma

humana esvaziada de humanidade.

É neste sentido que o autor introduz a designação homem-mercadoria o como aquele

destituído de humanidade e transformado em objeto, como um “pré -humano”, incapaz de

autogovernar-se, alvo do trabalho e da escravização. O delírio, referido pelo autor, demonstra

justamente  a  inconsistência  da  lógica  colonial,  que  buscou  sustentar-se  e  justificar-se



67

enquanto ação humanitária e civilizatória, que culminariam nos processos de globalização e

neoliberalismo.

(…) indivíduo aprisionado em seu desejo. O seu gozo depende quase inteiramente da
capacidade de reconstruir  pulicamente sua vida íntima e de oferecê-la no mercado
como uma mercadoria passível de troca. Sujeito neuroeconômico absorvido por uma
dupla inquietação, decorrente de sua animalidade (a reprodução biológica de sua vida)
e  de sua coisidade  (a  fruição  dos  bens deste  mundo),  esse  homem-coisa,  homem-
máquina,  homem-código e  homem-fluxo procura  antes  de mais  nada regular  a  sua
conduta  em  função  de  normas  do  mercado,  sem  nem  sequer  hesitar  em  se
autoinstrumentalizar  e  instrumentalizar  os  outros  para  otimizar  a  sua  parcela  de
fruição. Condenado à aprendizagem por toda vida, à flexibilidade, ao reino do curto
prazo, deve abraçar sua condição de sujeito solúvel e fungível,  a fim de atender à
injunção que lhe é constantemente feita – torna-se outro (MBEMBE, pag 16-17, 2018)

De a cordo com Achille Mbembe, ao sujeito racializado – como postulado na própria

fundação do grande mercado globalizado, onde tudo se comercializa – restara a imposição de

uma forma de vida desvinculada da humanidade. Humanos não são objetos! O que se discute

é o processo de “coisificação” que transformara indivíduos de plena potência em moedas,

cujo trabalho assemelha-se à morte. O homem-moeda é, neste sentido, obrigado a trocar sua

vida pelo trabalho e, com isso, manter-se como peça de estoque.

Não que aquele cuja humanidade é massacrada aceite  a realidade sem lutar,  muito

distante disso, sua resistência é múltipla e acolhedora mas, as estruturas que mantém a atual

projeção sociopolítica determinam oceanos de dificuldades à sua desintegração efetiva. Por

muitos “sempre” – em expressão de recorrência, contraposta à possibilidade de vezes –, da

virada para o século antecessor ao atual, as sociedades, depois de muito explorarem os sinais

de  quebra  sistêmica,  “exterminaram”  a  legalidade  jurídica  da  escravização  (que  pode-se

entender como ação primária deste conceito  homem-mercadoria), mas nunca cessaram sua

prática,  de forma que contabilizam-se inúmeras novas atualizações da máxima exploração

determina pela teoria racial.

(…) Chamemos a isso o momento gregário do pensamento ocidental. Nele, o
negro é representado com o protótipo de uma figura pré-humana incapaz de escapar de
sua  animalidade,  de  se  autoproduzir  e  de  se  erguer  a  altura  de  seu  deus.  (…)  O
momento gregário do pensamento ocidental foi, alias, aquele ao longo do qual, com o
auxílio do instinto imperialista, o ato de captar e apreender foi progressivamente se
desligando de qualquer tentativa de conhecer a fundo aquilo de que se falava. A Razão



68

da História, de Hegel, representa o ponto culminante deste momento gregário. Durante
vários séculos, o conceito de raça – que sabemos advir inicialmente da esfera animal
serviu, em primeira linha, para nomear as humanidades não europeias. (MBEMBE,
pag 41, 2018)

O  pensador,  segundo  o  recorte  cima,  enfatiza  que  o  comportamento  das  culturas

europeias, em relação ao encontro com o diferente de si, revela uma concepção limitante e

xenofóbica  do  outro,  compreendendo-o  através  das  noções  que  diferem  das  expectativas

projetadas por sua realidade. De a cordo com o filósofo, a subjugação dos povos, também se

estendeu a roubos e apropriações indevidas de cunho subjetivo e objetivo, como no caso de

ideias, informações, tesouros e muitos outros.

3.  O  DEVIR-NEGRO  DO  MUNDO  COMO  PRODUTO  DA  MÁQUINA  SOCIAL

CAPITALISTA

 É necessário enfatizar que o grandioso esforço reflexivo na contramão da tradição

filosófica ocidental é o que demarca limites entre a filosofia da diferença – enquanto construto

crítico  e  desvinculado  da  tradição  dogmática  –  e  paradigmas  fixados  através  de

inconsistências,  intolerâncias  e  desterritorializações.  É  neste  sentido  que  buscamos  nos

apropriar de conceitos proferidos pelos filósofos Gilles Deleuze e Féliix Guattari, para pensar,

do  ponto  de  vista  do  outro  –  designado,  pelo  delírio  racial,  como  referência  humana

universalizada – como impactos da projeção  ocidentalizada.

De acordo com os filósofos, o capitalismo, assim como tudo, é uma grande máquina

com seus fluxos e codificações, bem como socius transformado em matéria amorfa (o que,

para  nós,  categoriza  o  processo  de  desumanização)  necessários  à  manutenção  de  sua

autoprodução. Contudo, é importante que se especifiquem as partes que compõe este todo

maquínico, referenciado. Neste sentido, a máquina representa sistemas funcionais, conectados

através  dos  fluxos  provocados  pelo  desejo,  daí  o  enquadramento  conceitual:  máquina

desejante. Esta, pode sofrer mutação para máquina paranoica e outras.

Segundo Deleuze e Guattari, os fluxos retratam as conexões – como nos sistemas que

estruturam o corpo humano e sua funcionalidade, o que opera segundo cada singularidade

(indivíduo) – que é relacionado a aspectos individuais que reafirmam o ser presente em cada



69

sujeito,  categorizado  pelo  capitalismo  enquanto  elites,  trabalhadores  garantido  e  os  não-

garantidos Como impulsos que direcionam o curso das finalidades dos objetivos de produção

projetados pelo desejo, os fluxos operam como sínteses conectivas entre os processos.

Ao pensarem a produção, neste primeiro volume, os autores retomam o conceito sobre

a ótica marxista, que propôs, em O capital, uma crítica ao capitalismo, no que concerne às

suas  estruturas.  De  modo  que  a  questão  sobre  “massa  sobrante”  designa  o  conjunto  de

trabalhadores que não são absorvidos pelo capital, de onde Guattari descreve seu correlato:

“não-garantidos” (1996). 

Sendo  assim,  segundo  os  autores  tudo  é  um  processo  maquínico,  que  realiza-se

diversificadamente através dos fluxos e conexões constituintes da produção social da máquina

capitalista. Com efeito, a produção desejante se expressa como modo de existência, de forma

a construir e impor o devir. De acordo com a psiquiatria materialista, este devir se deriva do

inconsciente como categoria de produção, que fabrica modos de vida afetadas pelo interesse

proveniente dos que controlam através do biopoder – tal como evidenciado em Vigiar e punir

(1975) de Michel Foucault. Aqui o desejo configura uma economia, baseada na produção da

falta,  como uma “incurável insuficiência de ser”;  de forma que, a necessidade é fabricada

como a falta do objeto, falta do produto da produção.

 A  máquina  desejante  busca  ajustar-se  entre  a  continuidade  e  o  desarranjo  da

produção,  o  que  faz  da  antiprodução  um  produto  das  especificidades  que  garantem  a

reprodução do processo delirante/desejante/capitalista. É neste sentido que, segundo a teoria

da psiquiatria materialista, o recalcamento originário se assenta na produção desejante, que

opera segundo a lógica desta dada continuidade e desarranjo, de forma a enquadra-se como a

principal categoria da economia dos desejos, que está ligada à própria produção da realidade,

em sínteses passivas que trabalham para a autoprodução do inconsciente – que se expressa

sob a forma de delírio; assim a necessidade deriva do desejo e representa contraposições da

realidade produzida. Os autores também entendem o controle social como expressão do dom

´no de  falsas  imagens  mentas  (tal  como colocado por  Karl  Marx),  de forma que deixam

evidente a existência de interesses sociais, políticos, ideológicos e geográficos na produção do

“algo faltante”, nas sociedades produzidas sob a lógica do desejo como produção.



70

Deleuze  e  Guattari,  denunciam  também  que  o  capitalismo  se  utiliza  de  várias

expressões do desejo” para proporcionar o consumismo e outros meios de fazer circular o

capital, no contexto delirante. Neste sentido, a vida é tida como estes processos de produção

desejante, o que ocasiona a prática do vazio (falta) como economia de mercado, que organiza

a necessidade na abundância de fabricação e descarrega todo desejo no medo de sentir esta

dada “falta de algo”, como proposto também na teoria marxista sob o capital.

É  importante  ressaltar  em  O  anti-Édipo,  são  apresentadas  noções  distintas  de

máquinas: técnica, social e desejante; o primeiro termo designa a máquina de produção em

escalas; o segundo a sociedade como produto e o terceiro retoma a  produção de desejos.

Contudo, ainda é possível definir outras máquinas como a territorial, despótica e capitalista.

interessante torna-se a compreensão de que as máquinas processam fluxos diversos (coisas,

ideias, vontade), enquanto expressam-se de forma mutável.

Para  Giles  Deleuze  e  Félix  Guattari,  em O anti-Édipo:  capitalismo  e  esquizofrenia

(2010),  todo  "mistério"  contido  na  expressão  capitalista  é  representado  pela  reprodução

incessante de suas relações maquínicas. Tudo pode ser considerado máquina, de humanos a

objetos,  ações  determinam  reações,  que  por  sua  vez  produzem  conexões  e  eis  que  nos

deparamos  com  o  grande  vício  circular.  Todas  as  forças  coincidem  às  finalidades

independentes, segundo múltiplos aspectos, do produzir.

Para Giles Deleuze e Félix Guattari, se faz necessário entender que todas as relações

representam  arranjos  diversos  entre  máquinas  de  fabricação  e  transmissão  de  correntes

(fluxos),  de  forma  que  é  possível  compreender  que  cada  possibilidade  de  ser,  em  sua

finalidade, representaria também uma máquina que algo formula.

Ao seguir este arranjo, o humano, que também compõe o mundo natural, já não se

expressa  com  “naturalidade”,  mas  sim  como  etapas  e  procedimentos  necessários  à

manutenção do sistema de produção, o que promove perda identitária e negligências vitais.

Ao retomar, em forma de analogia, a tragédia grega que conta história do rei Édipo, os

autores compartilham um posicionamento que se distancia de toda esteriotipação já sugerida

pela interpretação psicanalítica do século XIX, de forma a demonstrar mais profundamente as

complexidades contidas no comportamento entendido como não-padrão. Para os filósofos, “o



71

Édipo supõe uma (…) supressão das máquinas desejantes”(DELEUZE; GUATARRI, 2010),

uma vez que se observa um imenso trabalho para fugir do destino terrível.

Se  o  universal  -  o  corpo  sem  órgãos  e  a  produção  desejante  -  está  no  fim,  nas
condições determinadas pelo capitalismo aparentemente triunfante, como é que se poderá ter a
inocência  suficiente  para  fazer  história  universal?  A produção desejantes  aparece também
desde o princípio: há produção desejantes desde que haja produção e reprodução sociais. Mas
é verdade que as máquinas sociais pré-capitalistas são inerentes ao desejo num sentido muito
preciso: elas codificam-no, codificam os fluxos do desejo. Codificar o desejo - e o medo, a
angústia dos fluxos descodificados - é o objectivo do socius. (DELEUZE; GUATARRI, 2010)

Entende-se esta dada produção como ação patológica de autoprodução e o corpo sem

órgãos como ser esvaziado de expressões próprias, aquele transformado em objeto mas, que

as máquinas nunca desejaram criar. No caso do exposto, sua imposição como normalidade

garante o alargamento das disparidades sociais, onde o trabalhador (incorporado ou não ao

capital) caminha a cada prorrogativa para seu esvaziamento total (morte). É a expropriação da

vida  que  garante  tal  manutenção,  ao  passo  que  o  extermínio  humano se  evidencia  como

vislumbre de uma Terra descapitalizada, seria este o limite? Também torna-se interessante a

constatação acerca da exploração dos recursos naturais, que se aproxima cada vez mais da

morte planetária e extinção de nossa espécie, do que da dissolução do sistema capitalista.

A unidade primitiva, selvagem, do desejo e da produção, é a terra. Porque a terra não
é apenas o objecto múltiplo e dividido do trabalho, mas também a entidade única indivisível, o
corpo pleno que se rebate sobre as forças produtivas e se apropria delas como se fosse o seu
pressuposto  natural  ou  divino.  O  solo  pode  ser  o  elemento  produtivo  e  o  resultado  da
apropriação, mas a Terra é a grande estase inegendrada, o elemento superior à produção que
condiciona a apropriação e a utilização comuns do solo. É a superfície na qual todo o processo
da produção se inscreve, onde os objectos, os meios e as forças de trabalho, se registram, e os
agentes e produtos se distribuem. Ela aparece aqui como quase-causa da produção e objecto
do desejo (faz-se sobre ela a ligação do desejo com a sua própria repressão).  A  máquina
territorial é,  pois,  a primeira forma de socius, a máquina de inscrição primitiva, <<mega-
máquina>> que cobre um campo social. (...) A máquina social é literalmente uma máquina,
independentemente de qualquer metáfora, porque tem um motor imóvel e faz diversos tipos de
cortes: extração de fluxo, destacamento de cadeia, e repartição de partes. Codificar os fluxos –
o que implica todas estas operações – é a mais importante tarefa da máquina social, na medida
em que as  extrações de produção correspondem a destacamentos  de cadeias,  e que daqui
resulta a parte  residual  de cada membro,  num sistema global  do desejo e do destino que
organiza  as  produções  de  produção,  (...),  As  produções  de  consumo.  (DELEUZE;
GUATARRI, 2010)



72

Os autores buscam promover o entendimento sobre as relações de causa e efeito entre

a  produção  e  o  meio  no  qual  ela  está  posta.  Para  eles,  o  território  designa  o  elemento

produtivo,  que  proporciona  e  possibilita  a  extração  e  transformação  dos  elementos  em

produto.

Desta forma, em desacordo com o exposto, a Terra não representa nenhuma condição

à  naturalização  das  dimensões  exploratórias  tais  como  propostas  pelo  capitalismo,  muito

diferente disso, ela pressupõe um todo orgânico em sofrimento, em risco vital. A apropriação

que dela se faz é fruto de ignorância e desrespeito, fundamentadores de políticas, éticas e

manobras de controle que visam garantir a acumulação, ao mesmo passo que promovem a

destruição em massa da possibilidade  de futuro.  Este  é o produto,  mais  um dentre  tantos

objetos do capitalismo.

A  máquina-social  capitalista,  segundo  o  filósofo  Achille  Mbembe  é  imposição

desvinculada  de  qualquer  causalidade,  se  não  o  desejo  e  promoção  de  preconceitos  e

disparidades (necessários à sua autoprodução), em destituição à qualquer coletividade e modo

de  vida  sustentável.  Ela  depende  da  transformação  de  toda  vida  (que  perpassa  animais

humanos  e  não-humanos,  bem  como  espécimes  vegetais)  em  morte.  O  que  promove  o

capitalismo ao maior arranjo criminoso da história; que não se produz autonomamente, mas se

materializa através do delírio coletivo e outros construtos.

 Economia  do  desejo  é  o  que  representa  o  capitalismo  mundial  integrado,  que

estabelece elites, trabalhadores e outros "não-garantidos" (trabalhadores precarizados, negros

e  estudantes,  enquanto  categoria  de  destituição  do  Ser),  existências  cercadas  pela

disseminação do ódio à diferença, produzida para justificar o processo maquínico social. É

neste  sentido  que,  para  Guattari,  em sua  Micropolítica:  cartografias  do  desejo  (1996),  o

capitalismo, ao criar tipos de indivíduos sociais, estabelece aos não-garantidos o desemprego.

Segundo  os  autores,  a  produção  desejantes,  através  das  sínteses  passivas  das

máquinas,  produz a  realidade  e  não é  de  uma forma natural.  No capitalismo,  as  pessoas

também se tornam objetos da produção desejante. A subjetividade é fabricada e incorporada

como fato referente ao ente, mas representa mais uma ilusão que o humano, transfigurado em

socius e transmutado em matéria amorfa, sequer percebe, como fator estruturante imposto,

pois sua falsa consciência deturpa seu entendimento.



73

Analisar  as  origens  do  capitalismo  como  sendo  o  fruto  de  uma  evolução

exclusivamente orgânica e linear da sociedade ocidental ou como o produto do “gênio” que,

segundo muitos autores, seria específico aos europeus, é certamente um erro no qual caiu

mais  de  um  pensador.  Na  base  desta  absurdeza,  no  entanto,  estabeleceu-se  a  premissa,

amplamente aceita,  segundo a qual haveria um nexo de causa e efeito entre capitalismo e

Modernidade. 

Mas o problema não está realmente aí, senão embutido em uma questão mais ampla,

conforme Moore,  de forma a tornar-se um verdadeiro  quebra-cabeça quando colocada  no

centro de nosso debate: caso o capitalismo não tivesse sido o processo da evolução interna da

sociedade ocidental, como o teria surgido e de que forma? Com isso, é necessário atentar-se à

complexidade presente em tentativas de responder à questão.

É neste sentido que o devir-negro da ótica da filosofia da diferença pode ser dito como

um produto capitalista,  que promove um eterno “vir a ser” que se realiza no  negro  como

minoria, o que transparece violência e atua no fortalecimento da continuidade sistêmica. Ele é

o custo da “produção da produção”,  a vida em sua possibilidade,  suprimida e apagada de

forma brutal, cada vez mais brutal. Neste contexto, o neoliberalismo, cá nos anos 20 do século

XXI, produz novos mecanismos que propiciam a morte como objeto ofertado às “minorias”.

Guattari, entende minorias como plural e diversificada, mas não propõe distingui-las

de fato, nas obras citadas. Interessou-o trabalhar a questão de forma mais geral, ainda que se

tenha objetivado estabelecer relação de distinção entre as minorias e a marginalidade. Para o

filósofo, o sujeito social acolhe a subjetividade produzida pela máquina de capital, seja em

relação  à  alienação  marxista,  opressões  ou  anulações  de  singularidades  (comporta  a

individuação).  Porém,  em  todos  os  sentidos,  o  indivíduo  é  preparado  (esvaziado  de

individualidade e crítica) para incorporar o produto subjetivo, de forma que não permite sua

recusa ou resistência.

Em  Mil  Platôs  (1980),  continuação  do  subtítulo  Capitalismo  e  esquizofrenia  de

Deleuze e Guattari, mas que nada tem em comum com a primeira versão, o texto divide-se em

quinze  “platôs”,  que  remetem a  uma  pluralidade  conceitual  com base  em circunstâncias.

Neste sentido, a crítica ao Édipo, enquanto complexo, é abandonada e em seu lugar surge a

necessidade de versar sobre a multiplicidade, se possível sua categorização. Certamente é uma



74

obra que propõe-se a refletir sobre as fronteiras, territorializações e rearranjos das concepções

de mundo e todas as suas formas de expressão.

A história universal da contingência atinge aí uma variedade maior. Em cada caso, a
questão  é:  onde  e  como se  faz  tal  encontro?  Em vez  de  seguir,  como no Anti-Édipo,  a
sequência tradicional Selvagens-Bárbaros-Civilizados, encontramo-nos agora diante de todas
as espécies de formações coexistentes:  os grupos primitivos,  que operam por séries e por
avaliação do "último" termo, em um estranho marginalismo; as comunidades despóticas, que
constituem, ao contrário,  conjuntos  submetidos a processos de centralização (aparelhos de
Estado); as máquinas de guerra nômades, que não irão apossar-se dos Estados sem que estes
se  apropriem  da  máquina  de  guerra,  que  eles  não  admitiam  de  início;  os  processos  de
subjetivação  que  se  exercem  nos  aparelhos  estatais  e  guerreiros;  a  convergência  desses
processos, no capitalismo e através dos Estados correspondentes; as modalidades de uma ação
revolucionária;  os  fatores  comparados,  em  cada  caso,  do  território,  da  terra  e  da
desterritorialização. (DELEUZE; GUATTARI. 2010)

A  partir  da  construção  ontológica  e  da  observação  do  mundo  social,  a  teoria  da

multiplicidade  é  apresentada  como interpretação  da  realidade,  que  configura  admissão  da

reformulação dos dados, segundo a não incorporação da categoria de “unidade natural”. O

posicionamento  do  conceito  rizoma como  especificidade  promotora  de  diversidade,  não

comporta  a  questão  da  escolha.  Categorizar,  subjugar,  descentralizar,  marginalizar,  iludir,

privar, dentre outros verbos, designam escolhas e convenções, de forma que não podem ser

ditos como fluxos naturais.  Contudo, há ainda um  devir-negro, uma interpretação, a qual

cabe dizer ser rizomática, ela funciona como modo de resistência, em sua multiplicidade.

Neste sentido, a multiplicidade pode ser dita como condicionante ao próprio devir, que

admite, em si, transformação, determinada por processos imanentes, que não se expressam ou

determinam segundo lógica alguma, mas convergem em encontros e metamorfoses. Assim

percebe-se como uma grande “salada” de possibilidades de todo ser, neste instante, correlato

ao corpo pleno sem órgãos, que promoveria esse dado encontro de multiplicidade . Mas, não

seriam  pois  realidades  desenvolvidas,  propiciadas,  acarretadas,  pensadas  exatamente  para

caberem na ilusão do acaso? O que corrobora ainda mais a noção de produto com potencial de

produção.

É preciso ver além das imposições do processo maquínico capitalista, para conseguir

enxergar as pessoas reais – não indivíduos padronizados pela teorização, uma vez que ela não

alcança  a  realidade  individual  produtora,  em  expressão  diversificada,  da  subjetividade



75

humana.  A  categorização  do  sujeito  fabrica,  dentre  muitos  produtos,  a  invisibilização

daqueles atravessados pelo processo de racialização do ser humano – estes, hoje, precisam

desesperadamente  serem incorporados às  possibilidades  do viver.  Contudo,  segundo Félix

Guattari,  em sua Cartografias  do desejo (1996),  o projeto de fabricação de subjetividades

aparece como forma de controle das massas operárias; contextualizando a cultura capitalista e

a  singularidade  dos  indivíduos  transformados  em espectadores  e  receptores  das  projeções

impostas pela máquina social capitalista, o autor promove a ideia da cultura como forma de

controle do ser social.

Em Guattari, na obra mencionada acima, a subjetividade é entendida como produção

da máquina social, como uma natureza industrializada. A subjetividade é sugerida e promove

ilusões.

Considerou-se que os filósofos Gilles Deleuze e Félix Guattari não chegaram a focar

diretamente  na  questão  racial  disparada  pela  ilusão  de  superioridade  racial.  No  geral,  o

máximo que se pode enxergar fora que a raça e o racismo aparecem como um delírio social,

histórico e político de todos os povos. Sobre a diáspora, colonialismo e escravização, Deleuze

não se aprofundou Junto com Félix Guattari, em O anti-Édipo, Deleuze defende que o “delírio

racial”46 não funda apenas uma ficção ou é racista necessariamente, mas caracteriza-se como

uma invenção de povos e  culturas  ao longo da história  universal  –  sob o ponto  de vista

ocidental.

A partir  da investigação acerca  de Necropolítica  (2013) e  Crítica  da Razão Negra

(2018), do filósofo  Achille Mbembe, buscou-se evidenciar  os condicionamentos  de morte,

impostos pela prática de soberania que destituiu o não-soberano em objetos desumano, como

produto  da  produção  capitalista,  conforme articulado  por  Deleuze  & Guattari.  Durante  o

percurso,  sobretudo  no  segundo  capítulo  desta  proposta,  pretendeu-se  examinar  como  a

realidade atual se comporta diante das determinações produtivas. Neste sentido, observou-se a

existência  de sociabilidades que também são produtos, articulados através da necessidade,

também enquanto objeto. Estes condicionamentos sociais promovem a xenofobia, exclusão

46 (…)  todo  delírio  tem um conteúdo  histórico-mundial,  político,  racial;  arrasta  e  mistura  raças,  culturas,
continentes, reinos (DELEUZE E GUATTARI, O Anti-Édipo, p. 123).



76

social e contribuem para a atualização das práticas racistas e descriminatórias a partir da ação

de inúmeros preconceitos.

Dessa forma, pôde-se verificar a presença de uma relação de crescimento exponencial

entre  a sistematização capitalista  e  o aumento  da disparidade social.  Neste  seguimento,  é

viável frisar que o desenvolvimento de projetos tais como o endividamento das populações

carentes, assim como o encarceramento e anulação dos direitos sociais dos mesmos grupos,

processam o desenvolvimento de suas mortes. O abismo entre as classes dominantes  e as

dominadas culmina na morte destes, que se faz “necessária” à manutenção dos privilégios,

incluindo a vida, das elites mundiais.

Considerou-se  também as  sociedades  pós-colonizadas  como produtos  sociais  onde

mais imperam as injustiças e desigualdades, justamente como ação produtiva que opera para

manter as estruturas e eterna vigência do capitalismo, em acordo com a noção de superfície de

registro que é, em si mesmo, um produto do sistema.

(…) O que nos interessa aqui não é o que o filósofo francês pensou apenas ou somente
o que podemos pensar sobre Deleuze, mas o que com Deleuze, a partir de Deleuze
(seja  em  favor  ou  contra  Deleuze),  nós  somos  (ainda)  capazes  de  pensar.  Neste
sentido, ainda que seja muito óbvio, vale dizer que uma boa maneira de “segui-lo” é
passar  por  onde ele  não passou.  Afinal,  estamos de acordo com a ideia  de que a
história da filosofia “é inteiramente desinteressante se não se propuser a despertar um
conceito adormecido, a relançá-lo numa nova cena, mesmo ao preço de voltá-lo contra
ele mesmo”. É preciso descentrá-lo, confrontá-lo. (NOGUERA, pág.1, 2014)

Desta forma, tendo em vista que a filosofia de Deleuze e Guattari propõe-se a pensar a

criação  de conceitos  como expressão  filosófica,  que comunica  ideias,  o  professor  Renato

Noguera colocou-se a investigar “o grito de Eric Garner” como conceito remetente à lógica da

precarização e destituição da vida humana e expressão de toda estrutura racial e sociopolítica

que atravessam vidas humanas subalternizadas,  as minorias.  Com objetivo de denunciar o

conceito  filosófico  anteriormente  citado,  o  professor  Noguera  retoma  fatos  históricos  –

tragédias nacionais silenciadas – assombrados pela subjugação da vida travestida de “foi um

acidente” ou “ele(a) era envolvido”. Ora, a negligência é uma escolha nada justificável. Como

assimilar a morte por asfixia de uma pessoa que implorava a seu agressor pela possibilidade

de sentir novamente o ar entrando em seus pulmões? O fazer valer da ilusão sobre o poder

soberano não pode ser suficiente para justificar o questionamento.



77

O filósofo, aponta para o preconceito racial como fundamento da imposição da morte

ao corpo desumanizado, mais ainda, o professor critica a rasa noção – aparada sob preceitos

dogmatistas  e  epistemicidas  –  que  limita  a  intervenção  filosófica  ao  campo  subjetivo

deslocado da prática social. Ora, se a filosofia transita entre a percepção e reflexão sobre as

realidades,  por que não se pode pensar o campo social  através de suas estruturas lógicas?

Desta  forma,  críticas  que  se  empenham em argumentos  que  tendem à  deslegitimação  do

exercício filosófico a partir da investigação crítica das realidades, se esforçam também, direta

ou indiretamente, pela manutenção dos sistemas e hierarquias criticados.

(…)  Deleuze,  a  partir  da  obra  de  Foucault,  distinguiu  três  regimes  sociais  –  as
sociedades  de  soberania,  as  sociedades  disciplinares  e  as  sociedades  de  controle.
Primeiro: “Não se deve perguntar qual é o regime mais duro, ou o mais tolerável, pois
é  em cada  um deles  que  se  enfrentam as  liberações  e  as  sujeições”.  Segundo,  é
importante compreender que aquilo que comumente se denomina passagem de regime
social  para outro não indica necessariamente uma fase superada.  Neste sentido,  as
sociedades de soberania se transformam, mas não cessam completamente. O mesmo
se  pode  dizer  das  sociedades  disciplinares,  que  também  seguem  margeando  e  se
agenciando  com  as  forças  do  regime  social  que  gira  em  torno  do  controle.  Para
Deleuze,  ainda que seja preciso compreender as forças específicas de cada regime
social,  não  se  trata  de  fases  que  desaparecem  sem  deixar  ecos  visíveis.  Os
investimentos  na  produtividade  do  corpo,  efeitos  de  poder  como  sujeição  e
dominação, se aperfeiçoam, retroalimentam e acumulam. Na sociedade de soberania,
castiga-se;  na  disciplina,  busca-se  a  utilidade  econômica  e  docilidade  política;  na
sociedade de controle, fluxo contínuo e gestão da vida. Aqui vamos nos dedicar ao
regime social que atende pelo termo “controle”. A expressão “sociedade de controle”
apareceu na Carta a Serge Daney, um prefácio feito por Deleuze para o livro Ciné
Journal, publicado em 1986, do crítico de cinema francês Daney. (NOGUERA, pág.5,
2014)

O professor salienta sobre a demarcação deleuziana que aponta três tipos de sociedade

que se estruturam através do controle social: sociedades de soberania, sociedades disciplinares

e  sociedades  de  controle.  Neste  ponto,  a  continuidade  da  análise  argumentativa  sobre  o

assunto não requer pensar qual dos tipos representa a melhor opção de prática social, mas sim

refletir que o trânsito de uma à outra não implica a superação de qualquer um dos casos –

dado que as soberanias podem transformar-se sem necessária finitude; a prática de ambas está

enraizada  em  processos  de  convenções  e  sujeições.  Neste  sentido,  Deleuze  aponta  para

indícios de que as instituições sociais disciplinares vivenciariam uma crise generalizada que

as conduziriam ao status de “controle”.



78

Deleuze,  em Post-scriptum  sobre  as  sociedades  de  controle,  busca  investigar,

brevemente,  sobre  supostos  marcadores  que  delimitam  a  transição  das  sociedades

disciplinares (ponto de partida originário do pensamento foucaultiano) para as sociedades de

controle, conforme  é  possível  notar  na  bela  articulação  proposta  pelo  filósofo  brasileiro

Renato Nogueira, em seu texto Sociedades de Controle e o Grito de Erick Garner: o racismo

antinegro do cogito da mercadoria na (através da) filosofia de Deleuze (2019).

O empreendimento deleuziano parte então da visualização e crítica sobre o colapso

das estruturas disciplinares a partir da tentativa de manter e atualizar o exercício do poder nas

sociedades, de forma a acarretar novos mecanismos de controle, cada vez mais estruturados e

de  difícil  percepção.  Neste  sentido,  o  desenvolvimento  das  formas  de  controle  social

culminam em estratégias que se realizam direta e indiretamente.

Encontramo-nos numa crise generalizada de todos os meios de confinamento, prisão,
hospital,  fábrica,  escola,  família.  (...)Os  ministros  competentes  não  param  de  anunciar
reformas  supostamente  necessárias.  (...)mas  todos  sabem  que  essas  instituições  estão
condenadas, num prazo mais ou menos longo. Trata-se apenas de gerir sua agonia e ocupar as
pessoas, até a instalação das novas forças que se anunciam. São as sociedades de controle que
estão substituindo as sociedades disciplinares. “Controle” é o nome que Burroughs propõe
para designar o novo monstro, e que Foucault reconhece como nosso futuro próximo. Paul
Virilio  também  analisa  sem  parar  as  formas  ultrarápidas  de  controle  ao  ar  livre,  que
substituem as antigas disciplinas que operavam na duração de um sistema fechado. Não cabe
invocar  produções  farmacêuticas  extraordinárias,  formações  nucleares,  manipulações
genéticas, ainda que elas sejam destinadas a intervir no novo processo. (...)Não cabe temer ou
esperar, mas buscar novas armas. (DELEUZE, pág. 1, 1990)

Segundo  o  autor,  a  produção  da  subjetividade  opera  se  acordo  com  a  lógica  da

produção  social,  observar  e  absorver  o  trânsito  social  da  estrutura  disciplinar  para  a  de

controle  pressupõe  novos  mecanismos  de  produção  subjetiva,  que  ultrapassam  a  lógica

funcional  de  ambientes  fechados  e  centralizam-se  em  espaços  amparados  não  só  pelas

instituições,  mas  também  pela  nova  subjetividade  amparada  pela  complexificação  da

economia,  que  passa  a  amparar-se,  sobretudo,  na  ideia  de  necessidade  suscitada  pelo

capitalismo,  enquanto  máquina  social.  O  “refinamento”  do  exercício  do  controle  no

capitalismo atual, globalizado e neoliberal, aponta para a desumanização da vida, dando lugar

à produção da morte, em detrimento da gestão da vida.



79

Os indivíduos tornaram-se “dividuais”,  divisíveis,  e  as  massas  tornaram-se
amostras, dados, mercados ou “bancos”. É o dinheiro que talvez melhor exprima a
distinção entre as duas sociedades, visto que a disciplina sempre se referiu a moedas
cunhadas em ouro – que servia de medida padrão –, ao passo que o controle remete a
trocas  flutuantes,  modulações  que fazem intervir  como cifra  uma percentagem de
diferentes amostras de moeda. A velha toupeira monetária é o animal dos meios de
confinamento, mas a serpente o é das sociedades de controle. Passamos de um animal
a outro, da toupeira à serpente, no regime em que vivemos, mas também na nossa
maneira de viver e nas nossas relações com outrem. O homem da disciplina era um
produtor  descontínuo  de  energia,  mas  o  homem  do  controle  é  antes  ondulatório,
funcionando em órbita,  num feixe contínuo.  Por toda parte o surf  já substituiu os
antigos esportes. (DELEUZE, pág. 2, 1990)

Para o filósofo francês, o desenvolvimento econômico vinculado ao sistema capitalista

promove  um rearranjo  na  concepção  do indivíduo  e,  consequentemente,  na  subjetividade

criada para seu condicionamento; se na sociedade da disciplina o sujeito representava parte

integrante de um “corpo”/composto industrial, na de controle ele passa à status de divisível,

que  no  aglomerado  “massa”  corresponde  às  amostras  mercadológicas,  distinguidas  pela

atuação da forma “dinheiro” em suas vidas (sujeições).

(…) O homem não é mais o homem confinado, mas o homem endividado. É verdade
que  o  capitalismo  manteve  como  constante  a  extrema  miséria  de  três  quartos  da
humanidade, pobres demais para a dívida, numerosos demais para o confinamento: o
controle não só terá que enfrentar a dissipação das fronteiras, mas também a explosão
dos guetos e favelas.  (DELEUZE, pág. 3, 1990)

Com efeito,  a  sintetização de  Gilles  Deleuze  aponta  transformações  condicionadas

pela configuração capitalista do mercado globalizado, onde o humano é intimado, sem direito

à recusa, à atuação ativa projetada por tentáculos  da máquina capitalista,  em seu ciclo de

produção das  realidades.  A desintegração das  fronteiras  aniquila  limites  e  nas  sociedades

controladoras  nada  se  termina,  a  ação  empresarial,  o  desenvolvimento  humano,  tudo  é

articulado para o lucro através da morte. Sendo assim, a necropolítica e racismo estrutural são

expressões da prática de controle social, o que se pode comprovar ao observar as realidades

marginalizadas.

Há tempos que a complexificação da economia involuiu para a produção e gestão da

morte.  Nas  sociedades  expressadas  através  dos  fluxos  de  capital,  pensar  meios  de

contraposição à disparidade social, como no combate à insegurança alimentar, por exemplo,



80

significa também ir de encontro ao núcleo de convergência, poder de morte, do produto da

máquina  social  capitalista,  que  tantas  vezes  assassinou  possibilidades  em  detrimento  da

continuidade de seus fluxos, através do esmagamento de vidas categorizadas.

O professor camaronês Achille Mbembe, através de seus escritos e reflexões sobre a

atualidade  das  políticas  de  raça  que  envolvem  o  desenvolvimento  cultural,  social  e

econômico,  representa  um  dos  mais  importantes  teóricos  das  últimas  duas  décadas,

comprometido  com a  curadoria  das  realidades  impostas  às  nações  pós-colonizadas.  Seus

estudos apresentados em Necropolítica e Crítica da razão negra ajudam-nos a compreender e

fortalecer  nossos  argumentos  sobre  como a  imposição  do  sujeito  racial  –  desdobrada  no

processo de aculturação de todos os territórios do mundo – , enquadrar-se como principal base

possibilitadora da realização do atual sistema econômico vigente, o capitalismo, tal como o é;

que por sua vez transformou-se em um projeto global de produção de morte.

Acredita-se  que  a  ilusão,  o  delírio,  projetada  pela  crença  na  superioridade  racial,

condiciona  uma  mentalidade  racista  e  outros  desdobramentos  capazes  de  invisibilizar,

marginalizar, endividar, encarcerar, deixar morrer … impor variadas realidades ocasionadas

deliberadamente para atingir a grupos específicos de pessoas que não são contempladas pela

identidade  imposta  pelo  “rosto  branco”  do  capitalismo  (bem  como  do  conhecimento

moderno), que objetiva criar e enaltecer privilégios e vulnerabilidades sociais. Neste sentido,

a  racismo nas  sociedades  capitalistas  atua  como mecanismo de  implementação  do  devir-

negro,  que  em diálogo  à  necropolítica,  propõe a  reflexão sobre os  limites  da  prática  de

soberania, que se realiza segundo a lógica racista colonizadora de milhões de mentes.

A  lógica  de  acumulação  desenfreada,  proposta  pela  sistematização  capitalista,  é

responsável pela concentração de poder sobre a vida (biopoder), que é também estabelecida

pelo domínio territorial.  Dessa forma, a perseguição às terras africanas e indígenas, como

expressão  da  dominação  de  ordem  econômica,  determina  a  destorritorialização  e

marginalização mas, no imaginário delirante, ambos representam uma espécie de degradação

autosugerida  –  como  evidenciado  nos  textos  deleuze-guattariano,  no  tocante  à

contextualização  das  minorias não  integralizadas  aos  sistemas  econômicos  globalmente

difundido –  pela  anulação,  aculturação,  apagamento  histórico,  violência  e  ascendência  da

brutalidade, eis a questão. O que objetivamos é, mais uma vez, atentar para a urgência das



81

reestruturações sociais – porque cada sociedade que se tornou simultânea ao agora, precisa

observar-se  integralmente,  como  um  “check-up”,  enxergar  e  reconhecer  seus  traumas  e

doenças, necessariamente garantindo-lhes cuidados.

De fato, o capitalismo tornou-se um vírus mortal que precisa ser tratado, resta ainda

calcular as estatísticas sobre deslocamentos possíveis que não comportem tragédias. Pois a

realidade  é  a  do  esgotamento  planetário,  de  toda  biodiversidade.  Tal  sistematização

econômica não prevê um equilíbrio; ora, não faz sentido concentrar o poder na ilusão do valor

monetário, enquanto a vida se esvai, nos é tirada para alimentar o desejo pela morte, que cada

vez mais reveste-se de brutalidade.  É desta forma que o mundo nos parece:  desequilíbrio

forjado em favor de um lucro que não existe.  É inconcebível  que o dinheiro,  sua ideia  e

realização, determinem a situação de vida ou morte, que o delírio continue roubando mentes,

aprisionando potências, delegando insegurança alimentar e nutricional – injustificável, ainda

mais considerando todas as toneladas de alimentos que são produzidos e desperdiçados todos

os anos (só em 2019, segundo o "Índice de Desperdício de Alimentos 2021" – levantamento

promovido pelo Programa das Nações Unidas para o Meio Ambiente (Pnuma) e a organização

britânica de resíduos WRAP, segundo apontado por Fernanda Paúl em seu artigo Os efeitos

do desperdício chocante de alimentos no mundo –  931 milhões de toneladas de alimentos

foram desperdiçadas).

Mais  ainda,  interessa-nos  observar  a  sociabilidade  imposta  à  pessoas  racializadas,

provocada pela concentração do poder e ação do sistema capitalista, como um dos conceitos

chaves  para  pensar  essa  data  reestruturação  que  se  apresenta  urgente.  De maneira  que  a

concepção mbembeana de “devir-negro” atrelada à conceituação sobre imposição do “sujeito

racial” permitem constatar a discussão racial como caminho para a realização das mudanças

necessárias.

Das fases pré-capitalistas ao neoliberalismo atual, a economia mundial se organizou e

fundou sob o grandioso esforço vital dos povos nativos africanos e indígenas, que tiveram

seus territórios invadidos e explorados; além de terem sido sequestrados e escravizados, como

muitas vezes já dito, pelo mundo inteiro, vítimas da imensurável maldade já vista e praticada

por outros humanos.



82

A multiplicidade de Ser inspira diferença. Mas, a diversidade foi condenada a vestir

moldes  europeus,  pelo  aculturamento..  Ora,  que  audácia!  Querer  obrigar  o  mundo  a  te

entender, em vez de buscar uma unidade coletiva natural, que propiciasse uma comunicação,

de  fato,  efetiva.  Foi  forçoso,  embora  nada  aceitável,  que,  com  o  passar  do  tempo,  a

racialização dos corpos passasse a designar um esteriótipo de inferioridade e superioridade.

Nesse  sentido,  os  substantivos  “nativo”  e  “negro”  são  forjados,  pela  história  predatória

europeia, a carregar o estigma do ser inferior. Um absurdo, só de pensar! Imaginem: mais de

300 anos de frequentes sequestros e escravização forçada. Inconcebível! Mas, as ideias de

“liberdade, igualdade e fraternidade” já surgiram sob a maciça exploração dos corpos negros.

(…) o negro não existe, assim com o branco. A se tomar pela experiência de fato, na
verdade não existe nenhum ser humano cuja cor de pele seja, sctricto sensu, branca –
pelo menos no sentido em que falamos do branco de papel, do giz, do lençol ou da cal.
Mas, se essas duas categorias remetem afinal somente a um vazio, de onde foi que
esse vazio e, no caso, a fantasia do branco, tiraram a sua força? (MBEMBE, 2018)

As diversas fases do Capitalismo contribuíram para que as sociedades humanas se

organizassem, não mais em função do trabalho coletivo e interativo, mas do comércio dessas

experiências. Suas etapas só foram e são possibilitadas através da exploração de uma força de

trabalho, que das pessoas racializadas foram retirada à força de violência e sem remuneração;

enquanto aos indivíduos privilegiados,  restara um trabalho árduo, porém “assalariado”. Fato é

que esse sistema promoveu desigualdades inimagináveis, mais desiguais para uns, que para

outros. Como exemplo, cita-se a crítica ao projeto social que a colonização portuguesa impôs

ao território que chamamos Brasil desenvolvida por Abdias Nascimento, sobretudo no que diz

respeito à sociabilização dos afrobrasileiros e indígenas através dos genocídios.

(…) Desde os primeiros tempos da vida nacional aos dias de hoje, o privilégio de
decidir tem ficado unicamente nas mãos dos propagadores e beneficiários do mito da
“democracia  racial”.  Uma  “democracia”  cuja  artificiosidade  se  expõe  para  quem
quiser ver; só um dos elementos que a construíram detém todo o poder em todos os
níveis  político-econômico-sociais:  o  branco.  Os  brancos  controlam  os  meios  de
disseminar as informações; o aparelho educacional;  eles formulam os conceitos, as
armas  e  os  valores  do  país.  Não está  patente  que  neste  exclusivismo se  radica  o
domínio  quase  absoluto  desfrutado  por  algo  tão  falso  quanto  essa  espécie  de
“democracia racial”? (NASCIMENTO, pag 54, 2018)



83

Para  compreender  o  “mito  da  democracia  racial”  brasileiro  criticado  por  Abdias

Nascimento, é possível refletir primeiramente sobre o “delírio racial”, apresentado por Achille

Mbembe, enquanto categoria conceitual delirante, que é em si mesma, produto e agente do

racismo  estrutural,  tal  qual  proposto  por  Sílvio  de  Almeida,  ou  seja,  sugere-se  que  a

racialização se inicia  na  crença  verdadeira  em uma “superioridade  racial”,  logo,  antes  de

significar a categorização hierárquica do “outro”, diz-se que racializar pressupõe também a

fixação conceitual de humano enquanto um padrão: homem branco heterossexual, conforme

exposto por Angela Davis.

Quem, em pleno século XXI teria coragem se aceitar a realidade? O que é a realidade

e por quê não questioná-la? Infelizmente,  as respostas possíveis são também complicadas,

intimistas e dolorosas.

A razão negra é proposta, por Achille Mbembe, como uma constatação que considera

diversos outros pontos de vista; ou melhor, do ponto de vista do “outro”, retomam uma rede

de  desdobramentos,  incertezas  e  equívocos,  capitados  a  parti  das  tentativas  de

classificação/caracterização  de  esteriótipos  que  significassem  pertencimento,  ou

“despertencimento”, as sub-raças, que se organizariam de forma hierárquica (“superioridade

racial”), considerando-se umas melhores que outras.

Como entender  este conceito  partindo de um delírio?  Pois o que está posto é que

“raça”  é  aquilo  que  é  imposto,  segundo  um  ponto  de  vista  eurocêntrico,  objetivando  o

desequilíbrio, uma vez que propaga um culto ao ódio à diferença, em sujeição a um padrão de

humano privilegiado. Veja bem, os europeus, em sua neurose coletiva produziram mitos, nos

quais consideraram-se o núcleo racional das “verdades” produzidas pela humanidade. Este

equívoco permitiu a difusão da ideia de “raça”, dado que a civilização ocidental titulava-se

uma raça superior a todas as outras (vale ressaltar que a diversidade fenotípica humana foi

tomada como base para tal equívoco), instaurando assim a hierarquização entre as “raças”.

Nesse sentido,  a  criação e  disseminação de outros conceitos  como o “negro”  e  “nativos”

serviram e ainda servem para demarcar essa condição imposta, pela comunidade eurocêntrica.

Para Abdias Nascimento, em seu O Genocídio do Negro Brasileiro (2018),  uma breve

“comparação entre (...) definições, um aspecto ressalta impressível: que a definição da palavra

negro em  português  revela  uma  carga  mais  forte  e  violenta  de  conotações  pejorativas”



84

(NASCIMENTO, pag 55, 2018). Neste sentido, propõe-se relacionar tal evidência à noção

apresentada pela teoria mbembiana comentada ao longo deste trabalho, de onde é possível

perceber a maximização das violências transgressoras do direito de existência humana como

demonstrações do poder de transformação e fabricação a partir do  delírio racial, enquanto

máquina produtiva, conforme Deleuze e Guattari promoveram. É possível compreender que a

prática genocida é um produto também, mais um fator estrutural no contexto capitalista.

Os substantivos “negro” e “nativo”, indicam ausência de humanidade, sob o olhar do

colonizador,  que os propaga – indicando sua crença na supremacia racial.  Essa convicção

racista também se aplica ao conhecimento ocidental  produzido sobre África, o continente; o

que ocasionou danos irreversíveis, pelo processo de aculturação, invasão e ocupação indevida,

promovidos pelas  metrópoles  imperialistas,  ao continente  africano.  Observe indignado:  os

africanos, bem como outros povos de maioria negra, não se organizavam sob a tutela deste

conceito, o que não gera identidade para com o termo. Essa última se perde – sob o ponto de

vista  dos  europeus  –  no  translado  de  vidas  pelo  Oceano  Atlântico.  A  destituição  de

humanidade do corpo racializado, que foi ficando cada vez mais preto.

Segundo Mbembe,  o  termo “negro”,  apareceu  escrito  em francês,  no  século  XVI,

mesmo com cerca  de  dois  séculos  de  seu  uso  frequente,  desumanizatório  e  abusivo.  Ele

designa um corpo, uma possibilidade de vida especifica. O esteriótipo do “negro” dialoga com

suas possibilidades físicas, força bruta, mais especificamente.  Com isso pessoas pretas, de

origem africana, foram transformadas em “negros”, representadas como corpos de extração de

força de trabalho, na construção de um homem-moeda, um objeto, não um humano.

Reorganizando as ideias, ao compreender a lógica da exploração capitalista ocidental

diante  desse  processo  de  fabulação.  A opressão,  gerada  aos  indivíduos  racializados,  fora

fundamental para a consolidação desse comércio de vidas, que solidificou todo o mercado

financeiro  atual,  para  o  trabalho.  De modo  que  a  maldade  mais  inesperada  surge:  fazer,

através  da tortura,  com que os humanos “diferentes”  trabalhassem em favor  do benefício

próprio dos impérios ocidentais, enquanto esses últimos tentavam convencer a si e aos outros

de  que  o  lugar  de  origem da  diferença  era  o  de  exploração  e  intolerância,  sobretudo  de

exclusão da ideia de padrão por eles impostas.



85

O papel do negro escravo foi decisivo para o começo da história econômica
de  um  país  fundado,  como  era  o  caso  do  Brasil,  sob  o  signo  do  parasitismo
imperialista. Sem o escravo, a estrutura econômica do país jamais teria existido. O
africano escravizado construiu  as  fundações  da  nova  sociedade  com a  flexão e  a
quebra da sua espinha dorsal,  quando ao mesmo tempo seu trabalho significava a
própria  espinha dorsal  daquela  colônia.  Ele  plantou,  alimentou e colheu a riqueza
material do país para o desfruto exclusivo da aristocracia branca. (NASCIMENTO,
pag 59, 2018)

Quais são os frutos das políticas de raças? Planos eugenistas foram disseminados por

inúmeros países; a proliferação do ódio à diferença; negação de espaços políticos, bem como

a  indisponibilização  de  espaço  físico  (moradia);  dificuldade  de  acesso  à  educação;

encarceramento  em  massa,  endividamento  e  morte,  precoce  e  banalizada,  dos  povos

originários  e  seus  descendentes.  Dessa  forma,  é  possível  observar  a  questão  racial  se

desenrolar num processo biopolítico: a necropolítica.

A  exploração  da  força  de  trabalho  de  sujeitos  racializados,  pelas  “grandes”

metrópoles,  desde  seu  início,  permitiu  que  a  fase  de  acumulação  primitiva  de  capital

perdurasse  até  os  dias  atuais,  onde  as  novas  leis  trabalhistas,  num  contexto  de  Brasil,

remontam abusos criminosos.  O que possibilita  ao empregador continuar  ganhando muito

mais  dinheiro.  Ora,  o  que  temos  é  uma  eternidade  de  exploração  excessiva,  dos  povos

racializados? E seguindo essa linha,  espantar-se-ão ao observar  que,  ainda,  as mortes são

contabilizadas,  como cédulas  de  valor  insignificante.  Sendo assim,  a  fantasia  do  europeu

tornou-se a marca de seu modo de habitar  o mundo: distribuindo violência,  brutalidade e

crueldade.

O que se tem hoje, no Brasil, é fruto de todos esses fatos. Dessa forma, ao lidar com a

realidade  da  população  racializada,  percebe-se  o  tamanho  do  problema:  pessoas  foram

sequestrados e escravizadas, nesse território,  por mais de 400 anos (de levantes e revoltas

desses populares, diante das práticas sofridas), mesmo tempo pelo qual as mulheres africanas

e afrobrasileiras foram maltratadas e estupradas… Muito tempo, que formou e fundamentou

uma cultura deprimente de aceitação (do lado que pratica) e assimilação desses abusos. E

ainda hoje lida-se com novas formas de racismo e desigualdades, que objetivam fixar a ideia

de domínio, soberania e subjugação. Não existe liberdade e a elite social brasileira se mantém

torturando e excluindo as populações marginalizadas.



86

O Estado brasileiro não é representativo, o cenário político é comandado por uma elite

excludente, com suas tradições burocráticas articuladas para o benefício de sua própria classe

há muitos séculos,  o que não permitiu  aos povos marginalizados uma maior  interação ao

núcleo  que  pensa  as  questões  políticas  e  sociais.  Ora,  sabe-se  que  tal  organização  é

determinada  pelo  projeto  eugenista  brasileiro,  mas  nada  impede  que  se  faça  a  seguinte

questão: como brancos, descendentes de uma sociedade que se sustentou, por séculos, sob o

peso  do sequestro,  tortura  e  escravização  de  outros  iguais,  poderiam pensar  uma política

social que abarcassem todas as demandas das camadas populares? Como pensar soluções para

problemáticas que não se vive (e muitas vezes são banalizadas)? Neste contexto, as realdades

socais brasileiras corroboram esta noção conflitante de políticas públicas excludentes.

O atual  cenário  político  neoliberal  apenas  propõe a  continuação  da exploração  da

morte; especificamente, do derramamento de sangue preto e indígena. A economia continua

exclusivamente  dependente  da  força  de  trabalho,  e  muito  dessa  força  provém  dos

subempregos, que, assim como as armas federais ou o medo da sombra da fome, também

mata,  por exaustão física e mental.  O Estado controlador da economia,  também se coloca

como gestor e promovedor das mortes, inclusive as programadas pela necropolítica. E não é

possível  que haja  uma política  que crie  e  recrie  novos mecanismos  de “deixar  morrer” e

“deixar viver”! Contudo, essas decisões foram e ainda são tomadas, de modo que responder a

essas perguntas representa a máxima expressão de soberania e sua manifestação de poder.

O Neoliberalismo, expressado nas sociedades brasileiras, tem sido representado pela

falta de formulação de políticas públicas que articulem a resolução definitiva e efetiva das

necessidades sociais, existentes em sua comunidade. A crise democrática se articula à crise

ética,  bem como  às  crises  na  educação,  no  sistema  de  saúde,  no  sistema  carcerário,  na

mobilidade,  na economia,  no trabalho (e falta  dele)  e em tantas  outras.  Existe  ainda uma

dificuldade, provocada pelo abismo existente entre as realidades, em formular suas próprias

necessidades conforme a mesma. A falta de representatividade política não permite que os

verdadeiros  problemas  sociais  sejam  evidenciados  e  sanados.  A  desordem  moral,  rouba

bilhões em dinheiro e nega infraestrutura básica, o que silencias milhares de sonhos todos os

dias.  É neste  sentido que ainda  pergunta-se:  “quem matou Marielle  Francisco  da  Silva  e



87

Anderson Gomes?” e clama-se, diariamente, por justiça por tantas crianças, jovens e adultos

marginalizados que tem seus direitos negados e resumidos à morte precoce e violenta.

Essa dor talvez ajude as pessoas a responder se somos de fato uma humanidade. Nós
nos acostumamos com essa ideia, que foi naturalizada, mas ninguém mais presta atenção no
verdadeiro sentido do que é ser humano. É como se tivéssemos várias crianças brincando e,
por imaginar essa fantasia da infância, continuassem a brincar por tempo indeterminado. Só
que  viramos  adultos,  estamos  devastando  o  planeta,  cavando  um  fosso  gigantesco  de
desigualdades entre povos e sociedades. De modo que há uma sub-humanidade que vive numa
grande miséria, sem chance de sair dela — e isso também foi naturalizado.

O presidente da República disse outro dia que brasileiros mergulham no esgoto e não
acontece nada. O que vemos nesse homem é o exercício da necropolítica, uma decisão de
morte. É uma mentalidade doente que está dominando o mundo. E temos agora esse vírus, um
organismo do planeta, respondendo a esse pensamento doentio dos humanos com um ataque à
forma de vida insustentável  que adotamos por livre  escolha,  essa fantástica liberdade que
todos adoram reivindicar, mas ninguém se pergunta qual o seu preço. (KRENAK, 2019)

O Brasil  é um país tão desigual,  que,  mesmo durante uma pandemia mundial  que

impôs, em certos momentos, a necessidade de implementar e manter um isolamento social, se

conseguiu bater recordes de letalidade policial,  bem como pela ação do vírus, no que diz

respeito  à  mortalidade  de  pessoas  pretas.  A  crise  do  Coronavírus  vem  pertubando  a

humanidade, durante a segunda década do século XXI. Segundo a Organização Mundial da

Saúde47, o COVID-19 se caracteriza pela promoção de doenças respiratórias, no organismo.

Foi preciso se manter em isolamento, nos primeiros 8 meses de 2020, para que se evitasse a

contaminação e disseminação do vírus.  Em março do ano anteriormente  citado,  a  doença

eclodiu no Brasil, inicialmente na camada social econômica que representa as elites, mas sua

velocidade de propagação foi e é tanta, que em Julho do mesmo ano já se acumulava mais de

69 mil mortes, em decorrência da doença; das quais 53% das vítimas eram pessoas pretas.

Não se imaginou, até então, que chegaríamos às mais de 694 mil mortes em solo brasileiro,

segundos os dados oficiais48 divulgados pelo Ministério da Saúde.

Esse vírus está discriminando a humanidade. Basta olhar em volta. O melão-
de-são-caetano continua a crescer aqui do lado de casa. A natureza segue. O vírus não
mata pássaros, ursos, nenhum outro ser, apenas humanos. Quem está em pânico são os

47 Disponível em: https://www.who.int/pt .
48 Disponível em: https://infoms.saude.gov.br/extensions/covid-19_html/covid-19_html.html .



88

povos humanos e seu mundo artificial, seu modo de funcionamento que entrou em
crise. (KRENAK, 2019)

Ora,  o  isolamento  social  se  faz  impossível  para  aqueles  que  precisam  trabalhar

diariamente,  para ter o que comer. E ficar em casa não é o bastante, dado que o vírus se

propaga pelo ar e é necessária uma gama de procedimentos higiênicos, os quais nem toda

pessoa tem acesso,  para se  evitar  o  contágio… Precisa-se tornar  evidente  as  dificuldades

enfrentadas pela população, que se encontra em situação de vulnerabilidade social e não tem

acesso à água potável, sabão, álcool 70% ou mesmo máscaras protetoras. 

Essas dificuldades são inconcebíveis e gritam as injustiças que acometem grande parte

da população brasileira. Quem realmente está se mantendo em isolamento social? Aqueles

que podem depender, nesse caso pagar, pelo trabalho dos outros para sobreviver… séculos de

Brasil  e  ele  se  mantém o  mesmo dependente  da  exploração  do trabalho  e  da  morte  dos

“outros”. Quem são esses outros? Quem está tendo que comercializar sua própria vida, em

troca de mais  um dia exaustivo,  da mesma? Pensando bem, quem é que tem praticado o

isolamento  social,  por  todo esse  tempo?  Ou melhor,  quem foram as  pessoas  isoladas  da

convivência com os grandes centros? Quando o direito à vida se desfaz não há como respirar,

não saber se fica ou sai de casa, mesmo sem a comida diária também não permite respirar;

quando podem ficar em casa, ainda não conseguem encontrar a segurança que precisam, pois

o Estado mata ầ “delivery”, para que um núcleo consiga sobreviver.

Na  impossibilidade  de  apelar  para  a  consciência  brasileira,  acreditamos  que
consciência humana não poderá mais permanecer inerte, endossando a revoltante opressão e
liquidação  coletiva  dos  afrobrasileiros  (…)  Caracteriza-se  o  racismo  brasileiro  por  uma
aparência  mutável,  polivalente,  que  o  torna  único;  entretanto,  para  enfrentá-lo,  faz-se
necessário travar a luta característica de todo e qualquer combate antirracista e antigenocida.
Porque sua unicidade está só na superfície; seu objetivo último é a obliteração dos negros
como entidades física e cultural. (NASCIMENTO, 2018)  

Gostaríamos  de  destacar  conclusões  sobre  esta  breve  tentativa  de  experimentar  e

expor,  agora  mais  de  quatro  séculos  após,  sobre  a  pior  escolha  de  representantes  da

humanidade, pensamentos distintos sobre realidades longínquas que transformaram a vida na

atualidade  desumana e indigesta  que  é  extraída  violentamente  da possibilidade  de  futuro.

Quem são os filhos do capitalismo? Esta é a uma pergunta importantíssima, pois se propõe a



89

pensar,  enxergar  e  refletir  sobre  a  lógica  capitalista  e  suas  realidades,  implicadas  para

diferenciar  através  do  "deixar  viver  e  deixar  morrer",  como  bem  colocado  por  Achille

Mbembe  em  sua  Necropolítica.  Como  o  devir-negro atravessa  as  vidas,  nas  sociedades

capitalistas? De acordo com as proposições mbembianas, existem, nestas sociedades, abismos

sociais produzidos pela máxima exploração sistêmica. O delírio pela produção transformou os

indivíduos  racializados  e  transformados  em  homem-moeda,  expressão  máxima  da

expropriação  e  esvaziamento  do  ser  humano,  e  estes  são  conduzidos  à  dificuldade  da

sobrevida, entregues à vulnerabilidade social,  ao projeto de encarceramento em massa e à

morte  violenta.  O  capitalismo  representa  mesmo  uma  causalidade  universal?  O  terceiro

questionamento se propõe a provocar o pensamento reflexivo acerca da imposição do sistema

de produção.

O sublime que se expressa através das formas de resistência – erguida pelos primeiros

alvos da racialização do sujeito e herdadas pelos que ainda sofrem com o racismo estrutural

que segrega e oprime a pretos, pardos, ameríndios e outros povos contrapostos ao padrão

humano ocidental – é transformado em devir da realidade, nos moldes deleuze-guattariano,

enquanto produto dos processos maquínicos desejantes que fabricam as máquinas sociais. No

entanto,  tal  resistência  não pode ser correlata  do  devir-negro mbembiano,  que denuncia a

máxima  radicalização  do  construto  socioeconômico  ocidental  (sistema  capitalista),  que

difundiu a violência extrema como forma de controle a partir da instauração e concentração

do poder biopolítico, como salientado por Michel Foucault em sua obra Vigiar e punir: e da

promoção e gestão do esgotamento humano pelo trabalho e outras formas de alimentar  o

sistema de produção de vazios.

Enquanto persistir a ideia de que só se deve justiça aos seus e que existem
raças e povos desiguais, e enquanto se continuar a fazer crer que a escravidão e o
colonialismo foram grandes feitos da “civilização”, a temática da reparação continuará
a ser mobilizada pelas vítimas históricas da expansão europeia e da sua brutalidade
pelo mundo. Nesse contexto, é necessária uma dupla estratégia. Por um lado, é preciso
abandonar o estatuto de vítima. Por outro, é preciso romper com a “boa consciência” e
a negação da responsabilidade. É sobre essa dupla condição que será possível articular
uma  política  e  uma  ética  novas,  baseadas  na  exigência  de  justiça.  Dito  isto,  ser
africano implica, antes de mais nada, ser o homem livre ou, como nunca deixou de
apregoar Frantz Fanon, “simplesmente ser um homem entre outro”. Um homem livre
de tudo e, portanto, capaz de se autoinventar. (MBEMBE, 2018)



90

Achille  Mbembe, em sua Crítica da razão negra(,  pontua que o sistema capitalista

produziu o  sujeito racial – no qual o  negro aparece como o primeiro tipo a ser distinguido

humanamente. Para o autor, a violação sem limites é acrescida da crença maquiavélica – que

tende a justificar os meios e os fins sem que haja uma distinção, como processo – teve o

projeto de escravização dos povos negros de origem africana como primeiro produto. Dado

que o capitalismo sempre "precisou de subsídios raciais para explorar os recursos do planeta”

(MBEMBE, 2018, pág 309), e por meio dos poderes de captura, influência e polarização as

espectativas de um "devir-negro do mundo" se tornam ainda mais evidentes, principalmente

com a lógica da globalização da lógica vida violência - que apresenta-se de forma brutal aos

sujeitos racializados, sobre tudo os negros.

Enquanto  houver  secessão  em  relação  à  humanidade,  não  será  possível  a
economia da restituição, da reparação ou da justiça. Restituição, reparação e justiça
são as condições para a elevação coletiva em humanidade. O pensamento acerca do
que há de vir é necessariamente um pensamento da vida, da reserva de vida, do que
terá de escapar ao sacrifício. Também é necessário um pensamento em circulação, um
pensamento da travessia, um pensamento-mundo. (MBEMBE, 2018)

Para Mbembe, enquanto houver distinção racial entre a humanidade não será possível

instaurar uma "economia da restituição", pois é a partir do conjunto E={restituição, reparo,

justiça}  -  onde  E  representa  a  base  possibilitadora  de  uma  economia  integralista  e

proporcional  às  necessidades  de  cada  indivíduo  -  que  condições  para  uma  humanização,

enquanto elevação coletiva, ergueriam-se.

O que o mundo contemporâneo representa? Segundo o autor, o questionamento sobre

o mundo é presente desde que o ser humano apareceu sob a tutela do signo negro, o homem-

mercadoria. Deve-se questionar a relação de Implicação direta entre o mundo e a humanidade

para forçar a distinção.

(...)  por  mais  que  se  ergam  fronteiras,  muros  e  enclaves,  que  se  divida,
classifique, hierarquize, que se busque subtrair da humanidade aqueles e aquelas que
foram rebaixados, que continuam a ser desprezados ou que não se assemelham a nós,
ou com quem achamos que nunca vamos nos entender, existe um só mudo e todos
temos nossa parcela nele. Este mundo nos pertence a todos igualmente e todos somos
seus  coerdeiros,  mesmo se  as  maneiras  de  habitá-lo  não  sejam as  mesmas  -  e  é
justamente daí que vem a real pluralidade das culturas e das maneiras de viver. Dizer
isso  não  significa  de  modo  algum  ocultar  a  brutalidade  e  o  cinismo  que  ainda



91

caracterizam o encontro dos povos e das nações. É simplesmente recordar um dado
imediato, inexorável, cuja origem se situa, sem dúvida alguma,  no início dos tempos
modernos - a saber, o irreversível processo de emaranhemento e de entrelaçamento
das culturas, dos povos e das nações. (MBEMBE,2018)

Na Crítica  da  razão  negra,  Mbembe  investiga  a  atualidade  de  eventos  praticados,

deliberadamente, em função da crença ilusória, transformada em realidade, por ação do bio

poder – enquanto controle sobre a vida. O autor busca evidenciar a relação entre “África”–

aqui como conceito universalizante de toda multiplicidade originária do continente africano,

berço  civilizatório  de  toda  humanidade  –  e  o  “mundo”  –  referenciado  como  a  projeção

delirante de organização social estruturada pelo sistema capitalista globalizado. O que faz de

negro, nativo, índio, áfrica e outros, substantivos marcadores da estrutura racial imposta pela

crença delirante na superioridade racial.  Achille Mbembe, propõe que a criação do sujeito

racial no processo de replicação de crenças e imposição de um sistema econômico global está

vinculado  ao  que  ele  chama  de  “devir-negro  do  mundo”,  que  atua  como  destinação

obrigatória às pessoas racializadas.

Segundo  o  pensador  camaronês,  “raça”  e  “racismo”  são  substantivações  que

comunicam  significados  imperfeitos  –  dado  que  não  é  lógico  que  haja  subdivisões  mal

interpretada  da espécie  humana,  que  deveria  se  apresentar  em unidade,  mesmo diante  da

diversidade – que não são capazes de distinguir entre dualidades tais como o interno/externo e

o invólucro/conteúdo, o que promove “raça” a um “complexo perverso, gerador de temores e

tormentos  (…)  de  infinitos  sentimentos”  (MBEMBE,  pag  27,  2018).  Para  o  autor,  tais

substantivações  são  heranças  de  uma dimensão  ilusória,  que  se  ampara  na  imposição  do

sujeito racial, através da crença na superioridade racial. Aqui é importante que se compreenda

que o “outro”, enquanto nominalização designatória da diferença do ser, não mais se utiliza

para  enxergar  semelhança  entre  os  indivíduos,  mas  sim  para  instaurar  o  medo  e  a

desconfiança como justificativas à manobras de distinção que objetivam controlar e destruir.

Ao citar Frantz Fanon, Achille Mbembe retoma, tal como fora explicitado pelo psiquiatra e

filósofo martinicano, que a raça nomeia o ressentimento e desejo de vingança dos condenados

à  racialização.  Desta  forma,  observamos  que  a  compreensão  da  imposição  do  sujeito

racializado não basta, é preciso também investigar seus impactos na atualidade.



92

Sendo assim,  Mbembe retoma os  “condenados  da terra”  como aqueles  a  quem se

invisibiliza,  marginaliza  e nega-se o direito  de ter  direitos.  A análise  das sociedades  pós-

colonizadas  possibilita  observar  o  que  se  diz  sobre  um  abismo  social,  que  sustenta  o

movimento  sitêmico,  iniciado  a  partir  do  esgotamento  humano  e  sua  transformação  em

sujeitos raciais, homens-mercadorias, onde a atualização promovida pelas políticas neoliberais

continuam garantindo a exploração pelo trabalho e seus salários de fome.

De acordo com Achille Mbembe, é necessário questionar o mundo como uma ideia

universalizada,  mas que encontra-se presa a determinações  do tipo “A quem pertence?” e

“Como  habitá-lo?”,  mas  principalmente  como  funcionam  as  relações  entre  seus  povos

diversos (humanos e não-humanos). Faz-se importante identificar como esta ideia de mundo

se universalizou por tais critérios. Para ele, a verdade é que só existe um mundo, no qual o

delírio racial e o capitalismo anulam outras possibilidades de comunhão e unicidade entre as

espécies do planeta. O “mundo de todo mundo” é proposto pelo autor como uma conceituação

humanizada, que o caracteriza conforme seus interesses. Eis um paradoxo, se todo o mundo

planetário está em processo de transformação através do desejo de uns poucos humanos, algo

de muito instável se propõe: a marginalização dos não-humanos que garantem diretamente o

equilíbrio  da  vida  na e  da  Terra.  O que  está  em risco  é  a  sua própria  durabilidade,  que

depende totalmente de uma nova reformulação do poder que o organiza, ou melhor: necessita

abolir toda a ordem instaurada pelo poder, pois este mundo pertence a todos e deveria ser

habitado com o objetivo maior de proteger a vida e não causar, deliberadamente, a morte,

como está proposto pela atual lógica capitalista neoliberal.

Há a constante contaminação mental, a qual todos estão sujeitos, que diz respeito à

ilusão referente a tentativa de justificar o individualismo e a sujeição com bases em falsas

sentenças como: “pessoas morrem todos os dias”. Certamente a morte designa uma certeza

mas, a forma como ela tem sido provocada é assustadora. As pessoas não querem morrer em

decorrência  da  brutalidade  ou  da  sociabilidade  que  lhes  são  oferecidas,  a  morte  deveria

convergir para a naturalidade da vida que se deveria levar.

O atual momento humano caracteriza-se pelo aumento da prática da violência, que nos

é  apresentada  com  muita  crueldade  e  desamor.  Enquanto  corpos  são  considerados

descartáveis  a  perguntas  não  devem  ser  ignoradas:  até  quando  o  delírio  permanecerá



93

proliferando ignorância?  Quando a vida voltará  a ser protegida e respeitada? Um sistema

econômico que não integra os  indivíduos sociais  como importantes  e  essenciais,  que não

possibilite dignidade e saúde para que os trabalhos possam ser desenvolvidos, não faz sentido.

A ilusão do acúmulo impõe a todos o caminho contrário à vida, à continuidade.

Como bem pontuado pelo  rapper  Eduardo Taddeo,  em seu poema introdutório  no

álbum  Necrotério dos vivos  (2020),  não existe  vida para aqueles  que nascem mortos.  As

desigualdades  se  expressam de  tantas  formas  que  a  assimilação  nos  obriga  a  prosseguir

invisibilizando pedidos de socorro e lamentos  de quem, sem possibilidades,  tem sua vida

extraída e suprimida na frente dos insensíveis olhos da humanidade perdida. Descrença para

mim,  descrença para tu,  descrença para tua  família.  Se você é  enquadrado no esteriótipo

criminalizado, “não passarás batido”. A a cultura imprime resistência e força para garantir a

sobrevivência, mas isso não bastaria para quebrar o desencanto do delirante desejo por morte

presente nas “duras”, nos desastres provocados por agentes do serviço público que não se

estende a todes. Por que “bandido bom é bandido morto” e como essa frase ocupa tal lugar no

imaginário popular? O que é ter o esteriótipo de bandido e o que é a prática de crimes reais

que anulam realidades potentes?

Felizmente, a cultura nacional é abrangente e muitos ainda se comprometem com o

combate  às  práticas  de  negação  ao  acesso  e  os  inúmeros  desdobramentos  do  sistema

capitalista.  Muito  embora,  a  cultura  represente  parte  formativa  de  quem somos,  ela  é  o

espelho do modelo social composto pelos indivíduos, em suas especificidades, e por isso se

apresenta de formas diversas.

A cultura de massa  é a produção industrial realizada pela grande mídia, com objetivo

de atingir a grande população social, distanciada de seu núcleo capitalizado (elites). Este tipo

de produção não tem responsabilidade social e muitas vezes representa atentados à saúde e

integridade física e econômica do indivíduo, proliferando o consumismo e outras ideias.

A  expressão  da  cultura  popular  representa  também  o  movimento  contrário  à

monetarização  da  produção  subjetiva  e  apresenta  verdades  silenciadas  pela  ordem social

imposta pelo biopoder. De forma que a resistência evidencia seus muitos meios de se mostrar

efetiva e imponente frente às imposições estruturais.



94

Tendo  em  vista  relações  éticas  que  permeiam  o  convívio  social,  é  totalmente

incoerente conceber uma economia que objetive o fim (uma vez que o colapso planetário

propicia  a  extinção  em massa)  de  qualquer  possibilidade  de  reformular  ou  evoluir  entre

espaço  e  tempo.  É  preciso  criar  novas  formas  de  se  relacionar  com o  ambiente  natural,

abandonando sua exploração e devastação,opondo-se ao capitalismo integrado. É importante

propor políticas públicas e sociais de enfrentamento ao racismo e disseminar o imaginário

ecológico  vinculado  à  sua  prática,  em contraposição  ao  a  sociedade  de  consumo que  se

sustenta através da exploração do meio natural. Mas, enquanto isso não se efetiva, que todos

reflitam sobre a realidade e meios de torná-la melhor.

O conceito de “necrotério dos vivos”, elucidado por Eduardo Taddeo, representa uma

contundente  contextualização  da  realidade  imposta  pelo  projeto  de  colonização  e

padronização econômica. Com ele, é possível sintetizar a imposição da morte, do devir-negro,

da supressão e transformação dos indivíduos em coisas. Tornar-se-á ainda mais abrangente,

conforme sua disseminação. Eis mais uma expressão da resistência  e potência contida em

nossa  nação.  Por  que  não  pensar  sobre  quantas  pessoas  são  impedidas  de  teorizar  e

experienciar  o  mundo  verdadeiramente?  Abaixo,  cita-se  uma das  canções  que  compõe  o

álbum:

Necrotério dos vivo, dos vivos
Necrotério dos vivos aqui jaz, aqui jaz
Necrotério dos vivos você aqui jaz, aqui jaz
Não teve vela no castiçal e crucifixo
Mas desde o ventre materno tão te velando vivo
Quando se tem que sequestrar os filhos do gerente
Você existe biologicamente, mas não socialmente
Não passa de um escravo comprado
Com os direitos roubados pelo ministério do trabalho

Outro finado que respira e só sorri
Se o juiz converter a pena (...)
(...) declaração de nascido vivo
Assassinaram o controle do seu destino
Se (...)quiser inventa reunião de facção
E espalha a carne da sua família por um quarteirão
Querem que você só sinta o batimento cardíaco
Rasgando o BRINK'S e curtindo num sítio



95

Enquanto eles criminalizam movimento social
Metralham denunciador de abuso policial
Prova da morte do nosso senso crítico
É o comício que não tem um drone explosivo
Walking Dead real versão do opressor

Onde a vida começa no assalto da agência de penhor
Em breve no ar mais uma transmissão ao vivo
De outro bonde invadindo rumo aos jazigos
Os mano vão tá de G3 festejando à tiros
Ampliando o nós que tá no Necrotério dos Vivos

Mesmo longe dos sacos de corpos
Mesmo sem coração crivado de tiros
Mesmo sem túmulo com a sua foto
Você aqui jaz no Necrotério dos Vivos

(...)

Quer uma dica pra reanimação de cidadania
Leia a constituição 5 minutos por dia
(…)

Viver é ter a opção de não ser torturado
Pelo delegado pra sumir os homicídios do bairro
E pode criar uma sociedade onde os nossos ouvidos
Não ouçam um comandante da ROTA estuprar o Art. 5º
São iguais perante a lei (...)
Tem uma abordagem pra favela e outra pro bairro valorizado
(...)
Odeio a casa grande, nasci na senzala
Por mim eu tatuaria na testa do granfino
Ladrão vacilão matador de meninos

Que depois de atirar no uniforme da escola
Ainda faz postagem difamatória
Penso logo existo só curtiria o vídeo
Do politico cavando a cova pra ser enterrado vivo
Ele nos faz vegetar sem os 3 mil mensal
Que garante o nível superior educacional
Ele nos faz vegetar no Necrotério dos Vivos
Rajando mosquito blindado que dizima o excluído

(...)

O pior é saber que a criança no chão da escola
Em breve vai ta liderando conflito lá fora
Vai ser vitima da policia e do blogueiro
Que pede tratamento á pólvora pro povo brasileiro
(...)
O que importa ter sinal vital
Quando não se freia os pelotões do terrorismo estatal



96

Quando não se vê que ódio é a legitima defesa
Pra que o bebê não cumpra pena com a mãe presa
Enquanto somos politicamente sepultados
800 mil sonham com um bom advogado
(...)
Fique rico ou morra tentando
Mas honre a morte em vida de seus pais se humilhando em trampos

Pra te livrar do parça gravando sua ação no carro
Gritando atira no fulano, e você dando disparo
Fugi à regra, não tô no latrocínio
Esperando progressão depois de cumprir dois quintos
Tô fazendo sangue e circo, virar vida e livro
Mesmo que um tribunal condene meu ativismo
Vou botar água envenenada no Chopp do rico
Ressuscitando Lázaros no Necrotério dos Vivos

(...)

(EDUARDO TADDEO, 2020)

É  possível  verificar  que  nas  sociedades  capitalistas  pós-colonizadas  impera  a

hierarquização entre classes, que são formadas sob estruturas promotoras de marcadores e

mecanismos  que  distanciam  os  sujeitos  e  promovem  diferenças  devastadoras  em  suas

possibilidades de vida. Neste ponto, o racismo estrutural, como proposto pelo professor Silvio

de  Almeida  (2018),  se  faz  presente  e  pode  ser  entendido  como  um  condicionamento

propiciado pela estrutura capitalista.

A investigação sobre a racialização dos sujeitos nos conduz ao padrão ocidental de

humano (e quando referência de unidade) e todo aquele que difere do anunciado é marcado,

literalmente, para morrer das mais diversas formas brutais. Identificar os filhos do capitalismo

significa, aqui, evidenciar a dicotomia pobreza X riqueza e como o controle biopolítico se

expressa.

Loucura ainda maior ocorreu, no século passado, quando essa mesma elite se propôs a

“iniciar”  a  história  científica  do  que  chamamos  Brasil,  romantizando  todo  horror  que

fundamenta nossa narrativa (escravização, estupro, negação à saúde, abolição sem inserção

social e econômica, política de morte)… Democracia racial ou preconceito de ter preconceito?

Seja como for, a neurose cultural da elite brasileira, como disse Lélia Gonzalez, foi capaz de

aceitar  e  disseminar  tal  mito,  de  modo  que,  atualmente,  ainda  é  necessário  explicar  aos

brasileiros a inconsistência do termo, em existência e essência. A marginalização dos povos



97

racializados, jogados às “latas de lixo” sociais, é fruto de tal dominação física e intelectual.

Mas, quem de nós permitiu que nossas histórias fossem apagadas e transformadas nessa tal

“democracia racial” ?

O que se tem, é uma política genocida que reduziu a população indígena a 900.000

(cerca de 0,4 % da população brasileira),  condenou 13,5 milhões  de pretos a viverem na

extrema  pobreza  e,  além disso,  encarcerou  cerca  de  431.000  indivíduos  pretos  e  matou,

apenas em 2019, mais de 1.500, em operações policiais (cerca de 78% da letalidade policial).

O Brasil se fez às custas de muito sangue “nativo” e “negro” e o que se vive atualmente são

continuidades de um sistema mortal, que torna a vida dos mais de 100 milhões de pretos e

pardos, bem como dos 900 mil ameríndios, muito mais difícil.

A  sociedade  dominante  no  Brasil  praticamente  destruiu  as  populações
indígenas,  que  um dia  foram majoritárias  no  país,  essa  mesma  sociedade  está  às
vésperas de completar o esmagamento dos descendentes africanos. As técnicas usadas
têm sido diversas, conformes as circunstâncias, variando desde o mero uso das armas
às manipulações indiretas e sutis  que uma hora  se chama  assimilação,  outra hora
aculturação ou  miscigenação;  outras  vezes  é  o  apelo  à  unidade  nacional,  à  ação
civilizadora, e assim por diante. (NASCIMENTO, pag 131, 2018)

Abdias  Nascimento,  no Genocídio  do negro brasileiro  (2018),  já  denunciava  todas

essas perspectivas, em 1978 – 42 anos atrás – e o que se vê é uma atualidade desgostosa do

sofrimento dessas populações. Como genocídio, se entende a prática de extermínio parcial ou

total de um grupo de indivíduos, seus costumes e tradições, o que não deixa restar nenhuma

dúvida sobre a existência do problema social nacional.

Carolina  Maria  de  Jesus,  por  exemplo,  denunciara  a  experiência  de  vida  nas

comunidades marginalizadas, no século XX. Através de sua obra o Quarto de despejo: diário

de uma favelada, publicado em 1960 é possível elucidar o difícil cotidiano vivenciado pela

autora e sua família, que também é o retrato, ainda atual, da vivência da população periférica

brasileira. Uma vida de sofrimento e desespero interiorizado… não existe terapia que apague

o desamparo social. E esse último, por sua vez, promove o silenciamento de vozes que, há

séculos, pedem socorro a um Estado que os negligencia; que os mata sem dó.

(…) quando começaram a demolir as casas térreas para construir os edifícios, nós, os
pobres, que residíamos nas habitações coletivas, fomos despejados e ficamos residindo



98

debaixo das pontes. É por isso que eu denomino que a favela é o quarto de despejo de
uma cidade. Nós, os pobres somos os trastes velhos. (JESUS, 2013)

O Capitalismo como “máquina social” produz suas sociedades e as articula para o seu

mantenimento,  por  isso  é  preciso  observar  como estes  conceitos  incidem sobre  as  vidas,

anulando seus direitos básicos, conforme previsto pelos Direitos Humanos Universais.

4. CONCLUSÕES FINAIS

O Brasil foi o último país, do Continente Americano, a abolir o trabalho escravizado;

mas, o que motivara esse posicionamento tardio? De modo geral, o excedente de produção

mercantil já não estava “vendendo” como precisava ser feito para que o lucro do investimento

fosse gerado. Naquele momento uma “sábia” decisão passou a ser incentivada pelos grandes

comerciantes europeus, sobretudo a Inglaterra. Passaram a buscar meios que aumentassem o

número de compradores de suas mercadorias.  Ora, se, só no Brasil,  o número de pessoas

negras escravizadas era próximo dos 3,1 milhões, naquela época; visto que a ideia geral era a

de que o trabalho escravizado deveria ser substituído pelo trabalho assalariado, aí estavam os

novos  compradores  necessários  ao  desenvolvimento  do  sistema  econômico!  Beira  ao

desrespeito,  afirmar  que a  população negra  estivera  celebrando os  princípios  abstratos  da

“liberdade” à implementação da “emancipação” e continuidade da luta pela devolução de seus

direitos humanitários.

Quando aquele “enorme lamento humano lançou-se ao vento e atirou suas lágrimas
mar – “livre, livre, livre”, a população negra não estava dando vazão a um frenesi
religioso.  Essas  pessoas  sabiam  exatamente  o  que  queriam:  mulheres  e  homens
almejavam possuir  terras,  anciavam votar  e  “estavam dominados  pelo  desejo  por
escola. (DAVES, 2016)

Obviamente,  existira  no Brasil,  desde a chegada dos primeiros escravizados (até  a

atualidade), um forte movimento de resistência àquelas condições desumanas de tratamento à

pessoa  negra  (organizados  em quilombos,  rodas,  grupos  religiosos,  dentre  outros);  como

consequência  a  isso,  houvera  também  forte  movimentação  abolicionista,  criado  e



99

fundamentado pelos próprios negros. O que se diz é que o contingente de pessoas negras

residentes do Brasil, daquela determinada época, já buscava o enfrentamento político contra a

injustificada condição de escravizados a eles impostas.

Não há dúvida de que já existe um núcleo de pessoas identificadas com o movimento
abolicionista, que sentem dificuldade em continuar filiadas nos partidos existentes, por
causa  das  suas  ideias.  Sob  a  bandeira  da  abolição  combatem  hoje,  liberais,
conservadores, republicanos, sem outro compromisso – e este tácito, e por assim dizer
de honra política – se não o de subordinarem a sujeição partidária a outra maior, à
consciência humana. Assim como, na passada legislatura, diversos liberais julgaram
dever votar pela ideia abolicionista de preferência a votar pelo seu partido, também
nas seguintes encontrar-se-ão conservadores prontos a fazer outro tanto e republicanos
que prefiram combater pela causa da liberdade pessoal dos escravos a combater pela
forma de governo da sua aspiração.  (NABUCO, 1883)

Fato é que no Brasil, esses 3,1 milhões de indivíduos negros não foram  introduzidos a

esse  novo regime  de  trabalho  de  forma  justa.  A minoria  populacional  (que  controlava  a

organização política e econômica do país), de etnia branca, àquela altura já ouvira falar da

Revolução  Haitiana  e  temia  pelo  mesmo  fim.  Em  vez  de  aceitar  a  nova  configuração

trabalhista, eles preferiram dar início ao processo de imigração de outros indivíduos brancos e

não  negros  para  o  Brasil.  O  objetivo  dessa  iniciativa  era  o  fortalecimento  do  ideal  do

embranquecimento (política que motivava o “clareamento” da população brasileira  que se

formaria). Com isso, cerca de 3 milhões de imigrantes, europeus e asiáticos, vieram para o

país, com promessas e garantias de emprego e terra própria. E quanto aos 3,1 milhões de

pessoas negras que aqui já estavam? Esses, desempregados e desabrigados (uma vez que a

população imigrante ficou com a maioria das oportunidades de trabalho e tiveram seus locais

de residência garantidos), foram e ainda são fortemente caçados pela discriminação.

Atualmente, estão endividados, presos ou mortos, num geral. A discriminação racial,

impediu e ainda impede, que as pessoas negras tenham boas, ou quis quer, oportunidades de

emprego, garantia a segurança alimentar e nutricional, acesso à educação de qualidade em

todas as suas instâncias (educação básica, ensino tecnológico, graduação e pós-graduação),

acesso  à  moradia  em  um  “bom”  lugar,  e  outras  coisas  mais.  A  pequena  população  de

declarantes brancos (que atualmente representa cerca de 47% da população total do território



100

brasileiro) que fomentou, e ainda fomenta, o exercício discriminatório acostumou-se a mentir

para si mesma, no que diz respeito à aceitação da existência de discriminação racional em

território  brasileiro,  a  ponto  de  disseminarem  e,  ainda  hoje,  acreditarem  no  mito  da

democracia racial.

Foram mais de três milhões de imigrantes em, mais ou menos, trinta anos.
Aproximadamente a quantidade de negros escravos introduzidos pelo tráfico em cerca
de 300 anos.  Pode-se avaliar,  por aí,  a  envergadura da primeira e mais duradoura
política pública da república: o esforço de substituir a população, de maioria negra e
mestiça. (...)Para o negro, sobravam os mais desqualificados trabalhos, os empregos
domésticos  (a  mulher  negra  foi  fundamental  na  reconstrução  da  família  negra),  a
dependência social e a marginalidade. (PEREIRA, 2008)

A ação do tempo sobre essa história nos aponta a direção na qual encontraremos mais

resistência e luta a todos os tipos de desigualdades, na esperança do despertar de um mundo

com oportunidades mais igualitárias. A utilização do termo negro como o indicador de uma

condição  de  hierarquia  entre  raças,  foi  uma  forma  de  insultar/menosprezar  e,  sobretudo,

desumanizar a população negra, objetivando a formação de argumentos que justificassem que

o jogo do capital  explorassem corpos humanos, sem nenhum tipo de consentimento.  Essa

simples  ideia,  aliada  a  inúmeras  outras  criações  desgastantes,  contribuiu  para  o  esquema

social de inferiorização da pessoa racializada,  em detrimento de brancos, o que muito nos

limita,  ainda  hoje.  O Brasil  acostumou-se  à  prática  de  formas  e  tentativa  de  eliminação/

modificação  da  população  negra,  que  permanece  em resistência,  junto  a  todos  os  povos

massacrados por tais políticas e ideologias.

O  processo  de  afastamento  de  qualquer  possibilidade  de  “cidadanear”  a  pessoa

racializada, aparece na história brasileira como um marcador da disseminação da cultura de

discriminação  e  marginalização  racial.  Mecanismos  controladores  que  privam,  ou  mesmo

afogam-se num “tentar” infinito,  o individuo negro das condições, ainda que mínimas,  de

sociabilização  com  a  estrutura  comunitária  construída  pelos  ocidentais.  Saúde  (física  e

mental), educação, moradia... infraestruturas básicas para construção de vivências agradáveis

(formadoras da sensação de “bem estar”) os foram negadas, e ainda agora sofre-se com o

racismo herdado desta terrível construção. A afirmação, incessante, da suposta ocorrência de



101

uma, ainda mais suposta, inferioridade atribuída às pessoas negras, dá bases à estrutura de

morte,  que denuncia  à  última  instância  de  julgamento  a  dívida  histórica,  anunciando seu

crime:  desuamanização  em massa,  milhões  de  assassinatos,  estupros,  roubo  epistêmico  e

material, privação de direitos!

No  Brasil,  ao  pensar  e  aplicar  os  aparatos  desenvolvidos  para  mais  pessoas

racializadas matar, em evidência primeira, é possível destacar as políticas de encarceramento,

endividamento e morte (vale ressaltar que, apenas nos três primeiros meses do ano de 2020, o

número de mortes, por intervenção policial, é maior dos últimos 20 anos, segundo relatório de

violência do Estado do Rio de Janeiro) da classe oprimida (que resiste!). Não é por acaso que

o número de encarcerados, categorizados racialmente, é alarmantemente maior do que o de

presidiários  brancos.  Neste  sentido,  o  mesmo  se  observa  com relação  ao  endividamento

familiar e o número de mortes pretas e indígenas, contabilizadas todos os anos.

Somos os indivíduos que mais são alvos de acidentes mortais provocados pela (sua,
mas assuma caso queira) falta de sensatez e racionalidade. Digo, se ate mesmo a Constituição
aponta, veementemente, a proibição do atentado a vida alheia, por que nos matam tanto e com
tanta facilidade, ignorando seu belo ato de estupidez humana? Não se mostra dentro do que se
espera de uma racionalidade virtuosa, uma atitude moralmente aceitável. (...) De acordo com o
mais recente relatório do Children’s Defence Fund mais suscetíveis a morrer no primeiro ano
de vida do que crianças brancas e correm um risco três vezes maior de serem errôneamente
colocadas  em classes  para  estudantes  com deficiência  mental  do que as  crianças  brancas.
(Davis, 2016)

Os pilares  do  sistema econômico  vigente,  assim como os  do  racismo,  se  fundem,

dificultando  ainda  mais  o  abandono  desta  politica,  engenhosamente  preparada  para

negligenciar  nossas  vidas.  Diante  desta  historia,  após  a  “libertação”  dos  escravizados

africanos e afro-brasileiros, dentre inúmeras outras formas de manutenção da antiga estrutura

do poder, sobre a hierarquização das raças, o acesso à educação aparece como um dos fatores

cruciais para o melhor entendimento do atual cenário politico... a crise da educação brasileira

é reflexo do plano de negação de inclusão da pessoa negra,  ao sistema social.  Afinal  de

contas: quem hoje, no Brasil, pode pagar por uma educação de qualidade, mesmo no ensino

público (porque mesmo ele não é inteiramente grátis)?



102

É recente que a sociedade brasileira assumira a criminalização do racismo, mais uma

vitória do longo processo de reconhecimento do mesmo como um aspecto estruturante do

arranjo  social  brasileiro.  Contudo,  antes  desse atual  momento  muito  sangue houvera  sido

derramado; o que se vive é a expressão direta do movimento político negro, desde o princípio

desejoso  por  derrubar  toda  desumanização  cruelmente  imputada  à  característica,

fundamentalmente  humana,  da  diversidade.  A  perspectiva  da  diáspora,  política  e

analiticamente, permite-nos vislumbrar seu real alcance.

Não se poderia deixar de citar a Emenda Constitucional nº 103, de 12 de Novembro de

2019, que alterou leis importantíssimas acerca das garantias trabalhistas, como por exemplo,

aumentando o tempo de contribuição à Previdência Social para “62 (sessenta e dois) anos de

idade, se mulher, e aos 65 (sessenta e cinco) anos de idade, se homem” (BRASIL, 2019), além

de outros aspectos. Essas políticas denunciam a forma como o neoliberalismo atua,  sendo

relevante referenciar a teoria sobre a Necropolítica (2014), tal como discutiu-se anteriormente,

ou seja, aumentar o tempo de contribuição remonta a atualizada das ideias e implementações

escravocratas, ainda mais quando as leis de tributação aos donos de fortunas não os cobram

com o mesmo peso. Com o exposto, buscou-se refletir  sobre como o capitalismo atual se

desdobra para produzir mazelas e infortúnios.

Iniciado através da reflexão crítica sobre o conceito de máquina social, empreendido

pelo  filósofo  Gilles  Deleuze  e  o psiquiatra  materialista  Félix  Guattari,  essencialmente  no

primeiro capítulo de O anti-Édipo (2010), edição antecessora de Mil Platos: Capitalismo e

esquizofrenia.  Especificamente  a máquina  social  capitalista,  conceitualmente,  pode  ser

elucidada  como  a  superfície  que  comporta  os  fluxos  das  máquinas  que  nela  atuam,  por

intermédio/facilitação

Dada a partida através das duas visões maximizadas e amplamente discutido até aqui,

para solidificar as bases que nos possibilitem demonstrar ou afirmar fatos sobre a realidade

que  nos  cerca.  Porque  a  reflexão  filosófica,  por  mais  que  esteja  atualmente  imersa  em

descredibilização e equívocos alicerçado em desinformação, sempre será uma alternativa para

aqueles que desejam mudar, para quem reconhece a diferença e não prioriza a padronização.

Em outras palavras, o exercício filosófico, a crítica tomada sob a subjetivação, a transcende e

também por isso há possibilidade de respostas para diversos problemas.



103

A filosofia é expressão do ser humano, é natural. De forma que o movimento que se

observa,  em  prol  de  sua  desmobilização,  em  zonas  desterritorializadas  pelo  processo

criminoso  intitulado  colonização,  representa  um  fato  passível  de  ser  utilizado  como

demarcador  da  produção  subjetiva  (caracterizada  pela  descrença  em  sua  própria  prática

autônoma de regras e convenções). Pois uma vez imposto o pertencimento do mundo aos

projetos  coloniais  (subjugações  pelo  delírio  da  superioridade  racial,  suas  pretensões  e

produções), é preciso acordar em conviver sob tal lógica sem sentido humanitário? Tal é a

ironia  no  pertencimento  (ou  eterno  despertencimento)  a  um arranjo  sociopolítico  para  te

matar, de muitas formas.

A reflexão sobre as sociedades pós-colonizadas, sobretudo no tocante à interpretação

da  filosofia  da  diferença  sobre  a  máquina  social  capitalista,  possibilita  perceber  o

“movimento objetivo aparente” que promove o sistema; neste caso, o devir-negro é categoria,

um produto que enquadra e anula a expressão do Ser. Em relação à construção mbembiana,

considerou-se as formas de atuação do projeto colonial e seus desdobramentos subjetivos e

objetivos pra pensar o devir-negro como imposição e esvaziamento da humanidade do sujeito

racializado,  que  é  mantido  refém  do  capitalismo  e  suas  formas  de  escravização

contemporânea,  que dissemina desenfreadamente uma noção degradada de vida através da

morte, como combustível para os processos de dominação através do trabalho e dos limites

sociais.

A proposta  foi  debater,  reinventar,  convencer,  libertar-se  das  amarras  para  buscar

novas  possibilidades,  o  protagonismo  em  nossas  ações,  independente  das  estruturas.  Ao

pensar um “todo” brasileiro,  um “todo mundo” de nós, as evidências não podem e nunca

puderam ser anuladas  e  silenciadas  e  por isso importa  a  consciência  coletiva  do trabalho

antirracista, anti-imperialista, anticapitalista, anticapacitista. 

Educar nossas crianças, jovens e adultos para construir um futuro melhor, para além

de  uma  “democracia  racial”,  cada  vez  que  vivemos  nossas  histórias,  fazemos  Histórias,

promovemos saberes e ampliamos as possibilidades para uma real justiça racial, através de

restituições e reparações que considerem a diferença humana como principal atributo, que nos

permita Ser, para além de igual: único e legítimo.



104

Frantzs Fanon, psiquiatra martinicano, em sua análise psicológica, publicada em 1952,

Pele  negra,  máscaras  brancas  (2020)  defendeu que  os  problemas  humanos  necessitam de

atenção a partir de seu próprio tempo. Para o psiquiatra, o ideal deveria construir no presente

as bases que fundamentarão o futuro. Como bem pontuado pela escritora e artista portuguesa

Grada Kilomba, no prefácio à reedição da obra citada de Fanon pela editora Ubu, o princípio

da ausência em tomar como ausente aquilo que existe, representa uma das bases do racismo49.

Segundo Fanon,  o  “(…)  problema da  colonização  comporta  não apenas  a  intersecção  de

condições objetivas e históricas, mas também a atitude (…) diante dessas condições”.50 O que

demonstra a importância da dimensão atitudinal no pensamento crítico e revolucionário.

Observar  os  contrastes  factuais  contribuem  para  a  legitimidade,  relevância  e

pertinência  desta  proposta.  Pois,  no  confronto  entre  as  realidades  e  perspectivas  éticas  e

políticas, perde-se em dignidade e pleno desenvolvimento humano e ampliam-se as violências

estruturais. 

Por fim,

Ninguém pode ser considerado vivo

Comendo sobras de lixeiras

Erguendo mãos para pedir esmolas

Fumando crack

Perdendo a saúde puxando carroças de papelão

Não existe vida em dps cdps, viaturas

Reformatórios, presídios e tribunais

Não existe vida nos subempregos, com salários de fome

Nas casas devastadas pelo lícito alcoolismo

Nas mulheres reféns do machismo e da violência doméstica

Não existe vida nas esquinas e puteiros

Que estupram as crianças invisíveis do Brasil

49 KILOMBA, Grada. Fanon, Existência, Ausência. In: FANON, Frantz. Pele negra, 
máscaras brancas. Ubu. 2020. 
50 FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Ubu. 2020. 



105

Não existe vida nos bolsões de miséria

Que fazem arma serem atrativas pros meninos e meninas

Que antes dos 25 estarão em caixões lacrados

Quem vive de lucro já tá enterrado com o ente que se foi

Quem viu o filho desaparecer depois do enquadro da polícia

Perdeu qualquer razão para viver

Quem é o número de matrícula prisional

Não passa de uma alma que vaga pelo cárcere de presídio em presídio

Morremos quando rimos do menor

Que aparece na internet sendo torturado em supermercados

Quando aceitamos as versões oficiais

Que alegam que o excluído executado pela PM atirou primeiro

Quando aceitamos os laudos manipulados que apontam

Que as balas que mataram a criança negra

Saíram do armamento do tráfico

Morremos quando votamos nos que afirmam

Que a pacificação do país passa pela aniquilação dos menos favorecidos

Se não fôssemos corpos vazios

Equilibrados por sistemas esqueléticos

Não teríamos opiniões formadas pelos

Que monopolizam os meios de comunicação

Se não fôssemos apenas sistemas respiratórios aspirando pólvora

Tiraríamos do poder

Os tiranos que aprovam decretos que acabam em

Helicópteros brincando de tiro ao alvo em comunidades carentes

Aí, opressor

Eu sei que você comprou com a sua riqueza suja o direito da existência

Eu sei que você conhece a estrita legalidade

Conhece o respeito à integridade física, psíquica e moral

Tem o privilégio de pensar de forma independente

Sem coação televisiva e educacional



106

Eu sei que você sabe que o código penal

E o martelo do juiz jamais te alcançarão

E é por essa e outras, (...)

Que quanto mais retalham o nosso direito a uma vida digna

Mais põe seu coração podre na mira (...)

Vamos segurar faixas de luto

Pelas escolas militarizadas

Pela liberação das armas

Vamos prestar condolências

Para a sociedade que aplaude

A política do confronto

Em conjunto com a política do nepotismo

Do 'fake news'

Do judiciário partidário

Do roubo de presidências

Irmão de guerra

Sinto muito em te informar

Que quem não tem o padrão de vida estabelecido na constituição federal

Já tá em estado avançado de putrefação

Quem tem a probabilidade de uma morte violenta

Por sua condição financeira e cor de pele

Já sobrevive dentro de um túmulo

A coroa de flor

É só um detalhe para nós

Que caminhamos sem vida

Na escuridão da indigência

Viver é ter a opção de crescer profissionalmente

E intelectualmente

De não ser metralhado pela polícia

De não ser torturado num sistema prisional

Puramente vingativo

Enquanto não pudermos impedir o genocídio



107

O racismo

A alienação

O aprisionamento em massa

A pobreza extrema e a anulação social

Não passaremos de cadáveres que respiram

Meus pêsames para todos nós que vegetamos

No necrotério dos vivos

EDUARDO TADDEO

(2020)



108

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICA

ASANTE, M. K. Uma origem africana da filosofia: mito ou realidade? In: Capoeira- Revista

de Humanidades e Letras. V1, p.117, 2014.

ASPIS, R. O professor de filosofia: o ensino de Filosofia no Ensino Médio como experiência

filosófica. 2004.

ABBAGNANO, N. Dicionário de Filosofia. Editora Martins Fontes, 2007. 

BLACKBURN, S. The Oxford Dictionary of Philosophy. By Oxford University Press, 2008.

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil, promulgada em 05 de outubro de

1988, São Paulo, Saraiva, 1989. 

______. Lei 13.146 - Lei Brasileira de Inclusão da Pessoa com Deficiência. Disponível em:

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2015/lei/l13146.htm. Acesso em: 30 jun.

2022.

______. Estatuto da Criança e do Adolescente. Lei Federal 8.069/90, de 13 de julho de 1990,

dispõe sobre a proteção integral à criança e ao adolescente, Brasília, Ministério da Justiça,

1995.

________. Notificação de Maus-Tratos contra Crianças e Adolescentes pelos Profissionais de

Saúde: um passo a mais na cidadania em saúde, Brasília. Ministério da Saúde, Secretaria de

Assistência à Saúde, 2002. 

________. Plano Nacional de Enfrentamento da Violência  Sexual InfantoJuvenil.  Brasília,

SEDH/DCA, 2002. 

CESAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Porto: Poveira, 1971.

CERLETTI, A. La filosofía y sus encuentros con la educación. 2013. 

DANELON, M. Por um ensino de filosofia como diagnóstico do presente: uma leitura a luz

de Nietzsche. 2019.

DAVIS, A. Mulheres, Cultura e Política. Ed. Boitempo; tradução de Heci Regina Candiani,

São paulo,2016.

______, A. Mulheres, Raça e Sociedade. Ed. Boitempo; tradução de Heci Regina Candiani,

São paulo,2016.

EDUARDO TADDEO. Estamos mortos. São Paulo: Eduardo produções, 2020.



109

______. Necrotério dos vivos. São paulo: Eduardo produções, 2020.

FANON, F.  Pele negra, máscaras brancas. Ed. EDUFBA; tradução de Renato da Silveira,

Salvador, 2008.

GONZALEZ,  L.  O  papel  da  mulher  na  sociedade  brasileira.  Apresentado  no  Spring

Symposium  The  Political  Economy  of  the  Black  World,  Los  Angeles,  Center  for  Afro-

American Studies:UCLA, 1979.

______. A Categoria Político-Cultural de Amefricanidade. Revista Tempo Brasileiro. Rio de

Janeiro: Edição Revista Tempo Brasileiro, 92/93 janeiro – junho, 1988.

JESUS, C.M. Quarto de despejo. São Paulo: Francisco Alves, 1960; Ática,1993.

(KRENAK, Ailton.  Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras,

2019.)

JANZ. Forget Deleuze. 2012

MBEMBE, A. Crítica da razão negra. Ed. Antígona, Lisboa, 2017.

______. Necropolítica. São Paulo: n-1 edições, 2018.

MOORE, C. Racismo e sociedade: novas bases epistemológicas para entender o racismo. –

Belo Horizonte: Mazza Edições, 2007.

MUDIMBE, V. The invention of Africa: gnosis, philosophy, and the order of knowledge. Ed.

Indiana, Bloomington, 1988.

NABUCO, J. O abolicionismo. Ed. Nova fronteira, Rio Janeiro, 2000.

NASCIMENTO, A.  O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado.

Ed. Perspectivas, São paulo, 2016.

NOGUERA, R. Ensino de filosofia e a lei 10639. Rio de Janeiro: Editora Pallas, 2014.

______; SEIXAS, R; ALVES, B.  A necropolítica na eminência do devir-negro do mundo,

2018.

ONU. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Unicefe, 1948. 

PEREIRA,  A.  Trajetória  e  perspectivas  do movimento  negro brasileiro.  Ed.  Nadal.  Belo

Horizonte, 2008.

PIMENTEL,  C.  Por  uma  crítica  da  dimensão  sacrificial  do  neoliberalismo.  Revista  de

Filosofia Atribuição (CC BY-NC4.0), 2020.

SOUZA, M. África e Brasil africano. Ed. Ática, São Paulo, 2012.



110

RODNEY, Walter. De como Europa subdesenvolveu a África. México: Siglo XXI, 1982.

SILVA, E; SILVA, M. O Brasil frente a pandemia de Covid-19: da bio à necropolítica, 2020.

SANTOS, D. Experiência negra, tempos de coronavírus. REL UFRJ, nº 4, vol 2, 2020.

SMOLKA, A. Relações de Ensino e Desenvolvimento Humano: Reflexões sobre as 

(trans)formações da atividade (ensinar a) ler e escrever. Texto apresentado no IV Congresso 

Brasileiro de Alfabetização (CONBAlf), ago. 2019.


