
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS - ICHS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR  

 

 

 

TESE DE DOUTORADO 

 

 

DAS INSURREIÇÕES AO SEPULCRO DOS MÁRTIRES MACABEUS: UMA 

ANÁLISE DO PROCESSO IDENTITÁRIO ATRAVÉS DOS DISCURSOS 

JUDAIZANTES NOS DOCUMENTOS APÓCRIFOS DE I MACABEUS EM 165 A.C. 

NA JUDEIA. 

 

 

 

 

 

FABIANO ALVES TEXEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2024 



                                                                                    

 

 

                                        

 

  

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS – ICHS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

 

 

DAS INSURREIÇÕES AO SEPULCRO DOS MÁRTIRES MACABEUS: UMA 

ANÁLISE DO PROCESSO IDENTITÁRIO ATRAVÉS DOS DISCURSOS 

JUDAIZANTES NOS DOCUMENTOS APÓCRIFOS DE I MACABEUS EM 165 A.C. 

NA JUDEIA. 

 

FABIANO ALVES TEIXEIRA 

 

SOB ORIENTAÇÃO DO PROFESSOR DOUTOR 

MARCELO SANTIAGO BERRIEL 

 

 

 

Tese submetida como requisito parcial 

para obtenção do grau de Doutor em 

História, do curso de pós-graduação 

em história, área de concentração 

relações de poder e cultura. 

 

 

 

 

SEROPÉDICA, SETEMBRO DE 2024. 



 



MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM 
HISTÓRIA UFRRJ 

 
TERMO N O 855 / 2024 - PPHR (12.28.01.OO.OO.49) 

N O do Protocolo: 23083.055203/2024-41 

Seropédica-RJ, 09 de outubro de 2024. 

Nome do(a) discente: FABIANO ALVES TEIXEIRA 

TESE submetida como requisito parcial para obtenção do grau de DOUTOR EM HISTÓRIA, no Programa de Pós-
Graduação em História - Curso de DOUTORADO, área de concentração em Relações de Poder e Cultura. 

TESE APROVADA EM : 02 de setembro de 2024 

Banca Examinadora: 

Dr. FABIO PY MURTA DE ALMEIDA, UENF Examinador Externo à Instituição 

Dr. LYNDON DE ARAUJO SANTOS, UFMA Examinador Externo à Instituição 

Dr. SÉRGIO PRATES LIMA, SME Examinador Externo à Instituição 

Dr. CLINIO DE OLIVEIRA AMARAL, UFRRJ Examinador Interno 

Dr. RONALD APOLINARIO DE LIRA, UFRRJ Examinador Interno 

Dr. MARCELO SANTIAGO BERRIEL, UFRRJ Presidente 

(Assinado digitalmente em 09/10/2024 18:01 ) (Assinado digitalmente em 10/10/2024 13:50 ) 
CLINIO DE OLIVEIRA AMARAL MARCELO SANTIAGO BERRIEL 

PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR 
CoordCGHist (12.28.01.00.00.00.74) DeptH/1M (12.28-01.00.00.88) 

Matrícula: 1715783 Matrícula: 1581640 

(Assinado digitalmente em 09/10/2024 23:30 ) (Assinado digitalmente em 31/10/2024 09:12 ) 
RONALD APOLINARIO DE LIRA SERGIO PRATES LIMA 

PROFESSOR DO MAGISTERIO SUPERIOR ASSINANTE EXTERNO 
DeptHR1 (12.28.01.00.00.00.86)  

Matrícula: 1279266 
CPF: 753.243.187-87 

(Assinado digitalmente em 05/11/2024 14:56 ) (Assinado digitalmente em 22/10/2024 09:27 ) 
FÁBIO PY MURTA DE ALMEIDA LYNDON SANTOS 

ASSINANTE EXTERNO ASSINANTE EXTERNO 
CPF: 090.794.967-31 CPF: 754.366.717-72 

 

 

 
Visualize o documento original em https://sipac.ufrrj.br/public/documentos/index.jsp informando 
seu número: 855, ano: 2024, tipo: TERMO, data de emissão: 09/10/2024 e o código de verificação: 

45118c833f 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

Ao meu querido pai, que nos deixou em 04 de outubro de 2016. 



6 
 

SUMÁRIO 

 

 Considerações e agradecimentos 9 
   
 Resumo 15 
   
 Lista de quadros e mapas 19 
   
 Lista de abreviações  20 
   
 INTRODUÇÃO 22 
   
   

 CAPÍTULO I  
   

 A BATALHA: UM SÍMBOLO QUE PERMANECE VIVO NA 
IDENTIDADE DE UM POVO 

 48 

   
1.1 A batalha: a ação propagandista da identidade macabeia 48 
   
1.2 A geografia da Emaús dos Macabeus 53 
   
1.3 A popularidade de Judas Macabeu 59 

   
1.4 Judas Macabeu e a literatura medieval 62 
   
1.5 Diversidade judaica, identidades culturais e suas instituições 69 
   
1.6 Relações étnicas e minorias no universo judaizante através da 

história         
84 

   
1.7 Níveis de etnicidade nas relações judaizantes 86 

   
   
 CAPÍTULO II  
   

 O HELENISMO NA DINÂMICA DO PROCESSO DE TRANSIÇÃO 
CULTURAL PARA O JUDAISMO  

 
100 

   
2.1 O homem e suas experiências religiosas 103 
   
2.2 O movimento helenista no período ptolomaico  104 
   
2.3 Atrás das fronteiras do Império: Uma luz cultural através dos 

portões romanos e da literatura mitológica 
108 

   
2.4 Domínio carismático através da cultura  114 
   
2.5 Cultura e identidade: as marcas de um povo 125 



7 
 

   
2.6 As apropriações hagiográficas 129 

   
2.7 Destemidamente “santos” 133 

   
   
 CAPÍTULO III  

 DANIEL E AS CONTRADIÇÕES MITOLÓGICAS NOS TEXTOS 
JUDAIZANTES DOS SÉCULOS I E II A.C. 

142 

   
3.1 O Daniel histórico 

 
151 

3.2 Da cronologia apocalíptica  153 
   
3.3 Reflexão sobre as fontes de Daniel 155 
   
3.4 Multiculturalismo acerca das fontes de Daniel 156 
   
3.5 
 

A oração de Daniel: profanação do tempo 156 

3.6 A visão de Daniel 157 
   

3.7 A divisão do livro de Daniel: dos ajustes cronológicos as 
interpretações do sonho do rei 

159 

   
3.8 Dos dez reinos 163 
   
3.9 Mediações proféticas 168 
   
3.10 Uma apocalíptica dos capítulos 7 ao 12 168 

   
   
   
 CAPÍTULO IV  
   

 FLÁVIO JOSEFO E AS CONTRADIÇÕES DO AMBIENTE 
CULTURAL POLÍTICO E SOCIAL DA JUDEIA.  

171 

   
4.1 Antiguidades judaicas 171 
   
4.2 As fontes de Josefo 173 
   
4.3 Considerações acerca da trajetória de Josefo no mundo antigo 175 
   
4.4 Guerra e antiguidades judaicas 176 
   
4.5 Josefo e a cultura grega 178 
   
4.6 Alexandre chega em Jerusalém 182 
   



8 
 

4.7 Ao Deus de Israel, toda reverência 182 
   
4.8 A fábula de Josefo 182 
   
4.9 Flavio Josefo e o caminho para circularidade cultural judaica 186 
   
4.10 Vida e obra de Flávio Josefo 188 
   
4.11 Movimento da história social 192 
   
4.12 Sobre a cultura popular no âmbito judaico 194 
   
4.13 A biografia pública de Josefo e o espaço público urbano 203 
   
4.14 Sua biografia 209 
   
4.15 Da produção do discurso 215 
   
4.16 O universo social da Judeia sob a ótica de Josefo (das culturas 

subalternas) 
229 

   
   
 CONCLUSÃO 234 
   
 REFERÊNCIAS  243 
   

 

  



9 
 

CONSIDERAÇÕES E AGRADECIMENTOS 

 

De maneira geral a parte dos agradecimentos compõe uma área 

importante de um trabalho escrito. É o momento pelo qual reconhecemos 

aqueles que foram importantes no processo de iniciação até o fim de uma árdua 

jornada. Nesse sentido, criamos as mais variadas formas de agradecimentos e 

chegamos à conclusão que todos os agentes possuem um lugar especial em 

nossa curta passagem por este mundo. Não obstante, quero em primeiro lugar 

agradecer a Deus.  

Ele, sem qualquer sombra de dúvidas é a minha maior fonte de inspiração. 

Recordo-me que a bíblia hebraica está repleta das maiores alegorias que 

simboliza formas de agradecimentos nas passagens do antigo Israel, onde reis 

e profetas escolhiam a melhor forma de agradecer pelos benefícios concedidos. 

Alguns acendiam incenso, outros imolavam cordeiros, e havia aqueles que 

dançavam e cantavam. O rei Davi dançou quase nu diante dos seus, sem 

permitir qualquer importância com suas vestimentas diante de tanta alegria e 

regozijo. Essa foi à forma simbólica que Davi escolheu para agradecer ao seu 

Deus.   

Pois bem, essa primeira parte não foi difícil. Difícil foi lembrar-me de todos 

até aqui. A sensação do dever cumprido realmente é muito salutar e nos 

proporciona os mais variados sentimentos. É dessa forma que construímos 

nossa existência e deixamos um legado para as gerações futuras. Guardo em 

minha memória uma frase de Fernando Pessoa que diz, “às vezes ouço passar 

o vento; e só de ouvir o vento passar, vale a pena ter nascido”. Esse é a 

sensação e a causa dos mais variados sentimentos1. 

Naqueles momentos nostálgicos da vida pensei na história como uma 

forma de dialogar com a minha existência. Pensei na história como refúgio 

depois de um longo período no universo corporativista que escolhi como carreira. 

Ainda mais longe, a história foi um silêncio nos momentos em que precisava do 

silêncio. Norbert Elias, em seu livro “a solidão dos moribundos”, traz um diálogo 

acerca da morte para além do diagnóstico médico, ou daquele onde os sintomas 

                                                           

1 CAEIRO. Alberto. Fernando Pessoa. Ática: Lisboa, 10º Ed, 1946. 



10 
 

físicos tornam nossos corpos envelhecidos, doentes, até que a morte nos 

alcances. Sobretudo, do fenômeno social que as sociedades modernas nos 

condicionaram a um tipo de morte com um único viés para além da solidão e o 

do próprio isolamento das relações humanas e sociais. Norbert Elias traduziu 

muito bem o meu momento2. 

Saltar desse corporativismo e dialogar com a história não foi nada fácil, 

principalmente com a carreira consolidada e um reconhecimento de mercado. 

Do início até a construção do “ideal” de profissionalismo foram muitos anos. Fui 

taxado de louco por muita gente, mas isso não teve qualquer relevância na 

escolha que fiz, muito pelo contrário, resolvi seguir na contramão da razão. 

Conhecer o passado é da natureza do conhecimento histórico. Mas, a história 

não é a necrologia (morta) do passado, não é uma lista de nomes, datas e feitos 

de pessoas mortas. São as questões do presente que orientam a pesquisa do 

passado.  

Aprendemos que a história estuda as mudanças que ocorreram, suas 

causas e desdobramentos, sua magnitude e importância no processo histórico 

(nada morto). É uma habilidade essencial para entender nosso mundo atual em 

constante mudança. Há um consenso, hoje, de que o trabalhador do futuro deve 

ser capaz de se adaptar às mudanças tecnológicas e sociais. As transformações 

ocorridas no passado fornecem pistas que ajudam refletir sobre as mudanças 

exigidas no presente. O que aconteceu com os artesãos urbanos na Revolução 

Industrial escrita por Karl Marx? Como as famílias se recompuseram depois de 

guerras ou epidemias devastadoras pelo mundo? À luz da história, é possível 

avaliar se um determinado fator é gerador de mudanças profundas ou 

superficiais. O aprendizado da história permite avaliar, por exemplo, até que 

ponto uma inovação tecnológica, uma nova política educacional ou uma rebelião 

social são, de fato, geradores de mudanças significativas ou só reacomodaram 

velhas estruturas. 

Na graduação (dai as questões ideológicas e religiosas pesaram 

bastante) resolvi seguir na história antiga, na área do judaísmo antigo e nas 

disposições acerca das questões culturais. Decidi que esse seria meu lugar de 

“fala” ou de “militância” como sugere os novos fronts modernos. Depois da 

                                                           

2 Elias, Norbert. A solidão dos moribundos. Zahar, SP, 2001. 



11 
 

graduação me aventurei na especialização da UERJ em história antiga e 

medieval, curso coordenado pela professora doutora Maria Regina Cândido. O 

curso tem ênfase na construção de projeto de pesquisa em história e isso foi 

importante para lograr no processo seletivo do mestrado da UFRRJ. 

No mestrado foi que me deparei com os conflitos existentes da área 

acadêmica, das fontes, dos diversos temas e, sobretudo no conhecimento de 

muitas obras e autores. É uma experiência surreal e infinita. O medo sobreveio 

minhas ideias e tive vontade de abandonar o curso, principalmente nos 

momentos de grandes dúvidas, dificuldades acadêmicas e na solidão dos 

corredores frios da universidade.  

Afinal, eu não era um aluno “cria da casa”, não fazia parte dos grupos de 

estudos judaicos e muito menos advindo de alguma sinagoga do centro da 

cidade. Muito pelo contrário, eu era apenas um “aluno curioso”, ou mais um 

cristão protestante que surgia no cenário dos desistentes. Um dia sobrevém o 

outro e seguimos em frente. Foi nos momentos de dificuldades e perseverando 

que as coisas foram acontecendo. A mudança foi promovida num momento de 

esperança e pessoas muito comprometidas chegaram para fazer a diferença.  

Quero agradecer aos colegas de mestrado e doutorado, Fábio Baldez, 

Leandro César (hoje UFRJ) e Luan Mendes (Hoje UFRJ) pela parceria e 

momentos de grandes risadas. Fábio com seu jeito roqueiro de ser, Leandro com 

sua pesquisa “surreal” sobre Olga de Quieve e Luan com seu carisma na 

compreensão da alma humana. Aos demais colegas de doutorado que de forma 

indireta contribuíram também para pesquisa. Infelizmente o mestrado não 

proporciona grandes encontros, até porque cada um segue sua pesquisa e as 

disciplinas de interesse, mas é assim que a vida segue.  

Separei um espaço em especial para três figuras importantes nesse 

processo, são eles: professor doutor Marcelo Berriel, professor doutor Clinio 

Amaral e o professor doutor Ronald Apolinário (todos UFRRJ). Por ordem 

cronológica, o professor Ronald Apolinário nos acompanha desde a graduação 

nas disciplinas de história antiga e história da Ásia. Prontamente aceitou o 

convite de compor a banca de defesa do mestrado e das várias conversas e 

experiências sobre sua trajetória acadêmica.  

Meu primeiro contato com o professor Clinio Amaral foi na disciplina de 

hagiografia. Suas aulas ainda que distante do meu objeto de pesquisa foram 



12 
 

importantes para rever alguns conceitos históricos, principalmente com os vícios 

existentes na idade média, sem contar que nos foi apresentado a "literatura" do 

Valdomiro Santiago que até hoje recordo-me com grandes risadas, 

principalmente na passagem da travessia do mar e de sua luta com tubarões.   

Foi o professor Clínio que no momento mais difícil do mestrado 

prontificou-se um grande amigo. Deixou seu telefone a disposição e nos 

aconselhou na decisão mais difícil que tive que tomar que foi a mudança de 

orientação. Depois da minha decisão, professor Clinio nos indicou o professor 

Marcelo Berriel para continuar a orientação da pesquisa, com o aval é claro da 

coordenação do curso.  

Para meu alívio e segurança o professor Marcelo Berriel aceitou de pronto 

a orientação. Daí por diante a pesquisa foi tomando forma até o momento da 

produção do capítulo para qualificação. Seu conhecimento acadêmico, 

conselhos e considerações foram importantes para chegar até aqui. Grandes 

profissionais, grandes acadêmicos e queridos amigos. Meu desejo é perpetuar 

essa amizade. Meus sinceros agradecimentos ao trio.  

Claro, não obstante, não posso deixar de agradecer a família que Deus 

colocou em minhas mãos para ser o despenseiro. Minha esposa Michele, que 

mesmo diante de uma grande enfermidade (esquizofrenia paranoide) foi 

indispensável nas horas de grandes sacrifícios e solidão. Meus filhos, queridos 

e amados, Fabiana e Thiago que acompanharam as lutas e as dificuldades da 

vida acadêmica (espero deixar bons ensinamentos) e que acompanharam e 

ajudaram a mãe nos momentos em que fiquei à disposição da pesquisa. 

Obrigado, amo vocês! 

Por fim, deixo também meus sinceros agradecimentos a todo corpo 

administrativo da universidade na pessoa do secretário Paulo Cesar Longarine, 

que de forma peculiar sanava todas as dúvidas e nunca deixou de responder a 

todas as demandas. Aos professores do mestrado, em especial (in memoriam) 

professor Ricardo Oliveira, que nos corredores da universidade se desprendia 

do "eu professor" e trocava ideias sobre suas experiências acadêmicas e de 

militância política. Cada bate papo, sempre algo muito novo. Meu muito 

obrigado. Agradeço ainda aos professores José D’ Assunção de Barros e Luís 

Edmundo Moraes pelas aulas esclarecedoras durante o período da pandemia 



13 
 

da Covid-19. Tempos sombrios onde conseguimos enxergar um pouco de 

esperança para cumprir as etapas do doutorado.  

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de 

Financiamento 001. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

” A verdadeira amizade é aquela 
que nos permite falar, ao amigo, de 
todos os seus defeitos e de todas 
as nossas qualidades”. Millôr 
Fernandes 

https://www.pensador.com/autor/millor_fernandes/
https://www.pensador.com/autor/millor_fernandes/


15 
 

RESUMO 

 

TEIXEIRA, Fabiano Alves. Das insurreições ao sepulcro dos mártires Macabeus: 

Uma análise do processo identitário através dos discursos judaizantes nos 

documentos apócrifos de I Macabeus em 165 a.C., na Judeia. 2024. 230p. Tese 

(Doutorado em História). Departamento de História, Universidade Federal Rural 

do Rio de Janeiro, Seropédica, 2024. 

 

 

O presente trabalho de pesquisa teve o objetivo de analisar o documento 
deuterocanônico de I Macabeus. Os chamados insurgentes Macabeus lograram 
êxito em batalha contra as forças do rei Antioco IV Epífanes que governou a Síria 
entre os anos de 164 a 165 a.C. No comando das insurgências, estava Judas 
Macabeu, que liderava um pequeno contingente de revoltosos em oposição ao 
exército grego. Essas falanges selêucidas, no limiar de suas bases, sofreu uma 
série de enfraquecimentos por conta da ausência de recursos que deveriam ser 
pagos ao exército contratado e pela pouquidade dos despojos de guerras 
prometidos. A atitude do exército selêucida foi suficiente para que a mensagem 
chegasse até Judas Macabeus e seus liderados. Com base nas informações 
sobre o enfraquecimento das legiões selêucidas, Judas Macabeu promove as 
revoltas dividindo o exército de Antioco em frações, atraindo-os e confundindo-
os para dentro de suas vilas. Esse antagonismo acontece enquanto Judas 
convoca aqueles que, por força da religião e de seus costumes não aderiram a 
helenização na Judeia. Para esses, restava o deserto e a bacia do Mediterrâneo 
para sua subsistência. Não possuíam armas de guerra ou táticas de guerrilhas, 
muito pelo contrário, eram agricultores e pastores que quando convocados 
ficaram a disposição para um embate contra um exército em função dos 
símbolos que representava o judaísmo naquele período. Inspirado no caso 
acima, este trabalho pretende analisar os discursos produzidos nas insurreições 
macabeias e de seus elementos simbólicos. Esses sistemas surgiram da 
preocupação dos Macabeus nas insurreições e seus sucessores da crônica em 
constituir uma hereditariedade, da máxima do mito e de seus elementos 
constitutivos da memória para a composição da identidade macabeia. Por 
conseguinte, a questão mitológica e a edificação do heroísmo Macabeu 
assumem tonalidades de santidade em muitas comunidades cristãs 
mediterrâneas após os primeiros séculos da era cristã, onde são abordados 
como novos eixos para além da compreensão meramente militar dos confrontos, 
o sufrágio da hibridização cultural entre helenismo, judaísmo e suas 
representações. Religiosidade, cultura E espaço urbano foram elementos de 
apoio para a constituição da identidade judaica, consolidado por meio do 
pluralismo étnico no interior da sua própria construção simbólica, e que depois 
da imposição ao helenismo levaram os judeus às insurreições militares e aos 
conflitos religiosos na Judeia. Além da análise do livro de I Macabeus, os 
documentos de Daniel da bíblia hebraica e de Flávio Josefo serão analisados 
neste trabalho, pois corroboram com as narrativas das revoltas insurgentes do II 
século a.C. Certamente o livro de Daniel relata algumas das histórias mais 



16 
 

controversas do mundo antigo, além das narrativas simbólicas e dos trechos 
mitológicos, os relatos da sucessão dos impérios sobrepujaram um papel 
importante no documento. Já Flávio Josefo discute elementos substanciais, mas 
sua importância cabe a uma narrativa que complementa as relações judaizantes 
no II século a.C ao narrar os movimentos insurgentes do chamado período do 
Macabeus.  
 

 

Palavras chaves: Cultura, identidade e discursos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 
 

ABSTRACT 

 

TEIXEIRA, Fabiano Alves. From the insurrections to the sepulcher of the 

Maccabean martyrs: An analysis of the identity process through the Judaizing 

discourses in the apocryphal documents of I Maccabees in 165 BC, in Judea. 

2024. 230p. Thesis (Doctorate in History). Department of History, Federal Rural 

University of Rio de Janeiro, Seropédica, 2024. 

 

 

This research paper aimed to analyze the deuterocanonical document of I 
Maccabees. The so-called Maccabean insurgents were successful in battle 
against the forces of King Antiochus IV Epiphanes, who ruled Syria between 164 
and 165 B.C. In command of the insurgency was Judas Maccabeus, who led a 
small contingent of rebels in opposition to the Greek army. These Seleucid 
phalanxes, on the threshold of their bases, suffered a series of weakenings due 
to the lack of resources that should have been paid to the hired army and the 
small amount of spoils of war promised. The attitude of the Seleucid army was 
enough for the message to reach Judas Maccabeus and his followers. Based on 
information about the weakening of the Seleucid legions, Judas Maccabeus 
promotes the revolts by dividing Antiochus' army into factions, attracting and 
confusing them into their villages. This antagonism occurs while Judas summons 
those who, due to their religion and customs, did not adhere to the Hellenization 
of Judea. For these, the desert and the Mediterranean basin were all that was left 
for their subsistence. They did not have weapons of war or guerrilla tactics; quite 
the opposite, they were farmers and shepherds who, when summoned, were 
ready to fight an army based on the symbols that represented Judaism at that 
time. Inspired by the case above, this work aims to analyze the discourses 
produced in the Maccabean insurrections and their symbolic elements. These 
systems arose from the concern of the Maccabees in the insurrections and their 
successors in the chronicle in constituting a heredity, from the maxim of myth and 
its constitutive elements of memory for the composition of the Maccabean 
identity. Consequently, the mythological question and the construction of 
Maccabean heroism take on tones of sanctity in many Mediterranean Christian 
communities after the first centuries of the Christian era, where they are 
approached as new axes beyond the merely military understanding of the 
confrontations, the suffrage of the cultural hybridization between Hellenism, 
Judaism and their representations. Religiosity, culture and urban space were 
supporting elements for the constitution of Jewish identity, consolidated through 
ethnic pluralism within its own symbolic construction, and which after the 
imposition of Hellenism led the Jews to military insurrections and religious 
conflicts in Judea. In addition to the analysis of the book of 1 Maccabees, the 
documents of Daniel from the Hebrew Bible and Flavius Josephus will be 
analyzed in this work, as they corroborate the narratives of the insurgent revolts 
of the 2nd century B.C. The book of Daniel certainly tells some of the most 
controversial stories of the ancient world, and in addition to the symbolic 
narratives and mythological passages, the accounts of the succession of empires 



18 
 

played an important role in the document. Flavius Josephus discusses 
substantial elements, but his importance lies in a narrative that complements the 
Judaizing relations in the 2nd century B.C. by narrating the insurgent movements 
of the so-called Maccabean period. 
 
 
 
Keywords: Culture, identity and discourses. 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

LISTA DE QUADROS 

 

 

Quadro 1 

 

A tríade dos heróis da história na antiguidade. 

   

Quadro 2 Reino dos ptolomeus e seleucos 

   

Quadro 3 Sobre a interpretação do sonho de 

Nabucodonosor     segundo o livro de Daniel 

   

Quadro 4 Reino dos sucessores de Alexandre após a 

batalha de Ipsus, 301 a.C. 

   

Quadro 5 Os quatro animais simbólicos e os 4 reinos 

mundiais 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

LISTA DE ABREVIAÇÕES 

 

 

Mac  Macabeus 

 

Mc  Evangelho de Marcos 

   

Ev  Evangelhos 

 

Mt  Evangelho de Mateus 

   

Lc      Evangelho de Lucas 

 

Jo     Evangelho de João 

 

Nt      Novo Testamento 

 

At     Antigo Testamento 

 

Ap 

 

Apc 

 

Dn 

 

 Apócrifo 

 

        Apocalipse 

 

 Daniel 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Homens ferozes e vingativos 
criam deuses   ferozes e vingativos 
” Rubem Alves 
 
 



22 
 

INTRODUÇÃO   

 

O caminho é longo dentro da trajetória acadêmica. Quanto mais lemos e 

nos deparamos com o objeto pesquisado mais perguntas encontramos. Como 

todo trabalho de pesquisa precisa ser fechado, não considero este embrionário, 

já que o início dos estudos judaizantes no período proposto começou na 

graduação e no curso de mestrado. Encerrar este ciclo também não quer dizer 

que o assunto se esgotou, muito pelo contrário, mas é importante deixar claro 

para o leitor que se faz necessário encerra-lo para só depois nos debruçarmos 

em novos questionamentos.  

Sobre a pesquisa, trata-se geralmente de uma longa e dolorosa gestação 

até que um evento ou uma ideia surja como proposta para um projeto e, que seu 

resultado possa ser satisfatório para uma tese. Existe uma relação entre o objeto 

e o autor que pode delimitar sua trajetória, ou seja, cheia de percalços e, 

podemos concluir que, por inúmeras vezes, surge dentro deste universo uma 

relação que nos define e isso é extremante delicado e complexo.  

Para Carlo Ginzburg o processo de investigação e seu objeto cria 

materialidade e acabamos por tratá-lo como algo real.  Nesse mundo tangível 

das relações entre o pesquisador e o objeto, pode haver uma série de 

inconsistências e acasos. O autor compara a investigação histórica a uma 

investigação policial. O trabalho de um investigador de polícia consiste na 

importância e na consistência dos métodos utilizados pelo historiador. Assim 

como o policial, o historiador não pode comprometer os vestígios do passado ou 

ocultar fontes decisivas para seu trabalho alcançando seu objetivo3. 

 

 

Por cultura material podemos entender aquele 
segmento do meio físico que é socialmente 
apropriado pelo homem. Por apropriação 
social convém pressupor que o homem 
intervém, modela, dá forma a elementos do 
meio físico, segundo propósitos e normas 
culturais. Essa ação, portanto, não é 
aleatória, casual, individual, mas se alinha 
conforme padrões, entre os quais se incluem 

                                                           

3 Bueno, Fábio Martins. Sherlock Holmes e Dupin: personagens que inspiram o método 
investigativo em história. In Anais do II Colóquio de Letras. Assis: UNESP, 2010. 



23 
 

os objetivos e projetos. Assim, o conceito 
pode tanto abranger artefatos, estruturas,      
modificações da paisagem, como coisas 
animadas (uma sebe, um animal doméstico), 
e, também, o próprio corpo, na medida em 
que ele é passível desse tipo de manipulação 
(deformações, mutilações, sinalizações) 
ou, ainda, os seus arranjos espaciais (um 
desfile militar, uma cerimônia litúrgica) 
(MENESES, 1983, p. 112). 

 

 

Sobre essa questão, a investigação histórica consiste, essencialmente, 

em lidar com os vestígios da ação humana passada e apresentá-los aos 

espectadores presentes de forma responsável e legível. No caso específico 

desta tese, acredito que houve uma certa naturalidade na construção das ideias 

sobre um tema que me acompanha alguns anos. Como boa parte dos heróis e 

anti-heróis da antiguidade como o mito de Spartacus, Teseu, Aquiles, Hércules 

e Perseu, acentuaram leituras exaustivas sobre esses personagens e o mundo 

antigo.  

Todavia, é importante salientar para o leitor que o período Interbíblico, ou 

período intertestamentário, é o momento histórico que compreende o espaço de 

tempo entre a Bíblia Hebraica e o Novo Testamento. Na narrativa bíblica 

passaram-se cerca de quatrocentos anos entre a época de Neemias (quando o 

livro de Malaquias foi escrito) e o nascimento de Cristo (aproximadamente 433 – 

5 a.C.). Esse período entre os dois testamentos também é chamado pela 

literatura cristã como os “anos de silêncio”. Isso porque durante esse tempo não 

houve nenhum registro de uma palavra profética da parte de Deus para o povo 

de Israel, conforme salienta o discurso protestante4.  

Na biblioteca da faculdade (retornando o ponto dos colegas) enquanto as 

estantes de História do Brasil, Moderna e Contemporânea estavam abarrotadas 

de livros, aqueles sobre História Antiga e Medieval ocupavam apenas um degrau 

                                                           

4 Os 400 anos do Período Inter bíblico caracterizam-se pela cessação da chamada revelação 
bíblica, pelo profundo silêncio em que o Deus dos israelitas permaneceu em relação ao seu povo, 
pois durante esse tempo nenhum profeta se levantou em nome de Deus. Foi no período Inter 
bíblico que o conceito de Sinagoga se solidificou durante muitos anos. Durante o período do 
exílio na Babilônia, o povo de Israel não tinha mais aceso ao Templo, além de ser confrontado 
por práticas religiosas pagãs que ameaçavam a continuação da religião judaica. (TEIXEIRA, 
2018, p.29). 



24 
 

da estante. No início, essas obras eram basicamente o que poderíamos utilizar 

como fonte e estes eram meus limites sobre a Antiguidade até aquele momento. 

Muito embora meu interesse pela História Antiga tivesse tomando forma 

através da minha trajetória religiosa e do curso de teologia, minha inquietação 

buscava o que o senso comum protestante deixou de investigar, pela falta de 

interesse em virtude do período de quatrocentos anos de “silêncio” entre o Antigo 

e o Novo Testamento, ou pelo obscurantismo em não dialogar com os textos 

extra canônicos. Na verdade, o movimento da história nunca se calou e o tempo 

não é estático, ainda assim, muitos acreditam nessa possiblidade ao cruzar com 

os documentos bíblicos.  

Após a graduação meu interesse pelos documentos deuterocanônicos 

foram crescendo. Os primeiros documentos lidos foram Atos de Paulo e Tecla, 

onde o Apóstolo Paulo passa pela cidade de Icônio, prega na praça da pequena 

cidade e arrasta uma multidão seguidora do seu discurso da ressurreição do 

Cristo e de uma vida eterna. Tecla, uma jovem comprometida em noivado deixa 

tudo para trás para seguir o itinerante apóstolo. Outro documento relevante na 

literatura apócrifa é o Evangelho de Felipe, onde narra uma versão interessante 

sobre a aproximação de Jesus e de Maria Madalena.  

O documento não retrata um Jesus e Maria Madalena próximos no sentido 

em que Dan Brown e Nikos Kazantzakis5 atribuíram em suas obras, mas de uma 

Maria Madalena convertida, conflitante, atuante e interessada nas questões da 

vida eterna. Outros documentos foram lidos, mas dentre tantos, esses sem 

dúvidas foram melhor apreciados trazendo um pouco mais de sentido com as 

narrativas canônicas.  

O documento de I Macabeus foi apresentado tempo depois, numa fila 

extensa das leituras apócrifas que precisavam ser consultadas. Nelas, aguçou 

os sentidos quando percebi um movimento cultural importante entre judeus e 

gregos e que as batalhas eram um símbolo de resistência sobre as fortes 

                                                           

5 Dan Brown e Nikos Kazantzakis (O Código da Vinci, 2003 e a Última Tentação de Cristo, 1995), 
abordam que Jesus e Maria Madalena foram casados e tiveram filhos.  



25 
 

falanges gregas de Antioco IV Epífanes. Essa epopeia foi um marco cultural na 

antiguidade6.  

Em busca de trabalhos embrionários, me deparo com uma dissertação de 

mestrado de um ex aluno da Universidade Federal Fluminense, que trabalhou 

com o tema fronteiras helênicas tendo como fonte primária I Macabeus7. Depois 

disso, nenhum outro trabalho acadêmico foi produzido a nível de mestrado e 

doutorado. Foi então que nas inquietudes do pesquisador faço a seguinte 

pergunta: por que não produzir algo relevante que misture o universo simbólico 

das batalhas com o movimento híbrido que ocorreu naquele período? 

 Para a história essa singularidade cultural nunca se calou. Judeus e 

helenos travaram seus embates pela sobrevivência numa terra dominada pelas 

grandes contendas religiosas entre as facções judaicas no período. Enquanto 

isso, as falanges selêucidas avançavam conquistando tudo à sua frente, 

promovendo mortes aos que se opuseram e levando como despojos tudo o que 

era de valor dessas façanhas, inclusive mulheres e crianças cativas. 

Outro ponto importante que surgiu durante as primeiras leituras sobre o 

documento é como o mito Macabeu chegou tão longe até o período das cruzadas 

nos séculos XI ao XIII. A crônica de Fulcher de Chartes, cronista da primeira 

cruzada comparou os cruzados com os “santos Macabeus”. Segundo Fulcher8, 

essa foi uma forma de dizer que os cruzados também morreram pela fé, dando 

um sentido religioso para tamanhas batalhas.  

A narrativa das revoltas insurgentes no livro de I Macabeus enfatiza a 

importância da liderança dos Macabeus nas insurreições contra os exércitos 

selêucidas, de modo que apresenta suas batalhas como evidência simbólica 

para a construção da identidade Macabeia. Isso só foi possível porque a questão 

da hereditariedade no judaísmo e das motivações que surgiram com os 

chamados heróis da antiguidade não sofreram mudanças significativas nas 

                                                           

6 TEIXEIRA. Fabiano Alves. A Batalha de Emaús sob a perspectiva do livro Apócrifo de I 
Macabeus: O fracasso da expedição punitiva liderada por Antioco IV Epífanes em 165 a.C na 
Judeia. Dissertação de Mestrado, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 2018. 

7 OLIVEIRA. Leandro Carrari de. A construção da identidade étnica judaica em I e II Macabeus, 
Dissertação de Mestrado, Universidade Federal Fluminense, 2004. 

8 Fulcher de Chartres (1059 – 1127), cronista da Primeira Cruzada. 



26 
 

estruturas religiosas e das práticas comuns dos grupos insurgentes para a 

construção da identidade.  

Embora a questão mitológica e a edificação do heroísmo Macabeu 

assumissem tonalidades de santidade em diversas comunidades cristãs no 

Mediterrâneo, existiu uma preocupação dos cronistas em edificar as insurreições 

como feitos heroicos para além da perspectiva puramente militar dos conflitos. 

Os embates insurgentes foram o caminho para que a hereditariedade desses 

grupos atravessasse gerações alcançando o período das Cruzadas nos séculos 

XI e XII da Era Comum, conforme citado acima na crônica de Fulcher. O 

judaísmo enquanto símbolo de uma comunidade que surgiu no período de 

Abraão permaneceu imaculada ao defender a sua cultura, costumes e 

religiosidade.  

Santimônia, cultura e espaço urbano foram elementos de apoio para a 

constituição da identidade judaica, consolidado por meio do pluralismo étnico no 

interior da sua própria construção simbólica, e que depois da imposição ao 

helenismo levaram os judeus às insurreições militares e aos conflitos religiosos 

na Judeia, onde a religião foi o principal objeto dessas insurreições. Como as 

forças gregas não conseguiram atingir o judaísmo nas relações culturais, a 

próxima empreitada seria atingi-los pela religião, ou seja, pela profanação do 

templo em Jerusalém.  

O espaço urbano foi estratégico para que as forças insurgentes de Judas 

Macabeus lograssem êxito em batalha. Enquanto as tropas de Antioco sofreram 

inúmeras baixas em virtude da pouquidade de despojos e das deserções, isto 

porque parte dos exércitos selêucidas foram ocupados por mercenários, essa 

esfacelação das tropas e o desconhecimento do terreno fracionou esses grupos 

garantindo a vitória dos amotinados Macabeus. Além disso, o espaço urbano foi 

palco para aqueles que não aderiram a helenização na Judeia e partiram para a 

bacia do Mediterrâneo. Para aqueles que aceitaram em permanecer sob o 

domínio grego precisariam sobreviver assimilando a cultura grega, seja no 

casamento ou no politeísmo grego.  

 Após um longo e cansativo percurso para definição do tema, outras 

decisões deveriam ser tomadas ao longo do processo de estruturação e 

construção da tese. Num primeiro momento, mais uma vez senti que estava 

diante da problemática das fontes. Durante a dissertação de mestrado fiz a 



27 
 

opção em trabalhar com a relação entre religião e cultura híbrida entre judeus e 

helenos. Nesta ocasião, tive que analisar as fontes tendo a total consciência das 

suas limitações.  

 Utilizamos a análise do discurso para tratar das questões metodológicas 

desse trabalho, onde pretendemos analisar as alegações produzidas nas 

insurreições. O documento extra canônico como fonte histórica tem uma série 

de questões a serem observadas. O contexto no qual foi escrito e a função 

enquanto símbolo de uma religião teve numa determinada sociedade, são 

pontos de impacto que devem ser levados em consideração. Tudo indica que as 

fontes apocalípticas do livro de Daniel, pelo menos do capítulo 7 ao 12 foram 

escritas no período dos Macabeus e não no século V e VI a.C., de acordo com 

os documentos protestantes.  

A ausência de um interlocutor direto pode gerar muitos questionamentos. 

O autor era um judeu helenizado? Foi um judeu da diáspora do Mediterrâneo? 

É possível que seja um componente da família macabeia? Outro fato importante 

é que nenhuma das fontes utilizadas neste trabalho trata da autoria de I 

Macabeus, ou seja, muito provavelmente os documentos foram escritos por um 

autor desconhecido. Esse é um grande desafio, pois a ausência de um 

personagem pode gerar especulações em torno da narrativa criando uma série 

de perguntas para o personagem. 

Podemos trazer o exemplo de Marco Antônio, um general e político 

romano. Sua trajetória foi marcada pelas inúmeras vitórias no campo de batalha, 

aterrorizando a elite romana ao tentar chegar ao poder. As fontes evidenciam a 

passagem de Marco Antônio, tanto que a numismática romana reforça a 

identidade do general atribuindo seu rosto a uma moeda, isto sem contar com 

inúmeros fragmentos de textos de documentos Alexandrinos no tempo em que 

comandou o Egito junto a Cleópatra. Nesse sentido, podemos tratar a fonte com 

maior veracidade analisando sua biografia e seus discursos, atribuindo maior 

relevância para o objeto pesquisado9.   

                                                           

9 Desde o surgimento do Império Romano a nobreza desenvolvia o interesse em colecionar 
moedas. Enquanto o colecionismo refere-se a posse de moedas, no início, a numismática teve 
como principal objetivo o estudo de civilizações e de suas respectivas evoluções, bem como seu 
material ao longo dos anos, como o cobre, o latão, a prata e o ouro. (TEIXEIRA, 2018, p 43). 
 



28 
 

De qualquer forma, embora minha proposta inicial fosse trabalhar apenas 

com o conceito de cultura híbrida entre os grupos conflitantes, ao longo do 

trabalho, fui naturalmente utilizando outras fontes de conhecimento durante a 

pesquisa. Mas é preciso observar que, considerando as escolhas feitas para este 

trabalho, todas as fontes de pesquisadas foram objeto de exaustão. 

 A história dos Macabeus é singular devido a dois momentos distintos na 

história. A primeira é a cultura desenvolvida com a história dos Macabeus 

durante séculos e marcou a história também do chamado mundo medieval. A 

formação desses preceitos da cavalaria nos séculos XI e XIV foi marcante ao 

destacar a importância do seu principal personagem, Judas Macabeu. Essa 

epopeia logrou o desenvolvimento de temas importantes como religião dentro da 

perspectiva de uma duração que datou o século II a.C., até o fim da Idade Média. 

A priori, a igreja católica durante esse período foi o maior agente dessa 

propaganda, para alimentar os cruzados nas suas batalhas.  

Na monarquia carolíngia, durante o século IX e X existiu uma derrocada 

dos condados e dos principados pela independência dos seguimentos político, 

militar e de governo (administrativo). Com isso, os limites entre a Igreja e o 

Estado eram frágeis até o ponto de chagada dos cavaleiros. Foi então que 

durante uma boa parte do século X esses combatentes sem pagamento e sem 

despojos de guerra foram substituídos por guerrilheiros camponeses, artesãos, 

agricultores e “simples mortais” que foram transformados em soldados nas 

frentes de batalhas tomados seus animais para guerra.     

Texto do cronista Fulquério de Chartres, ou Fulcher de Chartres (1059 – 

1127), um cronista da Primeira Cruzada, que teria presenciado o Sermão do 

papa Urbano II no Concílio de Clermont: 

 

“Mais amados irmãos: Impulsionado pela 
necessidade, eu, Urban, com a permissão de 
Deus, chefe, bispo e prelado de todo o 
mundo, vim para estas partes como um 
embaixador, com uma advertência divina 
para vocês, servos de Deus. Eu esperava 
encontrá-los tão fiéis e tão zelosos no serviço 
de Deus quanto eu tinha suposto que 
fossem. Mas, se há em vós quaisquer 
deformidades ou tortuosidades contrárias as 
leis de Deus, com a ajuda divina, eu farei o 
meu melhor para removê-las. Porque Deus 
tem lhes posto como mordomos sobre suas 
famílias para servi-Lo. Feliz de fato você será 



29 
 

se Ele o considerar fiel em sua serventia. 
Vocês são chamados pastores, cuidem para 
não agir como mercenários. Sejam 
verdadeiros pastores, com seus cajados 
sempre às mãos. Não durmam, mas 
guardem de todos os lados o rebanho 
confiado a vós. Pois se através de seu 
descuido ou negligência um lobo levar uma 
de suas ovelhas, você certamente perderá 
vossa recompensa que está com Deus. E 
depois de ter sido duramente açoitado com 
remorso por seus erros, você será 
ferozmente destruído no inferno, a abadia da 
morte. Pois, de acordo com o evangelho, 
“você é o sal da terra” [Mateus 5:13]. Fonte: 
BONGARS. Gesta Dei per Francos, 1, 382 f. 
In: THATCHER, Oliver J.; MCNEAL, Edgar 
Holmes. A Source Book for Medieval History. 
New York: Scribners, 1905. p. 513-17. 
Disponível em:. Acesso em: 15 set. 2013. 
(Tradução de Caroline L. M. Pereira).” 

 

Todavia, o contexto das instituições, sociais, políticas e religiosas, 

generalizada na Europa entre os séculos X e XI, acabou por possibilitar o avanço 

social destes guerreiros, que acabaram por tornarem de certa forma autônomos. 

Existe neste momento a formação de um laço entre senhores e guerreiros, onde 

os cavaleiros dependem integralmente dos sujeitos enquanto estes dependem 

dos guerreiros para exercer seu poder sobre os camponeses, com intimidações, 

extraindo as riquezas feudais que alimentavam todo sistema.  

Foi então que entre os séculos X e XI, formaram uma nova categoria 

social que monta a cavalo, a dos cavaleiros, que aparecem com maior frequência 

nos textos da época, demonstrando o poder militar da sociedade desse tempo. 

Na maior parte da Europa os cavaleiros de certa forma conscientizaram-se de 

sua importância nesta sociedade, passando a obter melhores condições para o 

exercício de suas funções. Podemos dizer que isto foi fundamental para a 

formação dos laços feudais, passando os cavaleiros da condição de servos 

armados à de vassalos. É importante ressaltar que os laços entre suseranos e 

vassalos envolvem negociações e não coerção, ou seja, são relações em que 

se considera ambas as partes estão em condições igualitárias, buscando 

benefícios mútuos10.  

                                                           

10 O mito macabeu permaneceu vivo durante o período medieval, principalmente entre os X e XI 
e entendemos sua importância na cavalaria cruzada. Por esses motivos, entendemos abrir esse 
espaço na introdução.  (TEIXEIRA, 2018, p 44). 



30 
 

Os suseranos recebem o trabalho militar dos vassalos e estes recebem 

em troca benefícios, comumente conhecidos como feudos, termo muito utilizado, 

mas poucas vezes na devida significação. Ao contrário do senso comum, os 

feudos não eram necessariamente terras, cuja denominação mais adequada era, 

aliás, senhorios. Podiam ser senhorios, que cobravam pedágios, e exploravam 

florestas, etc. Ou também recompensas mais diretas, como numerário, peças 

preciosas, armas, armaduras, montarias, roupas e subsistência, e porque não 

escravos.  

Desta forma inicia-se o processo de interpenetração entre cavalaria e 

nobreza que se completou por volta do início do século XIV com o enobrecimento 

pleno dos alemães. Entre os séculos XII e XIII, praticamente inexistiam 

diferenças entre ser nobre e ser cavaleiro. As condições de vida destes 

cavaleiros eram originalmente rústicas e violentas, assim como seu 

comportamento. As sociedades europeias, devido a suas condições de 

fragmentação política, não possuíam instituições que pudessem garantir 

condições de segurança, impedindo as disputas, normalmente causadas por 

razões patrimoniais ou de linhagens entre os senhores e seus grupos armados, 

que atacavam uns aos outros, aos camponeses e às propriedades da Igreja.  

A Eclésia reagiu contra os desmandes, num plano geral, com a 

instituição da chamada Reforma Gregoriana11, que além de libertar a Igreja dos 

controles laicos, queria mesmo reformar a sociedade a fim de que todos, leigos 

e clérigos andassem e se comportassem em conformidade com seus princípios, 

para conduzi-los à redenção. O movimento da Paz de Deus12, surgido no final 

do século X e foi resultado de iniciativas locais chefiados pelos bispos, abades e 

padres, principalmente os das regiões do centro e do sul da França.  

                                                           
 

11 Também conhecida como “Reforma Papal” ou “Revolução Papal”, a Reforma Gregoriana foi 
uma série de medidas iniciadas pelo Papado no século XI para livrar a Igreja da interferência 
laica dentro da Igreja, resolvendo a tensão entre Estado e Igreja, ao mesmo tempo em que 
buscou moralizar o próprio clero. (LUZ, p 231). 

12 O conceito de Paz de Deus começa a ganhar força no decurso dos séculos X e XI, assente 
essencialmente na premissa que um cristão não podia matar ou fazer mal de qualquer forma a 
outro cristão. Foram expressamente proibidos pela Igreja as pilhagens, os roubos, os atos de 
violência contra as populações e propriedade da Igreja, o não cumprimento destas diretivas 

resultava na excomunhão. (FONSECA, Luís Adão da; La Cristandade Medieval, EUNSA, 1984). 



31 
 

Descendente de uma lacuna do poder monárquico e de sua 

incapacidade ou mesmo indiferença como mantenedores da ordem, este 

processo acabou levando os eclesiásticos a confiá-lo ao grupo social e 

profissional que deveria ser encarado apenas como executante das ordens 

emanadas dos reis e dos príncipes13. Com a expansão do movimento, sua 

direção passou a ser adotada por diversas autoridades com amplitude cada vez 

maior até abarcarem a totalidade de reinos, como por exemplo, as renuncias 

contratuais dos monarcas germânicos durante o século XII. Em meados do 

século XI este movimento foi complementado com a chamada trégua de Deus, 

destinada a limitar a violência cavalheiresca no tempo e em intensidade, 

proibindo as ações de guerra entre a noite de quarta-feira e a manhã de 

segunda-feira, nas grandes festas cristãs das cidades. 

Neste mesmo período surgiu no seio da Igreja a ideia de um desvio da 

agressividade destes cavaleiros, direcionando-a para fora das fronteiras da 

cristandade, a reconquista ibérica, as cruzadas levantinas e as expedições 

contra os eslavos pelos germânicos. Estes processos foram a princípio apoiados 

e depois encampados por grandes príncipes e reis. Em termos culturais, o 

processo de ascensão sócio-política dos cavaleiros correspondeu a um processo 

que buscava a constituição uma cultura própria a este grupo com seus valores, 

heróis e ideais, com o objetivo de moderar suas ações através da adoção de 

modelos de conduta, do complexo de valores e comportamentos sociais 

conhecido como cordialidade e as manifestações literárias dos romances de 

cavalaria, da Lírica Trovadoresca e do Amor Cortês14.  

Nesse quesito, Judas Macabeu entra no circuito nas implicações desse 

modelo cultural cavalheiresco, especificamente a formação de modelos de 

conduta para os cavaleiros, enfatizando os temas e problemas que podem ser 

extraídos do estudo de uma figura heroica singular do mito Judas Macabeu, 

                                                           

13 A Igreja estava em contato direto com a profissão das armas, sem o rei como seu intermediário. 
(CONTAMINE, 198, pp 277). 

14 A título de conhecimento geral, as cantigas trovadorescas é a denominação cedida aos textos 
poéticos da primeira época medieval e que fizeram parte do movimento literário do trovadorismo. 
No geral, eram músicas cantadas em coro e, por isso, recebem o nome de "cantigas". (VIDEIRA, 
2016, pp 17). 

 



32 
 

personagem histórico entre a Bíblica Hebraica e o Novo Testamento, com maior 

precisão do século II a.C., ou seja, entre os anos de 164 e 166, considerado 

como um dos grandes heróis da Cavalaria medieval. Projetamos também 

entender as razões para a propensão medieval a este personagem, suas 

implicações e algumas de suas principais manifestações literárias entre os 

séculos IX e XIV, dentro de um processo de longa duração que nos levará a 

refletir sobre as formas como o cristianismo teve como expansão entre os povos 

germânicos e certas peculiaridades do pensamento medieval.  

Quando nos curvamos as representações da cavalaria medieval, 

encontramos nos campos da literatura, festividades e nas artes, como escultura, 

pintura e peças teatrais a presença de uma galeria de heróis na literatura 

cavalheiresca entre os séculos XI e XIV conhecida como a Galeria dos Nove 

Bravos, verdadeiro estandarte leigo da Cavalaria. Sua composição variou no 

correr dos séculos, mas alcançou sua forma final na obra Voeux du Paon 

(LOOMIS, 1967, pp 33-35) composta para o sacerdote monarca Liège Thibaud 

de Bar, por Jacques de Longuyon em 1315. Sua popularidade estendeu-se pela 

Idade Média e Renascimento, sendo que suas representações podem ser 

encontradas por quase toda Europa, Escócia, Dinamarca, Suíça e Itália, berços 

da literatura e do expansionismo cultural em todo continente europeu.  

Apenas nos extremos da Europa medieval, as penínsulas Ibérica e 

escandinava tiveram pouco impacto. Este grupo era composto por personagens 

históricos e literários cujas biografias, através da visão dos medievos, foram 

transformadas em comportamentos exemplares, como Heitor e Aquiles de Tróia, 

Alexandre (o grande) da Macedônia, Júlio César, Josué, Davi, Judas Macabeu, 

Arthur e Carlos Magno.  Existe uma lógica simbólica para os agrupamentos entre 

estes heróis, formando três tríades, cada uma representando um período 

histórico, sucedendo-se em uma sequência evolutiva, conforme pensada na 

época.  

 

Lei Pagã Da Velha Lei Nova Lei 

Heitor Josué Arthur 

Alexandre Davi Carlos Magno 

César Judas Macabeu Godofredo 

Quadro 1: A tríade dos heróis da história na antiguidade. 



33 
 

 

Sempre existiu uma admiração pelos heróis considerados pagãos, pois 

nunca houve uma destruição completa do conhecimento da Antiguidade. Assim, 

a Ilíada de Homero, o romance de Alexandre e as várias narrativas romanas 

sobre os feitos dos Césares, como a biografia dos Doze Césares de Suetônio, 

estiveram razoavelmente acessíveis durante o decorrer do período medieval, 

especialmente durante a época do Renascimento Carolíngio e do século XII, 

como exemplos nos ciclos épicos das chamadas disciplinas de Tróia e Roma.  

Explicando esses ciclos, os heróis da Nova Lei, os cristãos, tiveram suas 

façanhas propagadas com as canções de gesta (séc. XI e XII) e os romances 

(séc. XII e XIII) dos ciclos Carolíngio e Arturiano. Já as façanhas de Bouillon, 

líder do exército cruzado que reconquistou Jerusalém aos muçulmanos, eram 

encontradas em crônicas e, principalmente, no Roman du Cygne. A tríade 

intermediária, a dos heróis da chamada Velha Lei, os judeus, obviamente era 

conhecida através da bíblia hebraica, em especial os livros de Josué, Reis (I e 

II) e Macabeus (I e II).  

Com relação a estes heróis, Josué, ou como seu apelido medieval, 

Duque Josué o comandante que conquistou a Terra Prometida após suas 

campanhas sucedendo seu líder Moises, destruindo com seu pequeno exército 

falanges e grandes fortificações na chamada batalha de Jericó, a partir do século 

XI, como uma prefiguração dos primeiros cruzados que lutaram em 

desvantagem numérica constante em seus combates e em imensos cercos 

como em Antioquia e Jerusalém e finalmente conseguindo conquistar a Terra 

Santa15.  

Já o segundo rei de Israel, Davi, teve uma vida de grandes conquistas 

em Jerusalém e territórios vizinhos, ao menos até o episódio do triângulo 

amoroso com Urias e Betasbé, que lhe manchou a reputação e a vida, conforme 

anunciado pelo o profeta Natan (2 Samuel 11:3; 23:34). De acordo com ditos 

militares e da versão da bíblia hebraica, Davi foi bem-sucedido, tendo 

                                                           

15  A queda das muralhas de Jericó, com mais de 40.000 homens preparados para 
a batalha, Jericó foi totalmente bloqueada (Josué 4:13) e ninguém podia entrar nem sair da 
cidade (Josué 6:1). Apesar de Jericó ser comandada por um rei, a Bíblia Hebraica não menciona 
o seu nome. (Bíblia de Jerusalém, São Paulo, Sociedade Bíblica Internacional e Paulus, 9ª 
edição, 1994). 



34 
 

conseguido expandir o reino de Israel em um momento de enfraquecimento dos 

grandes vizinhos, com suas milicias contratadas, cumprindo assim um dos 

maiores deveres nobres, deixar o legado aos seus descendentes um patrimônio 

maior do que aquele que havia herdado para seu sucessor. Isto posto que, após 

as conquistas davídicas sucedeu-se a era de expansão de Salomão e por fim, o 

último destes heróis e foco deste capítulo, Judas Macabeu.  

Concordamos em diluir a pesquisa em três campos da história. O primeiro 

é o campo da história das religiões. É um campo de investigação complexa, 

porque a história está visceralmente ligada aos proêmios das civilizações. 

Mesmo que possamos estudar uma só religião em todos os seus aspectos 

relacionais com o indivíduo ou do seu grupo social, devemos ter a maturidade 

necessária de entender que há na religião um processo híbrido sujeito a análise 

do historiador. Na verdade, o conceito de hibridização cultural também se aplica 

a religião16.  

A história das religiões ou religiões comparadas17, que norteiam em parte 

nosso objeto não tem o objetivo de definir as religiões do judaísmo e do 

helenismo como têm feito os diversos pressupostos teóricos que já conhecemos, 

mas de estudá-las no processo híbrido sem perder a sacralidade que as 

envolvem (WACH, J. 1990, p. 165). Devemos entender que em certo momento 

são religiões e culturas distintas, que interligadas, formam um processo de 

aculturação que foi pano de fundo e marcou uma geração nos séculos seguintes 

ao movimento do Mediterrâneo nas insurreições macabeias.  

O problema das religiões, principalmente as de matrizes cristãs e 

judaicas, acreditam ser o suprassumo da história humana, a grande religião 

eleita, que defende suas supostas verdades manipulando as dos outros. Dessa 

forma, as pesquisas e todo pensamento que não coincidem com os princípios 

estabelecidos como “corretos”, tornava o indivíduo herético ou diabólico. Aqueles 

                                                           

16 Este campo nos ajuda entender o fenômeno da afirmação da autoridade religiosa dentro da 
perspectiva judaica. Acreditamos que o judaísmo é multifacetado nos mais variados seguimentos 
(político, social, cultural, econômico, entre outros). Entretanto, o religioso tem um papel 
predominante por ser “a corda que amarra todo esse grupamento”. (TEIXEIRA, 2018, p.51). 

17 Esse é um campo de estudos desenvolvido principalmente no século XIX, em que se 
empregam conceitos das ciências sociais e métodos de conhecimentos científicos para, 
mediante a comparação objetiva entre as diversas religiões particulares, determinar a história e 
explicar a natureza da religião como fenômeno humano e universal (Dicionário Aurélio).  



35 
 

que não fossem parte integrante dessa cosmovisão, eram sacramentados e 

gerados como frutos da ingratidão e da perseguição, infligindo penas corporais 

e capitais. A religião é um campo epistemológico complexo e perigoso, ligando 

o homem ao sagrado, ao desconhecido, sem a forma humana e capaz de trazer 

alento aos mais desajustados socialmente.  

 

A cultura de uma sociedade moderna contém 
tantos elementos importados daqui e dali, 
que não constituem uma peça única e 
coerente. Consideremos, por exemplo as 
atitudes contraditórias de pensadores 
eminentes a respeito do suicídio, da 
limitação da natalidade, do jogo, do 
monopólio e da vendeta. Uma sociedade 
simples possuindo uma cultura toda sua e 
sem contados perturbadores com o mundo 
exterior, obtém condicionamento de seus 
membros um sucesso a que nenhuma 
sociedade moderna pode aspirar. (LINTON, 
p. 125). 

 

O processo cultural é o que herdamos e carregamos em nós desde o 

começo dos tempos. É o processo pelo qual o homem é inserido no mundo pelo 

social, aprendendo ou incorporando as tradições, o comportamento objetivo e 

subjetivo, a linguagem as conquistas culturais do povo com o qual vive.  

O segundo campo que nossa pesquisa norteia é o diálogo com a história 

da literatura. As manifestações literárias, que por tanto tempo forram ignoradas 

pela historiografia como sendo meras "ficções" e sem valor de verdade, 

revelaram-se fontes úteis para, por exemplo, o estudo das ideologias, 

pensamentos e da ação vigente das manifestações do poder em determinada 

época. Em Jerusalém, um dos principais modos (e o de fato foco desta pesquisa) 

é de que os judeus tentaram demonstrar e consolidar seu poder por meio dos 

mais diversos tipos literários: sermões, crônicas, histórias dinásticas, parábolas, 

entre outras; sendo então indispensável para a nossa pesquisa o diálogo com 

esta modalidade histórica18. 

                                                           

18 MENDONÇA, Carlos Vinícius Costa de; ALVES, Gabriela Santos. "Da alegria e da angústia 
de diluir fronteiras: o diálogo entre a História e a Literatura". Cantareira (UFF), v. a1, n.02, 2003, 
p. 10. Disponível em http://www.historia.uff.br/cantareira/v3/wp-
content/uploads/2013/05/e0402.pdf. Acesso em 14 de março de 2021.  

http://www.historia.uff.br/cantareira/v3/wp-
http://www.historia.uff.br/cantareira/v3/wp-


36 
 

O terceiro campo seria a chamada História Cultural ou a Nova História 

Cultural. De acordo com Peter Burke19, a História Cultural é um campo que se 

dedica não só em estudar determinadas áreas da cultura como a arte, a 

literatura, ou a filosofia. É um campo que busca trabalhar determinadas 

expressões culturais de classes sociais elevadas. Contudo, prioriza também a 

construção por parte da historiografia a partir das manifestações sociais de 

grupos anônimos.  

A partir de então, a Nova História Cultural preocupa-se em retratar 

dissidências e as estratificações existentes nas classes sociais, por meio de uma 

história plural que apresenta caminhos alternativos (até mesmos divergentes) 

para investigar o problema. Para o autor, trabalhar com o termo cultura é uma 

tarefa mais complexa do que definir o conceito de "popular", ou seja, esse termo 

foi utilizado para referir-se às artes e às ciências, empregado posteriormente na 

descrição de manifestações populares.  

Existe uma harmonia entre a História das Religiões, a História da Literatura, 

e a História cultural que possibilita o trânsito da pesquisa entre os três campos. 

Por um lado, pretendemos trabalhar com uma cultura tentando construir e 

afirmar seu poder em Jerusalém; e por outro lado, acreditamos que os discursos 

judaizantes foram um mecanismo para legitimação e pré-condição de tal poder. 

As fontes literárias, analisadas sob o prisma da História da Literatura que 

considera o contexto temporal/geográfico/ocupacional na leitura das fontes, 

permite-nos responder de que maneira o helenismo foi introduzido na cultura 

judaica e quais discursos as comunidades judaicas se apropriaram para a defesa 

de sua identidade e, consequentemente sua hereditariedade. 

Muito antes que o Cânon existisse como apresentado hoje, se faz 

necessário entender que esses documentos eram rolos e pergaminhos onde 

cada comunidade teria o seu. Vários desses documentos foram enviados por 

escritores como o apóstolo Lucas, que escreveu parte da vida de Paulo e de 

suas viagens missionárias. Esses documentos não foram livros comuns como 

conhecemos hoje, eram cartas, pedaços de papiros ou pergaminhos que 

                                                           

19 BURKE, Peter. O que é história cultural. Rio de Janeiro: Zahar, 2008.  

 



37 
 

narravam diversas vezes o dia a dia de cada comunidade cristã pelo 

Mediterrâneo e do movimento messiânico pelas igrejas do Império Romano e da 

Ásia.  

Os primeiros livros escritos do Novo Testamento foram as cartas do 

apóstolo Paulo, bem como os evangelhos sobre a vida do Jesus histórico, onde 

os discípulos deixaram o testemunho de sua vida e obra. Foram esses mesmos 

fragmentos que passaram a circular até que se formaram esses livros20. 

Essa circularidade fez com que as demais comunidades fizessem o mesmo 

acrescentando seus próprios relatos, assim formando seus próprios documentos 

como os Evangelhos e as Cartas de Paulo como já sinalizamos acima. Dentre 

os inúmeros documentos escritos, haviam aqueles que também circulavam entre 

as listas dos primeiros séculos que não foram reconhecidos por todas as 

comunidades como documentos autênticos. Isso se traduz porque a maioria 

desses documentos foram produzidos após a morte dos apóstolos, o que não 

reflete o testemunho daqueles que viveram e acompanharam as peregrinações 

de Jesus.  

Perduram três regras para que o leitor entenda porque os documentos 

deuterocanônicos não foram aceitos pelo movimento protestante. A primeira 

regra é que esses documentos deveriam ter sido produzidos no período do 

movimento dos apóstolos. A segunda é que deveriam ter sido reconhecidos por 

todas as igrejas e pertencente a listagem antiga. E por último, deveriam ser 

reconhecidos por todas as listas que circulavam.  

Temos o exemplo do evangelho de Felipe que narra o suposto caso 

conjugal entre Jesus e Maria Madalena. Esse documento circulou por volta do 

ano 300 da era comum muitos anos depois da morte dos apóstolos. O problema 

é que esse documento foi considerado falso por estudiosos do tema. A 

interpretação literal desse texto é que Maria Madalena andava muito próximo de 

Jesus com o intuito de aprender sobre as questões do reino vindouro e do próprio 

discurso filosófico sobre a existência humana e no legado deixado após a morte 

física, ou seja, muito além por seus interesses em contribuir para o ensinamento 

                                                           

20 O primeiro evangelho produzido foi o de Marcos. (Bíblia de Jerusalém, São Paulo, Sociedade 
Bíblica Internacional e Paulus, 9ª edição, 1994). 

 



38 
 

de outros do que a própria visão conjugal, que foi dada pelos apóstolos 

enciumados:  

 
“Además de los libros canónicos de las 
Escrituras hebreas debemos considerar 
otras dos clases de libros. Estos son los 
libros de lá apócrifa, y los que los eruditos 
conocen como Seudoepígrafos. El termino 
apócrifa designa un grupo de libros que 
fueron escritos bastante después de los 
libros canónicos, entre el año 200 a.C., y el 
año 100 d.C. Originalmente lá palavra 
apócrifa significó “oculto”, o “escondido”. Su 
uso presente data del siglo V de nuestra era, 
cuando Jerónimo estableció que otros libros, 
aparte del canon reconocido, “debían 
incluirse com lá Apócrifa”. (DEMARAY, 2006, 
p 52). 

 

Muito embora reunidos sob um único título na bíblia, primeira e segunda 

Macabeus são livros diferentes, tendo em comum apenas o tema. Sobre a 

estrutura do documento, em I Macabeus divide o preâmbulo em duas partes: 

primeiro, a visão geral de Alexandre à vinda de Antioco IV Epifanes, nascimento 

da facção helenista na Judeia, profanação do templo e tentativa de Antioco de 

suprimir o judaísmo e helenizar a Judeia. Segundo a resistência de Matatias e 

seus filhos e organização de uma campanha de guerrilhas contra as forças 

selêucidas.  

A estrutura do livro não deixa de ser artificial. Toda história narra a luta 

vitoriosa dos judeus para sobreviver contra as forças militares e culturais aliadas 

contra eles. O preâmbulo apresenta os protagonistas; de um lado, as falanges 

gregas e os grupos judaizantes helenizados, de outro, a família de Matatias, que 

se torna o chefe diante dos embates e da resistência. Cada um dos três irmãos, 

que levam adiante as batalhas, distinguem-se de alguma forma: Judas é o herói 

nas batalhas, Jônatas é um diplomata e Simão é a figura que incorpora em si 

todos os predicados e que leva a libertação final.  

Sobre a linguagem e o texto, I Macabeus foi escrito em hebraico. Seu estilo 

torna evidente e os pesquisadores não discordam. Entretanto, conservou-se 

somente em grego, salvo poucas exceções, o grego reflete o original em 



39 
 

hebraico, de tal modo que pode ser considerado seguro. Jerônimo21 informa ter 

visto uma cópia do original em hebraico. Macabeus não pode ter sido o título 

original. Origines deu o título hebraico na transcrição do grego, do qual não foi 

proposta uma reconstrução correta.  

A autoria do documento é desconhecida. Com base em 16,24, o livro pode 

ser datado depois de 104 a.C., data da morte de João Hircano. Contudo, 

especialistas propõem o problema da originalidade de 14-16, que não são 

usados por Flávio Josefo em sua história desse período. Alguns deles datam 1-

13 já de 135 a.C., ano da morte de Simão, ou pouco depois. Uma opinião mais 

recente considera a ausência desses capítulos de Josefo como um argumento 

insuficiente para desliga-los do resto do documento, com o qual apresentam 

unidades de estilo e concepção.  

Na forma literária e do caráter histórico, o autor, evidentemente, tinha a 

intenção de escrever no estilo de prosa narrativa hebraica clássica22, assim 

como o livro dos Reis de Israel. A narração é movimentada e viva. Entretanto, é 

episódica, assim, como na sequência, acontecimentos que passam apenas 

vagamente, sem muita extensão e compromisso com por menores.  

O documento tem relevância histórica. Trata-se do único documento 

relativo a todo período que vai dos eventos de Antioco à morte de Simão (175-

135). Os estudos históricos e a crítica demonstram que o documento constitui 

uma fonte histórica de relativa confiança. Segundo seus escritos, as derrotas e 

as traições dos judeus sugerem a ausência de dissimulação e de deformação, 

muito pelo contrário, corroboram com a narrativa do movimento de Alexandre 

até Antioco, isto porque os eventos sobre a vida de Alexandre e de seu reino 

dividido após a sua morte para seus quatro generais está nos anais do Oriente 

                                                           

21 Eusébio Jerônimo (340-420), sacerdote de Antioquia e tradutor da bíblia para o latim conhecida 
como Vulgata Latina. (Bíblia de Jerusalém, São Paulo, Sociedade Bíblica Internacional e Paulus, 
9ª edição, 1994). 

22 A literatura hebraica está listada na literatura clássica e corresponde à compilação de obras 
(em verso e prosa), escritas em hebraico por autores judeus e não judeus, cujas origens 
remontam ao século XII. C. Dentro da literatura hebraica, os livros do Antigo Testamento, seção 
da Bíblia e da Torá se destacam. Em particular, a Torá ocupa uma parte essencial da história 
hebraica e seus antecedentes, bem como os costumes e tradições do povo judeu e cristão. A 
literatura hebraica é uma das manifestações culturais mais difundidas e extensas do mundo 
(Simon & Benoit, p 11).  



40 
 

e nos escritos alexandrinos23. Da chegada de Antioco até Jerusalém a 

abordagem muda de figura porque parte dos relatos são elaborados pela crítica 

mitológica na narrativa dos Macabeus.  

A tradição judaica afirma que a liberdade dos judeus deriva da queda do reino 

selêucida. I Mac não faz referência às suas fontes, à exceção de 9,22 e 16,23. 

O capítulo 9,22 declara que o resto das ações de Judas Macabeu não foi escrito. 

A frase imita a conhecida fórmula de conclusão que encerra o relato de cada 

reino de acordo com I e o II livro dos Reis de Israel.   

É difícil determinar se esses versículos indicam que o autor usava uma 

fonte documental no que se refere aos acontecimentos da vida de Judas que ele 

narra. A propósito da hipótese de uma data posterior ao ano de 104, e difícil 

supor que fosse uma testemunha ocular dos fatos dos anos de 175-165. É 

provável que já existissem fontes documentais sobre o período de 135-175.  

O autor fornece pormenores exatos, tanto cronológicos como geográficos, 

mostrando além disso certa familiaridade com a Palestina. A datação feita de 

acordo com a era selêucida, calculada a partir de 312 a.C., não é de grande 

familiaridade com a geografia, a etnologia, as instituições e a história dos povos 

estrangeiros: ele, por exemplo, mostra-se escassamente informado sobre Roma 

e sobre esparta; ademais, está claro que, de acordo com a tradição local, fixou 

a morte de Antioco Epifanes IV (6,1-17) mais tarde do que ela ocorreu na 

realidade. A quantidade de homens empenhados nas batalhas é exagerada; 

nem ele nem as fontes conhecem aquele que deve ter sido o número real dos 

combatentes.  

São citados trezes documentos: as cartas dos israelitas de Galaad24 (5,10-

13); a carta dos romanos a judas (8,22-32); a carta de Alexandre Balas a Jônatas 

                                                           

23 Alexandria foi metrópole do oriente mediterrâneo e fez parte de uma das diásporas judaicas. 
Foi capital das ações missionária desde a era apostólica. Existe uma carta de Cláudio aos 
Alexandrinos por volta do ano 200, que reivindicam a pedra fundamental da igreja pelo 
evangelista Marcos. Fragmentos com datação do II século, descobertos no Egito, comprovam a 
antiguidade da implantação do cristianismo no território. (Simon & Benoit, p 111).  

24 Galaad foi um território na faixa israelita que ficava a leste do Rio Jordão. Foi uma região de 
altitudes elevadas e lugar das origens dos Juízes do Bíblia Hebraica Jair, Jefté do profete Elias. 
Foi em Galaad que o povo israelita se reuniu antes de cruzar o rio Jordão em direção à Jerico. 
(Bíblia de Jerusalém, São Paulo, Sociedade Bíblica Internacional e Paulus, 9ª edição, 1994). 

 



41 
 

(10,18-20); a carta de Demétrio I a Jônatas (10,25-45); a carta de Antioco a 

Jônatas (11,57); a carta de Jônatas aos espartanos (12,6-17); a resposta dos 

espartanos a Jônatas (12,20-23); a carta de Demétrio II a Simão (13,36-40); a 

carta dos espartanos a Simão (14,20-23); a cara de Antioco VI a Simão (15,2-9); 

a carta de Lúcio a Ptolomeu (15,16-21); a inscrição em honra de Simão (14,27-

45).  

Historiadores consideram essas citações artificiais, elaboradas pelo 

espírito da antiga narrativa histórica. Eles deduzem essa opinião dos termos que 

muitas vezes interpreta os acontecimentos, era comum nos historiadores gregos. 

Ela não é uma característica da historiografia hebraica pé-exílica, mas também 

se apresenta nos anais pós exílicos. Entretanto, uma opinião mais recente 

fortalece a confiança na autenticidade dos documentos. Esses estudiosos 

sugerem que o autor observou os documentos, elaborando apenas um resumo 

deles na forma que aparecem no livro.  

No documento, as ideias de religião e patriotismo encontra-se estritamente 

fundidas: a sobrevivência pela fé no único Deus verdadeiro depende da 

sobrevivência da comunidade judaica. Os heróis do livro não são os mártires do 

judaísmo (se bem o autor os admire), mas sim os combatentes e diplomatas que 

desejam que nenhum outro judeu seja submetido ao martírio.  

O autor é um partidário sincero dos macabeus, a estirpe desses homens 

aos quais fora dado libertar Israel (5,62), e implicitamente, dos seus sucessores, 

os asmoneus. Alguns estudiosos afirmam que se tratava de um fariseu, outros 

proclamaram com a mesma segurança que era um saduceu; entretanto, parece 

mais provável que não se tratasse nem de um nem do outro e que tenha escrito 

em uma época em que essas divisões ainda não se tornaram profundas.  

O tema do livro é a oposição existente entre Israel, povo de Deus, e os 

gentios. Se não resistisse ao helenismo por todos os meios, políticos e militares, 

bem como religiosos, Israel desapareceria e perderia a sua identidade própria, 

sua fé e seu culto. Na luta, os judeus helenizados assumem o papel do vilão; 

apesar de tudo, os gregos fazem apenas aquilo que acham que devem fazer; os 

judeus, porém são traidores em relação a Deus e a Israel. Desse modo, os 

macabeus podem estabelecer relações com os selêucidas e seus oficiais, mas 

não com os judeus traidores. 



42 
 

É significativo que, na luta, os judeus demonstrem fidelidade à Lei (1,11-

26,68; 3,47,51; 13,3-6); o judaísmo é então identificado com a observância da 

Lei. Também é identificado com a devoção a Sião e ao templo. O autor não 

rejeita o judaísmo da diáspora, mas demonstra a certeza de que, tanto na 

Palestina como na diáspora, o judaísmo só poderá sobreviver tendo Sião e o 

templo como centro.  

O autor interpreta o curso dos fatos com os discursos e orações que põe 

na boca de seus personagens e as reflexões sobre a passagem bíblica. Ele 

acreditava que os sofrimentos de Israel se devem aos seus pecados e que eles 

estão resgatados com a observância da Lei. Em seus juízos, Deus dirige o curso 

dos acontecimentos; entretanto, em sua fé, o autor difere II Macabeus pelo fato 

de não falar da intervenção prodigiosa de Deus.  

Sua concepção de Deus e de suas ações acentua a ausência divina de sua 

transcendência; nisso, compartilha a concepção comum do judaísmo de sua 

época. Nunca usa nomes ou títulos divinos e fala de Deus como “céu” ou 

simplesmente como “Ele”; a afirmação de uma nação livre de Israel não é para 

ele a afirmação do reino de Deus e a dinastia de Davi não tem lugar no seu 

pensamento. A história judaica está repleta de momentos angustiantes em sua 

memória, muito em função das perseguições ocorridas durante o apogeu do 

Império Romano, o que pôde carregar em suas crônicas momentos de muita 

comoção. É muito provável que possamos carregar nos discursos empatias, 

decepções e emoções. Sentimentos são variados e corremos o risco da 

parcialidade ao tratar o documento. Nesse aspecto, entendemos a fragilidade de 

lidar com as fontes e de apropria-las atribuindo algum juízo de valor. Caso o leitor 

tenha qualquer percepção nesse sentido, importa dizer que vale cada “mergulho” 

nessa época.  

Quando tratamos das questões mitológicas e do formato para compor a 

hereditariedade de um herói ou grupo social, nos deparamos com uma corrente 

cercada de histórias ligadas aos patriarcas desses grupos, na tradução desses 

valores, de suas conquistas territoriais, na morte de um personagem ou por lutas 

ideológicas. Muitos desses contextos são encontrados nas narrativas 

emocionais.  

As emoções não são um campo neutro dentro da história, muito pelo 

contrário, é um vetor carregado por grupos sociais que aderem a uma 



43 
 

valorização das suas expressões. As comunidades judaicas são extremamente 

emocionais, pois aderiram a valorização social de seus grupos, variado em todo 

tempo seus heróis martirizados e muitos deles romantizados.  

Rosenwein trata das questões que envolvem essa mudança emocional e 

contextualiza que a história das emoções seja integrada a outros campos da 

história, como política, social e intelectual25. Nesse sentido, na investigação, o 

especialista precisa distinguir entre o que é comum dentro do discurso e o que 

se estabelece como emoção. O discurso é a chave frequente na busca desses 

valores emocionais, que por sua vez podem fazer a diferença entre o indivíduo 

e o fato narrado.  

Segundo Rosenwein, o conceito de comunidades emocionais é o mesmo 

de comunidades sociais. Famílias, tribos, grupos e instituições são agentes 

emocionais e o pesquisador pode estabelecer e desvendar sistemas de 

sentimentos, ou seja, estabelecer conexões ainda mais aproximadas com o seu 

objeto, refletindo nas questões individuais, definindo e julgando o que é mais 

valoroso nessa comunicação, da natureza afetiva e nos laços que reputam 

importantes na relação entre grupos. De igual forma, podemos trabalhar os 

grupos sociais e as narrativas em primeira pessoa, até porque, ambos agentes 

expressam as mesmas emoções e sentimentos.  

O primeiro capítulo, por sua vez, remeterá o conceito de tropas regulares e 

irregulares dos exércitos de Israel até a composição dos grupos insurgentes na 

batalha de Emas, com intuito de analisar as estratégias de batalhas frente aos 

exércitos de Antioco IV Epifanias. Judas Macabeu foi tático quando recusou 

enfrentamento direto com o exército selêucida, a menos que suas condições de 

confronto fossem favoráveis. Reconheceu também que suas forças não 

poderiam vencer uma batalha com implementos agrícolas de natureza primitiva 

e armas caseiras como a funda e a clava.  

Os exércitos de Antioco achavam-se treinados, armados, equipados e 

organizados com experiências em inúmeras batalhas. As fileiras selêucidas 

erem compostas por infantaria leve e pesada, cavalaria, carros de guerra e 

unidades de artilharia. Judas Macabeu sugere aos seus liderados que a única 

forma de conduzir resultados favoráveis nesse enfrentamento é usando a 

                                                           

25 ROSENWEIN, Barbara. H. História das emoções, problemas e métodos. Letra e voz, 2011. 



44 
 

inteligência. Os habitantes mais vulneráveis em batalhas, aqueles que não 

poderiam entrar em confronto foram utilizados como observadores para coletar 

informações do inimigo, que permitiam os insurgentes judaizantes em colocar 

armadilhas para as patrulhas de Antioco, ameaçando linhas de suprimentos e 

capturando armas. 

A questão cultural do povo judeu também será objeto desse capítulo. As 

batalhas só lograram êxito no pano de fundo da hereditariedade macabeia 

porque a cultura foi um dos elementos de força, resistência e contrastes desses 

grupos chamados insurgentes. Não é fácil entender a cultura judaica e suas 

raízes dos diversos judaísmos e seus contextos, mas tentaremos levar em 

consideração similaridades e conexões encontrados na literatura antiga. O 

judaísmo tem seus primórdios nas crônicas dos filhos de Israel e dos cânones 

impostos pelo monoteísmo. As sagas explicam como os israelitas (também 

chamados de hebreus no passado) estabeleceram seus territórios e construíram 

áditos para seu monoteísmo.  

Esses mesmos fundaram monarquias, casaram seus filhos, tomaram terras, 

enfrentaram seus inimigos e assetaram seus costumes. Por muitos séculos, a 

erudição, as histórias das leis foram editadas em diversos textos, diálogos, 

versos e poesias, situados em contextos diversos na Bíblia Hebraica.  

No segundo capítulo trataremos das disposições gerais sobre os conceitos 

de helenização e do processo de transformação e ruptura desde Alexandre "O 

Grande", para impor as práticas culturais da religião, do idioma e do comércio 

para as demais culturas subjugadas. Como conceito plural, denomina-se 

helenismo o período histórico e cultural caracterizado pela difusão da civilização 

grega (helênica) pelo mundo mediterrânico, euroasiático e no Oriente, 

misturando-se com a cultura local. Nasce da junção da cultura grega com as 

culturas da Ásia Menor, Eurásia, Ásia Central, Síria, África do Norte, Fenícia, 

Mesopotâmia, Índia e Irã 

No terceiro capítulo o livro do profeta Daniel está carregado por dois 

sistemas simbólicos. O primeiro está para a história de um cativo que circulou 

sobre os palácios babilônicos interpretando sonho dos reis. Trata-se do império 

persa-babilônico, uma das maiores potências mundiais do mundo antigo, por 

onde esse profeta circulou. O segundo evento, marcou a narrativa ficcional 

desses sonhos, onde os quatro maiores impérios mundiais da antiguidade ruíram 



45 
 

seguindo uma cronologia até o fim da ruptura do império romano no ano de 476 

d.C. Segundo eruditos, a segunda parte do livro do profeta Daniel (do capítulo 7 

ao 12) foi escrito no período das batalhas dos Macabeus. Esse conjunto de 

informações torna o documento de Daniel uma proposta para pensar a cultura e 

a narrativa macabeia. 

Por fim, no quarto capítulo abordaremos o paradigma da circularidade e da 

singularidade cultural entre as comunidades judaizantes e a sociedade romana 

com relatos de Flávio Josefo26. Esses embates atravessaram fronteiras ao longo 

da história e ocuparam diversas regiões anexadas ao Império Romano. A Judeia 

quer seja por motivos sociais, econômicos, estratégicos ou políticos sempre foi 

desejo de vários impérios da antiguidade. O domínio da palestina significa a 

possibilidade de aumentar os ganhos nos tributos, pois era travessia de 

soldados, comerciantes, políticos, dentre outras figuras importantes, isso sem 

contar com a estreita relação com a Arábia, Síria, Líbano e o Egito27. 

 O conceito geral das hipóteses é algo que pode ser ou não verosímil, que 

possa ser verificado até que o ponto de uma conclusão, ou uma possibilidade de 

explicação sobre um determinado evento ou causa de estudo. Neste, podemos 

observar diversas hipóteses diferentes, sendo de responsabilidade do autor 

colocar em prova cada uma delas. Nesse sentido, na escolha das hipóteses, 

procuramos deixar de especular para tornar algo próximo da originalidade das 

fontes.  

 Em suma, a partir de uma leitura preliminar das fontes, fazendo uso das 

considerações teóricas acima, conseguimos chegar às seguintes hipóteses que 

nortearão essa tese. A primeira é que a narrativa das revoltas insurgentes no 

                                                           

26 Os escritos de Flávio Josefo constituem juntamente com os textos do Novo Testamento as 
principais fontes sobre a história judaica do primeiro século. Em A Guerra Judaica, o autor 
escreve a respeito do poder dos romanos sobre os judeus com uma forma semelhante àquela 
que Políbio, dois séculos antes, utilizara para justificar a hegemonia dos romanos sobre os 
gregos. Trata-se de uma obra escrita por uma testemunha ocular dos fatos narrados (GJ2 1,1-
23), como fora Tucídides, o autor de A Guerra do Peloponeso. (JOSEFO, 2007, p 1134) 

27 Flávio Josefo começa seu relato como general judeu em luta contra os romanos, mas pouco 
a pouco vai mudando de opinião a respeito dos conflitos e termina envidando todos os esforços 
para demonstrar a inutilidade de se gastar as forças internas tanto em guerras civis como na luta 
contra os romanos. Quando fala de guerra civil refere-se ao confronto dos zelotas e sicários com 
todos os grupos filo-românicos (4,378), particularmente aqueles das classes elevadas (2,168), 
que procuravam defender seu patrimônio contra seus compatriotas “revolucionários”, talvez um 
dos principais motivos da ira de Flávio Josefo, como membro da aristocracia judaica. (JOSEFO, 
2007, p 1174). 



46 
 

livro de I Macabeus tem como propósito enfatizar a importância da liderança dos 

macabeus nas insurreições contra os selêucidas, de modo que apresenta suas 

batalhas como evidência simbólica para a construção da identidade judaica. 

Dessa forma, identificamos nos textos e nas crônicas posteriores ao evento que 

existe uma ação propagandista nos discursos judaizantes nos documentos de I 

Macabeus.  

A segunda é que a questão mitológica e a edificação do heroísmo Macabeu 

assumissem tonalidades de santidade em diversas comunidades cristãs no 

Mediterrâneo, existiu uma preocupação dos cronistas em edificar as insurreições 

como feitos heroicos para além da perspectiva puramente militar dos conflitos.  

A terceira é a religiosidade, cultura e espaço urbano que foram elementos 

de apoio para a constituição da identidade judaica, consolidado por meio do 

pluralismo étnico no interior da sua própria construção simbólica, e que depois 

da imposição ao helenismo levaram os judeus às insurreições militares e aos 

conflitos religiosos na Judeia. 

O cristianismo antigo e o que conhecemos hoje (parte católicos e 

protestantes) não teria sua visibilidade no mundo sem a compreensão intelectual 

que foi desenvolvida no judaísmo. Ao estudar a história da igreja devemos levar 

em consideração essas raízes culturais. Isso sem levar em consideração o 

cristianismo africano dos anos 50 a 500 d.C., que não podemos separar na 

história, mas foi uma vertente, classificada intelectualmente, moldou a mente 

cristã nos primeiros séculos do cristianismo28. Assim como chamamos 

cristianismos, atribuímos também os judaísmos por sua pluralidade intelectual, 

religiosa e social.  

Enfim, esperamos alcançar os objetivos pretendidos com essa pesquisa. 

Esse campo chamado judaísmo cultural é amplo quando analisado ou até 

comparado com outros povos do Oriente Antigo. O Judaísmo não se propõe 

apenas à religião monoteísta, mas, sobretudo, às práticas culturais que fizeram 

a religião multifacetada e multiculralista se assim podemos dizer. A partir daqui 

                                                           

28 O cristianismo africano não é objeto desse estudo, mas existe uma forte vertente na construção 
da identidade cristã o quanto esse tema tem para nos informar. O Dr. Kwame BediaKo, na obra 
de Thomas Oden afirma que “ao me tornar cristão, tornei-me mais africano do que pensava que 
era. Tornei-me quem eu sou”. (ODEN, 2023, p 20). 



47 
 

os capítulos serão desenvolvidos tentando tratar da ação propagandista e 

mitológica para além dos feitos heroicos em batalha.  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 
 

CAPÍTULO I 

A BATALHA: UM SIMBÓLO QUE PERMANECE VIVO NA 

MEMÓRIA E NA IDENTIDADE DO POVO JUDEU 

 

O mundo antigo foi marcado pela presença territorial daqueles que 

possuíram estratégias de batalhas relevantes com um exército numeroso e 

preparado. Dessa forma, grupos em menor número e voltados ao cultivo 

agrícola foram subjugados. A narrativa dos Macabeus é o oposto disso. Um 

pequeno grupo insurgente situado num vilarejo com poucos recursos logrou 

êxito em batalha contra um poderoso exército próximo à bacia do Mediterrâneo.     

Para uma maior compreensão desses eventos, se faz necessário 

entendermos como essa peleja surgiu e as estratégias dos Macabeus para o 

enfrentamento do exército mais poderoso do mundo antigo que teve como 

herança as estratégias militares de Alexandre da Macedônia. Esse capítulo será 

dedicado a batalha como forma de corroborar os feitos propagandistas da 

identidade judaica. No segundo momento o capítulo tratará das questões do 

judaísmo como sistema cultural, etnia e relações sociais. 

 

1.1 - A batalha: a ação propagandista da identidade macabeia 

 

 

 Grupos divididos de forma estratégica aguardando o avanço do inimigo. 

Assim começa a saga da construção da identidade de um grupo que séculos 

após se tornou símbolo propagandista de inúmeras batalhas militares durante a 

idade antiga e no decorrer da idade média.  

Antes desse evento, Antioco IV Epifânio, filho do rei Antíoco III, deixa sua 

marca na cultura e na religião judaica promovendo ações de poder para impor 

sua condição bélica e cultura diante da cultura subjugada.  

Logo depois, Antíoco cria um ginásio para um deus grego e afirmar seu 

poder sobre Jerusalém, deixando parte da sua administração local e alguns 



49 
 

judeus assimilados com a língua e com a cultura grega.29  O monarca parte para 

as terras do Egito com a intenção de tomar aquele território. Estrategicamente 

faria todo sentido, até porque no Egito estava a maior parte das riquezas de todo 

o Oriente, sendo um bom momento para remunerar seus soldados e promover 

as demais ações de conquistas30.  

Antíoco conhecia bem aquele território desde os tempos de seu pai e através 

de documentos elaborados durante as conquistas militares de Alexandre.  Em 

direção ao Egito, Antíoco invade e toma todas as riquezas que poderia carregar, 

enquanto os exércitos egípcios baixavam em destruição, tamanha velocidade 

dos ataques dos exércitos gregos liderados por Antíoco.  

Após uma batalha épica contra os egípcios, Antíoco retorna com seus 

exércitos para Jerusalém, agora contentes com seus despojos e pagamentos de 

guerra. Possivelmente Jerusalém imaginava que Antíoco teria partido 

definitivamente para suas terras, mas não foi isso que aconteceu. Antíoco 

retorna com maior expressão e com um contingente ainda superior de soldados. 

Saqueou Jerusalém, entrou no templo, retirou altares, candelabros de ouro, 

tesouros escondidos, bem como todo e qualquer objeto de liturgia valioso. Após 

esses trágicos acontecimentos, Antíoco retorna a sua cidade e deixa Jerusalém 

aos prantos, onde grande “luto se abateu sobre Israel.”31 

Jerusalém jamais imaginaria que dois anos mais tarde Antíoco pudesse 

ressurgir no cenário enviando seu cobrador de impostos. Sabendo Antíoco que 

seu servidor pudesse sofrer retaliações, mandou um contingente bem numeroso 

para sua guarda pessoal e impor sua vontade. Seu discurso foi amistoso e 

moderado, na intenção de ganhar a confiança da comunidade. Ledo engano. 

                                                           

29 O exercício da profissão militar exige uma rigorosa e diferenciada formação. Ao longo de sua 
vida profissional, o militar de passa por um sistema de formação continuada, que lhe permite 
adquirir as capacitações específicas dos diversos níveis de exercício da profissão militar e realiza 
exercícios de guerrilha e contraguerrilha periódicos visando à atualização e manutenção dos 
padrões de desempenho. (MOMIGLIANO, 1993, p 20). 

29 Quando se viu firmado no poder, planejou Antíoco reinar sobre o Egito, para ser soberano dos 
dois países. I Mac 1-16. 

30 Mais à frente veremos como se deu essa situação da distribuição de despojos entre os 
exércitos de Antíoco, até porque, um dos momentos mais emblemáticos da derrota de seus 
exércitos foram as baixas promovidas pela ausência de despojos para seu contingente 
contratado. I Mac 2:14-17. 

31 I Mac 1:25-27. 



50 
 

Após professar seu discurso diante do povo, determinou que as tropas 

dominassem a cidade, ferindo e matando muitas pessoas. Saqueou a cidade, 

levou escravas mulheres, crianças, tomou animais, plantações e consumiram 

tudo que puderam. Logo após, fortificaram a cidade levantando torres, extensas 

e solidas muralhas e tornaram sua cidade. A corrupção e a perversidade se 

instalaram no local.  

Para John Keegan32, existe uma força na ótica dos exércitos que sempre foi 

muito latente nas histórias das guerras que é a fidelidade ao regimento como 

parte de suas vidas. Uma diferença pessoal no dia seguinte poderia ser perdoa, 

afinal, era apenas na forma de ver a vida e de seus valores33. Mas, qualquer tipo 

de piada, escárnio ou calunia ao seu exército não seria esquecida e 

profundamente afetaria todo o contingente (KEEGAN, 2006, p 15). Por essas 

razões, os exércitos são sólidos em suas missões, geralmente alcançando êxito 

em suas batalhas em virtude da sua organização e hierarquia. Essas ideias 

correspondem também aos exércitos da antiguidade. Os exércitos 

correspondem a uma fração que pugna pela geografia e soberania.   

Foi na primavera de 165 a.C., que a expedição punitiva liderada pelo 

chanceler Lísias marchou para a Judeia que já estava no seu terceiro ano. Por 

mais de um século os habitantes da Judeia viviam uma longa liberdade religiosa 

como parte do Império Ptolomaico com base no Egito. A visão pragmática de 

que a crescente influência romana estaria apresentando uma ameaça à 

segurança selêucida requeria que a Judeia servisse como “para-raios” contra a 

invasão romana através das fronteiras do Egito, sendo forçado a retirar-se sob a 

ameaça de guerra com Roma. Quando seu exército marchou de volta para 

Antioquia, o monarca atacou Jerusalém.  

Flávio Josefo fez um registro sobre esses acontecimentos de que Antioco 

não estava satisfeito com sua conquista, muito menos com o ajuntamento dos 

seus pertences e dos assassinatos que fez. Violento e altivo por suas 

                                                           

32 Jonh Keegan (1934-2012) tinha especial interesse pelas raízes culturais da guerra e por que 
o homem luta. Em seu clássico estudo “Uma história da guerra”, publicado de 1993, ele 
argumenta que os conflitos militares eram um ritual cultural do qual a noção moderna de guerra 
total, como a Primeira Guerra Mundial. (KEEGAN, 2006, p 14). 

33 Valores, deveres e a ética militar são conceitos indissociáveis, convergentes e que se 
complementam, constituindo-se em vetores morais que devem pautar o comportamento militar 
e a fidelidade profissional das armas. (KEEGAN, 2006, p 17). 



51 
 

lembranças quando foi cercado, determinou aos judeus que suas leis fossem 

dissolvidas, principalmente quanto a circuncisão de seus filhos e o sacrifício de 

carne de porco sobre seus altares religiosos.   

Foi então que Antioco logrou êxito em sua campanha para helenizar a 

Judeia. Proibiu as práticas religiosas judaicas e culturais, onde procurou 

substituir pelas práticas gregas e suas tradições. Seus soldados massacraram 

inúmeros judeus, principalmente os de matrizes religiosas que foram contra esse 

tipo de substituição religiosa. Também liberou o saque de estabelecimentos, 

residências e templos como forma de pagar seus soldados.  

 

  
“A expectativa de um futuro no qual o recurso 
à guerra seja colocado sob limites racionais 
não deve nos levar à falsa visão de que não 
tenha havido limitações no passado. Os mais 
altos sistemas éticos, e políticos tentaram 
impor restrições legais e morais ao uso da 
guerra e seus costumes desde os primeiros 
tempos. No entanto, as limitações mais 
importantes à guerra estiveram sempre além 
da vontade e do poder do homem”. 
(KEEGAN, 2006,  p.94). 

 

 

 Em suma, a guerra é capaz de mudar a história de grupos que estão muito 

além das suas vontades ou dos seus recursos. Para os habitantes da Judeia 

viver em paz com sua política e religião eram fatores intrínsecos e imutáveis. 

Todavia, esse movimento das forças helênicas mudou o mundo antigo e de certa 

forma facilitou as bases para a construção social do Império Romano que sempre 

teve em suas fronteiras características culturais e singularidades de outros povos 

e culturas.  

 Um sacerdote judeu chamado Matatias foi capturado pelas falanges 

selêucidas e forçado a abater um porco como sacrifício diante do templo e que 

comesse sua carne. Indignado, narra a história que o sacerdote se irou e matou 

um oficial, dirigindo com parte do seu grupo para as montanhas. Muito embora 

o exército selêucida fosse muito numeroso e bem treinado, o grupo judeu 

permaneceu clandestinos, aumentando seu número e treinando com as armas 



52 
 

que estavam à disposição. Logo depois Matatias morre e Judas Macabeu 

assume essa empreitada34.  

Logo a frente Judas Macabeu ficou incumbido de resistir as forças 

selêucidas em detrimento de sua fé. Ele garantiu que Deus estaria ao lado deles 

e que seriam libertos com a força da resistência. Grupos ligados à sua liderança 

começaram a observar que Judas foi o homem certo e escolhido por Deus para 

lograr êxito sobre os exércitos de Alexandre35. Provou ser um exímio militar com 

táticas inovadoras e efetivas. Judas comandou um grupo rústico de pessoas que 

nunca passaram perto de uma arma, mas contou com seu patriotismo e 

fidelidade a sua religião.  

Uma observação que achamos importante. Quando lemos sobre conflitos 

religiosos no mundo antigo, observamos que esses conflitos são latentes e se 

manifestam através das perseguições religiosas sofridas por diversos grupos ao 

longo do tempo. Por esses motivos, existe uma complexidade para entender o 

que são essas perseguições religiosas na Antiguidade. Como de fato a política 

sempre esteve muito próxima e vinculada à religião, os fenômenos religiosos 

divergem do tradicional e eram sempre vistos com alguma desconfiança e 

cautela.  

O politeísmo sempre foi cercado de intolerância religiosa quebrando 

qualquer tipo de tradição. A sociedade antiga estava alicerçada em volta dessas 

tradições religiosas, e o questionamento das mesmas oferecia um perigo de 

sobrevivência. A partir de então a intolerância e a perseguição ao novo. 

Entretanto, apesar da tradição oferecer uma resistência ao novo, é importante 

destacar que o politeísmo, por suas características intrínsecas, possui a 

capacidade de absorver novas divindades, favorecendo a acomodação de 

                                                           

34 Judas era o terceiro filho de Matatias. Apontado na geração com líder da rebelião. Judas estava 
destinado a tornar-se um dos grandes guerreiros da história judaica. Mesmo diante de tamanha 
responsabilidade sentia que as chances eram muito remotas. I Mac 13-14. 

35 Segundo Flavio Josefo, depois que os Macabeus se recusaram a cumprir as exigências 
gregas, eles foram atacados na manhã de Shabat (sábado). Dedicados à Torá, os judeus se 
recusaram a revidar, e cerca de mil pessoas, incluindo muitas mulheres e crianças, morreram 
devido ao fogo e a fumaça. Depois disso, Matatias deixou claro que o judaísmo é uma religião 
de vida e que as leis do Shabat são temporariamente suspensas para salvar uma vida. (JOSEFO, 
2007, p 174). 

 



53 
 

divindades e cultos estrangeiros e diminuindo a animosidade e as perseguições 

religiosas. Dessa maneira, a própria religião oferecia um espaço para o novo, 

desde que não entrasse em conflito aberto com a religião tradicional. Essa 

característica ajuda a entender a profusão de fenômenos religiosos no 

Mediterrâneo, e o intercâmbio religioso entre o Ocidente e o Oriente na 

Antiguidade.  

 

1.2 - A geografia da Emaús dos Macabeus 

 

        O personagem da história do chamado período Inter bíblico empreendeu 

uma bem-sucedida guerrilha urbana contra o exército selêucida, usando o 

elemento surpresa e seu conhecimento da geografia e topografia do país. A 

primeira batalha liderada por Judas Macabeu ocorreu em Lebonah em 166 a.C., 

quando com algumas dezenas de guerreiros, derrotou o exército de três mil e 

quatrocentos homens do governador provincial Apollonius (ou Apolônio) em 

emboscadas nos passos montanhosos, onde os soldados sírios, galileus e 

samaritanos foram massacrados (FORTIER, 1988, pp 59-61)36.  

        Logo após a epopeia vitoriosa dos judeus, ocorreu um recrudescimento da 

rebelião, e mais voluntários juntaram-se as falanges insurgentes de Judas 

Macabeu. Seu exército já contava com centenas de homens, sendo que entre 

estes havia uma tropa especialmente chamada de zelotes que respondiam 

diretamente ao comando de Judas e lograram êxito segundo exército provincial 

comandado por um general chamado Seron, mais uma vez em uma emboscada 

num passo montanhoso entre as vilas de Beth-Horon. Após esta vitória, o terror 

se espalhou no terror de Judas e dos seus irmãos e todos os povos das 

vizinhanças encheram-se de consternação. Seu nome chegou aos ouvidos do 

rei, e todas as nações comentaram os feitos heroicos de Judas”. (1 Mc. 3, 25-

26)  

        Na batalha chamada Emaús (provavelmente em junho de 165 a.C.), na qual 

os três mil homens de Judas Macabeu aproveitaram-se das colinas que 

                                                           

36 Soube-o Judas, saiu-lhe ao encontro, venceu-o e o matou; muitos caíram aos seus golpes e 
os restantes puseram-se em fuga. Apoderou-se dos espólios, tomou a espada de Apolônio, e 
desde então usava-a sempre nos combates (1 Mc. 3, 11-12). 



54 
 

cercavam a cidade e o acampamento dos vinte mil selêucidas comandados por 

Nicanor, para atacá-los ao nascer do sol obtendo completa surpresa sobre o 

inimigo, devidamente abatido em combate. Nicanor havia sido avisado a respeito 

da localização do acampamento do exército de Judas Macabeu, mas este já 

havia movido suas forças em direção ao exército selêucida, que havia enviado o 

general Górgias com cinco mil infantes e mil cavaleiros (1 Mc. 4, 1-2) na tentativa 

de surpreender os judeus.  

         Muito embora os Macabeus tenham se defrontado com um exército 

dividido, tiveram que combater aproximadamente catorze mil homens, quase 

cinco vezes maior que suas forças. Esta vitória foi crucial em sua rebelião, já 

que, depois dela, a confiança em sua luta aumentou tanto que seu exército 

cresceu a ponto de contar com dez mil homens no front de batalha (FORTIER, 

1988, p 21)37.  

        Foi na primavera do ano 164 a.C., que, Lísias, o vice-rei de Antíoco IV 

comandou pessoalmente uma força de sessenta mil homens de infantaria e 

cinco mil de cavalaria contra os dez mil homens de Judas, que transitavam pelas 

trincheiras a pé e apenas com suas fundas. Lísias não dividiu suas forças como 

Nicanor havia feito nem entrou em passagens vulneráveis a emboscadas como 

haviam feito Apolônio e Seron. Avançou pela Iduméia (hostil aos Judeus) e aos 

Macabeus restaram poucas opções de ataque, já que o relevo desta área é mais 

suave do que a sua base de operações normal do terreno fortificado.  

        Lísias baixou seu contingente em uma planície próxima a Betsur (25 km ao 

sul de Jerusalém) e Judas dividiu seu exército em unidades de mil homens, 

sendo que utilizou algumas para atrair a vanguarda do exército selêucida a uma 

armadilha, na qual aproximadamente cinco mil sírios foram derrotados pela 

superioridade numérica momentânea dos judeus.  

                                                           

37 O domínio romano sobre a Palestina iniciou-se por volta de 62 a.C., após a anexação da Síria 
por Pompeu Magno, seguindo a prática de utilizar lideranças locais para governar os territórios 
dominados, os romanos nomeiam Herodes, um idumeu, rei da Judéia, que ficaria no trono entre 
37 a.C. e 4 d.C.38 O período de seu governo é fortemente criticado internamente. Alguns o 
acusam de torturar membros da comunidade judaica. Flávio Josefo diz que a Palestina, antes 
próspera, foi transformada por Herodes num país de miseráveis e de injustiças. Devemos 
antecipar que é esta deterioração da situação social dos judeus da Palestina que se constituirá 
no principal motor da guerra civil e da revolta contra os romanos, mesmo que Flávio Josefo 
quisesse dar-lhe uma outra interpretação. (GJ 2,86) 



55 
 

        Lísias foi incapaz de socorrer sua vanguarda e, tendo subestimado a 

vontade de combater dos judeus, retirou-se firmando um acordo com Judas, no 

qual os judeus que depositassem suas armas e retornassem a suas casas 

poderiam viver segundo suas leis religiosas. Judas bateu em retirada para que 

o tratado entrasse em vigor e para que o exército de Lísias retornasse a 

Antioquia. Quando essa narrativa, Judas voltou-se contra a guarnição selêucida 

de Jerusalém e o sumo-sacerdote helenizante Menelau, alojados na fortaleza de 

Acra.  

No outono de 164 a.C., Judas avançou contra Jerusalém, cujas 

muralhas e parte da cidade haviam sido arrasadas em 168 a.C., quando 

Apolônio havia ocupado e saqueado a cidade, para impor os decretos religiosos 

de Antíoco IV Epífanes. Os Macabeus ocuparam a cidade e cercaram os 

selêucidas em Acra e Judas liderou um grupo de sacerdotes ao Templo, que 

encontraram em condições deploráveis. Os soldados não envolvidos no cerco 

foram encarregados de limpá-lo e repará-lo para a restauração do Judaísmo em 

Jerusalém em uma celebração que durou oito dias. Judas Macabeu decretou 

que a reedificação do Templo deveria ser observada todo ano como um alegre 

feriado, o Chanuká, a primeira festividade judaica não instituída pelas Escrituras. 

Logo após esses feitos, Judas aceitou tanto a liderança espiritual quanto 

a temporal sobre a Judéia e seu exército ampliou-se para vinte e dois mil 

homens, incluindo unidades de cavalaria e de infantaria habilitados de acordo 

com os padrões do exército selêucida. É provável que muitos destes soldados 

profissionais tenham sido voluntários judeus advindos do Egito e da Frígia, tendo 

sido soldados no exército Ptolomaico do Egito ou mesmo no próprio exército 

selêucida. Suas forças agora eram numericamente comparáveis às forças que 

Antíoco podia lançar lhes.  

As congregações judaizantes nas províncias vizinhas à Judéia 

passavam por tempos difíceis sendo oprimidas e perseguidas com a ausência 

de suprimentos. Judas Macabeu e seus irmãos lideraram frações militares para 

auxiliar e resgatar muitas destas multidões em rápidos domicílios, principalmente 

na Idumeia e em Gilead. Estas ações elevaram ainda mais o prestígio dos 

Macabeus e o perigo por eles representado ao governo em Antioquia. Com a 

morte de Antíoco IV em 163 a.C., a regência do jovem Antíoco V Eupator 

(apenas com onze anos) foi disputada pelos generais Felipe e Lísias. Felipe 



56 
 

havia sido nomeado pelo falecido rei, mas Lísias possuía tanto o jovem rei 

quanto Antioquia.  

Na intenção de adaptar-se a sua posição nesta disputa, Lísias resolveu 

retomar a ofensiva contra os insurgentes Macabeus, reunindo um exército de 

cinquenta e cinco mil homens, entre a infantaria leve (a pé), pesada e cavalaria, 

além de oito elefantes de guerra com equipamentos de perseguição. Em uma 

batalha campal em Betzacara, Judas Macabeu sofreu sua primeira derrota e 

perdeu seu irmão, Eleazar que pisoteado por elefantes após ter ferido 

mortalmente o animal, abrindo-lhe o abdome a golpe de espada. Judas e o que 

sobrou de seu exército retiraram-se para Jerusalém, onde sofreram 

perseguições nas regiões fortificadas do templo.  

Felipe então havia ocupado Antioquia e isso fez com que Lísias 

abandonasse o cerco e para lá retornasse após concluir um excelente tratado 

de paz, que garantiu a liberdade de culto aos judeus, além de conceder aos 

rebeldes uma anistia ampla e irrestrita em troca do reconhecimento de Antíoco 

V como rei e dele, Lísias, como regente. Assim, após ter formalmente alcançado 

seus objetivos, a revolta concluiu-se, mas seu caráter havia começado a 

modificar-se para uma luta em busca da autonomia frente aos reis de Antioquia. 

Todavia, o zelo religioso que inflamava seu exército havia cedido e este 

se desfez, enquanto Judas e seus colaboradores mais próximos retiraram-se 

para as montanhas de Gophna. Antíoco V e Lísias foram executados em um 

cerco atribuído por Demétrio I Soter, primo do rei. Demétrio nomeou um outro 

Nicanor para destruir os Macabeus e integrar a Judéia definitivamente aos seus 

domínios. Isto posto, Judas Macabeu e seu pequeno contingente frustraram os 

selêucidas em combate. Já em 160 a.C., Judas conseguiu um uma vitória 

diplomática na forma de uma coalizão com Roma que reconheceu a Judéia como 

região independente.  

Contudo, Demétrio enviou o general Bacchides com um forte exército 

mais uma vez para derrotar os Macabeus, e, na batalha de Elasa, os selêucidas 

finalmente derrotaram os judeus e neste combate morreu Judas Macabeu, cujo 

corpo foi sepultado em sua aldeia natal de Modin, na Galiléia (UNTERMAN, 

1992, pp 138-139). A luta continuou e, liderados por Jônatas, os Macabeus 

sobreviventes (João e Simão) prosseguiram: ele se aproveitou de disputas 

internas pelo trono de Antioquia para conquistar sucessivamente as posições de 



57 
 

sumo-sacerdote, governador provincial e general do exército selêucida, sendo 

assassinado em 143 a.C., mas seus títulos e poder foram assumidos por Simão, 

o último sobrevivente dos irmãos Macabeus, que alcançou a independência da 

Judéia em 142 a.C.  

Judas Macabeu foi o modelo perfeito para a cavalaria, o herói judaico da 

bíblia hebraica, que era “na medida certa”, belo, porém humilde, sempre 

honrado, um grande guerreiro que morreu armado pelas causas de Deus (KEEN, 

1984, p 16). Judas, “o Martelo”, possuía uma fama toda especial que unia em 

admiração cristãos e judeus, posto que era considerado como o defensor da Fé 

no Deus único e lutador incansável pela liberdade da Terra Santa frente à tirania 

dos Selêucidas e, com certeza, considerado como um antecessor dos Cruzados 

dos séculos XII e XIII, que lutavam defensivamente contra um inimigo obstinado 

e numeroso que progressivamente diminuía os territórios cristãos. Não foi difícil 

associar, na analógica mentalidade medieval, as lutas dos Macabeus em defesa 

do Judaísmo e da Terra Santa aos esforços contemporâneos em defesa da 

Cristandade e dos domínios latinos no Oriente, tornando assim Judas Macabeu 

em um herói muito popular entre os cavaleiros europeus.  

John de Salisbury, quando escreveu seu Policraticus38 em 1159, 

observou que a ordem religiosa militar dos Templários estava praticamente só 

em travar guerras legitimas: seguindo o exemplo dos Macabeus eles deram suas 

vidas no campo de batalha em nome de outros cristãos, na defesa da 

Cristandade (NEDERMAN, 1990 p 27). Esta popularidade era ainda mais 

importante por outro motivo, até porque, Judas Macabeu era um exemplo na 

literatura do nobre guerreiro que se ergueu contra os desmandos de inimigos 

poderosos, injustos, ímpios e, em última instância, tirânicos, ou seja, ilegítimos 

(conforme pregado desde a Contenda das Investiduras no século XI e 

intelectualmente elaborado pelo já citado John de Salisbury, por exemplo).  

Suas diligências poderiam ser caracterizadas como exemplares 

segundo a lógica presente na doutrina da guerra justa, que possuía origens 

clássicas e elaborações patrísticas (em especial a contribuição de Agostinho de 

Hipona e a formulação de Isidoro de Sevilha), porém sendo reconhecida, 

                                                           

38 LOBATO, Maria de Nazareth Acciolo. O Rei Ideal no Policratus de João, Salibury: Um ideial 
eclesiástico. Grupo de Estudos Celtas Germânicos, 2019. 



58 
 

expandida e codificada justamente durante este período histórico, entre os 

séculos XI ao XIII, alcançando sua formulação definitiva com São Tomás de 

Aquino: justa é a guerra travada com caráter defensivo ou vindicatório, com 

intenção correta e convocada por uma autoridade legítima.  

 

O mais antigo modelo régio é fornecido pelos 
reis de Israel, cujas lembranças, heranças e 
imagens, transmitidas ao longo dos séculos, 
chegaram até os reis medievais (Bercé 1997: 
8), tais como a unção – que legitimava e 
santificava seu poder – e os deveres que 
deveria observar: serviço a Deus, respeito às 
leis, proteção e garantia de justiça e paz. 
Para tanto, os reis deveriam receber 
orientação adequada, e esta poderia ser 
obtida através dos espelhos de príncipes. 
Produzidos de forma intensa e ininterrupta 
ao longo de todo o período medieval, os 
espelhos se destinavam a ensinar as 
virtudes e os atributos esperados do rei ideal. 
Literatura clerical por excelência, através 
deles é possível vislumbrar as expectativas e 
os propósitos eclesiásticos quanto ao poder 
a ser exercido pelo soberano. (LOBATO, pp 
108). 
 

 

Assim foi a causa dos Macabeu na defesa da sua fé combinada à 

expulsão de um invasor opressor e tirânico, com a intenção de restaurar nas 

terras de Deus o monoteísmo judaico e reconsagrar o Templo em Jerusalém. A 

revolta judaizante foi iniciada e, a princípio, liderada, por Matatias (pai de Judas 

Macabeu), um sacerdote que se afastou para não compactuar com as ordens de 

Antíoco IV Epifânio que aboliam o culto a Yahweh e substituí-lo pelos cultos 

helenísticos. Matatias era um dos únicos sacerdotes legítimos, já que não havia 

apostasiado.  

Ademais, com a ausência de um rei da casa de Davi, a autoridade 

legítima entre os judeus estava com os sacerdotes. Para o pensamento medieval 

e, especificamente feudal, o ato de Matatias poderia passar por felonia, já que o 

direito de conquista, garantido por Alexandre Magno, cento e trinta sete anos 

antes, havia dado legitimidade aos Selêucidas. Porém, ao agir como tirano 

Antíoco IV rompeu o pacto com seus súditos judeus, perdendo legitimidade e 

garantindo assim a correção da revolta judaica.  

 



59 
 

1.3 – A popularidade de Judas Macabeu 

 

Ao soberano tirânico não se deve obediência, como os canonistas e os 

teóricos políticos medievais expuseram em diversas oportunidades, como, por 

exemplo, durante a vigência das excomunhões impostas a Henrique IV e durante 

a revolta baronial inglesa contra João sem Terra em 1215. Logo, a revolta dos 

Macabeus, ou Hasmoneus como viriam a ser conhecidos (SIMON & BENOIT, 

1989 pp 52- 53), era legítima de acordo com a visão medieval. Esta visão pode 

ser constatada nas chamadas gestas de revolta, onde as proezas guerreiras 

ocorrem em uma cristandade dividida, onde se dilaceram as linhagens 

aristocráticas, cada uma delas arrastando vassalos e aliados para suas querelas.  

A epopeia, então, coloca em cena os conflitos morais que resultam 

disso: quais são os limites da autoridade sobre seu vassalo? Até onde um 

cavaleiro deve levar o devotamento de vassalagem se seu senhor se comporta 

como um tirano odioso e sanguinário? (FLORI, 2005, p 161). Entretanto, isso 

ainda não explica especificamente como Judas Macabeu e outros heróis bíblicos 

acabaram por se fazer tão presentes neste momento histórico. Devemos 

observar que isso foi fruto de tempos mais antigos, os da cristianização dos 

germânicos oficialmente completada entre os séculos IX e X.  

A militarização do cristianismo A popularidade de Judas Macabeu e de 

outros heróis bíblicos era muito antiga, estando relacionada à forma como 

ocorreu a cristianização tanto do Império Romano quanto dos povos germânicos. 

Para incentivar a conversão destas populações ao cristianismo foram 

necessárias algumas medidas: em primeiro lugar, foi necessário mitigar o 

pacifismo exaltado do Novo Testamento para atrair os romanos, especialmente 

a partir do século IV. Os traços de pacifismo presentes nas obras de Tertuliano, 

Orígenes e Lantânio foram abandonados e passou-se a enfatizar no Novo 

Testamento passagens em que a profissão das armas aparecia como normal e 

legítima.  

Nestas podiam ser incluídas as exortações de João Batista de que os 

soldados não maltratassem ninguém, que não denunciassem falsamente e se 

contentassem com sua paga (Lc 3:14), a passagem na qual Cristo louva a fé do 

Centurião (Mt 8: 5-13 e Lc 7: 1-10) e as passagens relativas ao Centurião 

Cornelius nos Atos dos Apóstolos (10: 1) e na epístola aos Hebreus (10: 32-



60 
 

34)39. Em um segundo momento, foi necessário militarizar e adequar o 

Cristianismo (RUSSELL,1994, p 74) à estrutura sócio-política germânica e 

adotar como modelos de conduta diversos personagens da Bíblia Hebraica, já 

que não podemos esquecer que não existiam verdadeiros heróis guerreiros no 

Novo Testamento.  

Aliás, mais do que isso: neste momento do desenvolvimento cristão, a 

própria concepção de Deus era veterotestamentária, em especial, o Senhor 

Deus dos Exércitos, muito presente em Isaías, apresentando passagens como: 

“Por isso eis o que diz o Senhor, Deus dos Exércitos, o poderoso de Israel: “Ah! 

Eu tirarei satisfação de meus adversários, e me vingarei de meus inimigos.” 

Isaias, 1:24 e “Santo, santo, santo é o Senhor Deus dos Exércitos.” Isaias, 6:3, 

ou seja, a versão mais belicosa de Deus. Uma religião essencialmente voltada 

ao amor e ao perdão não exercia um grande atrativo a povos animosos como os 

germânicos, assim, os doutrinadores tiveram que utilizar o Velho Testamento 

para atraí-los à nova religião e militarizar ao máximo sob a ótica do Novo 

Testamento.  

Os líderes do Velho Testamento foram constantemente mantidos como 

exemplos os guerreiros cristãos por um longo tempo, desde muito antes da 

cunhagem da própria palavra cavalaria de fato. Os primeiros ritos para a bênção 

dos estandartes das espadas dos guerreiros invocavam os exemplos de Abraão 

e Gideão, Davi e Judas Macabeu. Então não é surpresa, por exemplo, 

encontrarmos Carlos Magno na crônica do Pseudo-Turpin lamentando Rolando 

como um par em proezas de Judas Macabeu, e doando doze mil onças de ouro 

e outras tantas de prata para o repouso das almas daqueles mortos em 

Roncesvalles e em memória dos Macabeus (KEEN, 1984, p 119).  

Outra evidência deste processo é a existência de uma versão dos 

Evangelhos produzida na Saxônia no século IX denominada Heliand, o Salvador. 

Um longo poema alterativo com mais de seis mil versos que descrevia Cristo 

como um chefe guerreiro e os apóstolos como seu bando de guerreiros 

dependentes, ligados através do status e enfatizava a nobreza da linhagem de 

                                                           

39 O centurião romano era um militar da escala do oficialato que comandava uma centúria, uma 
unidade militar que não era formada por cem soldados, mas sim por oitenta, pois a força militar 
adotou a palavra centúria que originariamente tinha relação com a administração civil no 
comando. (RUSSELL,1994, p 83) 

https://conceitos.com/palavra/
https://conceitos.com/administracao/


61 
 

Jesus chamando-o de protetor e consolador do povo. Os pastores que cuidavam 

das ovelhas tornaram-se guardas vigiando seus cavalos, Belém tornou-se 

Bethelehemaburg (Fortaleza de Belém), entre outras modificações que indicam 

o interesse em adaptar os eventos da vida de Jesus ao horizonte de eventos do 

modo de vida dos saxões para que os Evangelhos lhes fossem compreensíveis 

e aceitáveis (GIBBS & JOHNSON, 2000, pp 39-40).  

Aqui as narrativas bíblicas foram traduzidas diretamente para a 

linguagem dos épicos seculares e as virtudes religiosas e heroicas eram 

assimiladas umas às outras. Até a oração do Pai nosso aqui apresentado possui 

um caráter peculiar:  

 

“Pai de todos nós, filhos dos homens, estás 
no poderoso reino celeste, bendito seja teu 
nome em cada palavra. Que venha o teu 
poderoso reino. Seja feita a sua vontade em 
todo o mundo, assim na terra como no alto 
em seu poderoso reino celeste. Dê-nos 
sustento a cada dia, bom senhor, sua santa 
ajuda e perdoe-nos, protetor do paraíso, de 
nossos muitos crimes, como nós perdoamos 
a outros homens. Não deixe que as 
pequenas criaturas trágicas nos levem a 
fazer sua vontade, como merecemos, mas 
ajude-nos contra todos os feitos 
maldizentes”. (MURPHY, 1992: vv. 1600-
1612).  
 

 

Como mais uma evidência deste processo de adaptação do cristianismo 

ao mundo germânico, podemos apresentar uma ilustração produzida para 

decorar um Saltério do mesmo período, mostrando um Cristo guerreiro, 

conquistador, levando em suas mãos a lança e a lei atacando e dominado os 

maus e os presunçosos. Para entendermos devidamente os valores dos 

cavaleiros da era das Cruzadas, devemos, em última instância, retornar nossos 

olhares para esta interpenetração das tradições bíblicas e heroicas no período 

das conversões dos povos germânicos.  

Considerando este processo histórico de adaptações e analogias entre 

personagens, culturas e contextos religiosos, começamos a entender em maior 

profundidade a presença de Judas Macabeu nesta seleta lista de heróis da 

cavalaria cristã e podemos agora analisar algumas de suas manifestações na 

literatura medieval.  



62 
 

1.4 - Judas Macabeu e a literatura medieval 

 

 As relações entre os textos medievais e os textos bíblicos foram longas 

e frutíferas. Algumas das primeiras obras literárias medievais foram versões e 

traduções de textos bíblicos, o Genesis Anglo-saxão, por exemplo, além de 

fornecer temas e modelos para a literatura leiga.  

O corpus textual bíblico é riquíssimo e foi refinado durante séculos, tendo 

alcançado altos pontos em prosa, poesia e verso, como os Salmos, por exemplo. 

Os Livros dos Macabeus possuem origem tardia entre os séculos II e I a.C., por 

isso são considerados apócrifos para os Judeus, mas canônicos para o 

cristianismo de Roma e, graças à sua temática guerreira, tiveram grande 

influência no processo de cristianização dos germânicos e na formação de suas 

literaturas. Uma das obras iniciais da literatura épica medieval, o Beowulf40, 

apresenta em sua estrutura elementos que indicam a influência de diversos 

textos e passagens bíblicas.  

Por exemplo, temos as figuras de Davi contra Golias, onde poderíamos 

fazer uma analogia com Beowulf contra Grendel. Outros paralelos também são 

com Sansão, Moisés, como ele é apresentado no Êxodo do Codex Junius 11, 

poema em inglês antigo recontando o texto bíblico e Judas Macabeu contra 

Nicanor.41 . Além disso, no texto bíblico podemos relacionar com o poema a ideia 

da vitória concedida por Deus àqueles que são merecedores como Beowulf 

lutando desarmado contra Grendel e sua mãe42. Durante o período Carolíngio 

existem diversas referências, como a da já mencionada Crônica do Pseudo-

Turpin e outras. Um dos grandes heróis deste período foi o avô de Carlos Magno, 

chamado de Carlos Martel, vencedor dos infiéis em defesa da cristandade, da 

mesma forma que Judas Macabeu (MEDEIROS, 2006, pp 110-112).  

Cremos que seria possível que o apelido dado ao prefeito de palácio dos 

reis Merovíngios tenha sido inspirado no do personagem bíblico. No século X o 

                                                           

40 É o mais antigo poema épico sobrevivente na língua inglesa e a primeira peça da literatura 
vernácula europeia. O primeiro manuscrito foi escrito na língua dos saxões. Sua origem remota 
o período de 750 d.C., O poema contém muitos elementos pagãos e folclóricos, mas também há 
temas cristãos indispensáveis. (MEDEIROS, 2006, pp 110-112).  

41 1Mc 7, 47 e principalmente 2 Mc 15, 30-5. 

42  2 Mc 15, 21; 1 Sm 17, 47. 

https://www.greelane.com/link?to=epic-literature-and-poetry-119651&lang=pt&alt=https://www.thoughtco.com/epic-literature-and-poetry-119651&source=beowulf-what-you-need-to-know-1788397
https://www.greelane.com/link?to=what-is-pagan-120163&lang=pt&alt=https://www.thoughtco.com/what-is-pagan-120163&source=beowulf-what-you-need-to-know-1788397


63 
 

abade Rábano Mauro compôs um tratado militar no qual combinava passagens 

bíblicas e trechos de crônicas carolíngias, entre outras fontes. Muitas de suas 

referências bíblicas eram passagens dos livros dos Macabeus, que em seu 

conjunto, poderiam ser considerados como manuais militares ensinando táticas 

de combate, em que uma força numericamente inferior, utilizando-se de 

estratagemas, guerrilha e outras formas de combate não convencional, poderia 

vencer inimigos possuidores de forças superiores, além de ensinar como motivar 

as tropas em batalha.  

Entretanto, encontramos uma quantidade maior de evidências a partir do 

século XII, tanto na literatura leiga quanto na religiosa. Entre os séculos XII e XIII 

circulavam as traduções de alguns livros bíblicos e entre os primeiros 

encontravam-se, significativamente os dos Juízes, os dos Reis e os dos 

Macabeus. Claramente a tradução das Escrituras para as línguas vernáculas era 

considerada relevante, entre outras, para a instrução da cavalaria, e desde o 

início. De fato, as histórias da bíblia hebraica tiveram relevância específica e 

particular para este fim, especialmente no contexto cruzado. As histórias da 

conquista da Terra Santa por Josué e de sua defesa por Davi e Judas Macabeu 

eram um claro precedente para as mentes dos cavaleiros dos séculos XII e XIII, 

dos contemporâneos das Cruzadas, e ajudaram a definir as Cruzadas como a 

mais alta expressão das atividades cavalheirescas (KEEN, 1984, pp 120-121).  

A referência aos Macabeus é uma constante na literatura cruzada, sendo 

que os primeiros cruzados se consideravam como novos Macabeus (TYERMAN, 

1998, p 18). Deste contexto surgiram as novas ordens monástico-militares como 

a dos Templários, a dos Hospitalários e a dos Teutônicos, a nova milícia, como 

definida por São Bernardo. Os cavaleiros de todas as ordens militares 

identificavam-se totalmente com essa família de guerreiros do Antigo 

Testamento: o pai Matatias, Judas Macabeu e seus quatro irmãos, libertadores 

da Terra Santa frente aos Selêucidas.  

As comparações desse gênero nas crônicas da época são inúmeras.43: 

Quanto à ordem do hospital, ela não fez por menos: remontou sua origem à 

                                                           

43 Referências apenas na Crônica de Henrique da Livônia. O cronista Pedro de Duisburg fez dos 
Macabeus o modelo central da ideologia da guerra missionária na Prússia. “Os cavaleiros 
Teutônicos recorriam ao Bíblia Hebraica para justificar seu combate: o prólogo da regra referia-



64 
 

época dos Macabeus. Entre 1100 e 1150 surgiram as gestas do Ciclo de 

Guilherme de Orange (subproduto do Ciclo Carolíngio, mesclado às lutas na 

Península Ibérica), as do Ciclo de Alexandre e do Ciclo Latino. Por volta de 1150 

surgem o Roman de Troie, o Roman de Thébes e o Roman de Brut uma 

adaptação poética da Historia regum Britanniae de Geoffrey de Monmouth. Os 

primeiros romances arturianos, elaborados por Chrétien de Troyes datam do 

período entre 1162 e 1182, inaugurando propriamente este novo ciclo, cuja 

popularidade só cresceu durante os séculos seguintes assim como o número de 

obras a ele relacionado.  

No ciclo de romances focados em Lancelot, Galahad e o Graal, 

coletivamente conhecidos como o ciclo da Vulgata, século XIII, encontra-se a 

seguinte passagem: Lancelot perguntou à Senhora do Lago se já existiu algum 

cavaleiro que possuísse todas as virtudes cavaleirescas que ela lhe havia 

ensinado. 

 

“Sim” ela respondeu “e de antes que Cristo 
tivesse sofrido. No tempo quando o povo de 
Israel servia fielmente a Deus e lutou contra 
os Filisteus e outros infiéis para manter e 
expandir a Sua lei e foram muitos: e dentre 
eles estavam João Hircano e Judas 
Macabeu o bom cavaleiro... e também seus 
irmãos e o rei Davi e outros pelos quais 
passarei no devido momento. ” (KEEN, 
1984:119-120).  

 

Além da função de entretenimento, estes romances possuíam um 

caráter pedagógico-moralizante, já que estavam imbuídos com os novos valores 

comportamentais associados à Cortesia, demonstrando como os cavaleiros 

deveriam portar-se na corte, mas também na vida militar, já que nos episódios 

bélicos abundavam os torneios, até porque era uma inovação popularizada a 

partir da década de 1120 e o método de combate específico aos cavaleiros. A 

carga em massa com a lança sob a axila direita que, conjugada ao galope do 

cavalo, causava um golpe de impacto arrasador e moirtal sobre o oponente, mas 

que para funcionar devidamente, necessitava de muito treinamento específico, 

espírito de corpo e disciplina, mais do que valor pessoal.  

 

                                                           
se a Abraão e às guerras sagradas, depois a Moisés, Davi e, finalmente, aos Macabeus” 
(DEMURGER, 2002, pp. 164). 



65 
 

“Fontes medievais frequentemente nos 
informam que forças numericamente 
inferiores foram bem-sucedidas em derrotar 
inimigos muito superiores, principalmente 
com a ajuda de Deus, ou de um santo 
padroeiro. A intervenção de Deus ou de um 
santo foi frequentemente mencionada nas 
cruzadas e o exemplo dos numericamente 
inferiores Macabeus foi repetidamente 
citado” (VERBRUGGEN, 1998, p 05).  

 

De certo que as virtudes marciais tradicionais como a força e a coragem 

possuíam seu lugar nestas obras, porém, a coragem do indivíduo era medida 

por seu comprometimento com a carga do grupo e o seu comportamento em 

batalha definiria a sua ombridade e a honra de sua família, sendo que uma 

demonstração de medo ou covardia poderia manchar o nome de uma linhagem 

durante décadas. Assim, encontramos estes textos associados à formação e 

estabelecimento da cultura e da ideologia cavalheirescas, que acabaram por 

formar o espírito de corpo e o ideário do próprio grupo social da Nobreza 

europeia.  

A visão eclesiástica não andou a par com a visão cavalheiresca, já que 

no século XIII encontramos o texto dedicado aos Macabeus na Legenda Áurea 

de Jacopo de Varazze:  

 

“Os Macabeus foram sete irmãos que, junto 
com sua sacerdotisa Mãe e com o clérigo 
Eleazar, não quiseram comer carne de porco 
para respeitar a lei, e sofreram por isso 
suplícios inauditos como é contado em 
Macabeus II. É preciso notar que a Igreja 
oriental celebra festas de santos dos dois 
Testamentos, enquanto a Igreja ocidental 
não festeja santos do Antigo Testamento, 
pois estes desceram aos infernos. ” 
(VERBRUGGEN, 1998, p 37). 

  

As exceções são os inocentes, até porque em cada um deles Cristo foi 

morto e os Macabeus, como heróis para o cristianismo e o judaísmo. Há quatro 

razões pelas quais a Igreja os festeja, embora tenham descido aos Infernos. A 

primeira é que foram os únicos santos do Antigo Testamento a terem tido o 

privilégio do martírio, o que merece ser celebrado. Esta razão é dada pela 

história escolástica de Pedro Comestor. A segunda razão está no simbolismo do 

número sete, número da totalidade. Ou seja, os Macabeus representam todos 



66 
 

os pais do Antigo Testamento dignos de celebração. De fato, ainda que a Igreja 

não celebre festas para eles por terem descido ao limbo e por terem sido 

substituídos por uma multidão de novos santos, por meio destes sete ela mostra 

reverência por todos os outros, já que, como foi dito, sete designa a totalidade.  

A terceira razão é oferecerem um exemplo aos cristãos para sofrerem 

pela lei do Evangelho, da mesma forma que eles, pela constância e zelo, que 

animavam sua fé, combateram vigorosamente pela lei de Moisés. A quarta razão 

é o suplício deles, que na defesa de sua lei sofreram tormentos semelhantes 

àqueles que os cristãos sofreram pela defesa da lei evangélica (VARAZZE, 

2003, pp 600-601). Ora, os “Macabeus” aqui mencionados não são os cinco 

filhos de Matatias anteriormente mencionados. A passagem citada pelo autor 

encontra-se em 2 Mc. 7, 1- 42, e estes jovens não nomeados receberam o 

epíteto de Macabeus apenas porque a narrativa de seu martírio estava contida 

no livro de mesmo nome, não guardando nenhuma outra relação com os líderes 

da revolta contra Antíoco IV.  

Mas, como são protomártires, seu lugar na Legenda Áurea, estava 

garantido. Finalmente, encontramos menção a Judas Macabeu na Divina 

Comédia de Dante44, especificamente no Paraíso, Canto XVIII, que explora as 

almas presentes no quinto céu que morreram combatendo pela Fé:  

 

“Vi então, na cruz, luzir o espírito de Josué, 
mal acabara de ser o seu nome pronunciado. 
Isso de modo tal, que nem sei dizer se 
primeiro vi ou ouvi. Dito que fora o nome do 
grande Macabeu, outro espírito surgiu a girar 
qual pião, impelido pela mais intensa alegria. 
Tal fez Carlos Magno, o mesmo fez Orlando. 
Atento fui seguindo os movimentos seus, 
quais falcoeiros a seguir, no céu, da sua ave 
as evoluções. Surgiram depois aos meus 
olhos, que faltavam. ” (Gurevitch, 1990, 144). 

 

 

 Nesta passagem Dante eternizou a síntese a da Cavalaria cristã, tendo 

acondicionado no Paraíso um nicho específico para aqueles que tombaram em 

combate por Deus, acomodando assim aqueles que viveram pelos valores 

                                                           

44 A Divina Comédia do poeta italiano Dante Alighieri (1265-1321) é uma obra que foi publicada 
no século XIV durante o período do Renascimento. Ela representa um dos maiores clássicos da 
literatura universal de todos os tempos. (ALIGHIERI, 2021). 



67 
 

cruzadísticos e cavalheirescos, mesmo que estes tenham morrido antes do 

Advento de Cristo e ido aos Infernos, de onde foram resgatados pelo Cristo.  

A cavalaria funcionava assim como um caminho para a Salvação, caso 

exercida nas devidas prescrições, não apenas para a nova militarização pregada 

por São Bernardo em relação ao surgimento das ordens monástico-militares, 

mas também para a cavalaria leiga. Os feitos de armas realizados de modo 

moralmente correto podiam, de certa forma, equivaler a uma vida de dedicação 

monástica. Poder-se-ia dizer que esta concepção demonstrada por Dante foi o 

apogeu dos valores cavalheirescos que buscavam, de certa forma, refrear o 

comportamento violento destes guerreiros, no processo iniciado no século XII.  

Para podermos compreender melhor as razões pelas quais Judas 

Macabeu se tornou um herói da cavalaria medieval, tivemos que considerar os 

feitos deste personagem, o contexto histórico amplo que envolveu as condições 

pelas quais o cristianismo conseguiu atrair os povos germânicos, o surgimento 

da cavalaria, a formação de seus valores, cultura específica, literatura e modelos 

de comportamento. Mas, o assunto é extenso e devemos considerar as 

características da forma do pensamento medieval. Nele existiam elementos que 

favoreciam a criação destas relações paralelas e a busca de situações 

aparentemente equivalentes entre o presente e seu passado, construindo 

analogias, buscando relacionar a aparência do fato à sua essência.  

O presente e o passado confundiam-se em um todo quase indistinguível. 

A diferença entre as épocas apoiava-se num fato único, determinante, em 

comparação com o qual nada mais existia, que foi o nascimento de Cristo. 

Contudo, para a Idade Média, as épocas da bíblia hebraica e do Novo 

Testamento não se situavam numa simples sucessão temporal. Havia simetria 

entre a história antes e a história depois da encarnação de cristo. A cada 

acontecimento e figura da bíblia hebraica correspondia um equivalente na época 

do Novo Testamento.  

Existia entre eles uma relação simbólica intrinsecamente sacramental, 

repleta do mais profundo significado. É sobre este mesmo princípio de 

correlação entre o antigo e o novo testamento que se fundam as teorias desses 

historiadores que tentaram encontrar um significado simbólico para a história 

terrestre. A história bíblica do templo de Jerusalém era posta em paralelo com a 

história da igreja, corpo místico de cristo. A destruição do templo, fazia-se 



68 
 

corresponder às perseguições aos mártires cristãos. Paralelos semelhantes 

eram utilizados no que dizia respeito à história contemporânea: a luta entre o 

imperador Henrique IV e o papa gregório VII correspondia à luta de Judas 

Macabeu contra o rei Antioco IV Epifanes (Gurevitch, 1990, pp 155- 157).  

De fato, a respeito das representações medievais de Judas Macabeu, 

podemos entrever o funcionamento do conceito de figura, conforme pensado por 

Erich Auerbach: a representação concreta de algo que vai se realizar no futuro; 

é algo real e histórico que anuncia outra coisa que também é histórica e real. 

Assim, torna-se clara a interpretação de que as pessoas e acontecimentos do 

bíblia hebraica eram prefigurações do Novo Testamento e de sua história de 

redenção (AUERBACH, 1997, p 28). Desta forma um acontecimento terreno é 

elucidado pelo outro; o primeiro significa o segundo e o segundo realiza o 

primeiro: A relação entre os dois eventos é revelada por um acordo ou 

similaridade (AUERBACH, 1997, p 29).  

Os dois acontecimentos se relacionam como figura e preenchimento, 

sendo que o último é designado como veritas e a figura, por sua vez como umbra 

ou imago. Mas tanto sombra quanto verdade são abstratas apenas em referência 

ao significado, a princípio ocultado para ser revelado em seguida; são concretas 

em referência às coisas ou pessoas que aparecem como veículos do significado. 

Aparentemente a situação militar na Terra Santa nos diferentes momentos 

relacionados pela tríade bíblica dos Nove Bravos poderia ser relacionada com a 

das Cruzadas entre os séculos XI e XIII: conquista, expansão, resistência, sendo 

uma das situações que gerariam imago e preenchimento. (AUERBACH, 1997, p 

31) 

Além disso, a situação dos vassalos frente aos suseranos abusivos e os 

valores da doutrina da Guerra Justa todos poderiam ser relacionados 

diretamente a Judas Macabeu, sua revolta e sua família. Logo, a analogia entre 

passado e presente ficava clara, permitindo que os cavaleiros cristãos da Idade 

Média Central pudessem espelhar-se e modelar seu comportamento neste herói 

judeu.  

Sob a inspiração de Judas Macabeu e seus irmãos, os Templários, por 

exemplo, entregavam-se às batalhas com abandono e temeridade, confiando no 

apoio de Deus e sem recear a morte que se aproximava. Os cronistas 

frequentemente citavam a famosa passagem bíblica: “A vitória no combate não 



69 
 

se deve à importância do exército, mas à força que vem do Céu”.45 Ele morreu, 

enfim, como herói e mártir, dando sua vida para o triunfo da fé no Deus único. 

Eis o sentido da frase de Geoffroy de Charny utilizada como epígrafe deste texto 

Judas Macabeu alcançou os objetivos terrestres e espirituais de todos os 

cavaleiros: glória, honra e renome nesta vida e a salvação no próximo. No 

relacionado aos Macabeus existem um duplo aspecto estreitamente ligados: 

 

“O guerreiro pronto a sofrer o martírio para 
servir à causa de Deus; e a ideia segundo a 
qual para obter a vitória, era preciso 
entregar-se inteiramente a Deus e não contar 
apenas com suas próprias forças. Um 
pequeno número pode bater grandes 
exércitos se tiver confiança em Deus. Judas 
Macabeu tornou-se assim o modelo do 
cruzado e da nova cavalaria das ordens 
militares”. (DEMURGER, 2002, p 164).  

 
Assim, a Cavalaria, além de ser uma forma de controlar os impulsos e 

comportamentos dos cavaleiros, se tornou um dos caminhos para a salvação, 

pois aquele que toma as armas com o justo propósito de salvar sua alma, lutar 

as causas de seu senhor, ou na defesa dos fracos, ou para salvar sua honra e 

herança, ou contra o infiel. E Judas Macabeu uma espécie de cavaleiro perfeito, 

a quem se poderia conceder o mesmo epitáfio dado a Bayart, o grande cavaleiro 

francês do século XVI: Chevalier sans Peur et sans Reproche. 

 

1.5 – Diversidade judaica, identidades culturais e suas instituições 

 

As instituições são formas de vida social de um povo, que aceita por 

costumes e escolhe livremente ou recebe algum tipo de autoridade. As pessoas 

se submetem às generalidades das instituições, mas estas, por sua vez, não 

existem senão em função da sociedade que regem, quer que se trate de uma 

sociedade familiar, política ou religiosa. Possuem variações temporais seja nos 

locais ou na geografia marcando sua passagem, e dependem, até certo ponto, 

das condições naturais. Se distinguem essencialmente das formas de 

                                                           

45  I Mc. 3, 18-19. 



70 
 

associação da fauna e da flora e das suas mudanças pela inversão, coletiva ou 

individual, da vontade humana.  

Nesse sentido, as instituições do ponto de vista de um povo antigo estão, 

portanto, intimamente ligadas não só no bojo de seu habitat, mas também na 

história. Feitas à sua medida, levam a marca de sua psique, de suas ideias sobre 

o homem, o mundo e Deus. Na literatura, as artes, ciências e religião, são 

instituições de elementos de uma expressão da civilização de um povo.  

Descrevendo e compreendendo esse formato antigo, o historiador deve levar 

sempre em consideração todos os vestígios do passado. Em primeiro lugar, os 

textos que são sempre mais explícitos, mas também os monumentos, incluindo 

os restos do trabalho humano e de suas transformações no decorrer do tempo.   

As relações explicam o fato de que as instituições judaizantes tenham sido 

estudadas como parte de um conjunto mais amplo. Os estudos lhes são 

sagrados nas obras clássicas de história. Fora do contexto legislativo e de ritual, 

a bíblia hebraica não trata diretamente de questões institucionais. Contudo, os 

livros históricos, proféticos e sapienciais contêm mais informações, que são tanto 

mais interessantes por nos revelar o que na realidade se fazia e não o que se 

deveria fazer. A utilização destes textos supõe uma exegese exata e uma crítica 

literária que lhes designe uma data, já que o desenvolvimento das instituições 

seguiu o desenvolvimento da história.  

A arqueologia, enquanto interdisciplinaridade, em sentido próprio, é o 

estudo dos “restos” materiais do passado, apenas intervém de forma acessória 

para reconstruir o quadro real em que funcionavam as instituições: as casas 

onde viviam as famílias, as cidades administradas pelos anciãos do povo ou 

pelos oficiais dos rei, as capitais onde resida a corte, as portas onde se fazia a 

justiça e onde se instalavam os comerciantes com suas balanças e seus pesos 

dentro de uma bolsa, as muralhas que o exército defendia, as tumbas perto das 

quais os ritos fúnebres se realizavam, os santuários onde os sacerdotes dirigiam 

o culto. 

           Isto posto, as batalhas contra as falanges gregas não aconteceram da 

noite para o dia. É importante entendermos que, por trás desses acontecimentos, 

existiu uma cultura que permaneceu viva durante centenas de anos fazendo 

parte do imaginário social coletivo. Entender a religião e a cultura judaica 



71 
 

norteiam todo esse processo que chegou até as bases dessa singularidade 

incluindo o movimento das batalhas.  

           Stuart Hall, traça um diagnóstico sobre a ideia de que ninguém escapa da 

história e que todos somos sujeitos dela. Para o autor, qualquer noção de 

significado que pertença a uma ordem natural é essencial, na realidade, um 

produto de diversos processos sociais e históricos e, inclui ainda, a maneira 

como enxergamos nossa própria história. Em contrapartida, por mais que se 

pareça uma relação puramente individual, esse processo é decorrente das 

estruturas e estilos que realizamos ao longo da nossa trajetória.  

 

[…] o sujeito assume identidades diferentes 
em diferentes momentos, identidades que 
não são unificadas ao redor de um “eu” 
coerente. Dentro de nós há identidades 
contraditórias, empurrando em diferentes 
direções, de tal modo que nossas 
identificações estão sendo continuamente 
deslocadas […]. A identidade plenamente 
unificada, completa, segura e coerente é 
uma fantasia. Ao invés disso, à medida que 
os sistemas de significação e representação 
cultural se multiplicam, somos confrontados 
por uma multiplicidade desconcertante e 
cambiante de identidades possíveis, com 
cada uma das quais poderíamos nos 
identificar – ao menos temporariamente. 
(HALL, Stuart, 2000. p. 74) 

 
   As identidades sociais devem ser pensadas como construídas no interior 

da representação, através da cultura, sendo resultantes de um processo de 

identificação que nos permite posicionar no interior das definições fornecidas 

pelos discursos e estruturas culturais. Nesse prisma, nossas relações de 

subjetividades são produzidas parcialmente de modo discursivo, dialógico e 

dialético. Contudo, o autor ao desenvolver uma concepção de identidade como 

estratégica defende que, na modernidade tardia, as identidades são cada vez 

mais fragmentadas e fraturadas, multiplicadamente construídas ao longo de 

discursos, práticas e posições. Nessa condição, a identidade reflete e emerge 

do diálogo entre os conceitos e definições representados para nós pelos 

discursos de uma cultura e pelo nosso desejo de responder aos apelos e anseios 

feitos por estes significados (HALL, 2000, pp 77-78). 

Dessa forma, a gênese da diversidade cultural serviu de subsídio para 

compreendermos o processo de transição e recepção das tradições culturais que 



72 
 

dão sustentação a nossa identidade como seres humanos existentes em um 

plano terreno e, depois situarmos nossa problemática específica (Clark, 1993, 

pp. 75-76). Para o autor, tal processo se deu, sobretudo, pela percepção do 

autoconhecimento do que significam os fatores escatológicos, econômicos e 

sociais para a nossa integração no mundo em que vivemos. Segundo o autor, o 

estudo da herança cultural nas sociedades humanas tem como destaque os 

aspectos da dinâmica, a inovação e a mudança, ressaltando, contudo, que existe 

uma diferença acentuada no grau de cada um deles. 

Uma das potencialidades da cultura é a sua continuidade ao longo da 

história humana. A dinâmica da cultura aparece sempre em qualquer tipo de 

comunidade ou unidade social, basta um conjunto de pessoas, porém, o que 

interessa é o fato de ocorrerem mudanças, o ritmo dessas mudanças e as formas 

por elas assumidas.  

A inclinação para diversidade é outro modo em que a dinâmica cultural 

aparece na história, lembrando que Clark, afirma que, é inerente à cultura 

humana a capacidade de rápida mudança sob certas condições, assim como, 

um número ilimitado de variações e diversidades locais (Clark, 1993, p 77). Neste 

sentido, a manutenção de padrões culturais e sistemas sociais está 

condicionada a capacidade de competição com eficácia e, concomitantemente, 

reter a aceitação de seus membros, caso contrário, a sobrevivência só e 

assegurada pela adaptação a mudança. Ele ressalta ainda que, o desejo de 

sobreviver é suficientemente poderoso para prevalecer, na maioria dos casos, 

sobre a relutância em mudar.  

O autor identifica a explicação dada sobre as relações estabelecidas 

dentro de um sistema. Elas estão sujeitas a perturbações em qualquer 

dimensão, exigindo adaptação ou mudança cultural desses sistemas. Os 

sistemas são dinâmicos, dadas nas mudanças decorrentes de qualquer 

alteração no meio ambiente ou no sistema social.  

 



73 
 

Relações recíprocas entre diferentes áreas da vida social e os principais 

componentes do meio ambiente é que dão o caráter dinâmico para qualquer 

sistema46.  

A diversificação da cultura repousaria na capacidade de definição de 

alternativas e de adoção de opções que acompanham o homem na sua 

crescente capacidade de raciocínio. Quanto as reações dos grupos humanos às 

condições que só podem ser corrigidas com mudanças nem sempre são rápidas 

e adequadas, daí que muitos grupos deixam simplesmente de existir. A 

permanência dos judeus na história tem explicações uma das bases da 

continuidade.  

Outro ponto factível a diversidade cultural origina-se no sentido do 

autoconhecimento da identidade que caracteriza as sociedades humanas. O 

funcionamento desse sentido dar-se-á de forma retrospectiva do passado, é 

simbolizada em todo e qualquer artefato criado para servir as necessidades do 

presente, prolonga-se no futuro como um dos principais objetivos das instituições 

e crenças sociais. Neste ponto, mostra-se pertinente identificarmos 

historicamente os elementos da dinâmica cultural dos judeus com vistas a 

compreensão das bases dessas mudanças. 

O caráter de um povo é como uma criança que vai crescendo e sendo 

educada pelos seus pais, definindo ao longo da sua existência e fica latente em 

sua consciência, tendo como base suas próprias tendências tradicionais e de 

suas singularidades, de maneira como vão sendo atualizadas por cada geração. 

Essas transformações, entretanto, guardam seus elementos imutáveis, ou seja, 

aqueles que garantem a continuidade da cultura, mediante a interação com o 

novo e com seu próximo.  

 

 

                                                           

46 Em meados do século I, calcula-se entre 50 e 80 milhões os habitantes do Império Romano, 
dos quais cerca de 90% viviam no campo. Porém a terra, a principal fonte de sobrevivência para 
a população do Império, inclusive aquela da Palestina, era muito mal distribuída. Na península 
Itálica e nas Províncias a maioria das terras produtivas estava nas mãos de uma minoria. No 
Egito encontramos o caso de 42 agricultores partilhando de uma mesma casa. Sêneca indica 
que os pobres constituíam a maior parte da população e que a situação tinha poucas chances 
de ser mudada. (GJ, 432). 



74 
 

              Há, afirmações que a sobrevivência do povo judeu se deve às próprias 

diásporas ao longo da história47, dada a impossibilidade de qualquer movimento 

destrutivo alcança-los ao mesmo tempo. E, nesta dispersão criaram todo um 

arsenal de sobrevivência, mudando, inovando, adequando costumes, 

linguagem, alimentação, entre outros. Isso sem contar com a mistura social com 

outros grupos existentes em torno da bacia do Mediterrâneo e no próprio trato 

social com os gregos no movimento hibrido.  

O maior problema que percebemos nos pensamentos monoteístas é a 

iconoclastia, o absolutismo e a aversão de conviver com mais de um poder. O 

deus único nas tribos de Israel só foi possível na constituição judaica a partir da 

construção social da monarquia patriarcal que teve início com Saul e instituída 

definitivamente por Davi e com muito mais ênfase no reinado de Salomão que 

acredita, como seu pai, havendo apenas um rei, deveria haver apenas um deus. 

Para tanto, Davi e posteriormente Salomão escolheram Javé, um dos possíveis 

filhos de Baal.  

A escolha de Javé se deu justamente por se apresentar como um deus 

guerreiro, sanguinário, homicida, vingador e tudo o que tinha de pior em um deus 

local, cruel e agressivo. Baal aparecia perto de Javé como uma figura meiga, 

representava o deus da agricultura e das chuvas e Belit sua esposa, a deusa da 

fertilidade. Aos olhos de Davi e Salomão, Baal ou qualquer outro deus jamais 

poderia liderar e guiar seu povo a grandes conquistas. Por isso, a rejeição a Baal 

e de muitos profetas e sacerdotes de Baal e tão intensa nos textos da Bíblia 

Hebraica. Javé foi uma escolha política na era das tribos e não uma eleição 

religiosa.  

                                                           

47 Podemos considerar que aconteceram duas diásporas na história judaica. A primeira, quando 
os Babilônios invadiram suas terras em 586 a.C., e depois pela invasão dos romanos em 70 d.C. 
Na primeira diáspora, o Egito e a Mesopotâmia foram os principais destinos dos judeus. Embora 
tenham sido escravizados, a experiência permitiu a troca de informações culturais, linguísticas e 
religiosas, ao mesmo tempo que preservaram suas tradições e identidades judaicas. A segunda 
diáspora ocorreu em 70 d.C., quando os romanos destruíram Jerusalém e os judeus partiram 
para a Ásia, África e Europa. Os judeus estabelecidos no Centro e no Leste Europeu são 
chamados de Ashkenazi e os da Península Ibérica de Sefarditas. (JOSEFO, 2007). 

 

 



75 
 

A religião hebraica foi fortemente permeada pelas culturas existentes na 

Mesopotâmia e muito mais pela egípcia, a persa, a greco-romana da qual saiu o 

cristianismo, apresentando características de vários deuses que vieram do 

panteão desses pensamentos, bem como o desejo de um deus único. Era um 

divisor de águas do pensamento judaizante antigo onde o próprio deus era e 

fazia o mal, como diz o texto de Daniel que diz, “o Senhor vigiou sobre o mal, e 

trouxe sobre nós”48. “Até que se deve de nosso ardor da ira do nosso Deus”. 

Aqui vemos mudanças conceituais nas estruturas a partir dos documentos de 

Ezequiel, Daniel, Habacuque e Esdras49.  

As monarquias que precedem o rei Salomão, mesmo no chamado reino 

dividido, são precedidas como um alargamento para um suposto monoteísmo, 

deixando de lado os Eloim. Com adesão ao deus único entraria em cena a 

questão de quem praticaria o mal, já que não poderia mais ser atribuído direto 

do Deus Javé, quando diz que “não tenho prazer na morte do ímpio, mas em que 

o ímpio se converta do seu caminho, e viva”. Com essa mudança de estrutura e 

personalidade de Deus e sua ambivalência, surge novamente a grande 

pergunta. De onde vem o mal? Para responder a essa pergunta, os autores, 

criaram a figura que hoje chamamos popularmente de diabo50, isso já no século 

600 d.C. É óbvio que até chegar aqui, nada foi automático, e sim acompanhando 

de história surgiu como conceito para definir o mal, ou a caricatura de um 

personagem oposto ao deus bom. Esses demônios, são exclusivos do mundo 

celestial, onde o homem comum não tem acesso.  

Os livros da Bíblia Hebraica fazem alusão direta aos chamados” anjos” 

quando pedem e ordenam obediência. Como o tempo esses “deuses” se 

converteram e transacionaram na nova teologia judaizante com os querubins e 

                                                           

48 Daniel, 9:14 e 10:14. 

49 A primeira parte do livro de Isaias (1 ao 39) foi escrita em Judá, nos séculos VIII (740 a 701 
a.C), os capítulos 40 e 55 por volta de 5550 a 540, pelo Dêutero-Isaias, e o restante dos capítulos 
56 a 66, por volta dos anos 520 e 400, e é tido como os profetas pós exílicos que retratam a 
exploração aos mais pobres pela elite religiosa judaica e pelo império persa. Bíblia de Jerusalém, 
São Paulo, Sociedade Bíblica Internacional e Paulus, 9a edição, 1994, p.1697.  

50 O diabo como figura popular e folclórica.  

 



76 
 

a cristã como os santos anjos do senhor. Outros ainda foram identificados como 

os” anjos” caídos e se converteram em Satã ou Satanás. Os salmos de Davi 

fazer saber da existência do deus e não apenas de um Deus.  

Entretanto, observamos quatro características básicas que foram 

preservadas pelo movimento judeu: A etnia, a religião, a sociedade e seu 

território. Estar assentando é garantia de sobrevivência da comunidade, onde 

suas raízes sociais eram estabelecidas para seu crescimento. Ainda há, o fator 

da língua e da política como elementos para sua continuidade.  

Quando os judeus foram levados ao cativeiro babilônico no ano 586 a.C., 

eram constantemente insultados pelos pagãos, e estes blasfemavam o nome de 

YHWH51. Para salvaguardar o nome do Eterno perante os gentios, os mestres 

começaram a ensinar que os judeus não poderiam pronunciá-lo, pois seria 

indizível e sagrado. Desta forma, os pagãos não conheceriam o nome do Eterno 

e, consequentemente, não iriam insultá-lo.  

Com o passar do tempo, já que o nome de YHWH não era transmitido 

de pai para filho, começou-se a se perder sua pronúncia. Na época em que foi 

escrita a Septuaginta52, divulgando-se a palavra do Eterno aos judeus na 

diáspora e aos gentios, os setenta e dois sábios que a traduziram escreveram 

todo o texto na língua grega, porém, fizeram questão de manter o nome de 

YHWH escrito em hebraico. Para muitos pesquisadores, isto indica que os 

sábios tradutores tinham zelo pelo nome do Eterno.  

Os copistas posteriores à Septuaginta não preservaram o nome de 

YHWH em hebraico, substituindo-o pela palavra grega “kurios” Senhor. Esta é a 

razão pela qual as bíblias em inglês usam o nome “δτRD” (Senhor) e as em 

português o nome Senhor. Então, o nome de YHWH passou a ser substituído 

por eufemismos, e esta prática se alastrou antes mesmo do primeiro século. 

                                                           
51 YHWH ou YHVH é o nome hebraico com o qual Deus se identificou a Moisés no monte Horebe 
(Êxodo 3:14). O tetragrama sagrado, que na pronúncia original era Yahweh, é formado por 4 
consoantes e significa: "EU SOU o QUE SOU" ou "EU SEREI o QUE SEREI". Bíblia de 
Jerusalém, São Paulo, Sociedade Bíblica Internacional e Paulus, 9a edição, 1994, p.1697.  

52 É a tradução do Tanach (Primeiras Escrituras) para o grego produzidos entre os anos 285 a 
246 a.C., aproximadamente. Bíblia de Jerusalém, São Paulo, Sociedade Bíblica Internacional e 
Paulus, 9a edição, 1994, p.1697.  

 



77 
 

A etnia, enquanto característica, pode ser verificada pela tradição e pela 

consciência étnica. Apesar da incorporação de novos elementos ao longo da 

dispersão dos judeus na Palestina, persiste o sentimento de identidade étnica 

anteriormente, consolidada pela terminologia que usavam. Originariamente 

usavam o nome de filhos de Israel, as partes chamavam de antepassados de 

Israel53. Apesar de não ter existido pacto de casamento com povos vizinhos, eles 

sempre aconteceram. Mesmo recentemente, os casamentos mistos não 

apagaram o sentimento da identidade étnica. De fato, isso é uma grande 

verdade, até porque, como comentário deste trabalho e objeto dessa 

investigação, muitos judeus aceitaram a helenizarão na Judeia, entretanto, seu 

sentimento de nacionalidade e religião em parte não sofreram mudanças 

significativas, onde seus cultos e rituais eram mantidos. 

O caráter da religião é o que regula a vida individual e comunitária 

passando por etapas que imprime a sua singularidade. A primeira simbolizada 

no Cânon Hebraico pelas figuras de Abraão, Isaque, Jacó e Moisés. Abrão está 

ligado ao povo pela religião mais do que pela étnica. A segunda etapa é 

associada a figura de Jacó e Isaque. A tradição diz que o nome Israel simboliza 

a crescente consciência da singularidade religiosa e a emergência de uma 

descendência fiel à herança de Abraão. A terceira etapa do desenvolvimento 

religioso é marcada pelo êxodo do Egito. Conforme a tradição do pacto religioso 

no Monte Sinai, está ligado a uma série de acontecimentos através dos quais os 

filhos de Israel se tornaram nação de Israel, tornaram-se uma congregação de 

Israel ou a assembleia dos filhos de Israel.  

Do caráter religioso a possibilidade de Deus como objeto introduz no 

mundo um elemento distintivo da interpretação do homem e na visão que ele 

mesmo conserva em de si mesmo. Desse modo, na ação constitutiva da ciência 

que pretende estudar Deus, deve-se estar atento às suas diversas 

nomenclaturas dentro do judaísmo e a sua linguagem, por vezes, causando 

estranhamento ao modo comum do discurso.  

                                                           
53 Estes títulos são encontrados nas histórias e tradições sobre o período inicial até a fundação 
do reino. Bíblia de Jerusalém, São Paulo, Sociedade Bíblica Internacional e Paulus, 9a edição, 
1994, p.1697.  

 



78 
 

Nesse aparado complexo, permanece latente o problema de individuar 

uma linguagem adequada para exprimir a teologia e suas derivações. Isso 

porque, na origem do fenômeno teológico se esconde uma realidade alternativa 

que alarga o horizonte da compreensão, pois seria absurdo considerar a teologia 

como fenômeno sem que existisse outra coisa que lhe sustentasse. Uma boa 

definição epistemológica começa com a pergunta sobre a possibilidade de um 

discurso efetivo da teologia, uma reflexão sobre o nosso modo de linguagem e 

sua capacidade de descrever a essa realidade.  

Todavia, sabemos que nossa linguagem obedece a um parâmetro 

preciso: converte os objetos da representação em informações, isto é, conversão 

de imagens. Na teologia, entretanto, o que se identifica é a ausência destes 

símbolos, ou imagens possíveis para se fazer a representação. Assa questão se 

direciona em diversos modos na formulação da teologia e evoca o difícil 

problema da hermenêutica (LINDOMAR, 2009, p.130). 

Nesse sentido, discute-se aqui, em primeira instância, a relação da 

teológica com o princípio de unidade para todas as questões humanas e 

celestiais, perfazendo um problema para razão humana. As ações no movimento 

apocalíptico nas fontes de I Macabeus e de Daniel são singulares e suas 

camadas compõe o que podemos chamar de fenômeno teológico, pois em todo 

momento observamos a ação de Deus ocupando seu lugar na teológica. Por fim, 

outro ponto que norteia o complexo pensamento teológico envolve a difícil tarefa 

de transformar o discurso existencialista num princípio de unidade que se 

relaciona com os demais discursos. 

A relação do objeto é uma questão que a teologia herdou das demais 

ciências. Esse efeito desdobra ao longo da sua história cujo infortúnio sobre o 

debate científico ainda se ressente. Contudo, não é fácil para a teologia definir 

seu objeto, já que os teólogos começam esta procura por onde, em geral, as 

demais ciências já delimitaram, ou seja, Deus.   

 

“A teologia é obrigada, como qualquer 
ciência, a adequar seu objeto à razão 
humana e a necessidade da cultura. Sem 
essa possibilidade hermenêutica, ela 
terminaria como fadada ao fracasso do 
tempo e da própria necessidade imposta 
pela cultura”. (RAHNER, 1970, pp 165). 
 



79 
 

 

Tendo Deus como objeto, a teologia pretende chegar a um fundamento 

fora do domínio da ciência. Um fundamento que não é retirado da experiência 

na maneira real do ser, mas um fundamento em sua própria maneira de ser. Uma 

tese que, já em seu ponto de partida, contrasta com a fórmula do fundamento e 

herdada pela ciência moderna (RAHNER, 1970, p 177). Temos a percepção que 

a teologia vem acrescentando, “contra a ciência”, que nem tudo pode ser 

colocado dentro do grande princípio. Existe algo que se colocar a partir de si 

mesmo, e que dá sentido a tudo. É o olhar para as fontes de maneira a se 

compreender seu objeto que transita nesse universo das epopeias e da 

imaginação folclórica humana.  

 

“Toda ciência, mesmo a empírica, tem como 
início um ponto de vista, que não precisa ser 
necessariamente evidente ou 
experimentado, pode ser provisório que só 
se torna ciência somente se superar algumas 
provas”. HARNER, 1970, p  174).  
 

 

 Para o autor, existe uma lei provisória, e esta lei é um pressuposto de que 

exista um princípio que forneça unidade. Sem esta pressuposição inicial 

qualquer ciência naufragaria. O princípio do método científico pressupõe a 

unidade como base, conseguinte, ela não pode ser demonstrada e a unidade 

seria pressuposta como uma necessidade do método teórico para não ocorrer 

na pluralidade.  

  O autor ainda sustenta que existe uma relação entre todas as ciências, 

mas descobrir esta relação não é tarefa de nenhuma delas, mas sim da 

metafísica. Este espírito condiz com a virada hermenêutica da pós-modernidade, 

onde a rigor, a questão do início não é um verdadeiro problema no interior das 

ciências.  

        O Monoteísmo judaizante caracteriza esta singularidade religiosa, achatado 

não só na negação da existência de outros deuses, mas, sobretudo, no sentido 

de que Deus existe por conta de forças naturais e não é governado por nenhuma 

lei da natureza. O senso de singularidade religiosa marcou profundamente a vida 

individual e gregária do povo.   



80 
 

O aspecto social tem sua característica desde o antigo Israel quando a 

sociedade estava organizada em estruturas paralelas: os "anciões", os nobres 

que dirigiam as cidades, as assembleias constituídas pelo povo reunido nas 

"casas do povo" nos portões da cidade ou perto do Templo. Qualquer lugar que 

reunisse, pelo menos, dez homens tornavam-se sede de uma congregação, até 

hoje persistindo esta tradição. Onde se reúnem pessoas, ali nasce um novo 

sentido de culto. Havia sua própria estrutura organizacional, independente da 

sociedade onde estivessem estabelecidos, de forma que lhes cabiam a 

responsabilidade de uma verdadeira cidade. Sediavam uma sinagoga, 

promoviam sistema de educação para as crianças, sustento para os idosos e 

observância dos mandamentos religiosos.  

Quanto ao elemento geográfico, a tradição mostra que a nação judaica 

começou com a chegada de Abraão à atual Israel, na época Canaã. O fator 

linguístico também expressa a continuidade da história e cultura judaica. Apesar 

do hebraico não ter sido sempre a única língua dos judeus, jamais perdeu seu 

lugar na consciência judaica como o idioma dos judeus54. Seu uso foi reduzido, 

até a criação do Estado de Israel em 1948. Antes, era mantido para assuntos 

comunais, escritos religiosos, literatura, ciência, meio de comunicação entre 

judeus de origens diferentes. Fora da Palestina era falado nas academias, 

rabínicas e nas Yeshivot55. Muitos elementos do hebraico foram introduzidos nas 

línguas estrangeiras que os judeus falavam. A unidade judaica do mundo todo 

tinha um grande reforço na enorme quantidade de publicações em hebraico. 

Há também o elemento político que perde seu caráter institucional com 

as dispersões. Como entidade política judaica apenas foi legítimo nas 

                                                           

54 Hebraico e aramaico são idiomas diferentes: O hebraico é a língua dos judeus, enquanto o 
aramaico era a língua dos arameus. Com o tempo, essas línguas sofreram mutações até os dias 
do cristianismo. Bíblia de Jerusalém, São Paulo, Sociedade Bíblica Internacional e Paulus, 9a 
edição, 1994, p.1697.   

55 É uma instituição de estudos judaicos que representam um papel valioso na educação e 
formação de estudantes judeus. Essas escolas são conhecidas por seu ambiente acadêmico 
rigoroso e como essência os altos estudos sobre a Torá, assim como em outros textos sagrados 
e tradições judaicas. A palavra deriva do termo hebraico que significa sentar ou permanecer e 
reflete a ênfase na dedicação dos estudos religiosos. Bíblia de Jerusalém, São Paulo, Sociedade 
Bíblica Internacional e Paulus, 9a edição, 1994, p.1697.  

 



81 
 

manifestações de interesse pelo destino da Terra de Israel: e como auxílio aos 

judeus de outros países em períodos de perseguições.  

Referimo-nos anteriormente, ao potencial dinâmico da cultura 

pressupondo um ritmo para mudanças e formas assumidas por estas mudanças. 

E mais, os respectivos condicionamentos para manutenção de padrões culturais 

e sistemas sociais. Neste sentido, enfocando-se problemáticas relativas à 

persistência de valores culturais de grupos étnicos, especificamente o judaísmo, 

a despeito das mudanças verificadas ao longo das gerações, situamo-nos 

inicialmente, nas questões centrais contidas na linha teórica de Roberto Cardoso 

de Oliveira (OLIVEIRA, 1976, pp 74-77).  

A abordagem deste autor, privilegia nos grupos étnicos fatores relativos 

à sua constituição e natureza de seus limites. Ele propõe uma conceituação que 

se opõe à ênfase no aspecto cultural, predominante entre as definições de grupo 

étnico, acrescenta como elemento interativo do grupo, aqueles socialmente 

efetivos, cuja principal característica é a auto atribuição e atribuição por outros 

dessa identidade. Sua abordagem dimensiona o problema da identidade no 

plano ideológico, no plano dos grupos sociais, através da organização e no plano 

da articulação social, cujo domínio é o processo de relações que tem lugar no 

modo da formação social.  

A identidade no plano ideológico é dimensionada em nível individual e 

coletivo admitindo a identidade étnica como um caso de identidade social. 

Incorpora, por esta via, as contribuições dos estudos psicológicos naquilo que é 

relevante para descrição dos processos de identificação, reconhecimento 

próprio do indivíduo como tal, para desvendar a identidade social como 

caracteres exclusivos de sua expressão étnica. Levando em conta esse 

processo podemos considerar que, para apreensão da identidade étnica os 

mecanismos de identificação na forma como é assumida pelos indivíduos e 

grupos em diferentes situações.  

A constituição da identidade provém do processo de identificação que, 

por sua vez, afirma-se etnocentricamente, por meio de um sistema de 

representações, passíveis de comprovações empíricas. Podemos fazer a 

distinção entre identidade e identificação para justificar a importância da 

apreensão dos mecanismos de identificação para desvendar a identidade social 

em sua expressão étnica. Esses mecanismos são representações coletivas da 



82 
 

identidade, ou seja, como os judeus de grupos estudados apreendem o fato de 

serem judeus na condição de imigrantes e na condição de descendentes de 

imigrantes, dentro da própria comunidade e da sociedade maior.  

A respeito dos aspectos psíquicos da identidade, Mezan (Mezan, 1987 

p 44) aponta para a relação do sentimento de identidade com os fenômenos de 

permanência, da continuidade, de limites claros entre si e outros. Com o 

equipamento psíquico que todos nós possuímos e algo que vem de fora de nós 

construímos nossa identidade. Isto significa que o indivíduo constrói sua 

identidade com os elementos de sua cultura e da sociedade onde nasceu através 

do processo de identificação que se manifesta em várias dimensões. Ela se 

processa de forma específica e de forma universal simula meramente, podendo 

ser contraditórias. Têm-se uma identificação como homem ou mulher (universal), 

como judeu, cristão ou muçulmano, específica de grupo e cada uma delas 

mantém relações entre si. 

E neste contexto psicossocial que, atualmente a grande maioria dos 

judeus fica dividida. Entre as identificações do judaísmo tradicional e do 

judaísmo reformista, entre a assimilação e a ortodoxia, pela adesão puramente 

emocional a certos fragmentos significativos da cultura judaica e por várias 

outras formas sociais e pessoais.  

É neste sentido que, tanto Cardoso de Oliveira e Mezan afirmam que a 

identidade social passa pela atualização do processo de identificação, envolve a 

noção de grupo, principalmente grupo social e tem imbricação com a identidade 

pessoal. No âmbito das relações Inter étnicas, as relações sociais do indivíduo 

evidenciam-se por um sistema de "oposições". Oliveira (OLIVEIRA, 1976, p 36) 

diz que existe um código de categorias para orientar estas relações e que é 

definido pela contrastividade, atribuindo-lhes a essência da identidade étnica. 

Seria - o "nós' - diante do "outro" (eu , nós e o outro). É uma identidade que surge 

por oposição, etnocentricamente. Já O sistema de representações desse 

etnocentrismo é que expõe a identidade étnica a comprovações empíricas, não 

aparecendo esse etnocentrismo como um valor e sim como uma auto apreensão 

de si em uma situação. A situação do contato Inter étnico é que seria a situação 

peculiar de onde é engendrada a identidade étnica. 

Este aspecto bidimensional leva a questão do etnocentrismo, já 

mencionado anteriormente, porque quando classificado cada um, 



83 
 

exaustivamente justifica o raciocínio comumente empregado pelos grupos 

humanos para se auto definirem. Está implícito um sentimento de superioridade 

resultando em um processo através do qual o homem é levado a imaginar algum 

critério pelo qual seu grupo possua um atributo positivo, enquanto os outros 

estão privados dele. Este sentimento garante a coesão do grupo ou a identidade 

de algum membro. 

Relações raciais e minorias étnicas no sentido de se ter uma ideia mais 

precisa sobre a questão de relações raciais, recorremos ao planeamento deste 

tema em Michel Banton (Banton, 2007, p 16), quando ele apresenta uma 

proposta para esta problemática incorporando os conceitos de raça, classe e 

nação. Esta concepção apoiada em variáveis dinâmicas, atualiza o conceito de 

raça, refletindo mudanças importantes no pensamento sobre o assunto. 

 Durante muito tempo pensou-se que raça, classe e nação delineavam 

fronteiras dentro de uma sociedade. E nesta inter-relação entre o presente e o 

passado, no que diz respeito ao estágio de conhecimentos sobre este assunto é 

que ele, apoiando-se na herança intelectual para análise dos conceitos relativos 

às relações raciais, põe em relevo a diferença entre o que se concebia como 

raça na ciência biológica e os interesses dos cientistas sociais. Para estes, deve-

se privilegiar os elementos essenciais das espécies de categorias sociais que 

designam o termo raça. 

Nesta vertente, os conceitos de maioria e minorias mostram-se 

importantes na questão de relações raciais, principalmente, quando rejeitamos 

a discussão sobre a natureza social do homem que vê o indivíduo de forma 

isolada, detentor dos atributos de raça, nacionalidade e classe. A concepção 

deste autor para o estudo de minorias passa pela visão de relações raciais 

encaminhada para o modo como os indivíduos, em diferentes situações alinham-

se com aqueles que percebem como aliados e em oposição a outros. No que 

concerne ao modo de alinhamento, vários fatores atuam, tais como oposições 

políticas, interesses econômicos, crenças a respeito da natureza dos grupos 

sociais, escolhas humanas, liderança e responsabilidade em situações críticas 

que marcam a ideologia de cada período político.  

Evidentemente não se pode tomar como referência para análise da 

consciência étnica uma única causa. Neste sentido, Banton propõe que se faça 

uma distinção entre o sentido da identidade étnica em nível nacional e no 



84 
 

binômio estado e nação, uma vez que as rivalidades nacionais aumentam o 

sentido de solidariedade nacional, reforçando a conscientização étnica. Seria o 

que discutimos anteriormente o problema da pressão nacional na elaboração 

positiva ou negativa da identidade étnica.  

Uma situação de paz leva a consciência étnica a uma neutralização 

diante da possibilidade de os grupos poderem expressar seus sentimentos de 

diferenciação sem desafiar a unidade maior da sociedade. Uma outra face das 

possibilidades que favorecem a intensificação ou apenas a consolidação das 

diferenças étnicas sem conflitos diz respeito às mudanças sociais e econômicas 

das últimas décadas.  

Entre estas variedades de motivações e sentimentos que podem alterar 

o caráter da consciência étnica, a auto atribuição e atribuição da maioria, 

funcionam como fatores definidores. Trata-se, do que Banton explica sobre o 

motivo da existência de duas fronteiras, uma de inclusão, baseada no 

reconhecimento de atributos pelos membros de uma minoria como pertencentes 

a uma unidade social. A outra vertente seria o de exclusão, que reflete a 

atribuição de caracteres, pelos membros da sociedade maior que definem uma 

categoria social como inferior expondo-a à marginalização, mesmo sendo uma 

maioria numérica. No caso de um auto isolamento por uma minoria, partirá da 

maioria o traçado de uma fronteira que exclui o grupo marginalizado de certos 

tipos de relações sociais 

 

1.6- Relações étnicas e minorias no universo judaizante através da história 

 

Quando a exclusão do grupo minoritário parte da maioria é provável que 

ocorra um movimento de mobilização em defesa dos interesses da minoria 

construindo uma fronteira inclusiva, situando-se nessas condições os fatores que 

motivaram o projeto migratório dos judeus. Os fundamentos dos limites 

inclusivos são, geralmente, as crenças sobre uma nacionalidade comum, a 

mesma etnia e a mesma religião, enquanto as crenças de raça fundamentam os 

limites exclusivos.  

Mostra-se ainda importante, um conceito de minoria étnica para 

compreendermos o processo de mudanças que um grupo assim caracterizado 

pode vir a sofrer. Seguimos, neste sentido, o mesmo autor, segundo o qual, uma 



85 
 

minoria étnica é definida como um grupo que compartilha uma diferença com 

base na descendência comum, reivindicando o reconhecimento desta condição 

no lugar onde vivem seus membros. Sua formação e persistência dependem da 

crença compartilhada por seus membros de que a natureza da sua ascendência 

comum implica na sua união, formando-se mais favorável à sua persistência e 

preservação a aceitação da maioria. Desse modo, fica condicionada a natureza 

do Estado em que vive a minoria a preservação das características do grupo 

minoritário.  

Os particularismos e sentimentos étnicos tem sua condição de 

expressão em função dessa natureza do território. A propósito desse 

condicionamento, uma das hipóteses da nossa tese relaciona as condições 

encontradas na sociedade judaica com o grau de prontidão para aceitar 

mudanças expressas pelos estrangeiros. Na Judeia é condição aparentemente 

normal um cidadão ter uma identidade étnica ou nacional, ao passo que na 

Europa Oriental nos fins do século I e começo do século II d.C., os judeus 

constituíam uma minoria étnica que os fazia marginalizados e uma minoria 

étnica, uma vez que possuíam organização social própria. Ao emigrarem para o 

a Europa o impacto dava-se pela dificuldade com a língua, novos costumes, 

clima, ou seja, fatores ecológicos e culturais predominavam sobre os fatores 

políticos e ideológicos.  

Elaboram novas formas de organização social para a resistência à 

assimilação. Embora a Judeia destaca uma diversidade de tipos de minorias, a 

população que vive nesta região apresenta algumas caraterísticas culturais 

diferenciadas de outras regiões do Oriente. Esse traço é importante no que 

concerne à distribuição espacial das diversas comunidades, implicando em 

diferenças nos elementos constituintes da unidade judaica conforme a região 

onde estão estabelecidos. Algumas tem fatores ideológicos atuando com maior 

intensidade, outras são regidas por fatores religiosos.  

As circunstâncias que reforçam um ou outro fogem ao nosso estudo, 

para o qual buscaremos analisar o caso da comunidade do Recife. Uma das 

características desse grupo refere-se ao fato de poder ser considerada como 

minoria nacional, dado que, a maior parte procede de uma mesma área 

geográfica, embora politicamente ocupada por diferentes nações em diferentes 

momentos históricos. Já as comunidades instaladas procederam de vários 



86 
 

países do Oriente, não apenas das pequenas cidades, mas também de capitais 

vindo a gerar grupos mais heterogêneos.  

Esse caráter imprime às identidades, além das especificidades culturais 

das áreas de origem, as singularidades dos subgrupos aos quais pertencem. Em 

Roma há maior homogeneidade, pois não é significativo o grupo dos judaizantes 

e também, como quase todos viveram em pequenas provinciais do Império, lhes 

é conferido características de sociedade simples. 

 

1.7- Níveis de etnicidade nas relações judaizantes  

  

             Na tentativa de estabelecermos as marcas diacríticas que definem as 

fronteiras do "nós" e "eles", entre os judeus da comunidade em estudo, faz-se 

necessário encararmos este processo de forma diferenciada conforme o grupo 

dos imigrantes em seus países de origem, no momento da chegada à sociedade 

do destino migratório e nas características do contexto sócio-político do Império, 

pelo menos no imaginário social, como pluricultural.  

Esta condição abre um espaço pluriétnico, com possibilidades de alguns 

grupos ganharem progressivamente, um lugar representativo no conjunto da 

sociedade. O direito a diferença é conquistado no eixo vivo das contradições 

sociais enquanto portadores de diferentes visões de mundo. Na ausência de 

hostilidades na sociedade hospedeira prevalece a abertura para ocupação dos 

espaços sociais, econômicos e políticos. A pressão negativa sobre as formas de 

identificação étnica emerge quando o fato de pertencer a um grupo diferente e 

ter de viver e/ou conviver uns com os outros, com a característica de ser 

diferente, mostra que essa forma de identificação só poderia trazer dificuldades 

na interação.  

Nesses casos, as categorias étnicas vão sendo engendradas na 

persistência da contrastividade, mesmo sem existir fricção Inter étnica, 

permeando um sistema de referência de caráter ideológico mantendo em 

evidência o que Cardoso de Oliveira define como identidade histórica. Os 

componentes de um grupo se identificam com sua origem, apesar de conviverem 

com outros grupos interculturais, a fim de contrastar sua identidade com o da 

sociedade global. O conceito de identidade latente ou renunciada 



87 
 

circunstancialmente também pode explicar o comportamento em relação ao 

judaísmo, quando não desejam ser apontados como judeus ou como o outro.  

A identidade seria atualizada quando uma situação específica é 

invocada para assumir valores e símbolos da cultura judaica. No que diz respeito 

aos níveis de etnicidade, parece-nos oportuno considerar as referências feitas 

por Marientras sobre o problema dos judeus que vivem na Diáspora. Tratando 

da questão das minorias, ele atribui às decisões políticas a existência e 

organização de uma minoria étnica, cultural ou religiosa (MARIENTRAS, 2003, 

p 53). 

Ressalta ele que é necessária uma postura de autoafirmação diante das 

maiorias, tendo em vista o processo que se desenvolve quase que 

inconscientemente em direção ao que ele chama de etnocídio, ou seja, as 

pessoas esquecem seus passados quando submetidas à influência de vários 

instrumentos culturais: ideologias, língua predominante, o cotidiano, meios de 

comunicação, etc. Segundo ele, mesmo na circunstância de uma renúncia fica 

uma margem para considerar-se temporário este desligamento, pois escolher ou 

desejar a filiação étnica é o que caracteriza a existência, tanto do judeu biológico 

como dos judeus de consciência histórica é a fidelidade e apego a conjuntos 

culturais representativos de uma longa memória histórica, dos quais é impossível 

até certo ponto, separasse ou libertar-se.  

Esses conjuntos culturais é que sofrem influências de fatores ideológicos 

por exemplo, o sionismo quando estabelece um caráter normativo para uma 

existência judaica baseado no Estado-Nação; os fatores religiosos quando são 

competitivos ou conflitantes a ortodoxia e o progressismo e os fatores externos 

es pacíficos à grande sociedade. A filiação a etnia não deixa de ser um ato 

voluntário, considerando-se as permanentes forças conscientes ou 

inconscientes, dirigidas a assimilação ou à conversão. Segundo Marientras diz 

que quando o esquecimento não é total os ressurgimentos sempre são 

possíveis, mesmo em indivíduos, aparentemente, assimilados (MARIENTRAS, 

2003, p 173). 

Continuando a análise das representações consideramos importante a 

posição de Sasson (SASSON, 1972, p 263) sobre o problema da umidade 

judaica. Esse autor além de atribuir aos judeus uma sucessão de fatos históricos 

e políticos ao longo da história que lhes foram específicos afirma, também, que 



88 
 

as estratégias, as vivências e as sobrevivências a estes fatos imprimiram e 

moldaram uma identidade que vai muito além do que eles mesmos 

compreenderam e compreendem, refletindo-se em suas atitudes para com a 

realidade onde vivem e suas representações sociais. É o caráter inconsciente 

das representações coletivas que expressa a realidade transcendendo o nível 

individual. 

Neste momento da tese existe uma preocupação que foi buscar 

fundamentos para uma abordagem antropológica do judaísmo tendo em vista 

uma concepção que o inscreve como sistema hibrido cultural. Essa concepção 

inspira-se na posição de Goldberg (GOLDBERG, 1989, p 267), quando este 

define o judaísmo, em sentido amplo, como sendo uma cultura baseada mais 

em princípios legislativos do que dogmáticos (das suas próprias leis), 

descrevendo o que os judeus devem fazer mais do que aquilo em que devem 

acreditar; regula a conduta e constrói códigos normativos ortodoxos. Como 

religião tem sua afirmação mais fundamental na existência de Deus. A 

consolidação da nossa reflexão calcou-se na posição crítica de Geertz quando 

este propõe uma "dimensão cultural da análise religiosa".  

Atêm-se ao conceito de cultura como aquele que "denota um padrão de 

significados transmitidos histórica mente, incorporado em símbolos, um sistema 

de concepções herdadas expressas em formas simbólicas por meio dos quais 

os homens comunicam perpetuam e desenvolvem seu conhecimento e suas 

atividades em relação à vida" (GEERTZ, 2005, p 103).  

A despeito da atração sentida para ampliarmos e aprofundarmos os 

conceitos de símbolos, significado e concepções, nos restringimos ao sentido 

amplo do termo para compreendermos o conceito de religião apresentado por 

Geertz. Para este autor, o caráter, a qualidade de vida, o estilo e disposições 

morais e estéticas, assim como a sua visão de mundo, a maneira como 

percebem as coisas, suas ideias mais abrangentes sobre ordem, são 

representados por símbolos sagrados funcionando no sentido de sintetização. 

Ele explica que a religião ajusta as ações humanas a uma ordem cósmica 

imaginada e projeta imagens da ordem cósmica no plano da experiência 

humano, empiricamente, este processo é realizado anualmente, semanalmente, 

diariamente e, de muitas outras formas. (GEERTZ, 2003, p 104).  



89 
 

O autor define religião como um sistema de símbolos que atuam para 

estabelecer poderosas, penetrantes e duradouras disposições e motivações nos 

homens através da formulação de conceitos de uma ordem de existência geral 

e vestindo essas concepções de tal maneira que as disposições e motivações 

parecem singularmente realistas" Mesmo sem a intenção de aprofundamento, 

recorremos a análise do autor sobre religião, quando este refere-se ao termo 

símbolo no sentido de designar qualquer objeto, ato, acontecimento, qualidade 

ou relação que serve como vínculo a uma visão de mundo, sendo a concepção 

o significado do símbolo.  

Ainda neste item explicaremos as fontes clássicas do judaísmo de onde 

emerge todo um sistema de concepção do mundo, regulamentos e códigos 

orientadores das atividades do homem em suas relações de vida social e 

individual. Deste modo, seguimos a definição de Geertz sobre elemento 

simbólico como sendo formulações tangíveis de noções, ou seja, códigos e 

regulamentos contidos nos escritos e tradições orais, abstrações da experiência 

fixada em formas perceptíveis (práticas do cotidiano inspiradas nos códigos e 

regulamentos, incorporação concreta de ideias, atitudes, julgamentos, crenças, 

apreendidos no conjunto das ações culturais e acontecimentos sociais.  

É neste sentido que ele propõe que a análise de uma atividade cultural, 

na qual o simbolismo forma o conteúdo positivo, retenha também a análise do 

social pois a dimensão simbólica de um ato cultural, apreensão e utilização de 

formas simbólicas são abstratas dos acontecimentos sociais como totalidades 

empíricas. Apesar da imbricação do cultural, do social e do psicológico é 

importante nesta análise separar o que é genérico. E o fato mais importante 

nesses traços genéricos nos sistemas é que eles representam fontes extrínsecas 

de informações, ou seja, não fazem parte do organismo do indivíduo.  

Sendo assim, estas fontes de informações passam a ter importância 

para o homem no sentido de que elas dão origem as concepções necessárias 

ao cotidiano. O termo disposição no conceito de religião de Geertz fundamenta 

a análise das motivações para permanência como judeus das gerações 

subsequentes às dos imigrantes.  



90 
 

O autor explica que as atividades religiosas induzem duas espécies de 

disposições: ânimo e motivação56. Uma vasta literatura religiosa constitui o 

acervo simbólico no qual estão fincadas as bases do judaísmo. Do ponto de vista 

judaico, a principal fonte é a Bíblia Hebraica, escrita em hebraico, salvo alguns 

capítulos e versículos que foram escritos em aramaico. Compreende tudo que 

sobreviveu da literatura hebraica anterior a cerca de 150 a.C., selecionados os 

livros que se acreditava terem sido escritos por profetas sob orientação divina. 

Seguimos a tradição judaica 24 livros, (perfazendo um total de 39 contando-se 

com as subdivisões), foram oficialmente declarados sagrados, considerando-se 

três conjuntos: o Pentateuco, depois os Profetas e, finalmente, os Escritos.  

Essa tripla divisão não aparece na interpretação cristã dos livros e está 

preservada no arranjo judaico, dando origem à palavra Tanach através da qual 

os judeus se referem à Bíblia. É uma abreviação das iniciais das palavras 

hebraicas Torá (Ensinamento), Neviim (Profetas) e Ketuvim (Escritos). Antes da 

Era Comum, conforme o costume judaico (a.E.C.) e Era Comum (E.C.)57.  O 

Midrash é outro texto que faz parte da literatura rabínica, compreendendo-se 

como interpretação das Sagradas Escrituras, no sentido de exposição, cujo 

caráter varia seguido as necessidades e objetivos do expositor, podendo ser 

breve ou digressiva, direta ou fantasiosa, e menos ou mais figurada com 

analogias, parábolas e lendas, pregação para uma um grupo de pessoas que se 

reúnem para este fim, instruções, discussão de textos com outros estudiosos. A 

Mishná, que é a primeira parte do Talmud é um texto que trata da exposição da 

Lei Judaica Oral. Tanto o Midrash como o Mishna podem ser halachá.58  O 

primeiro refere-se a tudo que regula o comportamento humano e tudo o que é 

ou pode ser expresso no imperativo, quer seja obrigatório ou não.  

Quanto a Agadá, que significa narração, é tudo mais: teologia, história 

lenda e parábola. A halachá é prescritiva e a agadá é descritiva. O Talmud foi o 

                                                           

56 A motivação é uma tendência persistente, uma inclinação crônica para executar certos tipos 
de experimentos, certos níveis de sentimentos em determinadas situações (Geertz, 2005, p 138). 

57 Literalmente, “ensinamento para a vida”. Conjunto dos cinco primeiros livros da Bíblia 
Hebraica, atribuídos a Moisés e que contém a Lei que regulamenta toda ética e religiosidade 
judaica. Considerado pelos judeus como livro sagrado. (Geertz, 2005, pp 143). 
 

58  Parte do Talmud que constitui a lei e que os judeus são obrigados a cumprir, por oposição a 
agadá - matérias não jurídicas contidas no Talmud. É o saber rabínico. (Geertz, 2005, p 166). 



91 
 

resultado dos debates sobre os conteúdos da Mishná, suas contradições, como 

deveria ser entendida e aplicado em circunstâncias não consideradas. Com a 

sucessão das gerações essas discussões transformaram-se em um corpo de 

tradições e suplementavam e, até mesmo ultrapassavam a Mishná.  

O desejo de preservá-la para a posteridade é que deu origem ao Talmud. 

É organizado da mesma maneira que a Mishná. Após a citação de cada uma 

das partes da Mishná segue-se o Gemará, a palavra que deriva de completarem 

hebraico, e aprender em aramaico. Essencialmente, examina o texto da Mishná, 

ressaltando o sentido de frase por frase, com vistas a determinar o mais 

precisamente possível, o que é a lei, ou o que ela deveria ser. O Talmud é mais 

que uma literatura, contém todos os elementos necessários à construção de um 

sistema legal do maior alcance e previsão, representando uma fonte de 

jurisprudência, história, teologia etc. 

O judaísmo em grande parte é um sistema de miizvot. A palavra significa 

mandamento, mas tem a conotação de uma regra de conduta ou ritual vista como 

uma obrigação devida. O seu cumprimento está ligado ao modo como a pessoa 

conduz sua própria vida. São classificadas de acordo com a sua referência ao 

relacionamento do homem com seu semelhante (Bein adam la-chaveió) e as que 

se referem ao seu relaciona mento com Deus (Bein adom la-mahom). A distinção 

corresponde, genericamente falando, à que existe entre lei moral e lei ritual.  

Fica implícito que na lei moral está inclinada a lei civil que também regula 

as relações humanas nas grandes partes da legislação talmúdica do Pentateuco 

que se referem a comércio, trabalho, crime, governo e política social. Mesmo 

que os judeus estejam submetidos às leis dos países em que vivem, os valores 

éticos incorporados nessa tradição são importantes para compreensão do 

judaísmo histórico. Uma característica do objetivo do judaísmo tradicional era a 

disciplina devocional estendida a pessoas comuns, que levam vida comum, ao 

contrário de outras religiões que reservam esta disciplina aos sacerdotes e 

membros de ordens, monásticas.  

A principal mitzvá (educação religiosa) designada pela tradição como 

tendo caráter religioso é talmud iorá, traduzido como educação religiosa judaica, 

incorporando ensinamentos e aprendizagem. Entre os judeus que viviam nas 

pequenas aldeias e comunidades da Europa, esta educação começa muito cedo 

entre as crianças. 



92 
 

Considerava-se responsabilidade dos pais, apenas promovê-la em 

relação ao filho homem. Eram mandados para as cidades onde houvesse um 

dos tipos de instituições educacionais tais como o Cheder ou Talmud Torá. O 

Beit Hamidrash (casa de estudos) e a Yeshivá (Escola onde a Torá é estudada) 

para o ensino da Torá mais adiantado, funcionando como uma academia 

rabínica. A idade normal para o menino entrar era entre os 11 ou 12 anos e 

podiam sair tanto com um diploma de curso secundário, como também com a 

ordenação rabínica, denominada em hebraico smicha. É concedida por uma 

junta de rabinos e os assuntos abrangidos pertencem todos ao âmbito do direito 

judaico.  

Alguns estudiosos da cultura judaica ligam a profunda valorização da 

educação religiosa tradicional com a corrida dos judeus, nos tempos atuais às 

profissões liberais e artes em geral. Estas atividades em determinados períodos 

históricos lhes foram cerceadas.  

Em várias partes do mundo as pequenas, médias e grandes 

comunidades formadas por alfaiates, carpinteiros, marceneiros, pequenos 

negociantes, religiosos, professores atingiram através de seus descendentes, 

elevados níveis de intelectualidade universitária, elites empresariais e políticos. 

Este fenômeno embora não exclusivo dos judeus, pode ser atribm'do ã própria 

tradição judaica que reserva ao estudo da Torá o mais alto valor religioso e 

social, incluindo, inclusive, como uma das mais importantes mitzvot que regem 

a conduta do judeu59.  

Alguns afirmam que a valorização do saber nos tempos modernos entre 

os judeus é meramente uma secularização de um antigo e sagrado ideal que 

atribuía aqueles que o alcançavam prestigio e admiração. Os relatos dos 

imigrantes confirmam a profunda admiração pelas pessoas que demonstravam 

grandes conhecimentos de assuntos judaicos, principalmente aqueles que 

estudaram nas yeshivot, uma vez que, estes, podiam resolver questões legais 

trazidas pela comunidade, fosse no âmbito pessoal, familiar, social ou mesmo 

                                                           

59 Cheder significa aposento. Tinha o papel de uma escola hebraica, geralmente, situado em 
cidades maiores à qual as crianças nas séries mais baixas vão, antes ou após o turno da escola 
pública. Talmud Torá - Escola elementar judaica com as mesmas funções do cheder, 
diferenciando-se desta apenas no seu funcionamento como um externato ortodoxo onde os 
alunos têm aulas da língua “local" de manhã e de hebraico à tarde. Abrange apenas as séries 
da escola elementar. (Geertz, 2005, p 188). 



93 
 

externo à comunidade. A disciplina devocional dos judeus gera alguns tipos que, 

no judaísmo tradicional, recebe prestígio e admiração. Um é o Talmid Chacham 

considerado um sábio com domínio das leis e erudição judaicas. Além da 

qualidade cognitiva é nele reconhecida a influência pela nobre intenção de ser 

detentor da sabedoria judaica.  

Outro tipo é o Chassid (pio, cristão), cuja qualidade mais importante é 

que ele é movido pela vontade de servir a Deus. O Tzadik ou Probo reúne 

motivações volitivas e conduta exterior tendo servido no movimento clássico dos 

séculos XVIII e XIX como um título atribuído às lideranças deste movimento. 

Existe ainda o Shochet, abatedor de avesse de boi, licenciado Gahhai, 

presidente ou funcionário de uma congregação; Cãazan, elemento da Sinagoga 

que canta ou entoa música litúrgica ou dirige a congregação. Há o Ruf ou Reb, 

título honorífico Semelhante ao do espanhol utilizado como primeiro nome do 

rabino clássico Sheliach Tzibur é o representante da comunidade e pode ser 

qualquer membro do grupo com conhecimento suficiente para atuar como 

pregador. O Rabino tem implícito em seu título a condição de um professor e não 

de um sacerdote.  

As preces na Sinagoga podem ser conduzidas tanto por um Sheliach 

Tzibur como por Rabino ou um Chazan. Grandes Sinagogas costumam ter um 

rabino e um Chazan. Culto na Sinagoga e no lar em tempos antigos culto coletivo 

judaico era centrado no Templo, em Jerusalém. Com a sua destruição em 70 

e.C., os judeus continuaram a estudar as leis que governavam o seu culto, como 

se fosse temporária a ausência do Templo. Até hoje, permanece esta tradição 

entre os ortodoxos, embora não pelos progressistas.  

Com a Diáspora, muda-se o local para a Sinagoga e para dentro do lar, 

sendo os rituais conduzidos pelo chefe da casa, bem como por sua esposa e 

outros membros da família.  Cerimônias tais como acender as velas do Shabat, 

a prece diária e o estudo. As festas, os eventos cíclicos da vida, nascimento e 

morte, passam a ser o traço principal do judaísmo e são ritualmente seguidos 

tanto em casa como na Sinagoga. As casas judaicas passam a ser identificadas 

pelos objetos rituais, os livros sagrados e pela mezuzá (marco das portas) 

representada por um cilindro contendo um minúsculo rolo de pergaminho com 

passagens das escrituras e que é afixado no portal direito da porta principal e 

nas portas dos quartos. Na parte superior da Mezuzá está escrita a palavra 



94 
 

Shaddai, um dos nomes pelo qual Deus é conhecido em hebraico. Este hábito 

persiste em quase todos as famílias. Dentro das práticas do judaísmo tradicional 

vivido na Europa, observa-se que todas as ações do cotidiano têm seu caráter 

regulado por alguma lei religiosa e, frequentemente, acompanhadas por uma 

benção religiosa.  

Este depoimento reflete a valorização que era dada ao serviço religioso 

diário que, durante a semana muitos faziam em casa. Quando se reúnem na 

congregação representavam a “mínima” (quórum) de pelo menos dez adultos 

em referência ao caráter de um serviço ser completo quando conduzido na 

presença da congregação (edá). Goldberg (Goldberg 1989, pp 364). Chama 

atenção para a grande ênfase da comunidade ao culto judeu. Outro aspecto que 

evidencia característica é o uso da primeira pessoa do plural nas orações. Parte-

se do princípio que a congregação representa a miniatura do povo judeu. Este 

princípio tem sua legitimação na tradição de que um judeu, seja em casa ou na 

sinagoga deve voltar-se para Jerusalém quando recitar as principais orações. 

Chega-se até a dizer que o culto judaico é um ato coletivo O Shabat: orientações 

positivas e orientações negativas quanto à maneira pela qual o Shabat era 

praticado tem um lado positivo (shmirat shabat - guardar o shabat) e o lado 

negativo cujo conteúdo refere-se às restrições. O dia judaico vai de um 

entardecer a outro, sendo o domingo o primeiro dia da semana. O ponto máximo 

é atingido no sétimo dia da semana o shabat - 18 minutos antes do pôr-do-sol 

de sexta-feira até aproximadamente 42 minutos antes do pôr-do-sol de sábado. 

O shabat assume o caráter de instituição social e mítica. São referidos em sua 

liturgia como zecher litziai mitzraim (tuna recordação do êxodo do Egito) e 

zikaron le-maassé he-reshit (uma comemoração da criação do mundo).  

No que diz respeito ao caráter de guarda do shabat, no relato bíblico 

encontra-se referências ao imperativo de se definir o que constitui trabalho, uma 

vez que neste dia é proibido trabalhar. Conforme estes relatos, 39 categorias 

básicas de trabalho foram definidas. Ficou enfatizado, no entanto, que as leis do 

Shabat (ou qualquer outra lei) jamais conflitassem com a salvação deumavida 

(picuach nefesh), devendo esta ter prioridade.  

Os preparativos para o shabat começam na sexta-feira quando a dona 

da casa cozinha alimentos suficientes para a noite de sexta-feira e o dia de 

sábado, uma vez que, cozinhar está incluído entre as 39 categorias e 



95 
 

subcategoria de trabalho, portanto, fazendo parte das restrições do shabat. Um 

dos pratos preparados na véspera é o tcholent em idiche schalet ou sholet entre 

os judeus de língua alemã, a dafina em ladino ou jaquetia, e chamin em hebraico 

e judeu árabe. Prepara-se com carne, favas ou feijões, cevada, batatas, grão de 

bico ou trigo integral. Estes ingredientes são temperados e colocados numa 

pesada panela de ferro com água.  

A parte mística do shabat tem início com o acendimento das velas (duas) 

pela dona da casa ou qualquer outra mulher da casa. O serviço religioso sempre 

era assistido na sinagoga, começando com uma liturgia especial chamada 

cabalai skahai (recebendo o shabat), incluindo uma sequência de salmos, bem 

como um hino do músico do século XVI Salomão Alhabetz de Safed: "Venha, 

meu amigo, (lecha dodi), para saudar a noiva, vamos saudar o dia do shabat. 

Termina o serviço com um hino dedicado, baseado nos "Treze Princípios da Fé" 

de Maimonides. De volta à casa, o pai faz o kidush do vinho, símbolo da alegria 

do shabat, todos bebem um pouco do vinho, e antes de sentarem para a refeição 

fazem a prece comum do pão, que neste dia é feito de forma especial, trançada, 

chamada chalá. No dia seguinte, as famílias vão à sinagoga até as 11 horas, 

mais ou menos, voltam a casa ou visitam amigos.  

O serviço da manhã de sábado tem seu ponto alto com a leitura da Torá. 

Para cada sábado do ano é lida uma parte (sidrá ou jparaahd) do Pentateuco. 

Enquanto a porção da Torá é lida do rolo, a haftará (despedida, uma passagem 

dos Profetas que, em alguns aspectos, complementa a porção da Torá) é lida de 

um livro que é comumente chamado chumash (um quinto). O serviço da noite 

segue uma liturgia com um ritual colorido chamado havdalá (separação) 

assinalando a divisão entre o shabat e o resto da semana. Três símbolos fazem 

parte deste ritual, um cálice de vinho bem cheio, até que transborde, tuna caixa 

de especiarias aromáticas e tuna vela trançada.  

Existe uma crença, com origem na tradição mística, a Kabbala ou Cabala 

de que, os cinco sentidos que nós temos constituem função da alma. De acordo 

com esta crença, no shabat, todo judeu recebe uma n'skama suplementar, o que 

toma seus sentidos duplamente aguçados. Uma interpretação diz que a 

fragrância das especiarias do havdald é uma homenagem de despedida à shmá 

yeterá, e que, o gosto melhor da comida no shabat deve-se à capacidade de 



96 
 

neste dia, o judeu apreciar melhor o "taom shabat" por conta da alma 

suplementar. 

Os historiadores do povo judeu sempre afirmam que o caráter institucional 

do shabat constitui uma das poderosas forças na preservação da unidade 

judaica, durante séculos de dispersão. Quanto ao lado negativo do shabat, 

referente às restrições envolve algumas leis simples para o judeu, que 

representam o fato de ser este um dia de descanso, relaxamento e fruição da 

vida. 

Inúmeras passagens dos relatos mostram a dimensão religiosa e 

respeitosa que segue a observância da cashrut e trefá no que concerne à os 

alimentos. Um alimento casker ou coshe é aquele próprio para ser comido. O 

que não é casher é trefá. A dimensão religiosa deve-se à extensa legislação na 

Bíblia e subsequentes interpretações sobre a proibição e permissão de ingerir-

se determinados alimentos. Goldberg (Goldberg 1989, p 376) sugere que, 

subjacente à complexidade destas leis estão várias causas apoiadas em tabus, 

sentimentos de repulsa, considerações higiênicas.  

A ortodoxia submete estas leis ao caráter de "santidade" da Aliança no 

sentido de diferenciação do paganismo circundante. Sua observância para os 

judeus ortodoxos está garantida pela consciência de terem sido ordenadas 

divinamente. Muitos judeus veem estas leis simplesmente pelo seu caráter 

higiênico, como um gesto de autodisciplina ou identificação com uma tradição 

familiar. Outros, não lhes dão importância por quaisquer razões.  

Na Bíblia e nos comentários subsequentes, as leis dietéticas aparecem 

distribuídas em quatro categorias: leis que se referem a carnes, aves e peixes; 

leis que se referem a mistura de carne e leite; leis que se referem ao vinho e a 

produtos de suco de uvas; leis que se referem à comida na páscoa. Além destes 

aspectos impõe-se que o abate de todas as espécies deve ser feito por abatedor 

licenciado - o shochet (com exceção dos quadrúpedes que tenham casco 

fendido e ruminem). Estas práticas estavam muito presentes no cotidiano dos 

judeus enquanto viviam no shtetl, persistindo até hoje entre um número muito 

reduzido de judeus ortodoxos, até mesmo pelo fato de não existir na comunidade 

um "shochet'. Atualmente, as restrições limitam-se a comida da Páscoa 

(pessach), respeitando-se apenas o “primeira sede” (primeiro jantar), alguns 

evitam comer carne de porco. 



97 
 

Grupos divididos de forma estratégica aguardando o avanço do inimigo. 

Assim começa a saga da construção da identidade de um grupo que séculos 

após se tornou símbolo para muitas batalhas militares durante a idade antiga e 

no decorrer da idade média. Antes desse evento, Antíoco IV Epifânio, filho do rei 

Antíoco III, deixa sua marca na cultura e na religião judaica, promovendo ações 

de poder para impor sua condição bélica e cultura diante da cultura conquistada.  

Logo após Antíoco criar um ginásio para um deus grego e afirmar seu 

poder sobre Jerusalém, deixando parte da sua administração local e alguns 

judeus assimilados com a língua e com a cultura grega, o monarca parte para as 

terras do Egito com a intenção de tomar aquele território60.  

Estrategicamente faria todo sentido, até porque no Egito estava a maior 

parte das riquezas de todo o Oriente e seria um bom momento para remunerar 

seus soldados e promover as demais ações de conquistas61. Antíoco conhecia 

bem aquele território desde os tempos de seu pai e através de documentos 

elaborados durante as conquistas militares de Alexandre.  Em direção ao Egito, 

Antíoco invade e toma todas as riquezas que poderia carregar, enquanto os 

exércitos egípcios baixavam em destruição, tamanha velocidade dos ataques 

dos exércitos gregos liderados por Antíoco.  

Com toda sorte de riquezas após uma batalha épica contra os egípcios, 

Antíoco retorna com seus exércitos para Jerusalém, agora contentes com seus 

despojos e pagamentos de guerra. Possivelmente Jerusalém imaginava que 

Antíoco teria partido definitivamente para suas terras, mas não foi isso que 

aconteceu. Antíoco retorna com ainda mais força e com um contingente ainda 

maior de soldados. Saqueou Jerusalém, entrou no templo, retirou altares, 

candelabros de ouro, tesouros escondidos, bem como todo e qualquer objeto de 

liturgia valioso. Após esses trágicos acontecimentos, Antíoco retorna a sua 

                                                           

60 “Quando se viu firmado no poder, planejou Antíoco reinar sobre o Egito, para ser soberano 
dos dois países. I Mac 1-16. 

61 Mais à frente veremos como se deu essa situação da distribuição de despojos entre os 
exércitos de Antíoco, até porque, um dos momentos mais emblemáticos da derrota de seus 
exércitos foram as baixas promovidas pela ausência de despojos para seu contingente 
contratado. 



98 
 

cidade e deixa Jerusalém aos prantos, onde grande “luto se abateu sobre 

Israel.”62 

Jerusalém jamais imaginaria que dois anos mais tarde Antíoco pudesse 

ressurgir no senário enviando seu cobrador de impostos. Sabendo Antíoco que 

seu servidor pudesse sofrer retaliações, mandou um contingente bem numeroso 

para sua guarda pessoal e impor sua vontade. Seu discurso foi amistoso e 

moderado, na intenção de ganhar a confiança da comunidade. Pleno engano. 

Após professar seu discurso diante do povo, determinou que as tropas 

dominassem a cidade, ferindo e matando muitas pessoas. Saqueou a cidade, 

levou escravas mulheres, crianças, tomou animais, plantações e consumiram 

tudo que puderam. Logo após, fortificaram a cidade levantando torres, extensa 

e solidas muralhas e tornaram sua cidade. A corrupção e a perversidade se 

instalaram no local.  

Achamos importante tratar da “tríade” batalha, movimento dos cruzados 

e o judaísmo enquanto sistema cultural neste capítulo: o primeiro (a batalha) 

como grupo que manteve intacto o legado cultural deixado pelos seus ancestrais 

no Pentateuco. O segundo é o movimento das cruzadas que exaltou os feitos 

em batalha dos Macabeus e se tornou símbolo no escudo dos cavaleiros 

cruzados entre os séculos X e XI d.C. Por fim, o judaísmo como base cultural 

para entendermos o processo de sustentação social, política e religiosa desse 

grupo na antiguidade 

O próximo capítulo será dedicado a dinâmica cultural da helenização da 

Judeia e como esse sistema híbrido se desenvolveu a partir das conquistas de 

Alexandre, sua morte e reinado dividido entre seus generais até a chegada de 

Antioco IV Epífanes na Judeia. Em função dessas lacunas históricas do período 

Inter bíblico, acreditamos que a questão do judaísmo começa nos primórdios 

com a família de Abraão saindo de Ur dos Caldeus, alcançando aquilo que 

chamamos de monoteísmo judaizante, ou seja, Deus manda com que seu povo 

se multiplique e que retire de sua bagagem o ajuntamento com outros povos. 

Isso fez com que o povo se multiplicasse tendo como base a oralidade dos seus 

ancestrais. Dessa forma a assimilação religiosa e cultural que poderia 

comprometer a vida cotidiana do povo funcionou perfeitamente. Entretanto, 

                                                           

62 I Mac 1:25-27. 



99 
 

percebemos que alguns movimentos importantes na história do judaísmo não 

foram suficientes para apagar a chama da cultura e da identidade desse povo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



100 
 

CAPÍTULO II – O HELENISMO NA DINÂMICA DO PROCESSO DE 

TRANSIÇÃO CULTURAL PARA OS JUDEUS 

 

A identidade de um indivíduo está muito além do seu passado. 

Dependendo da sua importância enquanto líder, o futuro de gerações pode ser 

afetado. Esse e o caso do Jesus Histórico. O leitor pode perguntar a relevância 

desse assunto, mas vamos explicar. Na história do judaísmo e do Cristianismo 

a figura de Jesus foi apropriada por duas religiões após a sua morte como 

símbolo religioso. O ponto importante é que a letra “J” não está na língua 

aramaica ou hebraica. Jesus é uma apropriação daquilo que chamamos de 

mudança da identidade de um indivíduo para benefício coletivo. O catolicismo 

romano e o cristianismo fizeram questão de mudar a identidade de Jesus para 

torna-lo um “amuleto da sorte”. Na verdade, é o Jesus servidor, aquele com olhos 

azuis, cabelos loiros e de afeiçoes europeias. Ao longo dos anos Jesus foi 

perdendo sua identidade judaica.  

A identidade é uma metamorfose, que permeia uma constante 

transformação, sendo o resultado provisório de um encontro entre a história da 

pessoa, seu contexto histórico e social e seus projetos (CIAMPA, 1987, p 76). 

Para o autor a identidade tem caráter dinâmico e seu movimento tem 

pressuposições de um personagem. Esse personagem, que para autor, é a 

vivência pessoal de um papel antecipadamente padronizado pelo movimento 

cultural. É importante e fundamental na construção identitária, a que representa 

a identidade de alguém que pela menção de sua atividade. Isto posto, as 

diferentes maneiras de se estruturar as personagens resultam de diferentes 

modos de produção identitária. Em tese, a identidade é a articulação entre 

igualdade e diferença. A identidade é um movimento, porém uma vez que a 

identidade pressuposta é resposta pelos ritos sociais. Entretanto, a reposição 

sustenta a uniformidade, que é a ideia de que a identidade é atemporal, sujeita 

a constantes mudanças. A superação da identidade pressuposta denomina-se 

uma modificação (CIAMPA, 1987, pp 101-104).   

 A identidade é um processo de socialização, que compreende o 

cruzamento dos processos relacionais, ou seja, quando um sujeito é analisado 

pelo outro dentro de microssistemas de ação em que os sujeitos estão inseridos. 



101 
 

Já os biográficos, aqueles que tratam da história, habilidades e processos 

relacionais. A identidade não se separa da identidade para o outro, pois a 

primeira está correlata a segunda, pois há um reconhecimento pelo olhar do 

outro (DUBAR, 1997, p 54). Por conseguinte, essa relação entre os dois é 

problemático, até porque, não se pode viver a experiência do outro, e ocorre 

dentro do processo de socialização. Dubar afirma que a identidade nunca é 

dada, é sempre construída através das nossas experiências. É uma construção, 

em uma incerteza maior ou menor e mais ou menos durável. Dubar se 

aproximação de Ciampa nesse aspecto, quando diz que a identidade se constrói 

na atividade e pelas relações. A identificação vem do outro, mas pode ser 

recusada para se criar a outra (DUBAR, 1997, p 76). 

 Para Dubar, o processo de constituição da identidade, que prefere falar em 

formações indenitárias, visto entende que são várias as identidades que 

assumimos, se constitui em um movimento de tensão permanente entre os atos 

de atribuição, aqueles que correspondem ao que os outros dizem ao sujeito que 

ele é e que o autor denomina de identidades virtuais, bem como os atos de 

pertencimento, aquele em que o sujeito se identifica com as atribuições e adere 

às identidades atribuídas (DUBAR, 1997, p 79). Enquanto a atribuição 

corresponde à identidade para o outro, o pertencimento setoriza a identidade 

para si, e o movimento de apreensão se caracteriza, pela oposição entre aquilo 

que se espera e o sujeito que assume e seja o protagonista do próprio sujeito 

em ser e assumir determinadas identidades.  

Logo, o que está no cerne do processo de constituição indenitária, 

segundo Dubar, é a identificação ou não identificação com as atribuições que 

são sempre do outro, visto que esse processo só é possível no âmbito da 

socialização. Ele sintetiza a constituição das formas indenitárias a partir da 

ocorrência de dois processos: o relacional e o biográfico. O primeiro diz respeito 

à identidade para o outro, em que as transições assumem um caráter mais 

objetivo e genérico; enquanto o biográfico corresponde à identidade para si, 

cujas transições são mais subjetivas, e compreende as identidades herdadas e 

identidades visadas. Desse modo, os processos relacional e biográfico 

concorrem para a produção das identidades. A identidade social do indivíduo é 

marcada pela dualidade entre esses dois processos e a dialética estabelecida 



102 
 

entre eles é o cerne da análise sociológica da identidade para esse autor 

(DUBAR, 1997, p 104). 

Segundo Stuart Hall, há pelo menos três diferentes concepções de 

identidade que se relacionam às visões de sujeito ao longo da história. A primeira 

é denominada identidade do sujeito do Iluminismo, que expressa uma visão 

individualista de sujeito, caracterizado pela unificação do indivíduo, em que 

prevalece a capacidade de razão e de consciência. Assim, entende-se o sujeito 

como portador de um núcleo interior que emerge no nascimento e prevalece ao 

longo de todo seu desenvolvimento, de forma contínua e idêntica. Já a segunda, 

a identidade do sujeito sociológico, considera a complexidade do mundo 

moderno e reconhece que esse núcleo interior do sujeito é constituído na relação 

com outras pessoas, cujo papel é de mediação da cultura. Nessa visão, que se 

transformou na concepção clássica de sujeito na nas ciências sociais, o sujeito 

se constitui na interação com a sociedade, em um diálogo contínuo com os 

mundos interno e externo. Ainda permanece o núcleo interior, mas este é 

constituído pelo social, ao mesmo tempo. (HALL, 2006, pp 74-75). 

Por último, apresenta a concepção de identidade do sujeito pós-moderno, 

que não tem uma identidade fixa, essencial ou permanente, mas formada e 

transformada continuamente, sofrendo a influência das formas como é 

representado ou interpretado nos e pelos diferentes sistemas culturais de que 

toma parte. A visão de sujeito assume contornos históricos e não biológicos, e o 

sujeito adere a identidades diversas em diferentes contextos, que são, via de 

regra, contraditórias, impulsionando suas ações em inúmeras direções, de modo 

que suas identificações são continuamente deslocadas. Frente à multiplicidade 

de significações e representações sobre o que é o homem na pós-modernidade, 

o sujeito se confronta com inúmeras e cambiantes identidades, possíveis de se 

identificar, mas sempre de forma temporária (HALL, 2006, p 79).  

Entretanto, o sujeito pós-moderno se caracteriza pela mudança, pela 

diferença, pela inconstância, e as identidades permanecem abertas. Apesar 

desta visão de sujeito soar como perturbadora, visto seu caráter de incerteza e 

imprevisibilidade resultante do deslocamento constante, segundo o autor, ela 

tem características positivas, pois se, de um lado, desestabiliza identidades 

estáveis do passado, de outro, abre-se a possibilidade de desenvolvimento de 

novos sujeitos. Foram muitos os fatos e aspectos que influenciaram essa 



103 
 

mudança de entendimento do sujeito ao longo da história e que continuam a 

provocar transformações no momento atual, em que adventos como a 

globalização imprimem uma nova dimensão temporal e espacial na vida dos 

sujeitos (HALL, 2006, p 103).  

Segundo o autor, as identidades correspondentes a um determinado 

mundo social estão em declínio, visto que a sociedade não pode mais ser vista 

como determinada, mas em contínua mutação e movimento, fazendo com que 

novas identidades surjam continuamente, em um processo de fragmentação do 

indivíduo moderno. Assim, assinala que estaria ocorrendo uma mudança no 

conceito de identidade e de sujeito, já que as identidades modernas estão sendo 

“descentradas”, ou seja, deslocadas e fragmentadas e, como consequência, não 

é possível oferecer afirmações conclusivas sobre que é identidade, visto tratar 

em que o constitui. Assim, o sujeito é, a um só tempo, individual e social; é parte 

e é todo (HALL, 2006, pp 106-109). 

 

2. 1 – O homem e suas experiências religiosas   

 

 Uma confirmação da relação profunda que une o homem à religião e a 

Deus nos vem da história e da fenomenologia das religiões, tal como 

apresentadas e interpretadas hoje por um grande estudioso belga, o sacerdote 

católico Julien Ries. Desde as suas origens como animal capaz de pensamento 

simbólico, o homem nos aparece, de fato, através dos achados pré-históricos e, 

em seguida, dos testemunhos mais antigos da história, como “alguém que busca 

o infinito”; alguém que, no ato mesmo de erguer-se sobre as próprias pernas 

(homo erectus) e de tomar consciência de si, abre-se à transcendência, 

especialmente na contemplação da abóbora celeste – isto é, toma consciência 

da existência de uma realidade totalmente diferente do próprio homem e do seu 

mundo quotidiano – e, ao mesmo tempo, torna-se consciente do próprio limite, 

com o emergir do sentimento de angústia frente à morte.  

Assim, bem antes de formar-se como um homo sapiens das religiões 

propriamente ditas, o homem faz a experiência ditas, o homem faz a experiência 

do sagrado e se caracteriza como homo religiosus, de modo a poder afirmar que 

o “o homem religioso é o homem normal”. A dimensão religiosa é, portanto, um 

dado imediato da consciência do homem, que surge de um sentido de estupor 



104 
 

diante de algo que o supera infinitamente; e não é, ao contrário, como pensaram 

muitos críticos modernos da religião, algo de secundário, que nasceria de uma 

necessidade, em particular da tentativa de dar remédio à própria culpa ou 

finitude.  

 

2.2 - O movimento helenista no período ptolomaico   

 

No universo das relações culturais o mundo antigo passou por diversas 

transformações. O movimento hibrido entre a cultura ptolomaica na religião 

egípcia e os gregos (330-32 a.C), marcaram uma época em que essa dinâmica 

cultural iria muito além da política imposta pelos Ptolomeus, havendo uma 

interação profunda entre os povos e diminuindo o distanciamento entre eles. 

Nesse sentido, precisamos voltar no tempo e trazer a memória que esse 

processo não começa no período da helenização na Judeia no século II a.C.  

 Primeiramente, precisamos entender que no sentido gramatical não é 

correto utilizar helenização da Judeia ou helenização do Egito, mas helenização 

na Judeia e helenização no Egito. Ao estudar a helenização, a diferença consiste 

ao analisar o processo de encontro de duas culturas diferentes, e não na 

aniquilação da cultura subalterna. Esse processo se dá pelo contato, pelo 

encontro, interagindo no idioma e na troca cultura. Em suma, a helenização 

limitaria o encontro a uma visão de que o diálogo deixou de prosperar, e que 

houve apenas um tipo de imposição pelo uso do poder ou da força.63 

 A compreensão sobre como o povo egípcio vivia suas mudanças que 

ocorria a cada passagem de suas dinastias é complexa e desafiadora, haja vista 

que durante os períodos da dominação de outros povos, nesse caso os gregos, 

surgiram também outras dominações por onde Alexandre passava.  

Nas culturas chamadas “subalternas” pelos gregos, a religião era um fator 

primordial e basicamente tudo girava em torno sacralidade, onde fatos da 

natureza possui uma relevante importância, assim como o pós morte. A religião 

também possuía um viés político como uma ponte para as questões social, 

                                                           

63 Para Momigliano, a cultura declinou durante o período helenístico porque estava sob o controle 
direto dos gregos (1991, p.12). 



105 
 

contudo, muito além disso, era uma forma como aquele universo simbólico 

entedia sua filosofia de vida. 

 Alexandre da Macedônica deu o pontapé inicial para que esse movimento 

tomasse as devidas proporções no mundo antigo, chegando no Egito entre os 

anos de 332 e 330 a.C. Sua estadia significou o fim da dominação persa no 

Egito. O povo egípcio agora longe das garras dos reis persas recebeu os helenos 

como aqueles que os libertaram e agradeceram cedendo suas mulheres em 

casamento, suas terras e despojos. Após a sua morte tentando conquistar as 

fronteiras da Ásia, morrendo de malária, enquanto seus territórios foram 

divididos entre seus quatro generais. É importante levar em consideração que 

nem todos os subordinados de Alexandre concordavam com sua forma de 

liderança. Isto posto, podemos entender quando cada um de seus generais 

ocupam seus territórios, carregando consigo uma forma diferente de liderança. 

 Dos territórios divididos, o Egito ficou sob os cuidados de Ptolomeu, filho 

de Lagos, fundando em 305 a.C., a Dinastia Ptolomaica. Ptolomeu I Sóter na 

tentativa de agradar a linhagem egípcia e tornasse um faraó, precisou se 

apropriar das práticas de magia e dos costumes religiosos daquele povo. Esse 

início foi um marco dando início a uma investidura política que levaria em conta 

aspectos religiosos e culturais inerentes que seguiu por seus sucessores por 

longos anos. A legitimidade do poder cultural e religioso do faraó é alcançado 

pelas práticas de magia. Essa questão era independente do faraó ser um 

nascido de berço ou um estrangeiro.64 

 Após o movimento de interação cultural do monarca com relação as 

práticas mágicas, estabeleceu, durante o governo de Ptolomeu Sóter I que uma 

nova divindade foi criada, onde contemplava as duas culturas assimiladas, a 

chamada Serápis, uma divindade híbrida que unia características gregas, 

Poseidon, Hades, Zeus, Poseidon e Dionísio. Na parte egípcia, Osíris e Apis65. 

Essa representação típica dessa nova divindade era a de um homem com 

                                                           

64 Conclui-se que existem movimentos híbridos variados. A magia era apenas um dos diversos 
segmentos que podemos trazer para tratar dessas questões culturais. (BURKER, 2008, p 14). 

65 Segundo Burker, o hibridismo cultural pode ser visto de duas formas: pelo viés negativo, 
quando ocorre a perda de tradições regionais e de raízes locais, mas também pelo viés positivo, 
como encontros culturais, ou alguma coisa que encoraja as pessoas ao processo de criatividade. 
(BURKER, 2008, p 18). 



106 
 

estatura madura, barbas e com uma grande cabeleira, com uma vestimenta 

helenística que representava a colheita agrícola em sua abundância e a 

fertilidade.  

 Alexandre foi o marco na relação híbrida entre os povos, mas não foi o 

único a pensar dessa maneira. Antes disso, o povo hebreu cativo no Egito 

durante 400 anos segundo a tradição bíblica atravessou esse mesmo dilema do 

movimento híbrido cultura, possivelmente, com menor intensidade66. Durante 

muitos anos os descendentes de Abraão viveram férteis e produtivos no Egito, 

assimilando seus hábitos e costumes, seja no alimento, na cultura, na política e 

até na magia. Em troca de trabalho, o governante egípcio permitia que os 

hebreus cultivassem sua forma de culto mantendo um governo equilibrado e sem 

grandes acontecimentos fatais.  

 Voltando a questão anterior sobre o movimento híbrido entre egípcios e 

gregos, a exaltação da divindade do deus Serápis67, ocasionou a necessidade 

de elevar a coexistência contemplando em parte as culturas dos grupos étnicos, 

do lado grego e do outros os egípcios. Essa formação cultural se deu através da 

criação de uma divindade híbrida, que agregava as variadas crenças.  

 Os reis são figuras singulares e ter um sucessor legítimo é a máxima para 

um monarca, principalmente se o sexo e as possíveis “características” fossem 

parecidos. A despeito da linha sucessória, Ptolomeu I Sóter criou Serápis, como 

uma divindade de Alexandria, com a ideia de que o ajuntamento heleno e egípcio 

unisse civilizações tão diferentes.  

Como objetivo principal, os ptolomeus tinham a intenção de criar um vetor 

que pudesse conciliar a importância da história política egípcia e a nova forma 

de ver o mundo das questões helenas. Foi então que durante o poder de 

Ptolomeu IV Filopator, unem-se o deus Harpócrates, o Hórus criança com o filho 

de Serápis e de Ísis, criando-se um trio, pai, mãe e filho. Essa união que gerou 

                                                           

66 O termo hibridismo tem origem na biologia, datada do século XIX, e foi usada para tratar de 
duas espécies diferentes. Foi então que no século XX as ciências humanas se apropriaram do 
conceito de hibridismo, discussão que ganhou destaque nas obras de Garcia Canclini e Peter 
Burker. (BURKER, 2008, p 41). 

67 A introdução do culto a Serápis na capital dos Ptolomeus respondeu à necessidade de 
harmonia cultural e intercultural dos dois mais importantes agrupamentos populacionais de 
Alexandria e constituiu um fato de superação das antíteses vencidos/vencedores, 
autóctones/estrangeiros, antigos/modernos, desenvolvidos pela ocupação grega do Egito. 
(SALES, 2007, p.318-320). 



107 
 

Hipócrates é uma nova forma de observar o mundo e reafirmar o poder simbólico 

dessas duas forças na antiguidade.68  

 Alexandria foi uma cidade cercada de uma grande população e arquitetura. 

Quanto maior a sua extensão e acolhimento de estrangeiros, maior é o seu 

movimento cultural. Os reis Lágidas69 entendiam que estavam sob o comando 

de país cheio de tradição e muito forte nas questões culturais, até porque, ali se 

estabeleceu a maior biblioteca que o mundo antigo já avistou.  

O surgimento de um novo deus advindo de dois povos diferentes foi uma 

resposta as mais variadas complexidades no que figura a etnia cultural do 

espaço Alexandrino. O espaço público fora ocupado por incertezas e na figura 

centralizada do novo ocupante do trono. Introduzir uma nova cultura a um povo 

de tamanho tão milenar quanto aos egípcios não foi nada fácil. Diversos conflitos 

surgiram e disputas aconteceram para saber quem foi a divindade mais 

poderosa. Para calar os dois lados e sessar por um tempo as divergências, criou-

se uma terceira divindade.  

 Há uma discussão sobre o tamanho da helenização no Egito e segundo 

Momigliano (MOMIGLIANO, 1997, p 45), os egípcios não reagiram ao helenismo 

e que esse período representou uma forte decadência oriental. De certo modo, 

existe uma degradação de uma cultura com relação a outra ou até mesmo uma 

assimilação tão forte que é capaz de extingui-la representada apenas em livros. 

Todavia, a representatividade religiosa no Egito permaneceu, tanto que uma 

nova figura religiosa surge representando os deuses das duas culturas 

assimiladas.  

 

 

 

 

                                                           

68 Afirma o professor Júlio Gralha que os rituais de magia era centro do poder religioso e político 
dos faraós. Essa assimilação dependia da relação que essa sociedade tem de mais precioso e 
singular nas relações entre as dinastias e o povo (Gralha; 2009).  

69 Dinastia grega que reinou no Egito, de 306 a 30 a.C. 

 



108 
 

2.3 - Atrás das fronteiras do Império: Uma luz cultural através dos portões 

romanos e da literatura mitológica  

 

 Acima tratamos da relação da identidade no período ptolomaico. Nesse 

percurso, trataremos das fronteiras do Império Romano seguindo a cronologia 

da identidade judaica. 

O mundo mediterrâneo surgiu como movimento de intensas e variadas 

trocas culturais no curso de sua história. As intenções culturais nas relações 

sociais se desenvolveram por afinidades e por desatenções. É importante que 

nesse curso da história possamos buscar a compreensão entre o binômio 

identidade e fronteira. O tema trata da independência do uso dos termos, até 

porque a identidade é formada por uma multiplicação de elementos da cultura, 

onde a fronteira é um elemento que constrói. 

Mitos da criação e mitos de origem, tudo influenciava nas ações da 

natureza, como acalmar o mar ou fazer cessar a chuva. Podemos considerar o 

mito de origem como a era deuses, origem dos homens e dos deuses. A era dos 

heróis, homens e deuses como protagonistas da história. Podemos dessa forma 

considerar o mito Macabeu como a era dos heróis. 

O mito é um exercício de inteligência, adestrando a imaginação, 

aumentando as referências e as imagens em nossa mente para entender o que 

é abstrato. Mitos não são sinônimos de mentira, cada narrativa é um veículo de 

ensinamento, trazendo sentido para a ótica humana. É o caos da organização e 

desorganização que todos vivem em seus imaginários. Os filósofos dialogam 

com essas narrativas porque é difícil explicar o abstrato, onde se recorre aos 

mitos, que por sua vez possuem um grande apelo visual.  

As imagens que pintamos em nossas mentes quando ouvimos os mitos, 

são eficientes para entender o que não se pode ver. Os mitos atravessam 

gerações porque seu poder de simbolizar seu conhecimento é mais fácil. Um 

exemplo pode citar sobre o “calcanhar” de Aquiles. Esse pequeno pedaço sobre 

e história de Aquiles pode significar muitas coisas e pode perpetuar uma frase 

de efeito, que sequer nunca ouviram falar sobre o mito, mas carregam a frase 

no imaginário social.  

Esse símbolo mitológico possui mais força se a gravidade revelar o ponto 

fraco do inimigo. As relações descritas entre deuses e homens, demonstram 



109 
 

amor, ciúmes, guerra, etc. É como se cada sentimento humano se tornasse um 

personagem vivo, pois olhando para eles e assistindo como se comportam, 

olhamos para nós mesmos.  

 Como buscamos nas ciências humanas o diálogo com a 

interdisciplinaridade, sintetizamos a interpretação de Jung70 sobre as diferenças 

entre os símbolos naturais dos símbolos culturais. Trabalhamos esses conceitos 

para definir certos entraves na leitura de determinados textos, levando em conta 

uma melhor definição sobre esse conceito. O leitor pode perguntar o porquê 

trazer um psicanalista para discussão num trabalho de história. Isso é muito 

simples. Um psicanalista vai buscar no seu campo de atuação os símbolos 

naturais, enquanto um historiador busca em seu campo de atuação a definição 

dos símbolos culturais. Não diferentes no movimento pela busca do conceito, 

penso que Jung traz um olhar menos complexo e difere quando tratamos esses 

conceitos dentro de uma mesma “bolha” intelectual.  

 Para Jung os símbolos naturais contêm traços do inconsciente, da psique 

humana, e por esse motivo pode representar uma gama imensa de imagens e 

variações, buscando eventos mais antigos registrados em nossa sociedade, 

chegando as origens mais arcaicas (JUNG, 92-93). Já os símbolos culturais são 

aqueles que expressão uma verdade eterna, ou seja, aqueles que são usados 

por exemplo nas religiões e que passaram por diversas transformações. Esse 

sistema atravessou a coletividade no imaginário coletivo das sociedades.  

 O mito carrega o que a tradição tem a ensinar para as próximas gerações. 

Cada história é um conglomerado de muitas vidas. Para Jung, mitos carregam 

arquétipos presentes no inconsciente coletivo. Sendo assim, busca-se no mito 

explicações primordiais para o nosso comportamento atual. O estudo do mito 

também pode contar com a individualidade, do aperfeiçoamento da 

personalidade. É possível perceber em si mesmo, possibilidades, emoções, 

sentimentos, pensamentos e disposições ao ler sobre deuses e heróis. O homem 

possui os mesmos sentidos externos, usam a imaginação e a inteligência ao 

mesmo tempo, buscando repostas para questões fundamentais como a 

existência, de onde viemos, quem eu sou e para onde vou.  

                                                           

70 JUNG. Carl G. O homem e seus símbolos. Fronteira, 5ª edição.  



110 
 

 Por exemplo, os mitos sumerianos, egípcios, gregos, nórdicos e indígenas 

evidenciam uma luta constante entre o bem contra o mal, os problemas interiores 

dos homens e a necessidade de sacrificar-se para alcançar certas vitórias. Os 

mitos geralmente ensinam valores, principalmente quando tratamos das 

batalhas e no uso do passado como exemplos. Ainda nos identificamos com as 

dificuldades e superações dos homens comuns, heróis e deuses.  

 O ser humano é o retrato dos seres mitológicos. Possuímos traços 

“estranhos” e descrevemos dentro da teologia o nascimento dos primeiros 

homens. Como produzido por inúmeras religiões, após o nascimento dos 

primeiros homens, um “monstro”, um tipo mitológico tentou exterminar todos os 

homens. Mas, esses homens foram salvos por um tipo de herói. Taís símbolos 

mitológicos não são totalmente descritos dentro de uma cosmologia ou uma 

teologia, contudo, apesar de não serem formulados dentro de um sistema, são 

refletidos como conceitos basilares sobre o mundo, o universo e os poderes 

espirituais que existem.  

 Nesse processo de assimilação da cultura mitológica, acreditamos que 

muitos mitos começam com fatos históricos e, depois de muitas gerações, são 

modificados com traços culturais, aumentados, passando a ter significados 

dentro de um misticismo e da religiosidade. Outros mitos também foram 

produzidos pela religião, baseado em espíritos e divindades. Esse é o mito 

Macabeu. Por várias vezes nos envolvemos com as narrativas heroicas e cheias 

de simbologias. 

Devemos trazer uma reflexão considerando uma série de fatores para 

tratar da relação mito e história. Cabe uma organização ou uma performance 

para que o mito possa ser passado às gerações futuras. Segundo Mia Couto, 

existe uma reflexão acerca do mito, tendo com princípio uma filosofia relacional. 

Todas as narrativas relacionadas com os mitos e seus significados recorre ao 

longo do tempo num lugar de grande importância, não só pela imaginação 

criativa presente das suas origens, mas como uma compreensão dos lugares a 

que se referem o seu conhecimento histórico, e sobretudo no modo como 

ilustram as origens, seja do mundo como do homem, suas trajetórias e 

desencontros. É importante considerar uma variedade de deuses e deusas, 

heróis e anti-heróis, como de outros personagens mitológicos que compõe e 

história humana, que numa interpretação simbólica dos eventos, as lendas são 



111 
 

também, símbolos de tradição local, como igualmente abrangente. Nesse 

sentido, o autor trata do mito como algo universal, seja qual for a etnia ou grupo 

social (COUTO, 2019, p 74). 

Para o autor, seus personagens transitam entre tempos e espaços e, 

deste modo, participam na invenção da história. Nesse sentido, são radicados 

crenças, valores, usos e costumes, as vezes independente de um mito sobre a 

guerra ou casos fortuitos, de um personagem idealizado pela política no sentido 

da busca pela paz, um herói que representa o povo, com a busca do sentido 

para uma identidade que separa o caos e a desordem, para um mundo que dê 

sentido ao crescimento cultural e econômico de um povo. A humanidade é 

participante ativa desses mitos, que estão presentes em suas culturas (COUTO, 

2019, p 77). 

A filosofia tem como fundamento a busca pelo conhecimento e desde seu 

início, com a humanidade, o homem tem vivido uma busca para as grandes 

questões da vida e do universo. Essa busca pelo conhecimento e pela verdade 

se manifesta de diversas formas, formando o mito. O mito tenta explicar dentro 

de uma narrativa filosófica a relação com o homem e o seu tempo. É uma 

vertente que implica a forma primitiva de filosofar, de criar suas estórias e seus 

heróis, na medida em que busca respostas as relações que afligem o homem. O 

mito é uma forma de explicar certos fenômenos que está na raiz do cerne do 

homem e do seu íntimo, com base nas narrativas de caráter simbólico e mítico.   

 

‘ “O mito é a história sagrada, a narrativa 
que nos revela o modo como o mundo, 
a humanidade e as coisas adquiram sua 
forma atual. O mito é a fonte primordial 
do pensamento humano e do 
comportamento humano em todas as 
suas formas. É um relato da maneira 
como as coisas realmente são, uma 
descrição sagrada e verdadeira da 
natureza das coisas, uma revelação da 
ordem cósmica que todo ser humano 
deve seguir para estar em harmonia 
consigo o mesmo e com o universo”. 
(ELIADE, 2020, p 33). 

 

 O mito é uma representação da busca do homem pelo autoconhecimento. 

É uma forma de expressão que procura traduzir as experiências humanas e 

sentimentos humanos em imagens, histórias e símbolos que são capazes de 



112 
 

transmitir conhecimentos e significados profundos. Por meio do mito, o ser 

humano busca compreender e interpretar o mundo que vive, bem com as forças 

que regem o universo simbólico.  

 Eliade, observa que as grandes religiões do passado (mediterrâneas e 

asiáticas) possuem mitologias. Por isso, o autor sugere não indicar a 

complexidade do estudo do mito traçando como ponto de partida os mitos 

gregos, egípcios e indianos. Isto porque os mitos gregos foram rememorados e, 

por conseguinte modificados ao longo da história. Essas transformações 

implicaram no caráter simbólico do mito, criando uma nova roupagem e ou olhar 

diferenciado nos escritos de Hesíodo e Homero (ELIADE, 2020, p 8).  

 De igual forma, segundo o autor, as tradições mitológicas do oriente 

sofreram modificações e foram reinterpretadas, e semelhantemente passaram 

por eruditos e ritualistas. Para o autor, isso não interfere na forma de enxergar o 

mito e não perderam sua “substância mítica” e não passaram de literatura e, por 

conseguinte, essas tradições das comunidades arcaicas podem não ter sido 

remanipuladas pela sacralidade. Por fim, existe o fato das grandes questões 

mitológicas tenham sofrido seu “desgaste” oral através do tempo, recontadas 

com lendas sofrendo modificações na sua história e estrutura (ELIADE, 2020, pp 

8-9). 

 O documento dos Macabeus deixou um legado duradouro na história e na 

cultura judaizante. A chamada revolta dos insurgentes é celebrada até os dias 

de hoje nas festas de Hanukkah, que comemora a dedicação do Templo de 

Jerusalém após as investidas selêucida. Além disso, os relatos de martírios e 

milagres presentes nos documentos foi fonte de inspiração para o longo dos 

séculos. Acreditamos que a história encarnou personagens que sofreram poucas 

mudanças nas suas estruturas simbólicas, quando comparamos aos mitos 

mediterrâneos. 

 

“O imaginário é, pois, representação, 
evocação, simulação, sentido e 
significado, jogo de espelhos onde o 
“verdadeiro” e o aparente se mesclam, 
estranha composição onde a metade 
visível evoca qualquer coisa de ausente e 
difícil de perceber. Ainda sintetizando o 
pensamento do autor, perseverar o estudo 
do imaginário pode chegar a entender 



113 
 

significados e desvendar segredos. 
(Pesavento 1995, p 24). 
 

 

Vale reforçar que a figura mítica dos Macabeus é objeto de controvérsias 

e diferentes interpretações ao longo da história, isso por conta da Igreja Católica 

e da Ortodoxa considerarem o documento como canônico, como parte integrante 

do que conhecemos hoje como Bíblia. Já os protestantes consideram 

deuterocanônicos. Essa diferença na interpretação está relacionada à formação 

do cânon e às divergências entre as tradições. Essa divergência trouxe 

transformações significativas na forma de observar o relato mítico. A igreja 

católica, retrata de forma abrangente a batalha os insurgentes Macabeus como 

mártires, onde lograram êxito em batalha, sendo rememorados a cada feito em 

batalha da Igreja Católica até o movimento das Cruzadas nos séculos XI e XI. 

Já o protestantismo sequer reforça a ideia da existência desses grupos.  

 

“A definição que a mim, pessoalmente, me 
parece a menos imperfeita, por ser a mais 
ampla, é a seguinte: o mito conta uma 
história sagrada; ele relata um 
acontecimento ocorrido no tempo primordial, 
o tempo fabuloso do "princípio". Em outros 
termos, o mito narra como, graças às 
façanhas dos Entes Sobrenaturais, uma 
realidade passou a existir, seja uma 
realidade total, o Cosmo, ou apenas um 
fragmento: uma ilha, uma espécie vegetal, 
um comportamento humano, uma instituição. 
É sempre, portanto, a narrativa de uma 
"criação": ele relata de que modo algo foi 
produzido e começou a ser. O mito fala 
apenas do que realmente ocorreu, do que se 
manifestou plenamente. Os personagens 
dos mitos são os Entes Sobrenaturais. Eles 
são conhecidos sobretudo pelo que fizeram 
no tempo prestigioso dos "primórdios". Os 
mitos revelam, portanto, sua atividade 
criadora e desvendam a sacralidade (ou 
simplesmente a "sobrenaturalidade") de 
suas obras. Em suma, os mitos descrevem 
as diversas, e algumas vezes dramáticas, 
irrupções do sagrado (ou do "sobrenatural") 
no Mundo. É essa irrupção do sagrado que 
realmente fundamenta o Mundo e o converte 
no que é hoje. E mais: é em razão das 
intervenções dos Entes Sobrenaturais que o 
homem é o que é hoje, um ser mortal, 
sexuado e cultura”l. (ELIADE, 2020, p 11-
12). 

 



114 
 

 

 Para o autor, o mito é considerado uma história sagrada e, por conseguinte, 

“uma história verdadeira”, por tratar de realidades e experiências de uma cultura. 

O mito sagrado, sobrenatural tem seu lugar comum, pois torna a atividade 

humana significativa, até porque, o mito tem relação direta com o “sagrado”, com 

as forças atuantes da natureza, dos cosmos e do imaginário social71.  

 Vygotsky salienta que a imaginação humana adquire funções 

consideráveis na formação do comportamento humano, ondes as experiências 

de um indivíduo podem ampliar seu pensamento, tendo com parâmetro a 

narrativa ou a transcrição de terceiros, pois ele pode imaginar o que não viu, o 

que não vivenciou intrinsicamente nas suas experiências pessoais 

(VYGOTSKY, 1996, p 121). Vale a compreensão de que existe a necessidade 

de associar as significações dos eventos mitológicos, que de certa forma 

provoque o discurso para compreensão de que o mito está além das 

possibilidades humanas, e que a cada grupo social ou etnia interprete suas 

singularidades. Esse pensamento de apropriação do imaginário reflete 

conceitos e representações de diversas áreas do conhecimento, como a 

história e a antropologia, pois diferentes teóricos tentam explicar significados 

relacionados ao pensamento mitológico.  

 

2.4 - Domínio carismático através da cultura.  

 

A questão central é a presença desses grupos judaizantes não 

helenizados no eixo das comunidades espalhadas pela bacia do Mediterrâneo 

que não aceitam o movimento helenista como opção de vida. Em outro 

momento, temos judeus helenizados de origem gentílica que, em diversos 

momentos passaram a seguir o movimento helenista e lograram para uma nova 

ordem cultural. Esses “judaísmos” são aqueles que citamos logo no início desse 

trabalho e podemos chama-las de facções ou ainda ousar em dizer “micro 

                                                           
71 Entendemos por imaginário a participação do cotidiano coletivo, como uma sociedade que 
busca ideias em diversas situações do seu cotidiano, como na política, na ciência, na 
religião e na ideologia. É a representação das aspirações que os grupos sociais expressam 
para conduzir seus objetivos, nos quais se apropriam do uso do passado para tornar o futuro 
legítimo e pautado na valorização da estrutura social sobre o indivíduo, pois a vida social 
permeia pela identificação significativa do conhecimento, dos valores e normas a partir de 
sistemas de representações simbólicas. (WEBER, 1981, p 44). 



115 
 

instituições” dentro do movimento judaico, abalando totalmente a estrutura da fé 

mosaica em diversos momentos.  

Num segundo momento temos a questão da identidade e da etnia, quando 

entendida como um movimento de várias mutações, sobretudo natural, 

relacional e por diversas vezes como alguma coisa essencial para sua própria 

subsistência dos diversos “judaísmos” e nas apropriações culturais72. A priori, 

todos esses elementos têm como característica movimentos de singularidades 

institucionais, ou seja, micro-organismos vivos dentro de um universo da 

representação judaizante. Na verdade, são judaizantes travestidos daquilo que 

melhor lhe convém na estrutura cultural, política e religiosa. Sendo ainda mais 

objetivo são aqueles que “dançam conforme a música.” 

A abordagem das identidades de grupo pode ser traduzida no próprio 

conceito de etnia, que transcende o aspecto mutável das relações e das 

identidades sociais. Nesse sentido, podemos reconstruir as relações entre 

judeus e helenos no século II a.C., e o legado que eles desejam manter dentro 

do fenômeno híbrido que aconteceu entre essas culturas. Os textos de I e II 

Macabeus são analisados na intenção de se buscar evidências de um debate 

para além das comunidades judaicas do I e II séculos a.C. Podemos dizer além 

disso que podemos buscar várias facetas desses judaísmos.  

Na “ponta da lança” queremos destacar na documentação textual 

elementos da Nova História Cultural que tem como ênfase o conceito de 

representação de Chartier73. Ao utilizarmos esse conceito, caminhamos para a 

origem de que as representações podem interferir no contexto social daqueles 

que articulam a história desses movimentos judaizantes e naquilo que se referem 

suas crenças e tradições.  

                                                           

72 Sobre o conceito de helenização: O helenismo foi uma forma de vida dos helenos nas cidades-
estados, e quem se ambientasse a vida na qual eles vivam, seria aceito como heleno, sem 
distinção de sua origem e formação intelectual. Uma forma de “internacionalizar” as cidades-
estados, diz Toynbee, eram os acontecimentos “pan-helênicos”, ou seja, jogos realizados em 
território heleno, onde os festivais regionais e locais ofereciam prêmios em valores para atrair 
participantes de outras regiões, portanto a honra de ser vencedor num desses jogos pan-helenos 
era maior que uma recompensa material. (TOYNBEE, pp. 43).  

73 Entendemos que esse conceito de representação é uma tentativa de criar sentido e dialogar 
com realidade das práticas sociais.  A representação tem como ponto de partida interferências 
na realidade social dos grupos envolvidos. (CHARTIER, 1991). 



116 
 

O helenismo por sua vez não interfere nessas relações que representam 

o judaísmo, mas, sobretudo, converge naquilo que naturalmente pensa o 

helenismo, onde as práticas judaicas continuam a existir, mas que nada interfere 

no modo helênico de sobreviver a esse novo formato de cultura. Ambos 

poderiam viver no mesmo local com pouquíssimas divergências no âmbito das 

suas próprias singularidades. Não obstante, a interferência cabe aos grupos 

judaizantes que se opõe a esse novo mundo grego das dessas singularidades. 

Entenderemos como isso funciona um pouco mais adiante no texto. 

A sociedade judaica que representava Jerusalém, em sua ampla maioria 

era formada por praticantes e não praticantes da religião. O primeiro grupo 

abrangia a casta ortodoxa das tradições da Lei de Moises. Já o segundo 

considerava a religião uma questão secular no tocante ao aprendizado que 

apenas surgia das tradições familiares. A diferença entre esses grupos é notória, 

tanto que a ortodoxia é determinada pelo grau de familiaridade e anuência as 

leis e práticas religiosas e não aderem a helenização na Judeia, enquanto os 

menos praticantes aderem com muita facilidade à relação híbrida com os 

helenos.  

Os grupos ortodoxos que não aceitam esse movimento recorrem à tarefa 

de se evadir dos terrenos de Jerusalém para os acampamentos no Mediterrâneo. 

Esse grupo é o nosso campo de partida para tratar das questões institucionais 

que abalaram as estruturas Greco romanas segundo os documentos Apócrifos 

e I e II Macabeus.  

Já que Chartier trabalha com a relação que conferem a articulam o sentido 

de representação partindo como conceito, Michel Foucault parte das 

formulações filosóficas sobre a realidade social segundo a natureza discurso, 

permitindo assim uma análise e distinção dessas fontes, sobre aquelas práticas 

que são produzidas pelo discurso do locutor dos textos da antiguidade e sobre 

os acontecimentos que fornecem argumentos para escrita. Os discursos 

judaizantes do período são comuns com a natureza social dos discursos, mas 

suas práticas, ou realidades sociais não cooperam entre si.  

Possivelmente é neste ponto onde o movimento helênico se debruça 

quando não há entendimento entre os discursos e as práticas que conduziram 

esses eventos.  Foucault contribui para a discussão da análise do discurso e tem 

como “corpo” o estilo literário que aborda conceitos, analisa posicionamentos, 



117 
 

mas não há similaridades com o sujeito da ação, sobretudo, no que se formula 

enquanto discurso. 

Analisando por esse prisma, o discurso heleno tem força de criação, 

produção de ideias que possibilita tudo aquilo que se pregavam em nível de 

instituição e como uma ideologia que se materializou pela própria estrutura 

criadora dos diversos mitos cercou a identidade grega que, por inúmeras 

décadas, sofreram inúmeras rupturas em seus movimentos singulares por todo 

oriente. Partindo para os exemplos da história, temos a própria conquista de 

Alexandre no Egito. A intenção não foi o domínio pelas barras da espada, mas 

pelas entranhas da religião e da cultura material.  

Nessa perspectiva, o discurso pode ter o tom dominador, neutralizador, 

convincente e sedutor. Por esses motivos é que muitos admiraram, cobiçam e 

estranhamente absorvem como moeda de troca. Quem possui acesso ao 

discurso pode minimizar ou maximizar impactos sociais. Quem possui o discurso 

convence, dialoga, cria e viabiliza. O discurso é temido como simbolismo por sua 

força e impacto nas relações sociais. O mundo grego possuía esse discurso. 

Viver o grego, falar o grego, fazer comércio como os gregos tinha uma relação 

de status com a própria cultura que ascendia no Oriente e que de pronto levaria 

sua hegemonia para todo Oriente.  

 Os gregos eram desprovidos de sentimentos, enquanto grupos judaizantes 

helenizados teriam que obedecer a seus decretos e autoridade. Esse é o tipo de 

dominação legal tratado por Max Weber.  

 

Obedece-se não à pessoa em virtude de seu 
direito próprio, mas a regra estatuída, que 
estabelece ao mesmo tempo a quem e em 
que medida se deve obedecer. Também 
quem ordena obedece, ao emitir uma ordem, 
a uma regra: à “lei” ou “regulamento” de uma 
norma formalmente abstrata. (WEBER, pp. 
29). 

 

Existe uma ação de hierarquia, subordinação e uma lei que garante o 

funcionamento das instituições. Os gregos como mais evoluídos em níveis de 

estrutura política e das leis tem a burocracia com um elemento desta dominação. 

Sendo assim, para Weber as bases fundamentais dos processos burocráticos 

são a hierarquia funcional, a administração com base em documentos, a 



118 
 

aprendizagem funcional (cabe aqui às incorporações aos exércitos gregos), 

atribuições oficiais com exigência no rendimento funcional, a obediência que se 

presta à regra, que compete e designa a quem e qual extensão o sujeito deve 

obedecer. Se assim podemos classificar, essas extensões do poder funcional é 

um tipo de dominação consolidada, tendo como base a norma, onde são criadas 

e modificadas através de uma sanção. É o poder que legalmente assegura o 

sujeito que regula a ação.   

Por ora os judeus “insurgentes” não aceitam esse novo formato de 

regulação com base nas formalidades “legais” dessa nova estrutura grega. O 

ponto marcante no tocante as apropriações são as regras impostas para 

comercializar o grego, falar o grego, se vestir como grego com a intenção de 

ocupar um lugar de destaque na política, nos negócios e até para os 

casamentos. Há um modelo específico na construção desses movimentos 

culturais, e essas reflexões estão acerca dos hábitos e costumes analisados 

dessas culturas, que dispõe de fronteiras e diferencia seus papeis culturais.  

Contudo, a diferença representa um novo modelo de cultura a ser 

descoberto e o "outro" sempre será o diferente, o "bárbaro", e por mais evoluído 

que possa ser, será sempre uma "aberração" quando comparado a sua própria 

cultura. Essas ligações são traços criados pela forma com que uma determinada 

cultura enxerga o mundo e suas perspectivas sobre o mundo na forma de se 

alimentar, de se vestir, sua religião, suas famílias e o tipo de política que adota. 

A hierarquia pode alimentar os desejos mais incoerentes em se tratando de 

grupos sociais dominados.   

 

Max Weber aborda que a forma simples de 
dominação carismática é o caráter autoritário 
e imperativo. Contudo, Weber classifica a 
Dominação Carismática como sendo 
instável, pois nada há que assegure a 
perpetuidade da devoção afetiva ao 
dominador, por parte dos dominados. Max 
Weber observa que o poder racional ou legal 
cria em suas manifestações de legitimidade 
a noção de competência, o poder tradicional 
a de privilégio e o carismático dilata a 
legitimação até onde alcance a missão do 
“chefe”, na medida de seus atributos 
carismáticos pessoais. (WEBER, pp 135-
173). 

 



119 
 

A dominação tradicional aborda os dois sujeitos do movimento helênico e 

tentaremos explicar após aplicação do conceito. A fidelidade tradicional é um 

elemento que assegura dominadores e dominados a legitimidade dos seus 

discursos. Seus governantes ou líderes (aqui podemos atribuir os religiosos) são 

senhores, que cobram fidelidade, obediência e devoção dos seus súditos e os 

dominados aqueles que prestam obediência ou serviço ao seu governante. As 

ações de comando são parte integrante das normas tradicionais e nem sempre 

são normas legais. Pode existir por trás dessa ação de comando de patriarcado 

ou um tipo de nacionalismo exacerbado que é uma parte legítima da dominação.  

A tradição torna a criação de um novo sujeito do direito um princípio 

impossível em função das normatizações que são oriundas da tradição. 

Classifica Weber como uma dominação estável, muito disso em virtude da rígida 

estabilidade normativa do meio social que tem como subordinação direta a 

tradição e a consciência coletiva. O judaísmo tem um ponto forte nesse quesito, 

pois em teoria, a tradição está num campo muito fechado porque implica o 

movimento messiânico, ou seja, a religiosidade foi um ponto forte nas 

insurgências. Para os gregos, por mais religiosos que fossem seus domínios não 

se aplicavam diretamente a religião, mas aos seus costumes, ou lugar de fala 

comum como a política e a filosofia. 

Fechando a parte de Weber, a dominação pelo carisma é um elemento 

onde uma autoridade pode ser suportada, muito disso em função dos devotos 

que possui uma afetiva consideração por parte de seus dominantes. Nesse 

quesito os gregos são mestres na arte da retórica e na propagação invejável de 

elementos transculturais. O modo helênico de viver foi sem dúvidas uma forma 

de carisma não só por conter inúmeras formas de ver o mundo através da arte, 

da lógica, filosofia e da política, mas uma forma de viver publicamente suas 

vontades e necessidades sem o rigor do império. Essa proposta é um dos pontos 

fortes para deixar seus súditos dispostos à compreensão de que é possível ser 

livre sendo grego. 

No modo judaico de ver o mundo a esfera religiosa alcança um campo 

minado quando o assunto a ser tratado está no campo das ações carismáticas 

de seus líderes. Ao contrário do mundo grego que tem na sua essência a 

liberdade de escolher o que se deseja no campo da religião (diversidade de 

deuses) esse mesmo processo não se assemelha em nada na relação que os 



120 
 

judeus têm com a religião. Ou você é judeu, ou qualquer outra coisa e o que 

separa esses dois sujeitos é a religião. A religião por sua vez assenta-se sobre 

crenças transmitidas por seus profetas que, embora saiba que essa é uma 

corrente que legitima o carisma, sua proposta tem como plano de fundo criar 

seus heróis e vilões travestidos de grandes demagogos religiosos. 

O princípio da obediência dar-se-á pela qualidade pessoal do líder. O 

carisma independe do grau hierárquico, da posição social ou da riqueza que 

possui, ele é nato. Isso nos faz lembrar que Judas Macabeu possuía essas 

qualidades, pois esses quesitos passavam longe de sua liderança: judeu, pobre 

e sem moradia. Mesmo desprovido de riquezas, soube liderar esse grupo 

insurgente que foi capaz de vencer as falanges gregas nos corredores da Judeia. 

Para não criar um problema limitando esse texto a um argumento de que todo 

líder pobre é carismático, temos o próprio Alexandre o Grande. A riqueza e o 

poder foram elementos para alcançar rapidamente seus objetivos, contudo, sua 

liderança e seu carisma nunca foram colocados em xeque por seus liderados e 

tão pouco por seus inimigos.  

Esse sentido relacional, que tem moldes pelas lutas, o autor percebe que 

a dominação está tomada por uma série de interesses, sejam econômicos, 

autoridade, o poder das ordens, por esses motivos acrescenta a cada unidade 

da atividade tradicional, efetiva ou racional um tipo de dominação pessoal. 

Weber salienta que as dominações têm sempre seu lugar de fala onde o 

indivíduo em particular está sujeito a receber ordens e a se submeter a qualquer 

tipo de regra estabelecido.  

A obra de Foucault propõe uma abordagem entre a soberania, o governo 

e a disciplina. Foucault explica como as estruturas do poder são exercidas em 

todo o aparelho estatal e mostra que a relação de poder nas sociedades tem 

como objetivo produzir verdades, com o único interesse na dominação do 

homem através da política e no domínio social dentro de uma ordem econômica 

(FOUCAULT, pp 105). É o poder do rei, que na idade média detinha a força sobre 

os súditos como instrumento de dominação. Esse poder está em todo lugar e 

baseia-se em saberes e discursos. Para o autor o direito surge como instrumento 

que institucionaliza as relações de poder na dominação, na filosofia e nos níveis 

elementares da sociedade como instituições e regiões.  



121 
 

Retornando as disposições do judaísmo, o edito do rei foi apresentado em 

forma de Lei e com sua validade em todo reino dominado por Antíoco. Após 

causar inúmeras catástrofes em Jerusalém e no templo, o rei determina por 

escrito o desejo de helenizar os judeus. O decreto real foi transformado em arma 

onde muitos aristocratas judeus passaram a usar contra a vida judaica74. 

Matatias, pai de cinco filhos, recusou-se a sacrificar sobre o altar helênico. 

Foi o primeiro a fazer constante oposição frete aos funcionários sírios e provocou 

a luta religiosa dos judeus contra os reis da Síria. Em oposição, Matatias 

declarou-se abertamente sua rebelião e tratou e refugiar-se nas regiões 

montanhosas da Judéia. Em virtude da Lei judaica, o sábado foi escolhido pelos 

sírios para esse ataque, pois sabiam eles que os judeus não fariam resistência. 

Matatias foi informado por aqueles que sobreviveram aos ataques sírios e morre 

nesse período. Após a morte de Matatias, Judas Macabeus torna-se líder do 

movimento judaico contra a opressão de Antíoco. 

O poder para Foucault não tem homogeneidade e não pode ser 

apropriado ou utilizado como bem, podendo ser exercido ou retirado daquele que 

está na posição de poder, se aproximando dos saberes, passando pelos 

indivíduos até o formato estatal. O poder não está constituído em ideologias, 

mas como um aparato de técnicas que foram se aperfeiçoando, como uma teoria 

de ciências que alcançou os objetivos do poder que é o domínio. Nesse mesmo 

contexto Foucault menciona “O Príncipe, 2000” de Maquiavel onde diz que a 

ação de seus governantes para aquisição do poder se deu através do exercício 

nas conquistas de territórios, cargos transferidos pela igreja ou por herança dos 

nobres. Não existe uma relação entre o monarca e seu domínio, até porque o 

poder é sempre ameaçado por seus inimigos, assim como uma constante prova 

de atitudes e forças para manter-se no poder (FOUCAULT, p 277).   

Para Foucault a verdade é um produto de várias coerções e que causam 

a regulamentação do poder, que inevitavelmente expressa nas diversas 

relações, inclusive as sociais, e onde existe poder, existe política, e apolítica se 

expressa nos diversos formatos e consequentemente podem ser entendidas 

como políticas relacionadas ao Estado ou em outras dimensões da vida social. 

Mediante a esse estímulo de heterogeneidade analisada, pode-se dizer que 

                                                           

74 I livro dos Macabeus Cap. 3 



122 
 

existe uma questão muito mais importante entre os movimentos que é o seu 

nome, seu contexto, sua estrutura e sua ideologia.  

Pressupõe Maquiavel que o controle deve ser somente no território e que 

contrapõe com os mecanismos de poder que Foucault apresenta sobre o 

controle dos indivíduos no seu cotidiano, na sua maneira de pensar e nos seus 

costumes locais. O Estado para Foucault é somente uma instituição que segue 

o caminho da sociedade. Assim as relações de poder e a cultura de uma 

determinada sociedade são conceitos mutáveis, que de maneira muito particular 

são apurados, adaptando-se a cada contexto social, local e cultural. 

O poder “estatal” dos helenos garantia a principal ordem manipuladora do 

discurso, ou seja, tudo que está ligado a cultura grega é melhor do que qualquer 

outra forma de viver. A força institucional dos gregos em conquistar territórios 

tornava essa hegemonia secular. Foi um tipo de sociedade que soube conquistar 

territórios em fases distintas: a primeira fase é pela assimilação da cultura. A 

segunda fase pelas ações políticas, subornando e manipulando líderes locais. A 

terceira pela força bélica.  

Esses por sua vez como elementos persuasivos para os gregos que 

podem ser manipulados e opressivos, com interesses coletivos e individuais 

dependendo do seu contexto. Haverá sempre uma variedade de discursos 

criando choque entre as sociedades, sem coesão social, com conflitos de ideias 

e interesses pessoais de poderes e hierarquias, um mundo sem ordem e que 

nenhum grande discurso poderá predominar em qualquer sociedade. 

Para aqueles que aderiram as condições helenas de viver o grego, a 

ordem hierárquica pouco importava. Esse primeiro grupo não deu qualquer 

trabalho quando os gregos chegam a Jerusalém. Esse primeiro grupo não deu 

qualquer tipo de trabalho, até o sumo sacerdote local entrega a liderança 

religiosa para os gregos. Para esses o caráter institucional e religioso nunca 

tivera importância. Para os grupos insurgentes, a religião era o que mais 

importava. O terreno (Jerusalém e Judeia) nunca foi o objetivo desse grupo, até 

porque, assim diziam que seu lugar está preparado para sua nova morada. 

Dessa forma podemos classificar os judeus naquele período como helenizados 

e não helenizados. São esses dois modelos que devemos tratar em condições 

diferenciadas na forma de fazer política, de fazer cultura, de fazer religião.   



123 
 

Para a defesa de um determinado território será necessário um exército, 

mas para preservar uma identidade será necessária uma única pessoa capaz de 

proteger sua autonomia, seus interesses pessoais e sua razão de existência. A 

história dos Macabeus nas insurreições contra o exército selêucida é peculiar, 

sobretudo para alguns aspectos de sua cultura e religiosidade, que em tempo 

permaneceram intactos em virtude da defesa dessa identidade. Isso só foi 

possível porque os cronistas desenvolveram um método de retórica (rhetorike) 

que foi capaz de levar essas informações de uma geração para outra.  

 Os Selêucidas não foram apenas herdeiros dos territórios conquistados por 

Alexandre, assumiram em seu lugar a missão de helenizar o mundo, levando a 

cultura grega às terras mais distantes daquele extenso império. Com a morte de 

Alexandre, em 323 a.C., passaram os selêucidas a controlar uma vastidão 

territorial que ia da Grécia até a Índia. Obviamente, não era fácil controlar e deter 

um império desse porte e sob a égide de um só soberano viviam sírios, judeus, 

armênios, persas, hindus e muitos outros povos. Depois, porque o Oriente Médio 

era por inteiro uma só frente de batalha, resultando no seguinte resultado: as 

fronteiras mudavam de lugar a cada instante, a cada variação das falanges e 

das frentes de batalhas como estratégias de cada povo. Esse aspecto obrigava 

os selêucidas a manter uma grande máquina de combate.  

A tecnologia dominada por eles repetia a dos exércitos de Alexandre e 

traziam em sua gênese a tradição militar grega. A infantaria selêucida, por 

exemplo, era formada pelos mesmos soldados hoplitas que compunham as 

lendárias falanges espartanas, apenas com pequenas mudanças em suas 

estratégias dependendo da estrutura de combate e da tecnológica que o inimigo 

empregava. Desde o século VII a.C., os gregos lutavam de forma compacta, 

usando escudos para formar um paredão e lanças para atingir o inimigo. Os 

selêucidas foram o último povo a manter um exército profissional que preservava 

essa tradição.   

 Desde os dias de Alexandre o Grande, Israel estava sob o governo dos 

gregos, primeiro sob os Ptolomeus no Egito, depois, um século mais tarde, sob 

os Selêucidas, que governavam a partir da Síria. Um líder selêucida decidiu 

forçar o ritmo da helenização dos judeus, banindo publicamente as práticas do 

Judaísmo. No lugar delas Antíoco instalou uma estátua de Zeus no local do 



124 
 

Templo e ordenou o sacrifício de porcos. Para os judeus isso era a “abominação 

da desolação”.  

  

Helenização refere-se à propagação da 
cultura grega e sua adoção por povos não 
gregos. O termo é mais comumente usado 
referindo-se ao período após Alexandre, o 
Grande. (...) Noções modernas de 
“helenização” podem envolver todos os tipos 
de comportamento cultural, do uso da língua 
à adoção de vestimentas gregas e de sua 
cultura intelectual. Um lugar ou grupo de 
pessoas podem ser descritos como “sendo 
helenizados” como receptores passivos de 
influência cultural. (MAIRS, 2011, pp. 1-2). 

 

 Um grupo de judeus conhecidos como Macabeus ergueu-se em revolta.  

Eles conseguiram uma vitória, reconquistaram Jerusalém e purificaram o 

Templo.  Eis como a história era na época: uma narrativa dos exércitos, batalhas 

e heroísmo físico.  Os judeus venceram seu confronto com os gregos, mas o 

perderam contra os romanos. Um século depois Pompeu invadiu Israel, que 

então passou para o domínio romano, quando isso também se tornou opressivo, 

os judeus se ergueram em revolta duas vezes, no primeiro e no segundo séculos. 

Ambos foram desastres nacionais. Após o primeiro, o Templo foi destruído. 

Depois do segundo, Jerusalém ficou abandonada. Em conjunto, estas foram as 

piores catástrofes judaicas até o Holocausto pelos nazistas no século XX. 

 O Talmud relata uma história de gerações. No primeiro século, pouco antes 

da destruição do Templo, um rabino chamado Yoshua ben Gamla organizou a 

criação de uma rede nacional de escolas, proporcionando a educação das 

crianças em todo o país. Segundo Yoshua, foi o primeiro sistema de educação 

universal na história. O Talmud diz que se não fosse por ele “a Torá teria sido 

esquecida em Israel.” Não teria havido judaísmo, identidade nem judeus. 

 As batalhas que os judeus enfrentavam não eram somente as militares.  As 

questões culturais e espirituais eram amplamente debatidas quando o assunto 

era a interação com outras culturas. Preocupavam-se suficientemente com sua 

fé para transmiti-la aos seus filhos. Acreditavam que apesar das grandes 

realizações dos gregos na arte, arquitetura, literatura e filosofia, os judeus ainda 

possuíam uma grande contribuição para o mundo. Uma nova identidade judaica 



125 
 

começou a emergir, baseada não em exércitos, mas em textos, professores e 

casas que eram até emprestadas para o estudo.  

 Os judeus se tornaram um povo cujas cidadelas eram escolas, cujos heróis 

eram professores, cuja paixão estava nos escritos, na educação e na vida de 

conhecimento. A transformação do significado no decorrer do tempo é ecoada 

no próprio nome Chanucá75, que significa “dedicação”, onde os Macabeus 

fizeram no Templo depois de ser purificado. Porém a mesma palavra, na forma 

Chinuch, também significa “educação”, a dedicação ou consagração dos jovens 

como guardiães de uma identidade sagrada. As luzes de Chanucá vêm para 

simbolizar a santidade do lar judaico. 

 

2.5 - Cultura e identidade: as marcas de um povo 

 

 Com os debates surgidos no século XX sobre o termo identidade, as 

discussões acerca do conceito foram melhor aprofundadas e inúmeras 

contribuições surgiram sobre o tema. A ciência antropológica também entrou no 

rol das discussões sobre identidade, apropriando-se e criando novas discussões, 

principalmente para o desenvolvimento dos estudos das chamadas 

interdisciplinaridades. O conceito foi se modernizando, até alcançar os 

educadores que levaram amplamente as discussões para as salas de aula, como 

gênero, etnias, regionalização, religião, entre outras.     

 Como já salientado na introdução desse artigo, a narrativa Macabeia só 

tomou a devida proporção em virtude do discurso de propagação dessa 

identidade através dos conflitos insurgentes contra os selêucidas. A identidade 

judaica foi marcada pelos patriarcas nas tradições bíblicas, atingindo seu ápice 

nas escolas rabínicas do I e II séculos da era comum. Enquanto o Templo de 

Jerusalém era exclusivista, onde os mais abastados participam das reuniões 

litúrgicas em horários distintos, sinagogas foram criadas por toda palestina com 

o intuito de ensinar a Lei, a Torá e a história dos patriarcas. 

 

                                                           

75 Festa judaica, também conhecida como festa da Consagração ou das Luzes, com oito dias de 
duração, próxima ao natal, que comemora a vitória da revolta dos Macabeus, em 165 a.C., contra 
a dominação sírio-helênica da Judeia sob o selêucida Antíoco IV. (JOSEFO, 2007, p 435). 



126 
 

Dominique Wolton define identidade como o 
caráter do que permanece idêntico a si 
próprio; como uma característica de 
continuidade que o Ser mantém consigo 
mesmo. Partindo dessa ideia, podemos 
compreender a identidade pessoal como a 
característica de um indivíduo de se 
perceber como o mesmo ao longo do tempo. 
Tanto para a antropologia quanto para a 
psicologia, a identidade é um sistema de 
representações que permite a construção do 
“eu”, ou seja, que permite que o indivíduo se 
torne semelhante a si mesmo e diferente dos 
outros. Tal sistema possui representações 
do passado, de condutas atuais e de projetos 
para o futuro. Da identidade pessoal, 
passamos para a identidade cultural, que 
seria a partilha de uma mesma essência 
entre diferentes indivíduos. (WOLTON, 1999, 
pp. 34-47). 

 

 

 Segundo Stuar Hall, a identidade é um processo de construção por meio 

das diferenças e não fora dela. Assim, toda identidade se estabelece na relação 

com o outro, daquilo que o outro possui e lhe falta, partindo para um interesse 

aproximado, como uma tentativa de medir forças ou até de impor autoridade 

sobre o outro para legitimar sua identidade. Por esse contexto não é difícil 

entender a lógica dos gregos quanto a tomada de territórios, que remete toda 

sua hegemonia para além de um processo de legitimação da identidade, pois 

seus objetivos são expansionistas, o que difere dos judeus, onde seus interesses 

são motivados pelas relações parentais e religiosas.  

Esses processos de ruptura são diferentes e foram à causa de diversos 

conflitos. A questão é entender como essas relações foram construídas e quais 

foram as suas bases. Trata-se de questões míticas, conflitos étnicos, políticos e 

religiosos, arroubo sobre as diferenças culturais. Para Stuart Hall são 

identidades que adquirem formas por intermédio da linguagem e dos 

simbolismos que elas representam (HALL, 2014, p 34). 

 Segundo Ernst Cassirer, a linguagem se aproxima das origens e qualquer 

observação acerca desse princípio é determinante enquanto dinâmica do ser 

humano, na construção do conhecimento como instrumento que desempenha 

um papel na própria identidade do individuo. Defende ainda a ideia de que o 

homem é um animal "construtor" de símbolos e não definidos somente por 



127 
 

razões humanas, mas também criado por uma atmosfera racional do próprio 

simbolismo, ou do que ele representa (CASSIRER, 2009, pp 106-107).   

 A identidade macabeia está repleta de simbolismos marcados pelo ideal do 

discurso de seu passado construído pelos patriarcas, de um ideal religioso, do 

mito, que permaneceu como um discurso vivo e legítimo segundo a sua própria 

retórica. A bem da verdade, sua legitimação tornou-se um processo difusor de 

uma construção simbólica, pois permaneceram, mesmo com a pressão helênica. 

Intactos em seus costumes e com a história do seu passado ainda mais presente 

no discurso. Assim, a linguagem como forma de comunicação é um elemento 

para se estabelecer uma comunicação, podendo ser múltipla e capaz de 

apresentar peculiaridades, que vai de acordo com a intenção do interlocutor e 

da possível necessidade de defender uma determinada identidade. A linguagem 

é multifacetada, que pode transmitir uma informação objetiva expondo dados da 

realidade da narrativa, ou pode mudar objetivos de sua realidade.       

 Uma identidade depende da outra para existir, pois a primeira, a que 

legitima, cabe o convencimento de sua superioridade em detrimento da outra, 

que pode ser fugaz, advindo de perspectivas quase sempre incertas, 

possivelmente incorretas de sua alienação para o conhecimento do outro.  É 

possível que essas diferenças envolvam a negativa de que existe alguma coisa 

semelhante entre essas culturas, vantagens ou superioridades quase que 

absolutas (HALL, 2014, p 39).   

Ao que parece ser uma construção de um argumento sobre o passado, 

pode caracterizar uma verdade histórica e dizer muito sob a perspectiva do 

sujeito, que argumenta a defesa do sentimento de sua identidade naquela 

perspectiva pretérita, ou em razão do que foi um processo até a construção do 

presente. Os argumentos sobre o passado são uma tentativa de reafirmar a 

história como verdade, sua redescoberta é um elo importante para construção 

da identidade que permeia o sujeito na história (HALL, 2014, pp 40-42). 

 A identidade é um processo das relações e a diferença fica marcada por 

questões simbólicas, causando um relativismo a outras singularidades culturais. 

Perspectivas socioculturais do passado são bandeiras para legitimar uma cultura 

e a do indivíduo começa no seu nascimento, sendo legitimada pelo registro feito 

pelos responsáveis, ou seja, o primeiro item da identidade é a sua nacionalidade, 

sua bandeira e o território que esse indivíduo agora pertence. A partir do 



128 
 

processo de crescimento e amadurecimento desse indivíduo, outra etapa no 

processo de identidade surge com o papel social que cabe ao grupo em que ele 

vive, ou seja, limites, direitos e deveres que podem ser diferentes daqueles 

nascidos em outros locais. Nesse caso o processo de identidade construído é 

cultural e a diferença é o nacionalismo.   

A religião também é um campo legítimo para o processo de identidade do 

indivíduo. Esse aspecto não representa tão somente um processo na construção 

do ser, mas, sobretudo uma história do seu passado, na retórica dos seus mitos, 

das ideologias e das práticas rituais. A defesa de sua fé em prejuízo da religião 

do outro também é um processo de legitimação, ou seja, o poder que surge nas 

práticas rituais. Ao examinar as identidades e seus processos de formação, se 

faz necessário formular perguntas acerca dos agentes envolvidos e qual a sua 

perspectiva quanto a sua própria natureza, ou dirigir-se as questões mais 

complexas e qual é a perspectiva da identidade do outro. Certamente, as 

perspectivas são diferentes, difusas, ou até mesmo incompreensíveis quando 

observado de fora. 

 Pelo amplo aspecto da cultura, podem-se levantar questões acerca dessas 

representações, ou como alguns significados são evidentes em prejuízos de 

outros. A cultura é um processo legitimador da identidade e por mais “evoluído” 

que o ser humano seja, esse sempre será o mais representativo. 

 

A cultura molda a identidade ao dar sentido 
à experiência e ao tonar possível optar, entre 
várias identidades possíveis, por um modo 
específico de subjetividade (HALL, 2014 p. 
19). 

   

 

O desconhecido causa estranheza, limitando-nos a buscar informações e 

observações sobre as experiências de outras culturas.  É nessa relação que os 

gregos teriam certa vantagem, pois além de sua expansão, conheciam os limites 

das culturas conquistadas. Para Stuart Hall, passado e presente são importantes 

e exercem um papel importante para formar um conceito de identidade. Contesta 

o presente para justificar e criar novas e futuras identidades, rememorar origens, 

mitos e fronteiras do passado. 

 



129 
 

2.6 - As apropriações hagiográficas 

 

 A Igreja Católica reconhece os Santos Macabeus como mártires e os 

mantêm inscritos no Martirólogo romano, ou lista dos santos76. A festividade 

litúrgica foi suprimida em 1969, por ocasião da reforma da missa, mas o culto 

não deixou de ser realizado, sendo esses mártires comemorados no dia 1º de 

agosto. Na festa dos Santos Mártires Macabeus comemora-se também a mãe 

macabeia e seus sete filhos, que preferiram o martírio a terem de cumprir 

práticas “culturais” pagãs. A mãe é tida em alta estima pela sua firmeza, 

ensinando os filhos a manterem a fé mesmo à beira da morte.  

Para Cassirer "o historiador precisa aprender a ler e interpretar os 

documentos e monumentos não apenas como restos mortos, mas como 

mensagens vivas do passado, mensagens que dirigem a nós com uma 

linguagem própria". (CASSIRER, 1994, p. 289). 

 Na história pode-se situar o termo hagiografia a partir do século XVII, 

quando iniciado o estudo sobre os santos. Porém, ficou presente no arcabouço 

literário e tem início nos anos 30-313 da igreja antiga, que a partir dos 

documentos oficiais romanos e relatos de grupos, eram registrados, como 

suplícios daqueles que morreram pela causa da igreja primitiva. Muitos desses 

escritos eram trocados pelas comunidades cristãs visando divulgar essas ações 

e a vida desses mártires. Com a expansão do cristianismo e na idade média 

ouve uma difusão do culto aos santos. 

 A hagiografia medieval é um meio pelo qual se preserva a memória dos 

santos da Igreja Católica. Esses escritos seguiam um arquétipo do que era santo 

para igreja, ou seja, um instrumento que poderia indicar como "saberes" de uma 

memória. Essa memória era uma garantida de se perpetuar a história dos 

mártires, pois seus exemplos em vida seriam intimamente imitados pelos fieis, 

como diversos modelo de comportamentos, que em suma, deveriam conduzir 

suas vidas. A hagiografia é também uma narrativa que se adaptava as normas 

e regras da Eclésia, como norma litúrgica, ou como forma de doutrinação e 

                                                           

76 O Martirológio Romano é o catálogo dos santos e beatos honrados pela Igreja Católica 
Romana. Apesar do nome, inclui todos os santos conhecidos e não apenas os mártires. 
(TEIXERIA, 2018, pp.79).  



130 
 

educação do povo dentro do catolicismo. A partir de então o papel da hagiografia 

foi de grande relevância para o estudo da memória dos santos durante muitos 

séculos, que serviram de base para todo tipo de exemplo, criando apropriações 

populares para recepção dessa memória77.   

 Exemplificando o conceito hagiográfico dentro da corrente dos Macabeus, 

pode-se entender o processo de santificação da família de Matatias. Os escritos 

apócrifos corroboram para contribuição dessa "valorização" dos mártires 

santificados. O próprio escritor Flávio Josefo do I século da era cristã exaltou os 

feitos eróticos desse grupo, das batalhas vencidas e de seus ideais frente a 

religião judaica.  

 O livro "Legenda Áurea" ou "Livro dos Santos” foi escrito no século XIII, um 

clássico da literatura religiosa que alcançou muita popularidade ao longo dos 

séculos. O objetivo imediato do escritor era fornecer aos frades e religiosos da 

época, um material para a elaboração de sermões, preces e procedimentos 

litúrgicos, de modo a proporcionar uma pregação mais eficiente e eloquente. A 

coletânea conheceu enorme sucesso na Idade Média e se tornou referência nos 

estudos religiosos. Juntamente com a Bíblia, ela serviu de fonte para pinturas e 

desenhos sacros. No livro, pode-se observar a história dos Apóstolos e de mais 

de 140 santos, como Santo Antônio, Francisco de Assis, São João Batista e São 

Sebastião78. 

 O primeiro exemplar do livro foi publicado em 1559, em latim, após a 

entronização da protestante rainha Elizabeth. A tradução inglesa do seu livro foi 

editada em 1563. Ficou conhecido popularmente como o Livro dos Mártires, 

título que permaneceu ao longo dos séculos. O livro reconta as vidas, os 

sofrimentos, e as mortes "triunfantes" dos mártires cristãos da história. Ele 

assinala a vida e martírio de Jesus, de alguns apóstolos, de líderes de heresias 

medievais e de membros da chamada Reforma Protestante. O texto possui a 

                                                           

77 O termo hagiografia é de origem grega (hagios - santo; grafia - escrita). Hagiografia seria como 
uma “biografia”, que consiste na descrição da vida – milagres – morte – canonização – culto de 
algum santo, beato, virgem, um abade ou demais servos de Deus proclamados por algumas 
igrejas cristãs, devido a sua vida e pela prática de virtudes cristãs. É o ramo da História da Igreja 
dedicado à vida e culto dos santos. Também esse estudo é visto em outras religiões como 
Budismo e Islamismo, acerca de homens e mulheres cujas biografias interessam ao culto ou à 
crença dos mesmos. (TEIXERIA, 2018, pp.43). 

78 “Legenda Áurea – Vida de Santos”, do autor:  Jacopo de Varazze (1226-1298). 



131 
 

estrutura hagiográfica, contudo, grande parte de seu conteúdo é questionado 

pela Igreja Católica Romana. O Livro dos Mártires moldou por séculos a 

consciência religiosa da Inglaterra79. 

 Pode-se concluir que a priori, os textos hagiográficos são pedagógicos, ou 

seja, ensinava e edificava os cristãos na fé. Também divulgam os ensinamentos 

oficiais da Igreja, mostrando manifestações divinas, os valores, virtudes e 

exaltação de cristãos no exemplo de vida dessas pessoas, propagando seus 

feitos heroicos e religiosos a todos aqueles que possam ser espelhados por eles. 

Tais escritos ampliam o culto aos santos e faz com que mais e mais pessoas 

passem a aprofundar sua Fé, crer com mais afinco no poder de Deus e também 

na participação de Templos e Mosteiros que os têm como padroeiros, por 

exemplo. 

 

 
As crônicas judaicas testemunham a 
resistência moral, física e espiritual das 
comunidades em Jerusalém. Para os 
Macabeus a espada não era um simples 
instrumento de guerra, mas um símbolo que 
marcou sua trajetória nas grandes batalhas 
desde os tempos de Josué. A morte 
santificada era comum na antiguidade, 
adotada durante o período romano e comum 
nos arredores da Palestina durante o 
domínio grego. Assim, sacrificar-se por um 
ideal de vida, de religião, pela honra de seus 
ancestrais, pela "glória" de Roma e pelo 
imperador era tanto quanto comum.  (...) 
Petrônio, governado romano da Síria, foi 
barrado por uma multidão no vale de Acco, 
em seu caminho para Jerusalém, no ano 40 
da nossa era. Recebeu ordens de Calígula 
para colocar sua estátua no Templo de 
Jerusalém usar a força caso houvessem  
resistências, mas, os judeus estavam 
dispostos ao sacrifício de suas vidas 
(FALBEL, 2001, pp. 272-273). 

 

 

 As várias relações entre os textos bíblicos e os textos medievais foram 

extensas. Algumas dessas obras medievais foram versões e traduções de textos 

                                                           

79 O Livro dos Mártires”, do autor Jonh Foxe (1517-1587). 



132 
 

bíblicos como Gênesis, além de fornecer uma série de temas e modelos para 

uma literatura romântica dessas epopeias.  

 

 

(...), todavia, mesmo este conceito de forma 
interna da linguagem, pressupõe, na 
realidade, aquilo que ele pretenderia 
demonstrar e deduzir. Com efeito, por um 
lado, a linguagem surge, aqui, como o 
veículo da conquista de qualquer perspectiva 
espiritual do mundo, como o meio que o 
pensamento deve cruzar antes de se achara 
si mesmo e de poder conferir a sim mesmo 
uma determinada forma teórica; mas, de 
outro lado, precisamente esta classe de 
forma, esta perspectiva especial do mundo, 
deve ser pressuposta para tornar inteligível a 
particularidade de uma dada linguagem, seu 
modo peculiar de denotar e denominar. É 
assim que a questão da origem da linguagem 
ameaça sempre converte-se, mesmo nos 
pensadores que mais profundamente a 
compreenderam e mais laboriosamente se 
houveram com ela, em um intricado quebra-
cabeça. Toda energia mental a ela aplicada, 
parece, ao fim, conduzir-nos apenas por um 
círculo vicioso e deixar-nos no mesmo ponto 
de onde havíamos partido. (CASSIRER, 
2009 p.51). 

 

 

 Essas narrativas quando associadas a literatura hagiográfica são ricas em 

poesia, como exemplo o livro dos Salmos de Davi. Já os livros dos Macabeus 

possuem origem tardia entre os séculos I e II a.C., considerados apócrifos para 

os judeus, canônicos para o cristianismo romano, advinda da sua escrita 

guerreira, com influências no processo de cristianização dos germânicos e 

prontamente na formação de suas literaturas.  

O filólogo e filósofo Marcel Detienne, ao analisar a perspectiva do 

historiador em defender a irredutível tese de comparar somente o que é 

comparável, ou seja, uma cultura em detrimento da outra, faz com o que a 

especificidade possa ser comum a todos. A rigor pode não ser uma originalidade, 

mas, sobretudo uma libertação para tornar as demais culturas aproximadas. 

Questões antropológicas, sociológicas e históricas podem dispor de uma 

totalidade para a consciência das sociedades humanas, para tudo que 

representa o possível, o imaginário, mas sem sombra de dúvidas surgindo como 



133 
 

campos variados para futuras discussões. Atenta o autor que não se devem 

desprezar as sociedades e seus paradigmas80, ou seja, que somente as 

sociedades vizinhas e limítrofes são similares, progredindo na mesma direção, 

mas que possam ser analisadas como contribuições para o campo científico.    

 

2.7 - Destemidamente "santos" 

 

 Em detrimento de suas origens, o povo judeu teve contato direito e 

influência de outras culturas, como os egípcios durante o cativeiro de 400 anos, 

na mesopotâmia com formação das tribos, no período monárquico, com os 

persas e o cativeiro babilônico e depois com os greco-romanos.  

 

Para Cassirer, o ser humano é sua história 
consubstanciada em fatos culturais, 
linguagem, mito, religião, etc. Assim, há 
elementos mais profundos que precisam ser 
revelados, caso precisarmos ir além da 
descrição erudita dos acontecimentos 
humanos, ainda que iluminados pelas mais 
diversas ciências e referidos pela 
consciência de sua historicidade. Trata-se da 
questão do sentido da cultura. Para Cassirer, 
trata-se de compreender o sentido da 
estrutura que a produção cultural dos 
campos individuais(...). (CASSIRER, 1994, 
pp. 204-222). 

 

 Em função de suas experiências com outras culturas, aprenderam os 

judeus a ter certa precaução, mas nunca deixaram de impedir influências 

externas. Os judeus dependiam dessa “distribuição de forças externas” para sua 

própria subsistência, frente aos avanços que as demais sociedades 

                                                           
80 Nosso entendimento de paradigma se fundamenta no historiador da ciência Thomas Kuhn que 
utilizou esse termo para definir as diversas formas de ver o mundo, uma maneira de ver a 
realidade. O autor entendia que no mundo científico as leis, teorias e modelos aceitos de forma 
geral pela comunidade científica representam paradigmas. Entretanto, os paradigmas podem 
sofrer mudanças com o passar do tempo. Pois, os grandes processos da ciência não resultam 
de mecanismos de continuidade, mas sim, de ruptura. O separatismo étnico e religioso das 
comunidades judaicas em relação ao Império Romano se trata de um paradigma que, com o 
alargamento do conceito de cultura nas ciências sociais, bem como, o avanço das pesquisas 
sobre a relação binária indivíduo/sociedade, está sofrendo mudanças permitindo um olhar sobre 
as comunidades judaicas como mais abertas a reciprocidade nas relações culturais com outros 
povos. Essa circularidade cultural pode ser apreendida através da cultura material, 
documentação textual e, ainda, da análise do cotidiano dos indivíduos das comunidades judaicas 
de Roma (KUHN, 2006, p  67-77) 
 



134 
 

proporcionavam.  A obra é um conjunto de conceitos sobre determinadas áreas 

do judaísmo e das ramificações de poder, que formaram as lideranças judaicas 

em tempos distintos, como os essênios, zelotas, fariseus e saduceus, grupos 

importantes que por décadas mantiveram a memória judaica acesa.  

Considera Chevitarese e Cornelli que as categorias entre as três culturas, 

cristianismo, judaísmo e helenismo não são culturas imutáveis, uma vez que 

toda sua dinâmica, desenvolvimento e representação estão situados na 

discussão da história. Ao referir-se a essas culturas judaicas e cristãs, admite-

se que o uso desse conceito determina a todo instante, em situação de 

coletividade e individual, um encontro para um diálogo entre o presente e o 

passado.  

Segundo Jacques de Voragine na sua Legenda Aurea, o episódio dos 

Macabeus traz uma narrativa do martirológio dos sete irmãos (sete santos), 

sobre a fonte do segundo livro dos Macabeus. Observa Voragine que a Igreja do 

Oriente celebra as festas dos santos nos dois testamentos bíblicos, enquanto a 

do Oriente celebra apenas do velho, pelo simples episódio desse grupo ter sido 

provado no inferno e ser comparado aos outros mártires do velho testamento. 

Para o autor são apresentados quatro motivos evidentes da igreja para guardar 

a memória dos Macabeus: A primeira é que eles possuem a prerrogativa do 

martírio, tendo o efeito "sofrido", ameaças terríveis e suplícios. Nesse aspecto 

os Macabeus podem ser comparados aos santos do Antigo Testamento, a 

celebração em memória do martírio frente aos exércitos greco-romanos.  

A segunda é um mistério com o algarismo sete. Foram sete os filhos do 

sacerdote Matatias. Sete é um número universal, que para o judaísmo é a 

perfeição de Deus, onde em seis dias Ele cria o mundo e no sétimo descansa. 

A terceira é o motivo de se apresentar um exemplo em meio a desolação em 

tempos de tribulação, dessa forma a igreja mostra como um modelo de 

santidade, de fidelidade, para que a presença desses santos surta o efeito 

universal de zelar pela fé, e que os leve a suprir pela causa do evangelho, assim 

como os Macabeus lutaram pela Lei de Moises. A quarta e última é pelo 

sofrimento extremo do martírio em guerra e pela defesa incondicional da Lei e 

dos costumes judaicos.  

Alain Demurge afirma que era comum o cruzado fazer referência ao 

Antigo Testamento, principalmente como justificativa quando se refere a Abraão 



135 
 

e as guerras sagradas. Após Abraão os exemplos seguiam na história como 

Moises, Josué, David, até os Macabeus. Os Macabeus são exemplos bem 

comuns para literatura cruzada. Eram notórias a identificação e a similaridade 

em alguns momentos com a família de guerreiros que foram personagens do 

Antigo Testamento. Para tal discussão, o sacrifício foi assimilado aos mártires 

cristãos de todas as épocas. Para Alain, dois pontos são importantes e estão 

ligados à crônica: o do soldado que era capaz de sofrer e entregar sua vida para 

o serviço da causa de Deus. A segunda era a dependência real do Deus dos 

exércitos, contando com Ele em todo tempo em batalha, confiantes da vitória, 

contando também com a ação divina. Esse discurso incorpora o mito da batalha 

que foi vencida com o contingente sem preparo militar, menor e belicamente 

inferior comparado ao exército selêucida81.      

São inúmeras as comparações dos Macabeus junto as conquistas 

cruzadas, tornando-se um modelo de cavalaria e ordem militar. Judas Macabeu 

era visto e revisado nas crônicas como um herói de guerra, exemplo a ser 

seguido pelos cavaleiros templários.  Dessa forma, seus exemplos de valentia, 

de líder militar, de estrategista de guerra, somado a fé o tornou uma imagem 

capaz de inspirar do menor ao mais alto grau de cavaleiro nos tempos das 

cruzadas82. 

 Santos são mediadores entre Deus e o homem. São diversos formatos de 

santos construídos por inúmeras histórias, em tempos diferentes e para cada 

perfil de sociedade. Filosoficamente o termo "santo" implica no separado, aquele 

que contrariou os efeitos das mais variadas tiranias, dos mais complexos 

sistemas sociais e religiosos, daqueles que em tese lutaram por um ideal de vida, 

religião, filosofia e ideologia.  

 
(...) para Cassirer, "uma ‘filosofia do homem’ 
seria, portanto, uma filosofia que nos desse 
a visão da estrutura fundamental de cada 
uma dessas atividades humanas, e que, ao 
mesmo tempo, nos permitisse compreendê-
las como um todo orgânico. A linguagem, a 
arte, o mito, a religião não são criações 
isoladas e fortuitas, são unidas entre si por 

                                                           

81 (...) "um pequeno número pode grandes exércitos se tiver confiança em Deus". (DEMAURGE, 
p. 164). 

82 150 referências na Crônica de Henrique Livonia. 



136 
 

um laço comum; este não é um vinculum 
substanciale, como foi concebido e descrito 
pelo pensamento escolástico; é antes 
um vinculum functionale. É a função básica 
da linguagem, do mito, da arte, da religião 
que devemos procurar muito além de suas 
formas e expressões inumeráveis e que, em 
última análise, devemos tentar rastrear até 
uma origem comum (...)". (CASSIRER, 1994, 
PP.134-141). 

 

Assim também são construídos os mitos e a identidade é um objeto de 

construção para a composição da memória desses grupos. Os Macabeus foram 

transformados em santos bem depois de seu tempo, onde o catolicismo era a 

religião oficial, apropriando-se desses exemplos para juntar o maior número fieis, 

com o objetivo do enfrentamento das dificuldades da vida humana, que eram 

aliviadas da aproximação desses exemplos junto ao homem, onde a regra de fé 

era baseada em uma religião oficial que perdurou por longos séculos na história. 

Como bem atenta Alain Demurger, "Sansão fortíssimo, Davi Santíssimo, 

Salomão pientíssimo", resistiu à tentação.  Essas vidas "exemplares" foram bem 

recompensadas com a santidade.     

 Diante de tantas desolações por opressão de seus monarcas e da própria 

igreja em detrimento de riquezas e poder, ligar-se à religião era uma etapa na 

construção da identidade do homem para amenizar seu sofrimento em vida e ter 

como exemplo os mais vários mitos na história. 

Nos próximos capítulos trataremos dos personagens de Flávio Josefo e 

Daniel e sua importaância para o desenvolvimento cultura e político no período 

dos Macabeus entre os séculos I e II a.C. As obras de Flávio Josefo, juntamente 

com os escritos neotestamentários constituem as principais documentações 

textuais sobre a história judaica entre os séculos II a.C. e do século I d. C. 

Tratam-se praticamente dos únicos documentos textuais não cristãos 

contemporâneos ao início da cristandade que se ocupam com o relato da história 

judaica. Devido a esses excessos e estilo literário influenciado por outros 

autores de seu tempo, Flávio Josefo tem despertado o interesse e servido como 

objeto de estudo para diversos segmentos historiográficos despertando as mais 

diversas opiniões sobre sua vida, relatatos e obras.  



137 
 

No período medieval, Flávio Josefo83 chegou a ser um dos autores mais 

lidos, segundo André Paul84. Seus escritos foram inúmeras vezes copiados, 

traduzidos e revisados. Seu relato sobre a destruição do templo e a queda de 

Jerusalém em 70 d. C., chegou a figurar em algumas bíblias siríacas com o título 

de “Macabeus”85.  

Durante o movimento das cruzadas entre os séculos X e XIII, devido a 

sua descrição geográfica da Judéia e da cidade de Jerusalém, as obras de Flávio 

Josefo também foram utilizadas como guia de viagem na Palestina. Hadas-

Lebel86 afirma que “houve um tempo em que na França, Holanda e Inglaterra, 

cada família cristã possuía seu Flávio Josefo, assim como possuía sua Bíblia". 

Apesar da controvérsia em torno de suas obras, Flávio Josefo foi  considerado 

por toda Europa cristã  o autor de um “quinto Evangelho”, chegando até o final 

do século XIX como um dos títulos mais lido do período antigo e uma fonte 

importante para o período interbíblico87. 

As publicações das obras de Flávio Josefo88, ao mesmo tempo em que 

as pesquisas são facilitadas sobre as relações sociais, culturais, políticas e 

religiosas entre as comunidades judaicas e a sociedade greco-romana entre 

séculos I e II a.C., e século I d. C., evidenciam a necessidade de identificarmos 

o possível “lugar de fala”89 dos mais variados discursos e práticas historiográficas 

                                                           

83 Yosef ben Matityahu, grego: Ιώσηπος, Josephus, ou por seu nome romano: Titus Flavius 
Iosephus (latim: Titus Flavius Iosephus, também é conhecido na forma de raiz distorcida: 
Josephus Flavius). Flávio Josefo viveu entre 37 ou 38 EC até cerca de 100 EC. 

84 PAUL, p. 31. 

85 Com o aumento de cristãos que falavam o siríaco, foi necessário traduzir os documentos 
bíblicos para esse idioma, onde parte das escrituras gregas foram traduzidas primeiro para o 
siríaco e depois para o Latim.  

86 HADAS-LEBEL, p. 10. 

87 HADAS-LEBEL, p. 261. 

88 Flávio Josefo foi chamado de historiador, escritor e general judeu durante a Grande Revolta, 
sendo capturado pelos romanos em Yodfat (antiga cidade da Galileia). Apesar disso, conquistou 
a simpatia dos imperadores da dinastia Flaviana, Vespasiano e seu filho Tito, que lhe 
concederam a ele a cidadania romana e a residência em Roma, onde viveu durante a segunda 
metade de sua vida. (JOSEFO, 2007). 

89 Lugar de fala é um conceito que por sua vez tem alcançado os debates acadêmicos no que 
diz respeito as minorias e experiências sociais. Em suma, refere-se à autoridade que um sujeito 
possui para falar sobre uma determinada situação social, sobretudo, quando pertencente a um 
grupo minoritário, seja religioso, étnico, político e de gênero. (RIBEIRO, 2017, p 129). 



138 
 

sobre suas obras, bem como, das impressões sobre a trajetória de vida do 

historiador judeu. Isto posto, Flávio Josefo e suas obras serviram como 

documentação para historiadores ligados a História Política, História Social, 

História Eclesiástica, além de outras áreas de conhecimento como a Ciência da 

Religião, Teologia, Teoria Literária e Linguística.  

Quatro de seus livros escritos na cidade de Roma na língua grega foram 

preservados por vários séculos na sua totalidade, ou seja, um acervo muito raro 

entre os escritórios da antiguidade, onde sua grande maioria já se perdeu 

durante os anos. Isso se deve ao valor agregado que seus escritos “A Guerra 

dos Judeus” e “Antiguidades Judaicas” tiveram para a teologia cristã (o que 

ajudou na preservação desse material) teve influência no contexto da guarda e 

da preservação de muitos dos seus escritos.  

A vida e obra de Flávio Josefo está no campo do drama histórico, ora 

odiado, ora aclamado, passando de inimigo de Roma para aliado, aproveitando 

a boa vida que os romanos ofereceram. Durante muitos anos os judeus ouviam 

a respeito de Josefo como ponto negativo na sua biografia é o desprezo dos 

judeus em trair a sua comunidade onde teve seu nascimento e cidadania. De 

certo tentou (sem muito êxito) amenizar os problemas com o judaísmo na sua 

autobiografia. Entretanto, foi no final do século XX o Israel conseguiu 

compreender suas ideias e relatos foram mais importantes do que seus feitos 

enquanto cidadão helenizado e judeu. Sua biografia imortalizou o povo judeu e 

o movimento pela luta de sua liberdade. 

Já Daniel é um daqueles documentos relacionados a apocalíptica, ou 

seja, que por fim acaba sendo um prelúdio sobre os movimentos ocorridos no 

apocalipse de João em Patmos (uma ilha grega). Daniel também é por sua vez 

uma literatura que está apartada dos demais livros do A.T. Isso por conta das 

ações heterogêneas por um controle territorial e de um sistema de poder e 

político que marcou os séculos I e II a.C. Esse isolamento pode ser 

compreendido pela transição que marcava o enfraquecimento da cultura 

helênica com o crescimento e fortalecimento das forças romanas que surgiam 

nesse período.  

O senso comum protestante atribui a segunda parte do documento de 

Daniel ao período babilônico, ou seja, uma apocalíptica que faz parte de um 

futuro onde reinos e civilizações ruíram ao longo dos séculos, encerrando o ciclo 



139 
 

com a ruptura do Império Romano. O documento de Daniel é um espelho de um 

movimento ainda maior. É um movimento que traz a luz uma geração de conflitos 

sociais distintos que guerreavam pela hegemonia judaizante. Daniel do capítulo 

7 ao 12 é uma apocalíptica do contexto histórico, vindo da pressão selêucida 

frente aos judaizantes entre os anos de 170 e 164 a.C. 

Essa narrativa da segunda parte do documento é fruto da esperança de 

um povo que sofria ataques sobre égide da religião e da cultura judaica. O 

movimento apocalíptico tem algo importante, pois aqueles que resistirem as 

pressões helênicas ou morre pela religião tem a garantida da vida eterna num 

paraíso futuro. No calor dos conflitos insurgentes entre os capítulos 7 ao 12 

Daniel é apresentado como bruxo, mago, aquele que encanta e advinha. Ele 

teria a intenção de levar os judeus ao caminho da salvação eterna como uma 

espécie de lealdade e consolo.  

Daniel descreve as imagens como uma espécie de obscurantismo, sem 

muito entendimento, ou daquilo que sua imaginação poderia reproduzir. Caberia 

a literatura atual ou do copista em “decifrar” essas alegorias. Essas 

apocalípticas, segundo Nogueira90, são obscuras, com interpretações variadas 

e imagens estranhas a realidade atual. Em tese a crise desses eventos se repete 

como uma linguagem única, como um pessimismo histórico, perspectiva 

religiosa e determinismo91. Nesse sentido, determinismo é tudo que interliga os 

indivíduos em um único contexto, ou seja, uma cadeia de relações pessoais.  

Esse movimento envolve todo processo de aculturamento segundo a percepção 

helenista, mostrando a complexidade desses conflitos culturais e religiosos.   

Tudo que se sabe de Daniel está no documento que gera seu nome. 

Segundo a tradição foi um profeta judeu entre os períodos persa e babilônico. 

Críticos e estudiosos colocam sua cronologia sobre dúvidas, isso por conta de 

tratar de escritos pseudoepígrafo e pseudoprofecia romântica, uma narrativa 

apenas e não um documento profético. O documento de Daniel aparece na 

terceira parte do cânon hebraico. No vernáculo possui quatro composições 

proféticas de acordo com o cânon alexandrino.  

                                                           

90 NOGUEIRA, Paulo Augusto. O que é apocalipse. São Paulo: Brasiliense, 2008. 

91 Neste sentido determinismo é tudo que interliga os indivíduos em um único contexto, ou seja, 
uma cadeia nas relações sociais.   



140 
 

Daniel é um apocalíptico de que trata das coisas dos últimos dias, 

dividindo sua posição apocalíptica com visões de um apocalipse futuro. Daniel é 

o único documento nesse estilo literário aceito pelo hebraísmo, enquanto os 

demais na mesma categoria ficaram por conta de textos alexandrinos92.   

O documento foi escrito em hebraico com algumas pontas de aramaico 

entre os capítulos 2 ao 7. Essa tradição pode ter sido adaptada para seu uso, ou 

seja, uma versão mais antiga do texto. A introdução foi escrita em hebraico nos 

capítulos 1 e 2 e as possíveis visões do profeta do capítulo 8 ao 12, do 

movimento helenista sob a campanha de Antioco Epifanes. 

As fontes de Flávio Josefo, do Livro de Daniel, I e II Macabeus, conhecidos 

também como os livros dos mártires de Israel são tratadas como fontes diretas. 

Os livros de III e IV Macabeus e os escritos essênios como indiretas93. As fontes 

indiretas serão tratadas em outro capítulo, essenciais para estudar os 

acontecimentos que levaram entendimento à crise que se estabeleceu e afetou 

o judaísmo na Palestina no II século a.C (SAULNIER, pp 7-9). É importante 

ressaltar que existe uma dificuldade em analisar os textos do livro de Daniel, até 

porque sua historicidade é questionada, por se tratar também de um livro de 

caráter profético na segunda parte94.  

Contudo, para a elaboração desse trabalho, não há como descartar essas 

fontes, levando em consideração que a Bíblia também é um documento histórico 

de caráter relevante, onde se traduz noções de propriedade, das relações sociais 

e de poder entre Israel e seus dominadores. Indispensável na formação da 

cultura ocidental com textos históricos e poéticos. É um Livro que trata das 

ligações entre política e poder. Os textos bíblicos e extrabíblicos "Apócrifos" 

                                                           

92 A grande tribulação, o anticristo, a segunda vinda do Cristo, ressurreição e o julgamento final 
são os principais temas dessa apocalíptica. (CHEVITARES, p. 16). 

93 Manuscritos que foram descobertos nas grutas de Qumrã em 1947, descrevendo 
circunstâncias onde as seitas de construíram, levando ao entendimento que os essênios 
estabeleceram suas comunidades no momento das revoltas ou logo depois. (CHEVITARES, p. 
16). 

94 Segundo Chevitarese as imprecisões históricas parecem sugerir um desconhecimento do 
autor, quanto a primeira parte do livro, do próprio contexto histórico, onde os eventos são 
narrados, pois quanto mais distantes dos acontecimentos, maiores são as possibilidades de 
imprecisões. (CHEVITARES, p. 18). 



141 
 

apresentam, de certo modo, descrições comentadas como fontes para a 

historiografia da antiguidade: 

Contada no pretérito, à história da Torá é profundamente contemporânea 

em vários aspectos temporais porque a maior parte dos eventos e transações 

da narrativa não é do tipo que produz provas materiais para verificação 

arqueológica. A história registra o resultado da nossa investigação sobre o 

passado, sempre experimentalmente e sujeita revisões. A história é a narrativa 

que o passado nos está transmitindo. A maior parte das afirmações que a Torá 

faz sobre Deus e seus acordos com a humanidade não pode ser comprovada ou 

contestada por objetos enterrados. De maneira mais objetiva, a história do 

judaísmo refere-se à história não só do passado, mas no presente perpétuo. Isso 

não significa que o judaísmo rejeita a história." (NEUSNER, p 63). 

 Comumente é importante para o historiador manter os cuidados 

necessários na investigação desses livros, que devem ser analisados com outras 

fontes históricas. De fato, são precauções quanto às interpretações e sobre os 

argumentos das questões dogmáticas e religiosas, onde poderá afastar o 

historiador da sua perspectiva. Não é esse o caso aqui exposto, mas, sobretudo, 

no entendimento de não tornar demasiadamente descritiva uma análise das 

generalidades dos textos da Torá e da Bíblia hebraica tornando nosso objeto 

distante95.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

95 A Bíblia é um instrumento antigo: sua redação começou por volta do séc. XV a.C., e somente 
se encerrou no final do séc. I d.C. Esse é, sem dúvidas, o motivo pelo qual muitas passagens 
são difíceis de serem compreendidas, obrigando-nos, às vezes, a recorrer a outros livros de 
apoio. Por ser um livro repleto de aspectos metafóricos e de várias fábulas, onde a credibilidade 
muitas vezes é posta em dúvida. (SIMON E BENOIT, p 4). 



142 
 

CAPÍTULO III 

DANIEL E AS CONTRADIÇÕES MITOLÓGICAS NOS TEXTOS 

JUDAIZANTES DOS SÉCULOS I E II A.C. 

 

Certamente o livro de Daniel relata algumas das histórias mais 

controversas do mundo antigo. Além das narrativas simbólicas e dos trechos 

mitológicos, os relatos da sucessão dos impérios sobrepujaram um papel 

importante no documento. O principal objeto de dessa introdução é investigar e 

traçar essa linha no tempo que faz relação dos reinos nos capítulos 2 e 7, e qual 

a sua principal ligação com o capítulo 9. Para ligar esses pontos, precisamos 

desenhar essas datações do livro. Para tanto, temos duas perspectivas que 

precisamos separar. A primeira são as questões mitológicas e simbólicas do 

documento. A segunda, observar o papel desempenhado por esses reinos na 

cultura e na sociedade local.  

A perspectiva sobre a tradição do livro foi datada no período babilônico, 

onde judeus foram cativos e exilados na terra de Nabucodonosor, no século 6 

a.C., Porfirio (230 e 304 d.C.), promoveu alguns estudos questionando a autoria 

do Daniel histórico, onde afirmou que o documento é do segundo século a.C., 

no período dos Macabeus e Antioco IV Epifanes. Essa forma de datação foi 

elaborada pela crítica erudita nos séculos 19 e 19 na era comum. Configura-se 

essas perspectivas em torno das datações do documento de Daniel, que de certa 

forma influenciou as interpretações da leitura do livro.  

O primeiro ponto é a datação do período dos Macabeus, ou seja, do 

segundo século, abordando uma retrospectiva do império babilônico até o 

reinado selêucida. Já o segundo, data do período exílico do sexto século, uma 

perspectiva (profecia) sobre a sucessão dos impérios antigos mundiais, da 

babilônia até o período romano. Qualquer adoção que se faça sobre essas duas 

perspectivas tem influência direta na interpretação do documento. O importante, 

além de tudo, é entender que se faz necessário ficar atento para o gênero 

apocalíptico que a leitura faz. 

Uma boa parcela da erudição dos documentos bíblicos crê em Daniel um 

evento apocalíptico. Com esse tipo de definição, afirma-se não apenas do estilo 

literário do documento, mas, sobretudo, se elaboram alguns modelos 

interpretativos sobre Daniel. A apocalíptica se afirma o gênero estabelece seus 



143 
 

textos a partir dos componentes da ficção e da pseudonímia. Na ficção o autor 

elabora lendas e estórias, reescrevendo um novo texto visando a edificação dos 

seus ouvintes96. Já a pseudonímia é escrita por um autor cujo personagem é um 

famoso de um passado muito remoto, sobre a profecia de algo que já acontece. 

Nessa interpretação, o documento de Daniel é parte de textos judaizantes 

apocalípticos que estão inseridos entre os séculos 2 e 3 a.C. Essa é exatamente 

essa perspectiva defendida pelos eruditos que datam Daniel no período 

Macabeu.   

Referências em 

Daniel 

Ptolomeus (reis do sul = 

Egito) 

Seleucos (reis do norte) 

Síria. 

11.5 Ptolomeu I Soter (323-285 

a.C) 

Seleuco I Nicator (312-

218 a.C0 

11.6 Ptolomeu II Filadelfo (285-

246 a.C) 

Antioco I Soter (281-262 

a.C) Antioco II Teos (262-

246 a.C) 

11.7-9 Ptolomeu III Euergetes 

(246-221 a.C) 

Seleuco II Calinico (246-

227 a.C) 

11.10  Selêuco III Soter (227-223 

a.C) 

11.11-19 Ptolomeu IV Filopator 

(221-204 a.C) 

Antioco III, o Grande (223-

187 a.C) 

11.17 Ptolomeu V Epífanes (204-

181 a.C) 

 

11.20  Seleuco IV Filopator (187-

176 a.C) 

11.21-32  Antíoco IV Epífanes (175-

163 a.C) 

11.25 Ptolomeu VI Filometer 

(181-145 a.C) 

 

Quadro 2: Reino dos Ptolomeus e Seleucos. 

                                                           

96 Dessa forma surgiu o mito macabeu. A edificação desse heroísmo atravessou gerações 
deixando um legado de fé, força e coragem nos exércitos cruzados, deixando uma marca em 
seus escudos. (I Mac 2). 



144 
 

O documento da Daniel é certamente umas das peças mais 

controversas da história do mundo antigo. Daniel e seus conterrâneos na 

corte de Nabucodonosor. A história remete os nomes de Sadraque, Mesaque 

e Abednego, que optaram por fidelidade ao Deus de Israel serem jogados na 

fornalha aquecida, sem sequer serem atingidos pelo fogo e Daniel sendo 

liberto da mordida de leões. Além das narrativas que chamam atenção do 

leitor, os relatos de sucessão de impérios desempenham um importante 

papel no documento, já nos capítulos 2, 7 e 8. Em tese, a principal questão 

é a identificação desses reinos nos capítulos 2 e 7, e a relação deles no 

capítulo 8. Para tamanha identificação, se faz necessário uma datação do 

documento. Por esse motivo, a proposta desse “sub capítulo” é investigar as 

perspectivas de interpretação, principalmente dos capítulos 2 e 7, para que 

o leitor entenda a história do povo na fonte de Daniel.  

Segundo a tradição, a fonte de Daniel foi datada dos povos do oriente no 

exílio babilônico, no século VI a.C97. Contudo, no início da Igreja, um 

personagem chamado Porfírio98, questionou a autoria do Daniel histórico, 

quando afirmou que o livro é oriundo do segundo século a.C, da época de 

Antioco IV99. Essa datação do livro foi desenvolvida pela erudição crítica dos 

séculos XVIII e XIX. Mais adiante discutiremos essa relação do documento na 

segunda parte, nos capítulos 7 ao 12, em que o autor André Chevitarese discorre 

sobre as fontes e a sua relação com o período Macabeu. 

Dessa forma, figuram-se duas perspectivas que dizem respeito a datação 

do documento de Daniel, que influenciam na interpretação apocalítica da fonte. 

A primeira é a época dos Macabeus, no segundo século a.C. A segunda datação 

é do período do exílio no século VI a.C. O documento seria uma retrospectiva, 

uma profecia sobre a sucessão dos impérios, desde o período medo-persa 

babilônico até o romano. A adoção de uma dessas perspectivas influenciará 

diretamente na interpretação do livro de Daniel, sobretudo ao que diz respeito 

aos capítulos 2, 7 e 8. Além disso, para uma análise das visões do livro, é preciso 

se atentar para o gênero apocalíptico e sua leitura da história. 

                                                           
97 Dn 1.1-2 
98 232-303 d.C. 
99 175-163 a.C 



145 
 

Uma grande camada da erudição bíblica contemporânea crê que o 

documento de Daniel é um apocalipse. Com essa definição, afirma-se não 

somente o gênero do livro, mas também se constroem alguns paradigmas 

interpretativos de Daniel. Pois, com ‘apocalíptica’, se quer afirmar um gênero que 

edifica seus textos a partir de alguns elementos: a ficção – o autor se vale de 

estórias lendárias e sobre elas reescreve um novo texto visando à edificação de 

seus ouvintes; a pseudonímia – o autor escreve em nome de um personagem 

famoso de um passado remoto; o vaticinium post eventum (profecia sobre algo 

que já aconteceu); além de sonhos, visões, aparições angelicais e símbolos 

enigmáticos. Segundo essa percepção, Daniel é parte de textos apocalípticos 

judaicos que floresceram principalmente a partir dos séculos 3 e 2 a.C. Essa 

posição é defendida por aqueles que datam Daniel na época dos macabeus100. 

É bem verdade que nos séculos 3 e 2 a.C., os apocalipses judaicos se 

proliferaram, e os elementos literários acima alistados caracterizam esses textos. 

Livros como Enoque, e os apocalipses atribuídos a Baruque, Moisés e Abraão 

realmente foram escritos por pseudônimos que se passavam por grandes figuras 

do passado judaico, e suas “profecias” constituem uma retrospectiva do 

passado. Mas será que os critérios hermenêuticos para Daniel são os mesmos 

para os apocalipses judaicos? Respondendo essa pergunta, normalmente os 

eruditos que alocam Daniel no século 6º a.C. vão afirmar que realmente 

encontramos no livro sonhos, visões e símbolos. E certamente esses elementos, 

somados à ausência total de ditos proféticos (do tipo “assim diz o Senhor”), 

fazem com que o texto de Daniel seja diferente dos demais livros proféticos. Mas 

será que a pseudonímia e a ficção estão presentes em Daniel? Na verdade, é 

possível afirmar que Daniel inaugura um novo gênero literário, a apocalíptica, 

mas não precisamos afirmar que o texto faça uso da ficção e pseudonímia, como 

fizeram os demais livros apócrifos judaicos. Além disso, afirma-se que os 

escritos apocalípticos judaicos tinham suas raízes “nos ensinos dos grandes 

profetas de Israel, bem como no livro de Daniel”2. Assim, não foram os 

                                                           

100 O carneiro (v.3-4, 20): é o Império Persa. Os ‘dois chifres’ são os reis da Média e da Pérsia 
(v.20). O bode (v.5-8): Império de Alexandre. ‘quatro chifres notáveis’ (v.8): os generais de 
Alexandre, entre os quais foi divido o império grego: Cassando (Grécia e Macedônia), Ptolomeu 
(Egito, Arábia e Palestina), Lisíamaco (Trácia e Bitínia) e Selêuco (Síria e Babilônia). 
 



146 
 

apocalipses judaicos que influenciaram Daniel, mas foi Daniel que influenciou 

aqueles escritos. Para se sustentar que Daniel é um gênero fictício, escrito por 

um pseudônimo no século 2º a.C., muitos estudiosos alegam que existem sérios 

problemas históricos no livro de Daniel. Alistemos, a seguir, três supostos erros 

históricos no livro de Daniel.  

 Belsazar é figurado no texto como o último monarca babilônico (Dn 5), 

quando na verdade, historicamente, o último rei da Babilônia foi Nabonido. 

Segundo alguns textos cuneiformes descobertos em 1854, Belzasar era filho de 

Nabonido, o último monarca da Babilônia. “Ele nunca é intitulado ‘rei’ nesses 

textos, porém exerceu autoridade régia durante a ausência de seu pai, e é 

mencionado ao lado dele em fórmulas de juramento.”101 Há, ainda, uma 

informação importante sobre Belsazar: “Provavelmente era neto de 

Nabucodonozor II e, de conformidade com a Crônica de Nabonido, seu pai lhe 

‘confiou o exército e o reino’, e 556 a.C., quando Nabonido faria campanha na 

Arábia central, e onde eventualmente permaneceu num espaço de dez anos. 

Belsazar governava na própria Babilônia. É possível que Daniel tenha datado os 

acontecimentos acompanhando os anos dessa co-regência (Dn 7.1; 8.1), 

embora a computação oficial dos documentos tenha continuado a usar os anos 

do reinado do próprio Nabonido”.102 

Dario, o medo, é apontado no texto como o monarca que se apossou do 

reino babilônico (5.31). Mas historicamente, os medos não derrubaram o poderio 

babilônico. Na verdade, foi Ciro, o persa, o conquistador da Babilônia. Mas como 

entender 5.31? É bem provável que “Dario” fosse outro nome de Ciro. A estrutura 

sintática de 1Cr 5.26, que alude a um mesmo personagem assírio por dois 

nomes, assemelha-se com Dn 6.28, que pode muito bem ser traduzido assim: 

“Daniel, pois, prosperou no reinado de Dario, isto é, no reinado de Ciro, o persa”. 

“Este é frequentemente o sentido da partícula hebraica que usualmente é 

                                                           

101 Há certas discordâncias entre essas perspectivas. A perspectiva do 2º a.C. afirma que o 
capítulo 8 é paralelo aos capítulos 2 e 7. Para a Bíblia de Jerusalém, o capítulo 8 “é a visão do 
capítulo 7, retomada de maneira mais explicita.”  O chifre “pequeno” de 7.8 seria o mesmo de 
8.9: trata-se de Antíoco IV. 

102 Entretanto, para aqueles que datam Daniel no 6º século, o “capítulo 8 nem sequer menciona 
o fim do tempo ou a vinda do reino celestial, concentrando-se na purificação do santuário (8.14). 
Diferente dos capítulos 2 e 7, esse capítulo 8 focaliza somente dois reinos: o Medo-Persa e o 
Grego (8.20). Assim, o chifre de 7.8 não pode ser identificado com o chifre de 8.9. 



147 
 

entendida como a conjunção ‘e’.  Além disso, em Dn 11.1, a LXX e Teodósio têm 

Ciro em vez de Dario, o medo. Isso sugere que o tradutor grego tinha 

conhecimento do duplo nome, preferindo usar o que era mais conhecido para 

evitar que os leitores se confundissem. 

Outro suposto erro histórico no livro de Daniel é a menção do império 

Medo como sucessor da Babilônia. A Bíblia de Jerusalém, numa nota de rodapé 

de 7.5, afirma, sobre segundo animal descrito na visão narrada em Daniel 7: “O 

reino dos medos: segundo as concepções históricas do livro, os medos sucedem 

imediatamente os babilônios”.  Entretanto, a Média, no texto bíblico, não é um 

reino separado da Pérsia. Isso está muito claro em 8.3-4,20, onde o reino dos 

Medos e dos persas são representados por um animal. A própria Bíblia de 

Jerusalém, comentando 8.3, observa: “O mais alto dos chifres é o poderio persa, 

que prevalece sobre a potência dos medos (v.20), unindo-a a si antes de 

suceder-lhe”. Historicamente o reino dos medos foi incorporado ao império 

persa. Um Estado poderoso dos medos existiu no oeste da Pérsia, participando 

do saque de Nínive (612 a.C.), derrotado por Ciro, o persa, em 549 a.C. e 

anexado ao seu reino; Ciro provavelmente era neto do rei medo derrotado. A 

partir de então, ‘medos’ e ‘persas’ foram entendidos como termos 

intercambiáveis. Prova dessa afirmativa é o fato de os persas serem chamados 

pelos gregos de ‘medos’ (Tucídides 1.14). Portanto, mais uma vez percebe-se 

que não há nenhum equívoco histórico no livro de Daniel (STORNIOLO, 2003, p 

47). 

Portanto, as três referências históricas acima (Belzasar; Dario, o medo e 

os medos) estão em conformidade com a história do Antigo Oriente Médio. Por 

isso é altamente questionável a afirmação de que para Daniel ser apocalíptico 

ele deve necessariamente se um livro de ficção escrito por um pseudônimo. É 

possível observar um esboço dos capítulos 2, 7 e 8, notando as duas 

perspectivas interpretativas do livro: aquela que data Daniel no 2º século a.C. e 

aquela que data o livro no 6º século a.C. A estátua de Daniel 2, o sonho de 

Nabucodonosor: v.28-35. A interpretação do sonho: v.36-45. A perspectiva do 2º 

século a.C.: Cabeça de ouro (v.32, 37-38): império babilônico. Peito e braços de 

prata (v.32, 39): império medo Ventres e quadris de bronze (v.32, 39): império 

persa Pernas de ferro e pés de ferro e barro (v.33, 41-42): império grego, com 

Lágidas e Selêucidas. A pedra que esmiúça a estátua (v.34-35, 44-45). A 



148 
 

resistência dos macabeus contra Antíoco IV. A perspectiva do século 6º a.C.:  A 

cabeça de ouro (v.32) – império babilônico. Peito e braços de prata (v.32) – 

império Medo-Persa. Ciro, rei persa, chefiou uma coligação da Média e da Pérsia 

(v.39). Daniel 5 narra o fim da Babilônia, que passou a ser governada pelo reino 

Medo-Persa (5.31). Ventres e quadris de bronze (v.32,39) – Império grego. 

Alexandre venceu os medo-persas e assumiu o monopólio mundial. Pernas de 

ferro e pés de ferro e barro (v.33). O Império Romano, que sucedeu aos gregos. 

Era forte, mas a mistura de reinos (“ferro” e “barro”) o enfraqueceu (v.41-43). A 

pedra que esmiúça a estátua (v.34-35, 44-45). O Messias, o Cristo, surgiu no 

tempo do Império Romano. O Império Romano ruiu; o reino de Cristo triunfou. 

Cristo é a “pedra angular” que esmaga aquele sobre quem ela cair (Mt 21.42-

44). (STORNIOLO, 2003, p 59). 

  Já os quatro animais (Daniel 7) e a perspectivas do segundo século, 

os quatro animais são: O primeiro animal: semelhante a um leão com asas de 

águia (v.4, 17). Império babilônico. O segundo animal: semelhante a um 

urso (v.5, 17). Império Medo. O terceiro animal: semelhante a um leopardo (v.6, 

17). Império Persa. O quarto animal, terrível (v.7, 11, 17, 19-26). Os ‘dez chifres’: 

reis selêucidas. O chifre ‘pequeno’ é Antíoco IV.103  O primeiro 

animal: semelhante a um leão com asas de águia (v.4, 17). Império babilônico. 

O segundo animal: semelhante a um urso (v.5, 17). Império Medo. O terceiro 

animal: semelhante a um leopardo (v.6, 17). Império Persa. O quarto animal, 

terrível (v.7, 11, 17, 19-26). Os ‘dez chifres’: reis selêucidas. O chifre ‘pequeno’ 

é Antíoco IV. A perspectiva do 6º século, o primeiro animal: semelhante a um 

leão com asas de águia (v.4, 17). Império babilônico. O segundo 

animal: semelhante a um urso (v.5, 17). Império Medo-Persa. O terceiro 

animal: semelhante a um leopardo (v.6, 17). Império Grego. O quarto animal, 

terrível (v.7, 11, 17, 19-26). Império Romano. Número ‘dez’ simbólico: sucessão 

de vários reinos. O chifre ‘pequeno’ é o anticristo104. 

A interpretação: v.15-26. A perspectiva do 2º século e a do 6º século 

concordam que: 1) O carneiro (v.3-4, 20): é o Império Persa. Os ‘dois chifres’ 

                                                           

103 O sonho e a visão de Daniel: v.1-8. A interpretação do sonho: v.16-27. 

104 O carneiro e o bode – Dn 8. A visão: v.1-14. 

 



149 
 

são os reis da Média e da Pérsia (v.20). 2) O bode (v.5-8): Império de Alexandre. 

‘Quatro chifres notáveis’ (v.8): os generais de Alexandre, entre os quais foi divido 

o império grego: Cassando (Grécia e Macedônia), Ptolomeu (Egito, Arábia e 

Palestina), Lisíamaco (Trácia e Bitínia) e Selêuco (Síria e Babilônia). 

Porém, há certas discordâncias entre essas perspectivas. A perspectiva 

do 2º a.C. afirma que o capítulo 8 é paralelo aos capítulos 2 e 7. Para a Bíblia de 

Jerusalém, o capítulo 8 “é a visão do capítulo 7, retomada de maneira mais 

explicita.”  O chifre “pequeno” de 7.8 seria o mesmo de 8.9: trata-se de Antíoco 

IV Epifânio. Entretanto, para aqueles que datam Daniel no 6º século, o “capítulo 

8 nem sequer menciona o fim do tempo ou a vinda do reino celestial, 

concentrando-se na purificação do santuário (8.14). Diferente dos capítulos 2 e 

7, esse capítulo 8 focaliza somente dois reinos: o Medo-Persa e o Grego (8.20). 

Assim, o chifre de 7.8 não pode ser identificado com o chifre de 8.9105. 

Existem muitas dificuldades para datarmos o livro de Daniel no período 

macabeano.  Segue abaixo somente aquelas que dizem respeito à interpretação 

dos capítulos 2, 7 e 8. 1) Para aqueles que datam Daniel no segundo século 

a.C., o ‘reino’ é a implantação do governo dos macabeus contra a opressão de 

Antíoco. A pedra que esfacelou a estátua compósita (2.34-35), que simboliza o 

Reino de Deus, seria a “alternativa político-econômica projetada durante a 

revolta dos Macabeus contra Antíoco”. Todavia, o reino inaugurado pela pedra 

“subsistirá para sempre” (2.44). O reino entregue aos santos é um reino que 

“jamais será destruído” (7.14). É indubitável que o reino de Deus no livro de 

Daniel transcende à proposta político-econômica. 2) Aqueles que datam o livro 

de Daniel no 2º a.C. século afirmam que o texto é uma retrospectiva do passado.  

Já no texto bíblico, Daniel olha para frente, e não para trás: “O Grande 

Deus fez saber ao rei o que há de ser futuramente” (Dn 2.45; cf. 8.26). 3) A 

perspectiva do 2º século a.C., para identificar as pernas de ferro/pés de ferro e 

barro de Daniel 2 e o quarto animal terrível de Daniel 7 com o Império Grego, 

afirma que, na cosmovisão bíblica, os Medos formaram um império separado 

                                                           

105 Este chifre pequeno do capítulo 8 é diferente do pequeno chifre do capítulo 7. O capítulo 7 
fala do anticristo escatológico que emerge do quarto reino (o império romano). O pequeno chifre 
do capítulo 8 emerge dos quatro reis oriundos da queda do grande rei grego, Alexandre Magno. 
E esse pequeno chifre é o maior protótipo do anticristo escatológico. 

 



150 
 

dos Persas. Mas, como demonstramos acima, isso não condiz com o próprio 

texto (8.20), e historicamente o reino Medo foi incorporado ao império Persa. 4) 

Na perspectiva do livro de Daniel, há esperança para os tiranos. Mas será que 

os macabeus ou os hasidim dariam alguma esperança de conversão para 

Antíoco? Para engendrar a datação de Daniel no 2º século a.C., geralmente 

alguns estudiosos afirmam que a primeira parte de Daniel (1-6) provém da 

diáspora judaica que alimentava certo otimismo em relação aos tiranos, crendo 

na conversão deles, enquanto que a segunda parte do livro (capítulos 7-12) é 

uma releitura da comunidade judaica, depois da perseguição de Antíoco no ano 

de 168/167 a.C.106  Entretanto, o modo como Nabucodonosor se humilha diante 

de Deus, no capítulo 4, e a forma como Dario reconhece a grandeza do Deus de 

Daniel (5.25-27) dificilmente se encaixa com a perspectiva dos judeus em 

relação à ditadura do imperialismo selêucida do 2 a.C. (DINGERMANN, 2004, pp 

427-429). 

Alguns apontamos teológicos no livro de Daniel, que podem muito bem 

ser resumidos a partir de 2.21: “é ele quem muda o tempo e as estações, remove 

reis e estabelece reis; ele dá sabedoria aos sábios e entendimento aos 

inteligentes107.   Entendemos que o Deus de Israel é soberano sobre a história 

dos reis e das nações. Nos capítulos 2 e 7 observa-se que a história humana 

está totalmente submetida à soberania divina. No capítulo 2, a pedra que vem 

do céu põe fim ao esplendor da estátua, símbolo dos grandes impérios humanos. 

Já no capítulo 7 é o Filho do Homem que vem do céu, e destrói os animais 

ferozes que afligiam a humanidade com seus intentos imperialistas. Em 7.3 

lemos sobre a origem dos impérios: eles sobem do mar (MILLARD, 2009, p 1174). 

Os reinos humanos tentam subir. Certamente o reino de Deus “não 

vem de baixo, mas do alto. Não é de homens, mas de Deus. Por isso ele é eterno 

e não é temporal.”  Mas há esperança, mesmo aos tiranos. Pois o pecado não 

                                                           

106 O autor ainda coloca uma quarta perspectiva, a de “Alexandre”, que, junto com a Tradicional 
e Dispensacionalista, considera a Média e a Pérsia um só reinado, mas, diferente de todas as 
demais, identifica o império de Alexandre como um elemento distinto dos reis gregos que o 
sucederam.  

107 “Os quatro animais ‘subiam do mar’. Isso indica a origem dos reinos deste mundo: eles vêm 
debaixo, emergem do oceano da humanidade e nele tornam a imergir. Assim como as ondas do 
mar sobem, mas forçosamente tem que descer novamente, nenhum reino ou império consegue 
manter-se sempre acima dos outros”. 
 



151 
 

está num sistema, mas no ser humano, e por isso, o que precisa ser restaurado 

não é um sistema, mas é o ser humano. Só há esperança para a história quando 

a natureza humana for restaurada por Cristo, tornando-se à imagem e 

semelhança de Deus. Em Daniel 7, encontramos um paralelo com 4.25-34. 

Nabudonosor é como uma árvore que chegara “até os céus” (4.22). Mas foi 

humilhado, e transformou-se num animal irracional. Até que levantou os olhos 

ao céu, e clamou ao Senhor. Antes, ele olhava do céu para a terra. Agora ele 

olha da terra para o céu. 

Ainda, para a construção da teologia da história, a partir do livro de Daniel, 

é fundamental olharmos a figura do Filho do Homem (7.13). Esta figura se 

distingui nitidamente dos impérios simbolizados pelos quatro animais e pelos 

quatro materiais da estátua (Dn 2):1). Os reinos são apresentados como feras, 

animais irracionais. Mas o “filho do homem”, que “vinha com as nuvens do céu”, 

contrasta com as feras. Baldwin diz acertadamente que “aquele que vem com as 

nuvens é semelhante a um ser humano no sentido de ser Ele é o que todo ser 

humano deveria ser se fosse realmente fiel ao modelo original, isto é, alguém 

feito à imagem de Deus (Gn 1.26, 27)108. Portanto, há um nítido embate entre a 

figura do Filho do Homem e as animais irracionais. Os impérios humanos, ao 

contrário do Filho Homem, são mais à imagem de animais do que à imagem de 

Deus 2) Os reinos do mundo são passageiros. O domínio do Filho do Homem é 

eterno. Essa é a teologia de Daniel: Deus é o Senhor da história (Dn 2.21). 3) 

Os reinos do mundo quiseram ser adorados (Dn 3), mas só o Filho do Homem é 

que será servido por todos “povos, nações e homens de todas as línguas”. A 

ressurreição dos mortos. “No fim do livro, então, o autor novamente nos leva ao 

fim dos tempos, como já o fizera nos capítulos 2 e 7.” 

 

3.1 - O Daniel histórico 

 

Daniel descendeu de uma família judaica importante e da alta cúpula da 

nobreza real. Possivelmente nasceu em Jerusalém e dos 12 aos 16 anos já 

estava na Babilônia cativo entre os demais da mesma classe social com 

resultado da primeira deportação no reinado de Jeoaquim, sendo forçados a 

                                                           

108 Livro do Gênesis.  



152 
 

trabalhar na corte babilônica. Daniel aprendeu os costumes locais e a trabalhar 

como copeiro, além de falar o idioma caldeu, destacando-se na corte com sua 

inteligência e habilidades na gestão de conflitos. Daniel sofreu as possíveis 

“dores” de utilizar os costumes babilônicos no que tange a alimentação e os ritos 

religiosos. Contudo, prevaleceu ainda que com certos contrastes culturais 

fidelidade a sua religião. 

Foi por volta de três anos que aconteceu a educação de Daniel no palácio, 

tornando-se um palaciano no reinado de Nabucodonosor. O rei ficou 

impressionado com os dotes de sabedoria de Daniel, isso sem contar com a 

vasta cultura e submissão aos seus afazeres reais. Ficou cada vez mais notória 

a confiança aos seus cuidados sobressaindo e sendo promovido aos cargos 

importantes mais importantes como governador da província babilônica e 

inspetor chefe da casa dos sacerdotes. Com a sucessão de Nabucodonosor 

Daniel passou a ser tratado de forma diferente sendo rebaixado de seus postos. 

Isso perdurou por alguns anos até que tudo voltaria no reinado de Belsazar109.  

Antes da morte de Belsazar pelos persas, Daniel teve seu favor revogado 

quando conseguiu decifrar o escrito alocado na parede do salão das refeições 

do palácio. Nesse sentido, recebe as visões futuras com os principais eventos 

que protagonizaram o fim das maiores potências mundiais do Oriente. Após as 

visões, Medos e os Persas conquistaram a Babilônia iniciando uma nova fase 

para Daniel, e como de costume manteve-se firme no reinado de Dario no que 

diz respeito a sua religião e costumes.  

Segundo a tradição canônica do século III a.C., no que tange a classe dos 

profetas maiores e menores, não incluía o documento de Daniel, sendo posto 

posteriormente ao cânon. Um dos pilares de que o documento foi escrito no 

período Macabeu é que o dialeto citado foi o aramaico da Palestina e não o 

dialeto do período mesopotâmio. Essa informação por sua vez tira o foco do 

período babilônico e travamos a batalha literária na palestina do período Inter 

bíblico110.   

                                                           

109 Dn 2:48. 

110 A divisão entre os profetas maiores e menores dar-se-á pela extensão literária e não por um 
grau de importância. (DEGAN, 2006). 



153 
 

Apenas o primeiro capítulo do livro de Daniel foi escrito em hebraico, 

enquanto os capítulos 2 ao 6 foram escritos em aramaico. A crítica sobre o 

contexto geral do livro, que permeia o aramaico palestino pode se sustentar em 

parte, ficando ausente nos primeiros capítulos e podendo determinar com uma 

mudança brusca nos capítulos 7 ao 12. Esse campo epistemológico da 

composição literária no que concerne o idioma ainda é dotado de muita 

especulação. O que importa para o nosso objeto são as conjecturas que marcam 

o período profético ou não das visões do autor.   

Os capítulos que iniciam o livro de Daniel apresentam diversas 

dificuldades, sobretudo da sua datação, apocalíptica judaica e interpretações. A 

questão persiste, pois, o texto nem sempre é analisado levando-se em conta o 

contexto sócio histórico no qual estava inserido quando escrito. Este capítulo 

busca apresentar os contos de corte do livro de Daniel, identificando os 

elementos estruturais do texto, tornando clara a mensagem de resistência 

cultural e religiosa ao “modus vivendi” helênico, utilizados para isso tanto o livro 

dos Macabeus como os escritos do historiador Flávio Josefo como referências 

que corroboraram para a construção da memória e identidade macabeia, dada 

importância dessas fontes para as narrativas do período dos Macabeus 

(COLLINS, 2010).  

Josefo trata dos escritos do I século da E.c., enquanto a narrativa do livro 

de Daniel contempla parte do período de seus escritos no II século da E.c. A 

obra de Flávio Josefo contempla um intervalo de 75 e 79 da E.c. Menciona no 

mesmo conjunto de dedicação do templo de paz, entregando uma cópia de seus 

escritos a Vespasiano, que foi morto em 79. Escrito em aramaico, na língua 

materna de Josefo. A versão para os nossos dias é a versão do grego ático. 

 

 

3.2 - Da cronologia apocalíptica  

 

O livro de Daniel é o único representante da literatura apocalíptica 

presente na Bíblia Hebraica onde é conhecido como “modelo de apocalíptica”, 

sendo este um dos motivos que levaram muitos a escrever sobre estes111. O livro 

                                                           

111 Apocalpsys (grego) significa revelação. 



154 
 

deve ter tido um pleno destaque daqueles livros que foram escritos no mesmo 

período para finalidade que foi escrito, exercendo influência no desenvolvimento 

do pensamento judaico.  

Essa mesma influência pode ser constatada nas referências dos textos e 

de seu acontecimento. Por conseguinte, a cronologia tem como limiar o espaço 

e o tempo entre o surgimento dos primeiros escritos por ocasião dos séculos 

XVIII a.C., até o I século da Era Comum, ficando evidente a presença de 

narrativas épicas, levando o texto para um surrealismo em diversas 

passagens112. Em contrapartida a esta afirmativa, existe uma riqueza de 

informações que, nos dias atuais e para a historiografia antiga, podem ser 

incorporados a despeito de inúmeras civilizações, tribos e povos que existiriam 

em algum momento na história113.  

Há ainda fatores formais que fortalecem esta teoria: o conhecimento do 

grego, como o grego usado no período macabeu, haja vista que na antiga história 

babilônica e persa o grego não era tão conhecido; - a língua bem como sua 

linguagem são de uma época bem mais tardia ao período exílico. Grande parte 

do Livro de Daniel está escrito em aramaico (Dan 2,4b - 7), ou seja, uma língua 

que só aproximadamente em 400 a.C. começou a surgir e que no período dos 

Macabeus era a língua de comunicação comum. Além do aramaico temos um 

hebraico no livro de Daniel cujas expressões e estrutura pertence a um período 

bem mais tardio ao período exílico. (SOUSA, pp 7-9).  

Daniel é colocado entre os grandes profetas da Bíblia hebraica, entre os 

escritos localizados entre os livros de Ester e Esdras. São textos que tratam de 

um jovem judeu exilado na Babilônia, compondo o quadro histórico na corte 

neobabilônica e depois aquemênida.  

 

                                                           

112 De certo que nem todos os livros bíblicos foram escritos dentro de uma ordem cronológica. 
(GOLDBERG, p 77). 

113 "O último dos Livros da Bíblia, o de Daniel, foi composto nesse tempo como resposta a 
opressão selêucida. Enaltecendo a coragem de Daniel e seus companheiros, que preferiram 
enfrentar Nabucodonosor a comer alimento impuro". (GOLDBERG, p 83). 



155 
 

No tocante as fontes de Daniel, são imprescindíveis que a estrutura do 

livro seja explicada. O livro é dividido em duas partes: a primeira, histórica, que 

vai do capítulo 1 ao 6. A segunda, profética, que vai do capítulo 7 ao 12114.  

 

3.3 - Reflexão sobre as fontes de Daniel 

 

As fontes e reflexões acerca do livro de Daniel são limitadas segundo 

(CHEVITARESE, p 29), seguido de falhas na história, sobretudo sobre as 

tensões sociais que envolviam o tratamento discriminatório das comunidades 

judaicas. Esses adjetivos depreciativos eram a causa das mais variadas críticas 

às ideias helenistas que atravessava toda sociedade judaica no capítulo 9 do 

referido livro de Daniel. Admite os autores que as três culturas discutidas na obra 

interagiram entre si (helenismo, judaísmo e cristianismo), porém a questão 

judaica é mais delicada, pois sofreu diretamente os avanços da cultura helênica, 

enquanto o cristianismo dependeu diretamente da estrutura judaica para existir, 

com traços oriundos do helenismo, mas advindo da relação com o judaísmo e 

sofrendo um menor impacto.   

Discutem os autores sobre as influências do livro de Daniel para 

corroborar com as fontes gregas, dos complicadores dos helenistas adaptados 

aos conceitos clássicos gregos, mesmo quando enveredam sob as influências 

dos escritos selêucidas (CHEVITARESE, pp 29-30). Indica os autores, por 

análises contextuais e sistematizadas, a complexidade de considerar que essas 

fontes não foram produzidas por um autor grego e muito menos na língua grega. 

Dessa forma, por considerar uma série de dificuldades, atenua os autores para 

uma maior cautela ao apropriar-se das complexidades das fontes em detrimento 

de sua historicidade dentro do discurso.    

Não há dúvidas sobre o intenso e evidente processo de interação cultural, 

no que tange diversos conceitos dentro das disposições helenistas sobre 

política, religião e cultura em Jerusalém. Grande parte dos judeus dentro e fora 

                                                           

114 A dinastia Aquemênida governou o primeiro Império Persa entre os anos 559 a 30 a.C. 
Linhagem do Aquêmenes que governou a Pérsia entre os anos 700 a 680 a.C. Alcançaram o 
domínio do Oriente Médio sob o governo de Ciro II da Pérsia, que era bisneto de Aquêmenes, 
quando tomou a Média e as demais tribos arianas na atual Irã. Após conquistou a Lídia, Síria, 
Babilônia, Palestina, Armênia e o Turquestão, surgindo então o Império Persa. (ARRUDA, p 64). 



156 
 

da Palestina, inclusive na bacia do Mediterrâneo, apontam para a grande 

dificuldade de aplicar as leituras de textos em hebraico, até porque, nesta altura 

já se distanciavam da língua materna, evidência de um processo multicultura. 

 

3.4 - Multiculturalismo acerca das fontes de Daniel  

 

 Outra evidência de multiculturalismo é a oração de Daniel no capítulo 9. 

Mesmo criticando as ideias helenizantes no preâmbulo do capítulo, que 

atravessava toda sociedade judaica, não deixou de criticar os doutrinadores da 

Lei de Moises em aceitar passivamente o movimento helenista. Outro ponto 

importante na oração de Daniel também está inserido no contexto do período 

das lutas ou que antecedem o período dos Macabeus (CHEVITARESE, p 26). A 

intenção do escritor é de justamente criticar e trazer à consciência do povo as 

consequências desse processo, onde observou como um grande e perigoso 

delito, sujeito as penalidades da parte do Deus de Israel. Nessa altura, o autor 

reconhece que uma grande parcela da sociedade judaica adere ao singular e 

inevitável movimento helenista115.  

 

3.5 - A oração de Daniel: profanação do templo 

 

A oração de Daniel, de forma simbólica, tratou de criticar a profanação do 

templo, das proibições quanto ao processo de adoração, dos sacrifícios, festas 

e práticas religiosas. É uma oração que chamou o povo para a reconciliação, na 

intenção de livrar Israel da opressão religiosa. Mesmo inevitável, o processo de 

transição já teria dividido o povo judeu, mas era preciso diminuir esse impacto 

que buscasse chamar a atenção, principalmente sobre o aspecto religioso e 

moral, para aqueles que ainda estavam indecisos quanto ao movimento 

helenista.  

Mesmo não sendo uma afirmativa em que o livro de Daniel teve seus 

escritos no século VI a.C., embora Chevitarese e Cornelli expliquem suas 

                                                           

115 As referências do livro de Daniel sobre as críticas os povos: Pecadores (9,5;9,8;9,15-16); 
Iníquos (9,5); Ímpios (9,5); Que se rebelaram contra Deus (9,5;9,9); Que se afastaram dos 
mandamentos (9,5); Não atentam aos profetas (9,6); Infiéis (9,7); Aqueles que transgredem as 
leis (9,11); Aqueles que não atentam para a voz de Deus (9,10-11;9,14) e maus (9,15). 



157 
 

"armadilhas" contextuais, é importante trazer para pesquisa questionamentos e 

análises de diversas frentes para não cair no embaraço das fontes que não 

possuam uma maior veracidade. É importante saber a origem dos escritos, para 

melhor entender o tipo de linguagem produzida, seu aspecto material, social e 

antropológico para demarcar o objeto. É sem dúvidas, mesmo para autores 

experientes que existe certo desconforto com a historicidade desses escritos. De 

qualquer forma, a história não tem o efeito de determinar ou chegar à conclusão 

de um determinado fato histórico, até porque ele poderá ser analisado por outras 

perspectivas e novas premissas acerca do que se pretende buscar. 

 

3.6 - A visão de Daniel 

 

Quanto à datação, Chevitarese e Cornelli apontam para uma direção que 

desperta um maior interesse sobre os capítulos 1 ao 6 de Daniel. Refere-se o 

autor na terceira pessoal do singular, enquanto que, na segunda parte "profética" 

verificou-se uma mudança da terceira para a primeira pessoa, quando o próprio 

Daniel descreve as visões. Prova disso é que o primeiro capítulo não aborda 

textos apocalípticos, como vem abordando o segundo116.  

 “Dois anos depois da vitória obtida por Nabucodonosor sobre os egípcios, 

esse príncipe teve um sonho estranho, do qual Deus lhe deu a explicação 

enquanto ele dormia. Depois que acordou, porém, esqueceu o sonho e o seu 

significado. Por isso mandou chamar os maiores sábios dentre os caldeus, os 

que se dedicavam à predição do futuro, chamados magos devido à sua 

sabedoria. Disse-lhes que tivera um sonho, mas o havia esquecido, e ordenou-

lhes que lhe dissessem qual era e o que significava. Eles responderam que era 

impossível aos homens o que ele desejava. Tudo o que podiam fazer era explicar 

o sonho depois que ele o tivesse narrado. O rei ameaçou-os de morte se não 

                                                           

116 A interpretação posterior é a que chama atenção. Daniel explica de forma alegórica ao rei 
como o sonho é uma metáfora para a sucessão das representações dos reinos que se seguirá 
ao reino de Nabucodonosor. Dessa forma, o presente é representado pela cabeça de ouro da 
estátua, como um reino de muitas riquezas e poder, sendo uma épica desejada por todos os 
reis. Após período, teríamos o surgimento na sequência de novos reinos, cada qual mais fraco 
que seu predecessor. O último dos reinos seria um reino dividido, os pés que são parte ferro, 
parte bronze, o qual seria esmagado pela grande pedra que representaria o quinto e último reino, 
suscitado por Deus, e que jamais seria destruído. (JOSEFO, 2022). 



158 
 

obedecessem, e, como continuassem a dizer a mesma coisa, mandou matá-los”. 

(JOSEFO, 2004). 

A primeira etapa desta datação se dá a partir das referências dos textos 

de Daniel 2,43, com a união matrimonial de Antíoco II com a filha de Ptolomeu 

II, no ano de 250 a.C. Nesse sentido, os capítulos de 1 ao 6 poderiam estar 

situados nos anos de 250-230 a.C. Com relação à datação da segunda parte do 

livro de Daniel 7-12, não há tantas variáveis na datação, haja visto que o autor 

desconhece a morte de Antíoco IV Epífanes em 164 a.C. Sendo assim, os 

capítulos podem ser datados entre os anos de 167 a 164 a.C. (CHEVITARESE, 

pp. 19-21). 

“Tiveste, ó rei, uma visão. Era uma estátua. Enorme, extremamente 

brilhante, a estátua erguia-se diante de ti, de aspecto terrível. A cabeça da 

estátua era de ouro fino; de prata eram seu peito e os braços; o ventre e as coxas 

eram de bronze, as pernas eram de ferro; e os pés, parte ferro e parte de argila. 

Estavas olhando, quando uma pedra, sem intervenção de mão alguma, 

destacou-se e veio bater na estátua, nos pés de ferro e de argila, e os triturou. 

Então se pulverizaram ao mesmo tempo o ferro e a argila, o bronze, a prata e o 

ouro, tornando-se iguais à palha miúda na eira de verão: o vento os levou sem 

deixarem traço algum. E a pedra que havia atingido a estátua tornou-se uma 

grande montanha, que ocupou a terra inteira.” (Dn 2: 31-45). 

Simon e Benoit corroboram com a datação de Chevitarese e Cornelli 

quanto aos escritos de Daniel para efeito dos acontecimentos no tempo dos 

Macabeus no II século a.C. Já para os capítulos 7 a 12, destaca-se o conflito 

como uma evolução cultural. Para Simon e Benoit o livro de Daniel é o mais 

recente dos escritos acolhidos no cânon da Bíblia hebraica. Logo após estão os 

escritos intertestamentários, os apócrifos e pseudoepígrafos. Alguns desses 

apócrifos foram incorporados à Bíblia grega pelos judeus da diáspora, e 

posteriormente aceita pela igreja católica, ao contrário, pelos rabinos da 

Palestina. Consequentemente os reformadores protestantes do século XVI 

discutiram e organizaram esses textos, onde foram negados em blocos a 

despeito do valor Extra canônicos desses escritos (SIMON E BENOIT, 1987). 

 

 

 



159 
 

3.7 - A divisão do Livro de Daniel: dos ajustes cronológicos as 

interpretações do sonho do rei 

 

A primeira parte dos escritos de Daniel, como dito anteriormente, foi 

narrada na terceira pessoa, enquanto que na segunda parte é ele o narrador 

(CHEVITARESE, 2007). Cada capítulo sugere os seguintes temas: Capítulo 1, 

Daniel e seus companheiros na corte de Nabucodonosor, o sonho do rei com 

respeito à grande imagem, simbolizando quatro reinos; Capítulo 2, a fornalha de 

fogo; Capítulo 3, o sonho de Nabucodonosor em que foi vista uma grande árvore, 

sendo esta interpretada na sua destruição como figura da loucura do imperador; 

Capítulo 4, o banquete de Belsazar; Capítulo 5, Daniel na cova dos leões; 

Capítulo 6, visão dos quatro grandes animais que subiam do mar e o seu juízo 

diante do "Ancião de dias", e a entrega do reino a "um como o Filho do homem"; 

Capítulo 7, visão do carneiro com dois chifres117, o qual foi ferido pelo bode, que 

tinha um chifre insigne entre os olhos, quebrado este chifre, dele saíram quatro 

outros chifres, e de um destes um chifre pequeno, que se tornou grande e 

perseguiu os santos; Capítulo 8, a Daniel é dada a compreensão da profecia de 

Jeremias (Jr 25.12 e 29.10) quanto aos setenta anos das "idolatrias" de 

Jerusalém; Capítulo 9, Daniel, depois do jejum e do luto, teve ainda outras 

visões, dos capítulos 10 a 12. As visões são interpretações de discussões e 

controvérsias, onde é descrito que o anjo Gabriel explica a visão do capítulo 8, 

onde o Império Persa, estabelecido por Ciro, durou de 538 até ao ano 333 a.C., 

em que foi destruído por Alexandre Magno na batalha de Ipsus118.  

 

                                                           

117 Segundo a tradição judaica, Daniel foi um profeta, o quarto dos chamados “Profetas Maiores”, 
e personagem principal do livro de Daniel presente no Antigo Testamento. Nada se sabe sobre 
sua vida além do que é relatado no livro que traz seu nome. A bíblia hebraica afirma que Daniel 
foi um israelita de linhagem nobre e real (Dn 1:3), levado cativo de Judá para a Babilônia pelo rei 
Nabucodonosor, em aproximadamente 605 a.C., no terceiro ano do reinado de Jeoaquim, rei de 
Judá (Dn 1:1). Na Babilônia, juntamente com outros companheiros com qualidades semelhantes 
a ele, Daniel foi educado para o serviço no Império Babilônico, sendo instruído sobre a língua e 
a civilização dos caldeus (Dn 1:4). Dentre os companheiros de Daniel na Babilônia, o relato 
bíblico destaca três nomes: Hananias, Misael e Azarias, também conhecidos por seus nomes 
babilônicos Sadraque, Mesaque e Abednego respectivamente. Conforme o costume babilônico 
que atribuía nomes que faziam referências as suas deidades, Daniel também recebeu outro 
nome, no caso Beltessazar. (JOSEFO, 2011). 

118 A Batalha de Ipsus, travada na Frígia, Ásia Menor (atual Turquia), em 301 a.C. 



160 
 

Peito e braços 

de prata 

"E, depois de ti, se 

levantará outro reino, 

inferior ao teu.” 119 

Daniel 2:39 Império Medo 

Persa 

Ventre e coxas 

de cobre 

"E um terceiro reino, de 

bronze (cobre), o qual 

terá domínio sobre toda a 

terra.” ··. 

Daniel 2:39 Império Grego 

Pernas de ferro "E o quarto reino será 

forte como ferro; pois, 

como o ferro esmiúça e 

quebra tudo, como o ferro 

quebra todas as coisas, 

ele esmiuçará e 

quebrantará.” 120 

Daniel 2:40 Império 

Romano 

Pés parte de 

ferro e parte de 

barro 

"E, quanto ao que viste 

dos pés e dos artelhos, 

em parte de barro de 

oleiro e em parte de ferro, 

isso será um reino 

dividido.” 121 

Daniel 2:41 As 10 nações 

Pedra que 

despedaça a 

A pedra segundo a 

narrativa bíblica é Jesus 

Daniel 2:44  

 

                                                           

119 Após reinar por 67 anos, o império babilônico foi vencido pelo reino dos medos e persas. A 
monarquia medo-persa durou 208 anos, de 539 a.C. a 331 a.C. O próprio profeta Daniel 
testemunhou a derrota de Babilônia. De fato, o reino medo-persa (representado pelo peito e 
pelos braços de prata) não foi tão rico quanto o babilônico, embora seu exército tenha sido mais 
poderoso. Observe como os metais aumentam em força à medida que diminuem de valor. 
(JOSEFO, 2007). 

120Em 168 a.C., foi a vez do império romano estabelecer a supremacia. O ferro é o símbolo 
perfeito desse reino: a disciplina militar, a dominação sobre os povos conquistados, as leis, tudo 
nele era como o ferro. Esse reino existiu até 476 d.C. (JOSEFO, 2007). 

121 1 - Os saxões, originando a nação inglesa. 2 - Os francos, originando a nação francesa. 3- 
Os alamanos, originando a nação alemã. 4 - Os visigodos, originando a nação espanhola. 5 - Os 
suevos, originando a nação portuguesa. 6 - Os lombardos, originando a nação italiana. 7 - Os 
burgúndios, originando a nação suíça. 8 - Os hérulos, que desapareceram. 9 - Os vândalos, 
também desaparecidos. 10 - Os ostrogodos, povo que também desapareceu. (JOSEFO, 2007). 

 



161 
 

estátua e se 

transforma em 

montanha 

de Nazaré, que irá 

estabelecer seu Reino na 

Terra.  

Quadro 3 - O sonho do rei e o simbolismo em Alexandre o Grande 

 

 Da idade de trinta e três anos morre Alexandre Magno (simbolizado 

pelo chifre quebrado), que havia estabelecido domínio quase universal e não 

tendo deixado herdeiros, sendo seu império repartido entre os seus generais. 

Depois de vinte anos de rivalidades e lutas, estabeleceram-se quatro reinos: 

Macedônia e Grécia, Trácia e Bitínia, Egito e Síria, sendo dada a parte oriental 

com a Babilônia a Seleuco. Por esta razão viveu a Judéia sob o governo dos reis 

selêucidas, por Antíoco Epifanes o nono (175 a 164 a. C.), que está na profecia 

figurada pelo "pequeno chifre". As suas perseguições aos judeus resultaram 

numa revolta, chefiada por Judas Macabeu, e na reconsagração do templo em 

165 a.C., cerca de três anos depois da sua profanação. Antíoco morre alguns 

meses mais tarde122.  

 

“Apresentando-se diante do soberano, ele 
disse que, embora fosse lhe manifestar o 
sonho, rogava que o não julgasse mais hábil 
que os magos que não o puderam fazer, pois 
na realidade não era mais sábio que eles: a 
revelação que tivera foi motivada pela 
compaixão que Deus sentira pelo perigo em 
que ele e seus companheiros se 
encontravam, por isso Ele lhe revelara o 
sonho e a sua significação. E acrescentou: 
"Eu, majestade, não estava menos 
apreensivo pelo risco que corria eu e os 
meus companheiros que pela tristeza de ver 
a injustiça que vossa majestade cometeu, 
condenando à morte tantos homens de bem 
por não terem conseguido fazer uma coisa 
inteiramente impossível aos homens, por 
mais inteligentes que sejam, e que somente 
Deus pode fazer. E vossa majestade não 
estava menos apreensivo pelo risco que 
corria e estava ansioso para saber quem 
dominaria depois de vossa majestade sobre 
todo o mundo. Deus, para vos fazer conhecer 

                                                           

122 Império Babilônico 606-653 a.C; Império Persa 339-331 a.C; Império Grego 331-168 a.C; 
Império Romano 168 a.C. a 476 d.C.; as 10 nações 476 d.C., em diante. (JOSEFO, 2007). 

 



162 
 

esses monarcas, fez-vos ver em sonhos uma 
grande estátua, cuja cabeça era de ouro, os 
ombros e os braços de prata, o ventre e as 
coxas de bronze e as pernas e os pés de 
ferro. Vossa majestade viu depois uma pedra 
rolar da montanha sobre a estátua, 
quebrando-a em pedaços e reduzindo-a a 
um pó mais fino que a farinha, o qual o vento 
levou sem que tivesse ficado o menor 
vestígio. Por fim, vossa majestade viu essa 
pedra crescer de tal modo que esmagou com 
o seu peso toda a terra. Esse foi majestade, 
o vosso sonho, e esta é a explicação: a 
cabeça de ouro representa os reis da 
Babilônia vossos predecessores. Os ombros 
e os braços de prata significam que o vosso 
império será destruído por dois reis 
poderosos. As coxas de bronze dizem que 
outro rei, vindo do lado do ocidente, destruirá 
esses dois reis. As pernas e os pés de ferro 
mostram que, sendo o ferro mais duro que o 
ouro, a prata e o cobre, virão outro 
conquistador, que subjugará esse". 
(JOSEFO, 2004).  

 

 

 GOVERNO DATAÇÃO FUNÇÃO 

CASSANDRO MACEDÔNIA, 

PARTE DA GRÉCIA, 

PARTE DA TRÁCIA. 

358 A 297 a.C GENERAL NO 

TEMPO DE 

ALEXANDRE 

LISÍMACO LIDIA, JÔNIA, 

FRIGIA E ATUAL 

TURQUIA. 

361 A 281 a.C GENERAL NO 

TEMPO DE 

ALEXANDRE 

SELÊUCO ATUAL IRÃ, 

IRAQUE, SÍRIA, 

PARTE DA ÁSIA 

MENOR. 

FALECIDO EM 281 

a.C 

GENERAL NO 

TEMPO DE 

ALEXANDRE 

PTOLOMEU EGITO E REGIÕES 

ADJACENTES. 

FALECIDO EM 283 

aC. 

GENERAL NO 

TEMPO DE 

ALEXANDRE 

Quadro 4: Reinos dos sucessores de Alexandre após a Batalha de Ipsus, 301 

a.C. 

 

 

 



163 
 

3.8 - Dos dez reinos 

 

Pode-se entender como a clara predição do capítulo 8 se acha repetida e 

desenvolvida na parte restante do livro, antecipa-se nas profecias do mesmo 

gênero, porém mais obscuras, dos capítulos 7 e 2, e que os reinos da Média, 

Pérsia e Grécia estão também compreendidos nos quatro simbolizados pelos 

animais e pela imagem. Além disso, o primeiro dos quatro é o do próprio 

Nabucodonosor, isto é, Babilônia (2.38).  

Chegado a este ponto, dividem-se expositores. Será a Média e a Pérsia 

um só império, fundado por Ciro, e simbolizado pelo carneiro de chifres mais 

compridos e mais curtos. Sendo então, a Grécia como terceira, e o quarto 

naturalmente acha-se identificado com o império de Roma, tendo passado para 

os domínios romanos o império fundado por Alexandre Magno123. Desta 

interpretação derivam diversas interpretações a respeito dos dez reinos - (os 

dedos dos pés da imagem, capítulo 2 e os chifres do quarto animal, capítulo 7) - 

em que havia de dividir-se o império romano.  

“Se não me dais a conhecer o sonho, uma só sentença vos espera. Estais, 

pois, combinados para inventar explicações falsas e funestas diante de mim, 

enquanto o tempo vai passando. Portanto, relatai-me o sonho, e saberei que 

podeis dar-me também a sua interpretação.” (Dn 2. 9). 

De principal interesse, o capítulo 7 em diante é de suma importância para 

as questões de domínios e eventos quanto às insurreições na Palestina no II 

século a.C. Não há qualquer intenção de aplicar os textos de Daniel como 

pretexto para qualquer sistema apocalíptico, muito pelo contrário, o interesse 

aqui é abrir a visão e esgotar as fontes até o advento da história dos Macabeus 

e suas insurreições, no sentido de marcar a história dos seus feitos, como marca 

de um heroísmo que foi capaz de produzir uma série de discursos quanto à 

imposição de suas ideias de fé e de movimento simbólico. Nesse sentido, será 

necessária a aplicação de algumas passagens dos textos hebraicos, 

                                                           

123 "Com relação ao período persa, em que pese o fato de existirem pouquíssimas informações 
sobre a época ao longo da narrativa, o autor afirma, em Daniel (5,30-31) que Dario, o medo, 
conquistou a Babilônia com a morte de Baltazar. Ocorre, porém, que não há nenhum registro 
histórico que comprove a existência de Dario. Ao contrário, os documentos assinalam Ciro, o 
persa, como conquistador da babilônia". (CHEVITARESE, pp 18-19). 



164 
 

apresentados de forma sistemática e cronológica a despeito dos eventos que 

figuram o governo e as conquistas de Alexandre Magno, passando pelo domínio 

e divisão por seus quatro generais, até as insurreições judaicas.   

No primeiro ano de Belsazar, rei de babilônia, teve Daniel um sonho e 

visões da sua cabeça quando estava na sua cama; escreveu logo o sonho, e 

relatou a suma das coisas. Falou Daniel, e disse: Eu estava olhando na minha 

visão da noite, e eis que os quatro ventos do céu agitavam o mar grande. E 

quatro animais grandes, diferentes uns dos outros, subiam do mar. O primeiro 

era como leão, e tinha asas de águia; enquanto eu olhava, foram-lhe arrancadas 

as asas, e foi levantado da terra, e posto em pé como um homem, e foi-lhe dado 

um coração de homem.  

 

“Continuei olhando, e eis aqui o segundo 
animal, semelhante a um urso, o qual se 
levantou de um lado, tendo na boca três 
costelas entre os seus dentes; e foi-lhe dito 
assim: Levanta-te, devora muita carne. 
Depois disto, eu continuei olhando, e eis aqui 
outro, semelhante a um leopardo, e tinha 
quatro asas de ave nas suas costas; tinha 
também este animal quatro cabeças, e foi-
lhe dado domínio. Depois disto eu continuei 
olhando nas visões da noite, e eis aqui o 
quarto animal, terrível e espantoso, e muito 
forte, o qual tinha dentes grandes de ferro; 
ele devorava e fazia em pedaços, e pisava 
aos pés o que sobejava; era diferente de 
todos os animais que apareceram antes 
dele, e tinha dez chifres. (Dn 7: 1-7). 

 

 

 O capítulo trata da elevação e queda do sistema político mundial. Os 

impérios são vistos como ponto de vista político, quanto a sua queda e forma de 

governo. No capítulo 7 a questão moral é relevante, como castigo, com seu 

caráter feroz e de destruição, como descrito através das bestas e feras. As 

quatro feras, de forma simbólica representa os primeiros quatro anos do rei 

Balsazar, indicando que Daniel teve a visão no tempo do Império Babilônico. 

 

 

 

 

 



165 
 

 

 

ANIMAL GOVERNO DATAÇÃO FONTE 

LEÃO IMPERIO 

BABILÔNICO 

 DANIEL 7:4 

URSO MEDO-PERSA  DANIEL 7:5 

       LEOPARDO GRÉCIA  DANIEL 7:6 

ANIMAL TERRÍVEL 

(SEM 

DEFINIÇÃO)124 

IMPÉRIO ROMANO  DANIEL 7: 9 

Quadro 5: Os quatro animais simbólicos e os quatro reinos mundiais. 

 

O profeta Daniel relata a sua visão: “Eu 
estava olhando, numa visão noturna, e eis 
que os quatro ventos do céu agitavam o Mar 
Grande. E quatro grandes animais, 
diferentes uns dos outros, subiam do mar. O 
primeiro era como leão, e tinha asas de 
águia; enquanto eu olhava, foram-lhe 
arrancadas as asas, e foi levantado da terra, 
e posto em dois pés como um homem; e foi-
lhe dado um coração de homem. Continuei 
olhando, e eis aqui o segundo animal, 
semelhante a um urso, o qual se levantou de 
um lado, tendo na boca três costelas entre os 
seus dentes; e foi-lhe dito assim: Levanta-te, 
devora muita carne. Depois disto, continuei 
olhando, e eis aqui outro, semelhante a um 
leopardo, e tinha nas costas quatro asas de 
ave; tinha também este animal quatro 
cabeças; e foi-lhe dado domínio. Depois 
disto, eu continuava olhando, em visões 
noturnas, e eis aqui o quarto animal, terrível 
e espantoso, e muito forte, o qual tinha 
grandes dentes de ferro; ele devorava e fazia 
em pedaços, e pisava aos pés o que 
sobejava; era diferente de todos os animais 

                                                           

124 Além das características acima mencionadas que o diferenciaram dos demais animais, o 
quarto animal tinha dez chifres ou pontas na sua cabeça, os quais simbolizavam os fragmentos 
deste potente reino, depois de sua derrota em 476 d.C., pelas tribos bárbaras, a saber: Hunos, 
Francos, Burgúndios, Anglo-Saxões, Visigodos, Suevos, Lombardos, Vândalos, Hérulos e 
Ostrogodos. Interessante esclarecer que os dez chifres na cabeça do quarto animal e os dez 
dedos da estátua (Daniel 2:41-43) representavam o mesmo acontecimento, ou seja, a divisão ou 
fragmentação do Império Romano. Isto quer dizer que, até a segunda vinda do Messias, nenhum 
outro império mundial será instalado. É muito importante enfatizar que o próximo império mundial 
retratado na profecia de Daniel, será o reino milenar messiânico (Daniel 2:44; 7:13, 14 e 27). Ele 
será estabelecido na Terra quando ocorrer a segunda vinda de Cristo. (SILVA, 127-138). 



166 
 

que apareceram antes dele, e tinha dez 
chifres. ” (Daniel 7:1-7). 
 

 

Estes grandes animais, que são quatro, são quatro reis, que se levantarão 

da terra. A historiografia descreve estes quatro reinos como: 1) Império 

Babilônico (Nabucodonosor, Nabonido e Belsazar). 2) Império Medo-Persa 

(Dario125, Ciro Cambises126, Esmerdis127, Dario, o Persa, e Xerxes. 3) Império 

Greco-Macedônio (Alexandre Magno e seus sucessores). 4) Império Romano.  

 

"E de uma delas saiu uma ponta mui 
pequena, a qual cresceu muito para o meio 
dia, e para o oriente, e para a terra formosa.". 
(Daniel 8.9). 

 
O pequeno chifre da narrativa saiu de uma das pontas, de Seleuco, 

representa em seu primeiro momento, Antíoco Epífanes, monarca selêucida, do 

ramo sírio do Império Grego, o qual fez um esforço extremo para extinguir a 

religião judaica128. Antioco Epífanes, sem dúvida alguma, foi o princípio para a 

formação do cumprimento da profecia de Daniel até seu quadro final. A terra 

formosa, de que fala o texto é Israel. Antioco Epífanes, durante seu governo, 

cresceu para o sul e para o oriente, ou seja, Egito e a Mesopotâmia, 

respectivamente. Porém, depois virou-se para a "terra formosa", ou seja, para a 

                                                           

125 Como já salientado por Chevitarese, não há qualquer registro histórico que comprove a 
existência de Dario. Os escritos históricos apontam para Ciro, o persa, como conquistador da 
Babilônia. (CHEVITARESE, p 40) 

126 Também conhecido como Assuero. Não deve ser confundido com o Assuero marido de Ester, 
mas posterior a ele. Bíblia de Jerusalém, São Paulo, Sociedade Bíblica Internacional e Paulus, 
9a edição, 1994, p.1697.  

127 Também conhecido como Artaxerxes. Bíblia de Jerusalém, São Paulo, Sociedade Bíblica 
Internacional e Paulus, 9a edição, 1994, p.1697.  

128 Todos os detalhes até aqui apresentados constituem evidentemente o pano de fundo, ou 
mera introdução dos temas maiores do capítulo 7 de Daniel. A principal atenção do profeta Daniel 
estava voltada para um pequeno chifre ou pequena ponta que ele viu subir dentre os dez chifres 
ou pontas existentes na cabeça do quarto animal (Daniel 7:8). É muito importante ressaltar que 
esta ponta pequena se levantou depois da fragmentação ou divisão do Império Romano. Isto 
quer dizer que ela assumiria o seu poder somente após a queda do Império Romano. A décima 
primeira ponta, que se levantou entre as dez, representa o mandatário da Igreja de Roma. Para 
se estabelecer, derribou três das dez tribos: Hérulos, Vândalos e Ostrogodos. O profeta Daniel 
descreve as atividades desta ponta pequena, a sua arrogância, os seus desafios a Deus e como 
conseguiu mover uma intensa perseguição aos santos do Altíssimo. (SILVA, 130-140). 



167 
 

Palestina, especificamente Israel". E o exército lhe foi entregue, com o contínuo 

sacrifício por causa das transgressões; e lançou a verdade por terra; fez isso, e 

prosperou." Daniel 8.12. 

Nessa passagem, o texto descreve o que realmente fez Antioco. Não só 

desejou helenizar toda a Palestina, mas lutou incansavelmente até levar a muitos 

a abandonar a religião de Israel. Não obstante aos que não aceitaram a 

helenização, profanou o templo de Jerusalém, suprimindo o contínuo sacrifício, 

das 9 da manhã e das 3 da tarde, estabelecidos conforme a lei de Moisés (Torá). 

Proibiu toda e qualquer divulgação da Torá, e assim "a verdade foi lançada por 

terra". 

"E se fortalecerá a sua força, mas não pelo 
seu próprio poder; e destruirá 
maravilhosamente, e prosperará, e fará o 
que aprouver: e destruirá os fortes e o povo 
santo.". (Daniel 8.24). 

 

Os governantes selêucidas praticaram várias atrocidades semelhantes às 

que estão mencionadas no versículo acima. Os Macabeus foram vítimas desse 

tempo de assolação desses reis furiosos.  

 

"Após a morte de seu pai, Antíoco V, 
confirmou o direito dos judeus de viverem 
segundo sua Lei. Judas fortificou o templo e 
a fortaleza de Betsur na fronteira da Idumeia. 
Depois, ao apelo dos israelitas perseguidos, 
empreendeu ataques vitoriosos à Idumeia, a 
Acrabatena, aos baianitas e aos amonitas. 
Nesse tempo, Simão conduziu uma 
expedição à Galileia até sob os muros de 
Aco, enquanto Judas, em Galaad, ia até 
Borsa. Os israelitas dessas duas regiões 
foram conduzidos a Jerusalém para garantir 
sua segurança. Durante esse tempo, o 
exército sírio de Górgias derrotou um corpo 
expedicionário judeu às portas de Jâmnia. 
Em seguida, Judas Partiu em guerra contra 
Idumeia, apoderou-se de Hebron e de sua 
região e depois de Marisa. Investiram sobras 
as cidades da planície Filistina com ataque 
sobre Azoto."  (I Mac 4,60; 2 Mac 11,22-26; I 
Mac 6,18). 

 

 

A pequena parte dos capítulos 7.8, 20, 21,25 é, também muitas vezes, 

identificada com o papado. A interpretação do quarto reino está em estreita 

conexão com a controvérsia que diz respeito à data, sobretudo da autoria do 



168 
 

livro. Em conformidade a invariável tradição dos judeus e da igreja cristã, de que 

livro foi escrito por Daniel em Babilônia, então não somente teria como certa a 

historicidade dos capítulos 1 ao 6, sobretudo que seriam verídicas as predições 

que concerne o reinado de Antíoco Epífanes, anunciadas quatro séculos antes 

do acontecimento129.  

 

3.9 - Mediações proféticas 

 

Em favor desta data há várias razões: A primeira, de ter o livro o seu lugar 

no Cânon. Ele foi recebido como Escritura Santa no tempo dos Macabeus130, e 

diz Flávio Josefo que as suas profecias foram apresentadas a Alexandre Magno 

na ocasião da sua chegada a Jerusalém. O livro está na versão dos Setenta do 

A.T., havendo começado essa tradução cerca do ano 280 a.C. Segunda, o 

testemunho de Jesus Cristo (Mt 24.15). Terceiro, o testemunho da igreja cristã. 

Porfírio, um escritor pagão131 pela primeira vez atacou as qualidades proféticas 

de Daniel, e S. Jerônimo tratou das suas objeções. Quarto, os pormenores das 

narrativas, que de certa forma torna os acontecimentos impressionantes. 

Todavia, o valor religioso do livro, a sua revelação do plano de Deus, a sua 

promessa da vinda de Cristo, e todas as lições morais e espirituais, que a igreja, 

em todos os tempos, tem recebido por meio das suas páginas, devem julgar-se 

independentes de qualquer conclusão sobre o tempo em que foi escrito e a 

respeito do seu autor, nesse argumento, destaca-se o aspecto da religiosidade. 

 

3.10 - Uma apocalíptica dos capítulos 7 ao 12 

 

Daniel não é um livro fácil de interpretação, pois está composto na sua 

essência de seis histórias e quatro visões. A história está contida nos capítulos 

1 ao 6, enquanto as visões nos capítulos de 7 ao 12. Os capítulos 7.1 – 12.13 

apresentam um sonho e três visões. É importante frisar que a literatura de Daniel 

                                                           
129 Trata-se aqui de uma especulação meramente teológica. Observar (CHEVITARESE E 
CORNELLI, p. 19); (SIMON E BENOIT, pp. 52-53) e (MOMIGLIANO, p.75).  

130 1 Mac 2.59,60. 

131 233 a 302 d.C. 



169 
 

não distingue ao certo um sonho dos chamados “proféticos” das visões. Esses 

sonhos e essas visões tratam unicamente de governantes no período em que os 

sonhos ocorreram. O sonho veio no primeiro ano do rei Belsazar e as três visões 

no terceiro ano desse mesmo reinado, no primeiro ano do rei Dario e no terceiro 

no do rei Ciro.  

O sonho do governador da Babilônia foi antes do cativeiro na cova dos 

leões do capítulo 6, ocorrido entre os anos 539 e 537 aos 68 anos de idade. 

Daniel foi separado para o cativeiro aos 16 anos, ainda muito jovem, 52 anos 

antes, no ano 605. A revelação foi dada por meio de sonhos, através de visões. 

Daniel foi interprete de vários reis em seu período, como uma espécie de mago, 

agora recebendo deus próprios sonhos e visões.  

Segundo o documento bíblico, os quatro ventos do céu, ou seja, um vento 

que atingia os quatro cantos do céu. Segundo a tradição protestante e de acordo 

com passagens no livro de Ezequiel nos capítulos 37.9, esses eventos podem 

estar associados aos dias da criação. Esses ventos podem estar associados aos 

quatro animais dos quatro impérios mundiais.  

Esses quatro animais, que surgiram da provocação dos quatro ventos, 

produziram como se fosse um parto esses quatro animais que saíram do mar. 

Na cabeça dos antigos que declaravam seus contos, é do mar que saem os 

grandes monstros e aberrações que assolaram o planeta causando medo e 

transtornos. Para os judaizantes, era comum tratar dessas grandes potências do 

paganismo como feras. Não seria imaginar que cada vento trouxe uma fera, pois 

o termo quatro nos traz a ideia dos quatro cantos da terra, criando um sentido 

de universalidade. Faz algum sentido quando analisamos os quatro impérios 

mundiais da época: do Norte o império persa, vindo do Oriente, e o império grego 

do Ocidente. Nesse sentido quatro pode trazer a ideia de fechamento. 

O documento de Daniel retrata a passagem do jovem mordomo na corte 

do rei Nabucodonosor. O cerne da questão é o sonho do rei interpretado por 

Daniel sobre “acontecimentos futuros”. Entendemos a apocalíptica relatada pelo 

autor, segundo Chevitarese e Corneli, na leitura feita pelos autores da segunda 

parte de Daniel, marca os acontecimentos descritos nas batalhas dos Macabeus, 

segundo a epopeia das grandes perseguições de Antioco Epífanes aos judeus.  

Nesse sentido, damos importância aos seus escritos como uma das principais 

fontes sobre o período Macabeu. 



170 
 

No próximo capítulo abordaremos parte das narrativas de Flávio 

Josefo também como uma das principais fontes deste trabalho. Sua passagem 

pelo Império Romano e sua dupla cidadania trouxe informações importares 

sobre as fragmentações dos exércitos gregos e das vitórias judaicas no período 

estudado. Isso sem contar a sua dinâmica ao descrever certos acontecimentos 

importantes na sociedade romana. A abrangência do objeto histórico de suas 

obras escrevendo Antiguidades Judaicas, Autobiografia e Contra Apion faz 

desse personagem uma fonte utilizada por diversos segmentos historiográficos, 

o que justifica a ampla produção editorial sobre ele. 

 O interesse por Flávio Josefo, principalmente por A Guerra Judaica, 

sua primeira e mais famosa obra, foi despertado desde cedo sobretudo pela 

Igreja, por tratar-se praticamente do único documento contemporâneo no início 

do cristianismo. Já na literatura cristã está presente em Orígenes, Eusébio de 

Cesárea, e Jerônimo.  Durante o curso da Idade Média, Flávio Josefo chegou a 

ser o autor antigo mais lido além da Bíblia. São inúmeras as edições completas 

ou parciais de suas obras, publicadas a partir de 1544.  

 Dentre as traduções e comentários atualmente sendo elaborados 

sobre a obra de Flávio Josefo destaca-se o International English Josephus 

Project cujo objetivo é realizar uma tradução moderna dos textos, baseando-se 

na edição crítica de Niese e levando em consideração novas contribuições 

históricas, arqueológicas e filológicas sobre a obra. O interesse pela obra de 

Flávio Josefo continua crescendo se levarmos em consideração que existem 

inúmeros textos sobre suas obras nas redes sociais, destacando-se grupos de 

discussão e para páginas abrangentes que apresentam, além da tradução de 

toda a obra de Flávio Josefo, links para outras páginas, bibliografia online, 

cronologias, informações sobre conferências, e congresso. Em suma, Flavio 

Josefo continua sendo um autor que nos intriga sobre as relações judaizantes 

entre helenos e judeus.  

 

 

 

 

 



171 
 

CAPÍTULO IV 

FLÁVIO JOSEFO E AS CONTRADIÇÕES DO AMBIENTE 

CULTURAL, POLÍTICO E SOCIAL DA JUDEIA.  

 

4.1 - Antiguidades judaicas 

 

Na obra Antiguidades Judaicas e Guerra Judaica132, Flávio Josefo relata os 

feitos seguindo os escritos de I Macabeus. Segundo Saulnier133, Josefo não traz 

elementos substanciais, mas sua importância cabe a uma adaptação livre que 

complementa as narrativas judaicas e insere outras fontes. Obras que por sua 

vez trazem interpretações diferentes sobre os mesmos feitos, mas são 

fundamentais para narrativas em períodos diferentes das raízes de I Macabeus 

tratados no I e II séculos da Era Comum134.  

É provável que Flávio Josefo fez uso da apocalíptica como uma ferramenta 

importante na sua tarefa, que foi reorganizar as relações judaizantes a partir do 

Império Romano (NODET, 2007, p 103). Entretanto, foi através de sua 

apresentação do judaísmo, a partir de uma identidade judaica de privação, onde 

Josefo buscou criar uma unidade identitária para aos judeus na Diáspora após a 

destruição do Templo, ou seja, uma centralização que envolvia os judeus da 

Diáspora que se configurassem como um novo grupo social, constituído pela 

compreensão da ação de Yahweh na história, recordando os eventos canônicos 

no presente e passando por estas memórias e fundando esperanças. Esses 

elementos são muito presentes nas tradições apocalípticas judaicas, que 

envolvem releituras do passado, em tese da destruição do templo no ano 70 que 

reorganizou a identidade judaica, voltada para o futuro, na nova condição de 

Diáspora.  

                                                           

132  HADAS-LEBEL, M. Flávio Josefo. Rio de Janeiro: Imago, 1991. 

133 SAULNIER, Christiane. A Revolta dos Macabeus. São Paulo, Edições Paulinas, 1987.  

134 Saulnier divide as fontes em diretas e indiretas: As fontes diretas: 1e 2º Livro dos Macabeus, 
Flávio Josefo e o Livro de Daniel. As fontes indiretas: 3 e 4º Livro dos Macabeus e os escritos 
essênios.  



172 
 

 De igual modo, a análise do aspecto apocalíptico em Josefo deve ser 

acompanhada de uma compreensão da própria Diáspora, que pode ser 

percebida não somente como categoria analítica, sobretudo também a identitária 

(BOYARIN, 1993, p 174). Isso foi visto não só como um problema, mas também 

como uma oportunidade. A Diáspora também foi assumida por muitos judeus, 

especialmente quando foram propostas novas leituras e novas soluções para a 

situação. Assim fizeram os autores apocalípticos, utilizando irrupções do 

sagrado para encontrar coragem para resistir à alienação e opressão a que são 

submetidos nas sociedades em que vivam (NOGUEIRA, 2005, p 28). 

 Josefo fez dessa forma, como alguém que via a história como símbolo para 

colocar suas ideias a disposição de possíveis releituras do judaísmo, vendo a 

nova situação a partir de uma história mais ampla, e conectando seu presente 

com o passado, a fim de apontar para uma solução visando o futuro. A questão 

das mobilidades encontra-se inserida numa relação estrutural que envolve a 

tríade do passado, presente e futuro. Nesta relação, a história surge como 

autêntico motivo condutor de novos caminhos, paradigmas e opções 

sociopolíticas para confrontarmos o tema das mobilidades, e o historiador deve 

abraçar este desafio, na medida em que ninguém melhor do que possui em 

condições de conhecer os contextos históricos que geraram as potencialidades 

daqueles movimentos que encontraram suas respectivas, em alguns casos 

originais, soluções (FRIGHETTO, 2017, p 244). Neste sentido, para além de nós, 

hoje, podermos observar o passado, analisando as propostas de Josefo, 

também devemos entender a função de Josefo como historiador ao oferecer 

soluções ao seu tempo a partir da análise do passado histórico de seu povo.  

 Contudo, se o presente é apenas um ponto neste processo, pode-se 

justificar diversas questões, como a rendição aos romanos, a sujeição ao 

domínio romano sobre os judeus, inclusive, a suspensão do judaísmo sacerdotal 

e sacrificial, e a configuração do judaísmo em condição de Diáspora. É 

justamente por isso que Josefo recordou não somente o passado recente, mas 

também o passado distante, de modo a refletir sobre sua consciência, se 

relacionando com os outros e com o mundo dentro de uma perspectiva que 

alinhava o passado, o presente e o futuro (DEGAN, 2013, p 253). De igual forma, 

Josefo exerceu uma clara função profética, contribuindo na constituição de uma 

nova identidade social e cultura. Afinal, é deste modo, olhando para suas 



173 
 

referências – no Cânon e na história judaica –, crendo na direção de Yahweh da 

história como um todo que, Josefo pôde propor reflexões a fim do judaísmo ser 

repensado por ele mesmo e pelos judeus da Diáspora 

 Utilizando a representação do passado é que Josefo pôde oferecer uma 

nova proposta de identidade judaica, apontada para o futuro. No entanto, por 

mais que a identidade judaica de Josefo seja fundamental para sua 

compreensão, é importante que ele seja conhecido de modo pleno, incluindo sua 

vida no ambiente romano, assim como sua atividade literária dentro do processo 

helenístico. Afinal, mesmo que, didaticamente, seja possível estudar cada uma 

das três influências culturais, apesar da função profética ser usualmente 

relacionada ao futuro, destaca que o profeta também se sente bem na memória 

do passado, onde busca no próprio passado pontos de contato e incoerência em 

relação ao presente. A profecia nasce exatamente naquele momento em que 

emerge uma realidade política e social tão radical e tão inexplicável que sua 

causa só pode ser teológica, ou seja, a função profética é acompanhada do 

aparecimento de uma nova realidade social, buscando explicá-la ao mesmo 

tempo que lhe dá forma.  

 

4.2 - As fontes de Josefo 

 

Josefo é a única fonte que faz menção da passagem de Alexandre "O 

Grande" por Jerusalém. O primeiro ponto questionado no capítulo foi a 

"veracidade" dentro da sua perspectiva de escrita, até porque, como mencionado 

anteriormente, o mesmo discursa em seus escritos sobre a narrativa macabeia 

seguindo o curso do Livro dos Macabeus. Entretanto, esse mesmo Livro não faz 

menção dessa passagem, o que seria de grande relevância para os Macabeus. 

A revolta macabeia atribuído ao Livro de Daniel encontra-se nos capítulos 7 

a 12. Os capítulos não tratam das insurreições, mas de um tempo histórico 

importante por volta dos anos de 164 a 170 a.C. Segundo Chevitarese, o início 

da leitura do Livro de Daniel, mesmo que este apresente uma unidade, foi 

dividido em duas partes em torno de Antíoquo IV Epífanes, nos capítulos 1 a 



174 
 

6135, onde considera a primeira parte e os capítulos de 7 a 12 com as visões 

apocalípticas, que compõe o fim das narrativas136.  

Quanto aos essênios, escritos descobertos em Qumrã sugerem que o 

início da vida em comunidade desse grupo aconteceu no período das 

insurreições dos Macabeus (SAULNIER, p 11). Pesquisar esse grupo é 

importante devido ao período histórico do seu nascimento no II século a.C., e 

que partem para o deserto, separado das demais facções judaicas no I século 

da E.c. O surgimento desse grupo ocorre numa época em que a classe abastada 

de Jerusalém, na Palestina, estava sob forte influência da cultura grega. Uma 

das consequências da influência foi o afastamento entre o governo judeu local e 

alguns grupos religiosos, que pregavam a defesa de costumes mais tradicionais 

desse povo (SIMON, Marcel; BENOIT, André. pp  62-65). 

“Meu pai chamava-se Matatias. Meu nome é Josefo, e sou hebreu de 

nascimento, sacerdote em Jerusalém. No princípio, combati contra os romanos, 

e a necessidade, por fim, me obrigou a empreender a carreira das armas.” 

(JOSEFO, 2004). 

Flávio Josefo, Yosef ben Mattityahu, em hebraico, nasceu no ano de 37 

d.C., e sua morte datada no ano 100 d.C. Josefo é visto pela maioria dos 

escritores da antiguidade como historiador. Nasceu em Jerusalém, conhecedor 

das comunidades primitivas cristãs e membro da nobreza sacerdotal judaica. 

Josefo participou da guerra aos romanos no ano 70, onde mais tarde escreve 

seu livro Antiguidades Judaicas137. 

"Minha família não é destituída de glória, oriunda como é de sacerdotes. 

Os diversos povos têm cada um deles, sua maneira própria de fundamentar a 

nobreza; entre nós, são as afinidades como o sacerdócio que atestam o cunho 

ilustre de uma família. Ora, no meu caso, não somente minha família é de raça 

sacerdotal, mas ainda pertence a primeira das vinte e quatro classes - distinção 

muito apreciável - e é mais importante do que a mais ilustre de suas tribos. Eu 

                                                           

135 Tratam da história de Daniel e seus três amigos.  

136 CHEVITARESE, André Leonardo. Judaísmo e Helenismo. Reflexões em torno de Daniel 9,1-
19. UFES, dimensões, 2004. 

137 A Guerra macabeia é relatada por Flávio Josefo no livro Antiguidades Judaicas (12,240-
13,329). 



175 
 

mesmo sou, por parte de minha mãe, de raça real, porque os descendentes de 

Asmon, seus antepassados, foram durante um período bem longo sumo 

sacerdotes e reis de nosso povo. Nasci de Matias138, no primeiro ano do reinado 

de Caio César139. Tenho três filhos: o mais velho, Hircano, nasceu no quarto ano 

do reinado de Vespasinao César, Justo, no sétimo ano, Agripa, no nono ano” 140. 

(AUTOBIOGRAFIA, p. 10). 

 

4.3 - Considerações acerca da trajetória de Josefo no mundo antigo 

 

Josefo nasce no primeiro ano do reinado do imperador Calígula e viveu 

no tempo dos imperadores Tito e Vespasiano (JOSEFO, 2011). Josefo esteve a 

serviço de Roma realizando uma série de pesquisas de campo que exigiu alguns 

anos de sua vida141. É citado em várias obras, como iniciativa de entender um 

período conturbado para o contexto histórico, político, econômico e geográfico 

das comunidades judaicas. Sendo assim, trata-se de uma fonte histórica, 

científica, contudo, ainda carece de investigações. 

"Os escritos de Flávio Josefo constituem – juntamente com os textos do 

Novo Testamento – as principais fontes sobre a história judaica do primeiro 

século. Em A Guerra Judaica, o autor escreve a respeito do poder dos romanos 

sobre os judeus com uma forma semelhante àquela que Políbio, dois séculos 

antes, utilizara para justificar a hegemonia dos romanos sobre os gregos. Trata-

se de uma obra escrita por uma testemunha ocular dos fatos narrados (GJ 2 1,1-

23), como fora Tucídides, o autor de A Guerra do Peloponeso." (ROCHA, p. 239). 

A História dos Hebreus de Josefo, I e II Macabeus são os únicos relatos 

que a historiografia tem acerca do período helênico na Judéia. Diga-se de 

passagem, que Josefo "parafraseou" o livro de I Macabeus, porém, suas 

narrativas são bem mais completas e diferem em algumas datas e pontos 

vigentes, como exemplo, no que tange ao intento de Antíoco conquistar o Egito: 

                                                           

138 Antepassado dos Macabeus, que deu seu nome à dinastia asmonéia.  

139 Imperador Calígula. 

140 Todos os imperadores usam o título de César.  

141 Carta de Aristeas (31;312) Flávio Josefo, contra Apionem.   



176 
 

Conforme I Macabeus, ele logrou fazê-lo, enquanto Josefo diz que Antíoco foi 

dissuadido por ameaças dos romanos a abandonar o Egito. 

Suas obras são objetos de interesse de vários seguimentos científicos, e 

faz dele uma fonte para algumas disciplinas das ciências humanas: história, 

sociologia, filosofia, literatura e principalmente para o estudo da teologia cristã142. 

Isso justifica a grande produção e busca editorial (ROCHA, 2004)143. Josefo é, 

sem dúvidas, o autor que, além de transitar por uma diversidade cultural, é o que 

melhor exprime os acontecimentos no século II entre judeus e romanos.   

 

4.4 - Guerra e antiguidades judaicas 

 

Importante também, dialogar com os escritos de Josefo em Guerra 

Judaica e Antiguidades Judaicas144. Ambas, de caráter imediato, dispõem 

entendimento que Josefo manifesta o interesse em atribuir algo novo para sua 

comunidade. Não apenas se preocupando com o advento das "façanhas" 

romanas, mas levando algo notória para a sociedade romana o interesse pelas 

comunidades judaicas antes dele. Sua preocupação de estabelecer um legado 

para as gerações futuras, como forma de produzir um lugar no tempo para honrar 

seus antepassados. São obras extensas, com diversos volumes, que honra a 

comunidade judaica como um todo, e que manifesta de forma clara sua 

passagem por Roma e seus feitos, passando pela corte romana, gozando de 

grandes privilégios na casa dos Flavianos.  

Guerra aos Judeus, ou Guerra Judaica foi um dos primeiros trabalhos de 

Josefo, mesmo tendo trabalhado em outras versões como o aramaico. Porém, a 

versão que chegou aos nossos dias foi escrita em grego, sem qualquer 

afirmação da data de publicação. É provável que a tradução para o grego tenha 

                                                           

142 Durante a Idade Média, Flávio Josefo chegou a ser o autor antigo mais lido além da Bíblia. 
São inúmeras as edições completas ou parciais de suas obras, publicadas a partir de 1544 
(ROCHA, p. 240). 

143 Presente na literatura cristã em Orígenes (184-254), Eusébio de Cesaréa (265-340) e 
Jerônimo (342-420). (ROCHA, p.240) 

144 "O interesse por Flávio Josefo, principalmente por A Guerra Judaica, sua primeira e mais 
famosa obra, foi despertado desde cedo, sobretudo pela Igreja, por tratar-se praticamente do 
único documento contemporâneo no início do cristianismo" (ROCHA, p. 240). 



177 
 

sido editada no final do governo de Vespasiano145. Guerra Judaica foi organizada 

em sete livros, com o intuito de investigar a história dos judeus na Palestina 

desde a passagem de Antíoco IV Epífanes até o evento de Massada (DEGAN, 

2009).  

O que nos importa, para efeito de pesquisa, são os primeiros cinco livros, 

pois os demais somam para efeito, tratamento direto dos eventos específicos ao 

cerco de Jerusalém. Mesmo existindo inúmeras cópias de suas obras na 

tradução grega, após os eventos narrados por ele nos cinco últimos livros, 

somente após os séculos IX e X que surgiram novos interesses, através de 

copistas medievais (DEGAN, p. 24)146.  

 Ao que tudo indica Josefo não tem interesse na construção de uma 

crônica sobre a relação do judaísmo com o helenismo, mas, sobretudo, inicia 

seus escritos quando findam os registros feitos pelos profetas da antiguidade 

quanto à história do povo judeu. Dessa forma, o livro I começa atravessando os 

conflitos entre judeus palestinenses e o Império selêucida, passando pela 

narrativa dos Macabeus, pela dinastia asmonéia, e pelas intervenções romanas 

pela Judéia, até Herodes.  

 
"Cerca de um ano depois de iniciada a 
revolta, Matatias veio a falecer, vindo a 
ocupar seu lugar na liderança do grupo seu 
filho Judas, de apelido Macabeu, cujo 
significado é “martelo”, de onde vem o nome 
revolta dos Macabeus. Conforme a tradição 
judaica, a revolta dos Macabeus abriu um 
precedente na história da humanidade: 
nunca antes uma nação ousou morrer por 
seu Deus. Esta foi a primeira guerra religiosa 
e ideológica da história da civilização. Judas 
Macabeu provou na liderança de seu povo 
ser um general competente, havendo 
derrotado sucessivas vezes exércitos 
imensamente mais numerosos e mais 
preparados no sentido militar. Era, segundo 
se constata, dono de quatro predicados 
importantes: forte senso de determinação, 
coragem pessoal, visão militar e fé 
incondicional no Deus de seus pais. Depois 
de sucessivas vitórias sobre o exército de 
Antíoco Epifânio, Judas logrou reconquistar 

                                                           

145 Entre os anos de 75 a 79 d.C. 

146 Josefo se identifica com a linhagem sacerdotal dos Asmoneus, heróis das resistências dos 
Macabeus, conforme relata em sua autobiografia. (JOSEFO, 2007). 



178 
 

Jerusalém. Ocupou-se então de restaurar e 
purificar o Templo, vindo a consagrá-lo 
novamente ao serviço religioso judaico, 
exatamente três anos após Antíoco o haver 
violado." (DEGAN, p.26). 

 

 

 De igual forma, Judas Macabeu propõe aos romanos uma aliança, 

aproveitando as sucessivas vitórias em campo de combate, em que Roma se 

comprometeria em cooperar em advertir os que estavam sobre sua liderança e 

não usar o ataque ou colabora com os que estivessem contra os judeus. Sendo 

assim, Judas manteria o mesmo acordo com Roma. Na sua liderança, Antíoco 

faleceu, conforme descrito por Josefo, de pleno desgosto, por ter assistido 

inúmeras vitórias dos Macabeus na Judeia, e também as sucessivas vitórias de 

seus inimigos frente à vergonha de seus exércitos e liderados. A morte de 

Antíoco é evidente, porém não sabemos ao certo se Josefo atribuiu algum juízo 

de valor em seus escritos na intenção de exaltar o povo judeu.  

 

4.5 - Josefo e a cultura grega 

 

Segundo Josefo, o filho de Antíoco, o Eupator, reinou em seu lugar, 

propondo aos judeus um reinado de paz. Proposta que não demorou a 

descumprir, com primeiro ato a destruição dos muros ao redor do Templo e 

ordenou também a morte de Onias, o sumo sacerdote. Cita Josefo, as maldades 

praticadas pelo novo governante:  

 

"O cruel príncipe fazia a estes morrer por 
vários tormentos. Depois de tê-los feito 
retalhar a golpes de chicote, sua horrível 
desumanidade não se contentava de fazê-
los sacrificar, mas, enquanto respiravam, 
ainda fazia enforcar e estrangular perto deles 
suas mulheres e os filhos que tinham sido 
circundados. Mandava queimar todos os 
livros das Sagradas Escrituras e não 
perdoava a um só de todos aqueles em cujas 
casas os encontravam.” (Hist. Dos Hebreus, 
Vol 4, Cap. 4, 465). 

 

 

 Independentemente do valor de suas obras, Flávio Josefo não tem o 

mesmo "status" acadêmico que outros autores pela academia brasileira como 



179 
 

Tácito ou Suetônio (PASSUELLO, 2013, p 144). É Josefo, que traz a passagem 

de Alexandre Magno por Jerusalém, narrado somente por seus textos, e que traz 

um perfil do monarca macedônio, onde o mesmo firmou laços de amizade e 

políticos com o sumo sacerdote local. Seus textos sugerem, além da passagem 

pelo judaísmo, seu conhecimento linguístico, cultura e principalmente quanto a 

Lei - (Torá) - apresentado por seus textos e por inúmeras passagens pela bíblia 

hebraica147. 

"A primeira dúvida que certamente surge sobre Flávio Josefo é quanto à 

sua cidadania. Um historiador judeu com nome romano certamente atrai grande 

curiosidade. Originalmente seu nome patronímico judaico Yosef ben Matityahu, 

Josefo Filho de Matias foi utilizado até receber a proteção do Imperador 

Vespasiano e seu filho, o general romano Tito Flávio. O nome latinizado Flávio, 

derivado da gens Flaviana, foi lhe dado após sua rendição às tropas de Tito na 

batalha de Jotapata, cidade fortificada localizada na Galiléia, em 67 EC. Tornou-

se assim amigo e colaborador dos romanos durante o cerco à Jerusalém, em 70 

EC. Graças a esta aliança política firmada com os imperadores Vespasiano e 

Tito, a publicação de suas obras tornou-se uma realidade." (PASSUELLO, 2013 

p 169)148. 

  Mesmo existindo um peso nos seus escritos sobre sua identidade 

judaica, Josefo em particular, transitou também pela cultura helênica. Sendo 

judeu, Josefo transborda grande ênfase pela cultura judaica, adquirindo em suas 

obras, discussões acerca de suas tradições, como a defesa do povo judeu e de 

suas tradições culturais, marcadas pelas narrativas das passagens pela bíblia 

hebraica. Questões contempladas pela preocupação na preservação, existência 

e manutenção das tradições e leis antigas de seu povo: 

"Sobre o conjunto da guerra e sobre o pormenor dos fatos, escrevi uma 

relação verídica, tendo assistido pessoalmente a todos os acontecimentos. 

Porque eu era general dos que entre nós se chamam galileus, enquanto a 

resistência foi possível, depois, capturado, vivi prisioneiro no campo romano. 

                                                           

147 Guerra dos Judeus, Contra Apião, Autobiografia e Antiguidades Judaicas foram obras 
deixadas por Josefo. (JOSEFO, 2007). 

148 Guerras judaicas trata da questão de Josefo pertencente a casa dos Flavianos. (JOSEFO, 
2007). 



180 
 

Vespasiano e Tito, que me mantinham sob sua vigilância, em obrigaram a ficar 

sempre perto deles, no princípio, preso; mais tarde, livre das minhas cadeias, fui 

enviado para Alexandria com Tito, até o cerco de Jerusalém.  

Durante este período nenhum fato escapou ao meu conhecimento. Com 

efeito, eu observava cuidadosamente não só o que se passava diante dos meus 

olhos no exército romano, mas ainda as informações dos desertores, que eu era 

o único a compreender. Em seguida, nos momentos de lazer que tive em Roma, 

já havendo terminado inteiramente a preparação da minha história, na redação 

grega procurei a ajuda de algumas pessoas e foi assim que relatei os 

acontecimentos para a posteridade. Disso resultou para mim tal confiança na 

veracidade da minha história, que, antes de todos os outros eu quis tomar como 

testemunhas os que haviam comandado, como chefes, a guerra, Vespasiano e 

Tito. Foram eles que, em primeiro lugar, dei meus livros e, em seguida, a muitos 

romanos que haviam participado da campanha.” 149 (AUTOBIOGRAFIA, p 17-

18). 

Josefo entende que sua transição pelo mundo grego trouxe para si e seus 

escritos grande benefícios, tanto que as traduções de suas obras ganharam 

grande repercussão quando disponíveis na língua grega. Entende-se que 

mesmo para um judeu, por mais resistente que fosse a assimilação da cultura 

grega, existiria uma grande dificuldade quanto à comunicação, 

consequentemente com as relações políticas e comerciais, sem contar, é claro, 

com as questões religiosas, que ficavam a cargo do sumo sacerdote que possuía 

trânsito livre pelas lideranças gregas em Jerusalém. No tempo em que viveu 

Josefo essa assimilação era menos resistente em que no tempo dos Macabeus. 

Esses por sua vez, por não aceitarem a cultura grega, se afastaram para as 

mediações da cidade e às beiras do Mediterrâneo, quando muito em terras bem 

distantes150. 

"A cultura grega, durante os primeiros séculos da Era Comum, se 

encontrava bem difundida tanto em Roma como entre as elites nativas que 

                                                           

149 Existia uma preocupação dos judeus e de suas sinagogas com a preservação e manutenção 
de suas tradições e leis.  

150 Peter Burke chama de "aculturação", cunhado pelos antropólogos, de uma cultura 
subordinada adotadas características da cultura dominante. (BURKE, 2008). 



181 
 

habitavam as regiões Mediterrâneas e do Oriente, incluindo a Palestina. Durante 

séculos, a Palestina foi dominada por duas dinastias helenísticas151, antes da 

chaga dos romanos." (PASSUELLO, 2013 p 170). 

 Em Antiguidades Judaicas Josefo relata que Alexandre Magno 

dominava parte da região da Síria, quando expulsava as tropas de Dario152. Por 

conseguinte, fez menção quando o imperador macedônio enviou uma carta para 

sumo sacerdote judia, administrador de Jerusalém, solicitando assistência para 

seus exércitos e a cobrança de tributos que eram pagos a Dario. O sacerdote 

judeu negou-se em cumprir suas ordens, até porque os judeus eram leais a 

Dario.  Após a recepção da resposta negativa por parte do sacerdote judeu, 

Alexandre decidiu punir e atacar Jerusalém153.  

"Flávio Josefo deixa I Macabeus 10,48 em Antiguidades Judaicas (AJ) 

13,58, e só retorna em I Macabeus 10,51, em Antiguidades Judaicas 13,81, para 

fazer um detalhamento da morte de Demétrio I e recordar a história de Onias IV 

no Egito. Além de que, Flávio Josefo apresenta um resumo muito breve da 

revolva macabeia na Guerra Judaica (GJ) 1,31-56. Em todo caso, estas obras 

permanecem indispensáveis à medida que, a propósito dos mesmos 

acontecimentos, elas dão às vezes, interpretações diferentes de I Macabeus, 

ilustrando assim, por contraste, o que moveu seu autor a das explicações." 

(SAULNIER, p. 9). 

Após a ameaça de Alexandre em atacar Jerusalém, o sacerdote judeu 

teve um sonho, e nesse mesmo sonho Deus diz e instrui o sacerdote em que 

nada haveria de acontecer com seu povo e que ele não temesse Alexandre. 

Nessas instruções, os judeus deixaram seus portões abertos para recepção dos 

exércitos de Alexandre, que todos os sacerdotes deveriam vestir-se das 

indumentárias, decorar a cidade, e atribuir rituais sagrados para recepção do 

monarca154.  

 

                                                           

151 Aqui se refere a tripla identidade de Josefo: Judeu, grego e romano.  (CHEVITARESE, p 13). 

152 Ciro, "O Persa". (CHEVITARESE, pp 18-19). 

153 Os eventos sobre a derrota de Dario III já eram amplamente conhecidos pelos autores helenos 
e romanos. (CHEVITARESE, p 31). 

154 Antiguidades Judaicas 11. 



182 
 

4.6 - Alexandre chega a Jerusalém 

 

Segundo a narrativa de Josefo, Alexandre Magno chega a Jerusalém, e 

de forma surpreendente, se prostrou diante do sacerdote, em respeito e 

adoração ao nome de Deus, cujo nome estava escrito em uma placa que o 

sacerdote carregava. Logo após a reverência de Alexandre, os judeus se 

aproximam e cumprimentam o monarca. Muitos de sua delegação, 

principalmente os reis sírios não entenderam o comportamento de Alexandre e 

questionaram perguntando se estava tudo bem com o monarca (AJ 11.337-339). 

Para muitos de sua delegação, tal comportamento foge a norma comum. O mais 

incomum disso tudo é que inimigos do judaísmo, samaritanos e Fenícios também 

estavam na comissão, aguardando até mesmo uma punição, onde também 

ficaram surpresos com o comportamento pacífico de Alexandre.  

 

 

4.7 - Ao Deus de Israel, toda “reverência”. 

 

Dessa forma, explica Alexandre que seu comportamento não foi em 

reverência ao sacerdote, mas ao Deus que estava sendo representado na figura 

do sacerdote. Josefo por sua vez relata um sonho que Alexandre teve, onde o 

mesmo no sonho via a imagem do sumo sacerdote Jedua. A imagem dizia a 

Alexandre que deveria prosseguir em sua campanha militar contra o povo persa, 

e que seguramente conquistaria seus territórios.  

Nesse mesmo sonho Alexandre viu o sacerdote Jedua, com a mesma 

roupa divina na sua recepção. Foi depois de todas essas explicações a 

Parmênio, Alexandre deu a mão a Jedua como num gesto político e diplomático 

e se dirigiram para o templo de Jerusalém. Assim, instrui Jedua que o monarca 

deve oferecer sacrifícios ao Deus de Israel, onde demonstra clara consideração 

com os judeus e o sumo sacerdote (AJ 336). 

 

4.8 - A fábula de Josefo 

 

A fábula josefiana continua, quando o sumo sacerdote apresenta para 

Alexandre passagens do livro de Daniel, que na visão do próprio Josefo, 



183 
 

Alexandre teve a confirmação de que sua labuta em conquistar o mundo e a 

destruição do governo Persa era real, acreditando na veracidade do livro155. 

Após isso, Alexandre convoca os judeus e oferece presentes.  

Quando Alexandre pergunta a Jedua o que gostaria de ganhar como 

presente, o sacerdote pede o direito de que o povo judeu observe as tradições e 

as leis judaicas sem qualquer tipo de restrição. Aproveitando ainda o semblante 

aliviado de Alexandre, anestesiado pelos contos do livro de Daniel, Jedua ainda 

pede que Alexandre deixe de cobrar impostos de qualquer natureza por alguns 

anos. Pediu ainda, para que os judeus babilônicos pudessem retornar segundo 

suas leis e tradições. Sendo assim, Alexandre acata todos os pedidos de Jedua 

e convida os judeus para se unirem aos seus exércitos em campanha e que os 

mesmos poderiam observar seus costumes156.  

Após esse esforço de Josefo em trazer essa passagem de Alexandre por 

Jerusalém, podemos fazer algumas perguntas quanto à narrativa. A primeira é 

saber quais foram às fontes que Josefo alimentou esse discurso, mesmo 

sabendo que autores como Flávio Ariano157, Quinto Cúrcio158, Plutarco159 e 

Diodoro160 trouxeram com detalhes, a vida de Alexandre, bem como a passagem 

de Alexandre à Fenícia, Gaza e Egito. Após a estada no Egito, Alexandre retorna 

pela mesma rota e seguiu direto para tomar o Império Persa. Em nenhum 

momento foi figurado pelos escritos desses autores que Alexandre passou por 

Jerusalém (MONTEIRO, 2014). 

                                                           

155 Provavelmente nessa leitura, Alexandre não contava que seu reino seria dividido entre seus 
quatro generais, representados pelos quatro animas conforme descrito no mesmo livro de Daniel, 
após a sua prematura morte. (CHEVITARESE, 2004). 

156 Após a queda de Jerusalém, Josefo chegou a escrever em árabe, mas esses escritos foram 
traduzidos para o grego, por esse motivo o grego de Josefo é difícil de ser compreendido pelos 
estudiosos do grego helenista e ainda pelos estudiosos do grego koiné.  (CHEVITARESE, 2004). 

157 Cidadão romano de língua grega, nascido entre os anos de 85 e 90 d.C., servindo no exército 
romano sob a regência das campanhas de Trajano. Falecido em 165 d.C., escreveu sua principal 
obra "A Marcha de Alexandre pela Terra Adentro". (CHEVITARESE, 2004). 

158 Retórico profissional, que viveu em Roma, senador e cônsul entre os anos 10 a.C., e 53 d.C. 
Foi ainda governador da Germânia. 

159 Filósofo e biógrafo grego, autor de "vidas paralelas". 

160 Grego siciliano que escreveu "uma história universal" onde se inclui um amplo relato sobre 
Alexandre. 



184 
 

 O segundo ponto, o que era muito comum nas tribos judaicas antigas, 

era o de narrar contos no sentido de exaltar os feitos judaicos e as benevolências 

do Deus de Israel, de forma a fortalecer um discurso de exaltação, de grandes 

vitórias, do Deus que tudo provê segundo as ordens do que tudo pede. É 

provável também que Josefo escreveu esse discurso para mostrar ao mundo 

que com "Deus não se brinca", face às pressões políticas e religiosas que 

passavam os judeus no I século da Era Comum. É possível também que Josefo 

enaltece esses feitos judaicos, na intenção de deixar para as gerações futuras 

um legado de poder e autoridade do Deus de Israel, sobre o contexto de que até 

mesmo o maior de todos os monarcas do mundo antigo prostrou-se diante do 

poder de Yaweh.  

 É notório que Alexandre, após conquistar e subjugar seus inimigos, 

teve muito apreço por essas culturas, tanto que o mesmo promovia casamentos 

de seus soldados com as mulheres conquistadas, a fim de promover a junção 

das culturas e forma novos exércitos. A priori, Alexandre parecia ser simpático à 

assimilação cultural, mas não ao ponto de ser curvar diante de um sacerdote que 

representava o Deus de Israel. Por esses motivos, a narrativa de Josefo tem 

como fundo o gênero da ficção (PASSUELLO, 2013, p 179).   

 Os escritores não trouxeram a passagem de Alexandre por Jerusalém 

em seus escritos, tão logo teriam mencionado essa passagem161. O discurso de 

Josefo poderia ter sido de cunho propagandístico, utilizado pelos judeus para 

clarear as interações com os gregos e a integração com as demais culturas 

(PASSUELLO, 2013, p 182). 

"Diodoro, Quinto Cúrcio, Justino e Plutarco narraram, por exemplo, o 

episódio da visita que Alexandre fez ao templo de Amón-Zeus, localizado no 

Egito, e sua consulta ao oráculo do templo. Ao visitar o templo, Alexandre fez 

duas perguntas ao oráculo sendo a primeira pergunta relacionada ao seu 

parentesco com os deuses. O oráculo de Siwa confirmou a Alexandre ser ele o 

filho de Zeus ou Amon. A revelação do oráculo sobre o parentesco divino entre 

Alexandre e Amon confirmava o que sacerdotes egípcios haviam dito ao general 

macedônico durante a sua cerimônia de coroação como faraó, fato 

                                                           

161 Quando se observa a datação de seus escritos, pode-se concluir que os mesmos não 
coincidem com o período das campanhas de Alexandre na Pérsia. (CHEVITARESE, 2004). 



185 
 

provavelmente ocorrido em novembro de 332 a.C., em Memphis. O oráculo 

também respondeu favoravelmente à uma segunda pergunta que Alexandre fez 

sobre a continuação da sua campanha contra os Persas na Ásia Central. 

Encorajou Alexandre a continuar sua campanha contra os Persas e deu 

diretrizes sobre como este deveria organizar os sacrifícios aos deuses depois de 

confirmada a sua vitória final." (PASSUELLO, 2013, p 174). 

 Segundo Momilgliano, Alexandre nunca passou por Jerusalém. O 

autor retrata a passagem das lendas judaicas como um romance alexandrino, 

que narrou e retratou de forma crédula o encontro do sumo sacerdote com o 

novo rei, proclamando uma aliança com o povo judeu, em unidade de Deus com 

a torre da nova cidade. Dessa forma, salienta Momigliano que as lendas sobre 

Alexandre permaneceram como peça de folclore que os judeus poderiam 

compartilhar com seus pares e vizinhos. De certo algo notável Alexandre fez, 

que não poderia mais retornar, onde colocou a grande parte dos judeus num 

mundo de fala grega, de pensar o grego, ao invés de uma fala aramaica 

(MOMIGLIANO, 1991, p 78). 

 De certo que Josefo conhecia a história de algumas campanhas 

militares de Alexandre, e adaptou esses fatos para um contexto judaizante. Para 

Josefo, em particular análise e mesmo debruçado em fábula prosaicas, mostrou 

sua visão da realidade em que enfrentavam os judeus na tentativa do 

reconhecimento pelas demais culturas, em particular gregos e romanos, quanto 

à legitimidade da cultura judaica. É como um grito de alerta para o mundo que o 

judaísmo existia enquanto cultura.  

Isso também aconteceu com o tema relacionado ao livro de Daniel, 

indicado por Josefo, que Alexandre fez a leitura da profecia adquirindo 

informações sobre a derrota dos persas, o que se encaixa com as campanhas 

de Alexandre, dada importância para Josefo em virtude da sua particularidade 

historiográfica dos eventos de Daniel, incluindo a questão dos sonhos. Nesse 

sentido, há um grande apelo de Flávio Josefo em difundir a cultura judaica, 

mesmo diante de um vasto contexto híbrido na época.  

 

 

 

 



186 
 

4.9 - Flávio Josefo e o caminho para a circularidade cultural judaica 

 

Dentre os indivíduos que circulavam na Urbs do século I d. C. 

encontramos Yossef Ben Mattiahu ha-Cohen ou Flávio Josefo, conforme o nome 

pelo qual ficou conhecido através da historiografia. Flávio Josefo nasceu entre 

37 e 38 d. C., no primeiro ano do imperador Calígula. Era de rica família da 

aristocracia sacerdotal judaica (pelo lado paterno) e hasmonéia (pelo lado 

materno). Apesar de ter participado, durante sua formação religiosa na Judéia 

(51-56 d. C.), de práticas religiosas dos saduceus e dos essênios e, ainda, ter 

seguido um eremita chamado Bane, Flávio Josefo tornou-se adepto do 

farisaísmo5. 

Josefo exerceu seu ofício sacerdotal em Jerusalém, era membro do 

Sinédrio e fez sua primeira viagem a Roma, nos tempos de Nero (64 d. C.), 

quando foi enviado oficialmente pelo Sinédrio para interceder pela libertação de 

alguns sacerdotes detidos na cidade. A princípio, Flávio Josefo foi contrário à 

guerra dos judeus contra os romanos, mas, posteriormente, tornou-se 

governador militar e um dos líderes da resistência judaica na Galileia (66-67 d. 

C.). Após sua derrota em Jotapate (67 d. C.), escapou estranhamente de um 

suicídio coletivo e comunicou a Vespasiano que Iahweh o tinha revelado que 

ele e seus filhos seriam imperadores de Roma. Assim, Josefo se dispôs a se 

tornar escravo de Vespasiano, negociando sua não participação no triunfo dele, 

o que certamente o condenaria a morte em Roma: 

 

“Vós julgais, sem dúvida, senhor, que tendes 
somente a Josefo, prisioneiro em vossas 
mãos. Mas eu venho por ordem de Deus 
comunicar-lhes uma coisa que muito vos 
interessa, e é muito mais importante. Eu bem 
sei de que modo os que têm a honra de 
comandar os exércitos dos judeus devem 
morrer, por terem caído vivo em vossas 
mãos. Quereis mandar-me a Nero. E por que 
mandar-me se ele e os que lhe devem 
suceder até vós, têm tão pouco tempo de 
vida? É somente a vós e Tito, vosso filho, que 
eu considero imperadores; a este, depois de 
vós, porque ambos subireis ao trono. Fazei-
me, pois guardar quanto vos aprouver, mas 
como vosso prisioneiro, não de outro; 
somente vós vos tornastes por direito, pelo 
direito da guerra, senhores da minha 



187 
 

liberdade e da minha vida; mas sê-lo-eis 
dentro em breve de toda terra [...]” 162 
 
 

Com isso, alguns amigos de Vespasiano resolveram investigar entre os 

judeus se Josefo costumava acertar em suas previsões, obtendo uma 

resposta afirmativa. No momento em que Vespasiano realmente se tornou 

imperador romano, Flávio Josefo recebeu o status de liberto da casa dos Flávios. 

Flávio Josefo ainda acompanhou Tito a Judéia e presenciou o cerco e 

destruição de Jerusalém em 70 d. C. Foi usado por Tito para convencer os 

revoltosos à rendição, demonstrando-se favorável aos romanos. Após a derrota 

final dos judeus em 74 d. C. Josefo foi levado por Tito para morar em Roma, na 

casa dos Flávios7. Essas informações sobre o historiador hebreu emergem da 

obra “A Vida” de Flávio Josefo – um documento que viabiliza a apreensão do 

paradigma de circularidade cultural entre as comunidades judaicas e a sociedade 

romana na Urbs do século I d. C. 

Nosso entendimento de paradigma se fundamenta na proposta conceitual 

do historiador da ciência Thomas Kuhn (KUHN, 2006, p. 67-77) que utilizou esse 

termo para definir as diversas formas de ver o mundo, uma maneira de ver a 

realidade. Kuhn entendia  que no mundo científico as leis, teorias e modelos 

aceitos de forma geral pela comunidade científica representam paradigmas. 

Entretanto, segundo Khun os paradigmas podem sofrer mudanças com o passar 

do tempo. Pois, os grandes processos da ciência não resultam de mecanismos 

de continuidade, mas sim, de ruptura.  

Entendemos que a ideia de separatismo étnico e religioso das 

comunidades judaicas em relação ao Império Romano se trata de um paradigma 

que, com o alargamento do conceito de cultura nas ciências sociais e o avanço 

das pesquisas sobre a relação binária indivíduo/sociedade, está sofrendo 

mudanças, permitindo um olhar sobre as comunidades judaicas como 

grupamentos sociais mais abertos a reciprocidade nas relações culturais com 

outros povos. Essa reciprocidade ou circularidade cultural pode ser apreendida 

através da cultura material, documentação textual e, ainda, da análise do 

cotidiano dos indivíduos das comunidades judaicas da Urbs, no século I d. C. 

                                                           

162 JOSEPHUS, Flavius. The Jewish War. Cambridge: Havard University Press, 1997 (Loeb 
Classical Library, book III). 



188 
 

Patrocinado pelos imperadores Vespasiano, Tito e Domiciano, Josefo 

escreveu quatro obras que nos permitem apreender a circularidade cultural 

entre romanos e judeus no século I d. C.. A primeira delas foi “Guerra dos 

Judeus”, uma obra publicada em aramaico, entre 75 e 79 d. C., e que 

posteriormente foi ampliada em grego, na qual Josefo relata a história dos judeus 

da intervenção de Antíoco Epífanes na Judéia (175 a. C.) até a queda de 

Massadá (73-74 d. C.), o último foco de resistência judaica na guerra contra os 

romanos. 

 

4.10 - Vida e obra de Flávio Josefo 

 

A segunda obra - “Antiguidades Judaicas” - foi escrita entre 93 e 94 d. C. 

e se trata de uma coleção de vinte livros em que Flávio Josefo relata a história 

dos judeus desde os tempos mitológicos, a exemplo da obra de Dionísio de 

Halicarnasso - “Romaike Archaiologia”. A terceira obra de Flávio Josefo foi 

“Contra Apião”, na qual Josefo faz uma apologia ao judaísmo e responde 

energicamente as críticas levantadas quanto à publicação de “Antiguidades 

Judaicas”163. 

Uma análise preliminar da obra “A Vida” de Flávio Josefo nos permite 

apreender os sujeitos interlocutores164 de Josefo. Flávio Josefo escreve sua obra 

objetivando alcançar a aristocracia judaica que teve acesso ao comentário feito 

por Justo de Tiberíades sobre a guerra dos judeus contra os romanos.  

Essa aristocracia domiciliada em Roma e nas demais cidades anexadas 

ao Império Romano utilizava o grego como língua oficial, embora, no interior da 

comunidade fizesse uso também do hebraico e do aramaico. Esses são os 

                                                           

163 “A Vida” de Flávio Josefo se trata de um documento produzido por volta de 99 d. C. que foi 
incorporado à segunda edição de “Antiguidades Judaicas”. Nele, Josefo  apresenta uma defesa 
pessoal devido ao ataque que foi desencadeado pela obra escrita por Justo de Tiberíades, em 
96 d. C. Nessa obra, Justo apresentou uma leitura alternativa da guerra dos judeus contra os 
romanos em que questionava a atuação de Flávio Josefo no confronto, atacava a honra de sua 
família e apresentava Josefo como traidor culpado pela derrota dos judeus e destruição do 
Templo de Jerusalém. Em sua obra “A Vida”, Flávio Josefo narra sua trajetória desde a infância 

na Judéia até sua migração para Roma. (CHEVITARESE, 2004). 

164 Sujeito locutor direciona seu discurso. 



189 
 

indícios de textualidade165 da obra “A Vida”. Josefo também recomenda a sua 

obra a Epafrodita, um indivíduo que é apresentado por ele como um grego 

interessado em conhecer a cultura judaica166.  

A obra “A Vida” de Flávio Josefo pode ser delimitada tematicamente em 

seis seções. Na primeira delas, Flávio Josefo apresenta suas relações de 

parentesco12, desde sua ascendência até a sua descendência, com intenção 

claramente definida: dar credibilidade ao seu discurso sobre a guerra dos judeus 

contra os romanos - “Eis a minha descendência como está escrita nos registros 

públicos e que eu julguei dever relatar aqui a fim de desmanchar as calúnias dos 

meus inimigos”13. 

Na segunda seção, Josefo discorre sobre sua infância, educação 

privilegiada, formação religiosa, escolha do farisaísmo como modelo de judaísmo 

que orientaria sua prática religiosa, bem como, sobre o serviço sacerdotal por 

ele exercido no templo de Jerusalém. Assim, Flávio Josefo nos permite acessar 

as fases da vida de um judeu - da infância ao início da vida pública, através de 

seu discurso. 

Na seção seguinte, Flávio Josefo relata sua primeira viagem a Urbs, 

registrando suas impressões sobre o Império Romano. Josefo viu de perto a 

organização, desenvolvimento, urbanização, diversidade e o poderio militar 

romano na Urbs. Esse contato e um provável acordo feito em Roma para a 

libertação dos sacerdotes judeus presos no tempo do imperador Nero, fortaleceu 

sua posição contrária à guerra dos judeus contra os romanos. 

Em sua obra “A Vida”, Josefo apresenta seu esforço para dissuadir seus 

conterrâneos da ideia de se revoltar contra Roma com objetivo de evitar graves 

resultados para os judeus que, segundo ele, não teriam condições de vencer os 

romanos. Para Flávio Josefo, a revolta contra os romanos resultaria na 

                                                           

165 Eni Orlandi (2003, p. 21-22) conceitua os sujeitos interlocutores como os receptores ou sujeito 
interlocutor, não temos mais informações. O material simbólico11 do discurso se trata da 
circulação de um documento escrito.  

166 O conceito de textualidade se refere a historicidade de um texto em sua materialidade, na 
qual a historicidade se trata do acontecimento do texto como discurso, o trabalho de sentidos 
nele. Eni Orlandi entende que há uma ligação entre a história externa e a historicidade do texto 
(trama de sentidos nele). Entretanto, essa ligação não é direta, nem automática, nem funciona 
como uma relação de causa e efeito, diz Orlandi (2003, p 68). 

 



190 
 

destruição da cidade de Jerusalém. Josefo não apresenta muitos detalhes sobre 

o desenrolar da guerra em sua obra “A Vida”, entretanto, faz inferência à obra 

anterior - “Guerra dos Judeus” - para que seus interlocutores tenham condições 

de dirimir qualquer dúvida sobre os acontecimentos citados por ele. Essa 

inferência fortalece a ideia da circulação de suas obras entre as comunidades 

judaicas e a sociedade romana do século I d. C. Eusébio de Cesaréia, por 

exemplo, registra que as obras de Flávio Josefo poderiam ser encontradas na 

biblioteca de Roma167. 

Flávio Josefo declara que sua intenção em “A Vida” foi demonstrar que a 

Judéia se revoltou contra Roma involuntariamente. Justo de Tiberíades, 

segundo ele, foi o verdadeiro culpado pela destruição de Jerusalém e derrota dos 

judeus na guerra contra os romanos. Essa afirmação se apresenta como o tema 

central de seu discurso. Assim, na quarta seção, Josefo oficializa uma acusação 

direta e denuncia seus opositores, ao dizer que: 

 

“Essas razões de Justo persuadiram o povo, 
pois, ele era muito eloquente; a graça com a 
qual falava, levou-o a opiniões muito mais 
sábias e mais salutares. Ele tinha certo 
conhecimento da língua grega para ter 
ousado escrever a história do que se passou 
então, a fim de desmascarar a verdade. Mas 
eu farei ver mais particularmente, em 
seguida, toda a sua malícia e de como não 
foi preciso que ele e seu irmão tenham 
causado a inteira ruína de seu país”168. 

 

Flávio Josefo tem como um de seus objetivos desmoralizar seus 

opositores, principalmente, Justo de Tiberíades que, segundo ele, também 

adotara elementos culturais gregos em seu cotidiano. Ao longo da quinta seção, 

Flávio Josefo reconstrói sua identidade conforme os imperativos éticos do 

judaísmo. Josefo se apresenta como um homem justo, prudente, piedoso, 

pacificador, tolerante, bem-aventurado, injustiçado, obediente a Torá, bom filho, 

defensor dos judeus, altruísta. Segundo ele, a preservação desses elementos 

culturais judaicos fez com que ele fosse aclamado na Galileia - o centro da 

                                                           

167 CESARÉIA, Eusébio. História Eclesiástica (Livro III.IX.II). São Paulo: Novo Século, 2002. 

168JOSEPHUS, Op. Cit., p. 17. 



191 
 

revolta contra os romanos - como benfeitor e defensor do povo. Flávio Josefo 

ressalta as intenções do seu discurso ao dizer que: 

 

“Com isso, o essencialismo pode ser 
biológico e natural, histórico e cultural, tendo 
como ponto comum uma concepção 
unificada de identidade. Segundo Woodward 
(2005, p. 9), a identidade é marcada por meio 
de símbolos e “a representação inclui 
práticas de significação por meios dos quais 
os significados são produzidos, 
posicionando-nos como sujeito. É por meio 
dos significados produzidos pelas 
representações que damos sentido à nossa 
experiência e aquilo que somos (…). Os 
discursos e os sistemas de representação 
constroem os lugares a partir dos quais os 
indivíduos podem se posicionar e a partir dos 
quais podem falar” (WOODWARD, 2005, 
p.17). 
 
 

Entretanto, além de denunciar seus opositores, Josefo os acusa de 

desobedecerem a Torá e romperem com os imperativos éticos do judaísmo ao 

promoverem o assassinato de seus conterrâneos. Esse seria, para ele, o real 

motivo da destruição de Jerusalém e derrota dos judeus na guerra contra os 

romanos. 

Na última seção, Flávio Josefo defende seu relato sobre a guerra dos 

judeus, esclarece e legitima seu estatuto social na sociedade romana. Josefo 

justifica suas posses e declara que os favores concedidos pelos romanos a ele 

e sua família, após a derrota dos judeus, se tratavam apenas do resultado da boa 

relação com Iahweh, da fidelidade aos imperativos éticos do judaísmo e de sua 

estreita relação com os romanos. 

Josefo termina seu relato dizendo que sua “verdadeira” identidade emerge 

do resumo dos fatos ordenados em sua obra “A Vida” e incorporados à segunda 

edição de “Antiguidades Judaicas” - “Poder-se-á por este reduzido resumo dos 

fatos de minha vida imaginar quem fui eu”169. 

A conclusão de Flávio Josefo e o fato do historiador hebreu não publicar 

sua obra separadamente nos remetem a algumas questões que consideramos 

fundamentais para desenvolvimento de nossa proposta de apreensão do 

                                                           

169 JOSEPHUS, Op. Cit., p. 129. 



192 
 

paradigma de circularidade cultural entre as comunidades judaicas e a 

sociedade romana na Urbs do século I d. C. Questionamo-nos se poderíamos 

considerar a obra “A Vida” de Flávio Josefo como uma escrita biográfica se, 

aparentemente, sua intenção foi escrever um apêndice à segunda edição de 

uma obra anterior.  

Questionamo-nos também se essa obra, embora escrita em grego, 

apresenta a forma, os usos e os sentidos do termo bios ou vita para descrever 

(graphia) a vida de um indivíduo na Antiguidade e, sendo o gênero biográfico tão 

criticado pela História Social por sua associação à historiografia positivista do 

século XIX e inicio do XX, na qual narra à história dos “grandes homens”, poderia 

ser usado para a prática da história e apreensão do social. 

 

4.11 - Movimento da história social  

 

Iniciaremos nosso debate pela possibilidade de apreendermos o social a 

partirdo indivíduo. Geralmente, a expressão “História Social” é utilizada para 

diferenciar a postura historiográfica inaugurada pelo movimento dos Annales da 

historiografia característica do século XIX e início do XX. Até então, na 

historiografia tradicional, prevaleciam às influências do Historicismo de Ranke e 

do Positivismo de Augusto Comte. Se o Historicismo contribuiu para a 

historiografia com a ideia de que a tarefa do historiador consiste em estabelecer 

os fatos partindo da crítica da documentação, atribuindo valor excessivo a 

História Política e Diplomática, o Positivismo, por sua vez, firmou a ideia de que 

os fatos se sucedem no tempo de forma linear e progressiva, 

independentemente de qualquer influência ou ação humana. Nesse momento, a 

História se apresentava como uma série de fatos singulares e isolados que 

nunca se repetem. Assumira um tom de previsibilidade, fundamentando-se nos 

grandes heróis políticos, problemas dinásticos, batalhas e tratados diplomáticos, 

buscando causas e consequências através dos documentos, gerando pautas e 

agendas históricas naturalizadas20. O passado fora definido como um dado 

rígido que não podia ser alterado ou modificado. 

Contrapondo tais concepções, a História Social inaugurada na década de 

1930, entendia a História como uma estrutura em progresso e defendia que 

mesmo o mais claro e complacente dos documentos não fala senão quando se 



193 
 

sabe interrogá-lo. Para os Annales, a História devia ser observada como uma 

ciência que abrange todos os aspectos da vida social. Assim, a análise de 

estruturas sociais devia ser enfatizada a fim de compreender o funcionamento e 

a transformação dos fatos170. 

Na década de 1960, a História Social recolocou a questão do papel e ação 

social do indivíduo na história, bem como, o problema das durações em 

discussão, ao formular como problema o comportamento humano no estudo das 

migrações, da mobilidade social, estratégias de preservação de fortunas ou 

status, das greves ou protesto popular. Os historiadores começaram a privilegiar 

durações mais curtas como, por exemplo, três gerações, na qual um indivíduo 

se beneficiava da experiência de seus pais e participava da história de seus 

filhos. 

Como um dos principais desdobramentos da prática historiográfica 

iniciada pelos Annales, temos na década de 1970 a Micro-história. No modelo 

de abordagem conceitual da Micro-história, Carlo Ginzburg171 identificou o 

homem como sujeito socialmente construído. Os homens, segundo ele, 

conferem significado à realidade social. Assim, com a Micro-história, o estudo de 

caso, do detalhe, da análise do processo significativo, dos fenômenos marginais, 

passou a ser valorizado. Entretanto, a valorização do microcosmo social não 

representaria a construção de uma perspectiva que se limitaria ao universo 

individual. 

Optamos por utilizar o conceito de sujeito socialmente construído no lugar 

de sujeito histórico coletivo exatamente porque apesar de Carlo Ginzburg, em 

sua obra “Os andarilhos do bem”, conforme aponta Ronaldo Vainfas172, trabalhar 

com a noção de mentalidades, no pós-escrito de 1972, Ginzburg abandonou a 

contraposição entre mentalidade coletiva e atitudes individuais que o situava, a 

                                                           
170 Entendemos por cultura um sistema de significados, atitudes e valores artilhados e as formas 
simbólicas em que eles são expressos e encarnados. Acreditamos que a cultura faz parte do 
todo modo de vida de Flávio Josefo, mas não é idêntica a ele. A cultura pode ser apreendida nas 
ações ou noções subjacentes à vida cotidiana. (BURKE, 2008). 

 

171 GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes: o cotidiano e as ideias de um moleiro perseguido 
pela inquisição. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 

172 CARDOSO, C. S. F.; VAINFAS, Ronaldo. Domínios da história: ensaios de teoria e 
metodologia. Rio de Janeiro: Campus, 1997. 



194 
 

princípio, na História das Mentalidades francesa para adotar, em sua clássica 

obra “O queijo e os vermes" o conceito de cultura popular, definindo-a como o 

conjunto de atitudes, crenças, códigos de comportamento próprio das classes 

subalternas num certo período histórico. Segundo ele, insistir nos elementos 

comuns, homogêneos, da mentalidade de certo período, conduz inevitavelmente 

a negligência das divergências e dos contrastes entre mentalidades dos vários 

grupos sociais, na qual tudo resultaria numa mentalidade coletiva indiferenciada 

e interclassista.  

Parafraseando Ginzburg, poderíamos nos perguntar se o que emerge do 

discurso de Flávio Josefo não é mais uma “mentalidade” do que uma “cultura”. 

Carlo Ginzburg entende que o que caracteriza os estudos de história das 

mentalidades é a insistência nos elementos inertes, obscuros, inconscientes de 

uma determinada visão de mundo. As sobrevivências, os arcaísmos, a 

afetividade, a irracionalidade delimitam o campo específico da história das 

mentalidades, distinguindo-as com clareza da história das ideias ou da história 

da cultura”. Assim, como no caso de Menocchio, inserir Flávio Josefo no âmbito 

exclusivo da História das Mentalidades significaria colocar o componente 

racional de sua visão de mundo em segundo plano. 

 

4.12 - Sobre a cultura popular no âmbito judaico 

 

Ao adotar o conceito de cultura popular no lugar de memória coletiva, 

Ginzburg não postula um tipo de singularidade cultural, mas, sim, uma 

pluralidade cultural dinâmica que emerge não somente do das relações 

socioculturais, mas, ainda, da visão de mundo do próprio indivíduo, em nosso 

caso, Flavio Josefo, pois, assim como o mundo social afeta o indivíduo, o 

indivíduo altera o mundo social, promovendo uma reciprocidade cultural. 

Carlo Ginzburg dialoga com Mikhail Bakhtin para desenvolver um conceito 

relevante para apreensão do social a partir do indivíduo: o conceito de 

circularidade cultural. Ao analisar ritos e espetáculos populares, principalmente 

o carnaval e o carnavalesco, Mikhail Bakhtin postulou que essas festividades 

ofereciam uma visão do mundo, do homem e de suas relações humanas 

totalmente diferentes, deliberadamente não oficiais - “pareciam ter construído, 

ao lado do oficial, um segundo mundo e uma segunda vida aos quais os homens 



195 
 

da Idade Média pertenciam em maior ou menor proporção, e nos quais eles 

viviam em casiões determinadas. 

A circunstância apresentada por Mikhail Bakhtin criava uma espécie de 

dualidade do mundo - de um lado estava à cultura dominante - que era letrada, 

a igreja, o feudo, a seriedade, os cultos e cerimônias oficiais, o Estado e o 

mundo  oficial; do outro estava à cultura subalterna, o mundo não oficial, as 

paródias, o folclore, o riso, os cultos cômicos, a oralidade, as festas 

populares. Essa circularidade cultural poderia ser apreendida através da 

literatura, arte e festas populares, na qual os dois mundos demonstravam sua 

proximidade e, às vezes, até se fundiam, a inversão de valores tornava-se 

permitida, como acontecia no carnaval.  Entre as culturas dominantes e as 

culturas subalternas, afirma Carlo Ginzburg há um relacionamento circular 

feito de influências recíprocas, que se move de baixo para cima, bem como, 

de cima para baixo173.  

O  conceito de circularidade cultural em Ginzburg nos permite, a partir da 

trajetória de Flávio Josefo identificar uma dualidade no mundo social de Josefo, 

na qual, de um lado estava à cultura romana situada no universo das culturas 

dominantes, o mundo oficial, o direito, a cidadania, a religião oficial, os clássicos, 

o latim e o grego, a independência política e o poder, do outro, estava à cultura 

judaica localizada no universo das culturas subalternas, o mundo não oficial – 

apesar das liberdades judaicas cedidas por Roma como o monoteísmo, as 

restrições alimentares, o calendário alternativo, isenção do culto imperial, uma  

 

lei paralela. Em certa medida, um mundo social influenciava o outro 

reciprocamente. 

Com isso, podemos afirmar que das relações culturais entre as 

comunidades judaicas e a sociedade romana emerge a marcação das diferenças 

entre as culturas dominantes (leia-se, em nosso caso, cultura romana) e as 

culturas subalternas (em nosso caso específico, a cultura judaica). 

As comunidades judaicas de Roma se tratam de um microcosmo social 

                                                           

173 Entendemos por culturas subalternas as culturas dos grupos sociais que viviam sob o domínio 
do Império Romano no século I d. C., bem como, a cultura da não elite, da plebe, dos escravos, 
libertos, não cidadãos, clientes e outros grupos sociais que pobres ou ricos, não eram gentios.  



196 
 

no interior da sociedade romana. Essas comunidades tinham consciência de que 

a preservação de sua identidade estava diretamente relacionada à manutenção 

de sua boa relação com o seu macrocosmo social, a sociedade romana. Embora 

com muitos privilégios garantidos ao longo da história por imperadores, as 

comunidades judaicas de Roma se reconheciam no universo das culturas 

subalternas. 

O postulado acima nos permite afirmar que se estabeleceu uma relação 

de circularidade entre a cultura romana – enquanto cultura dominante, e a cultura 

judaica – enquanto cultura subalterna, mesmo diante do evidente separatismo 

das comunidades judaicas. Por um lado temos dicotomia cultural, mas, por outro, 

existiu também uma circularidade, um influxo recíproco entre as duas culturas30. 

Essa circularidade pode ser apreendida a partir de indivíduos que, devido a seu 

estatuto social, circulavam tanto nas comunidades judaicas quanto na 

sociedade romana, preservando a relação com a sua etnia, mas, também, 

adotando elementos culturais romanos em seu cotidiano. 

Aparentemente, o que fazia distinção entre sírios e judeus era sua 

devoção a Iahweh e sua religião voltada para o monoteísmo (SIMON, 1960, p. 

133). Jacques Le Goff caminha na mesma direção ao entender que, de um modo 

geral, a religião judaica apela para o dever da recordação e da memória 

constituinte que, por sua vez, se trata de um reconhecimento de Iahweh como 

memória fundadora da identidade judaica (LE GOFF, 1999, p. 382). Esse seria 

um ponto comum entre as diversas identidades e comunidades judaicas 

espalhadas pelo Império Romano174. 

Os judeus que adotaram elementos socioculturais romanos em seu 

cotidiano, circulando nas duas sociedades, não o fizeram contra a própria 

vontade ou apenas com a finalidade de preservar sua etnia, conforme aponta 

a historiografia baseada no que Schlomo Sand, conceitua como mito do 

                                                           

174 Entendemos que o conceito de identidade, ainda que no singular, representa toda pluralidade 
indenitária dos judeus, até mesmo a daqueles domiciliados na Urbs. No discurso de Flávio 
Josefo, por exemplo, podemos observar diversas identidades que, do ponto vista judaico, se 
diferenciavam etnicamente, religiosamente, politicamente e culturalmente. Entretanto, conforme 
postula Marcel Simon, um romano não tinha por hábito fazer distinção ou classificação entre as 
diversas identidades judaicas. Segundo ele, os autores antigos tratam os judeus como uma 
simples variação dos sírios, pois, geograficamente, a Palestina era meramente uma subdivisão 
ou prolongamento da Síria. Simon afirma que era comum utilizar o termo “sírio” incluindo também 
os judeus. 



197 
 

desenraizamento e expulsão, mas,sim, como uma resposta a política romana 

voltada para a circularidade cultural e ao proselitismo32 judaico, conforme 

abordaremos no próximo capítulo175. 

Flávio Josefo pode ser considerado como um caso-limite. Entretanto, 

Carlo Ginzburg entende que mesmo um caso singular como Josefo pode 

revelar-se como representativo (não no sentido estatístico da palavra) porque 

permite circunscrever as possibilidades latentes das relações culturais entre as 

comunidades judaicas e a sociedade romana, através de documentos que não 

foram produzidos diretamente pelas culturas dominantes. Assim sendo, Josefo 

pode ser considerado como um marcador de reorganizações sociais profundas 

vividas pelas comunidades judaicas domiciliadas em Roma. Essas 

reorganizações resultaram do contato sociocultural entre judeus e romanos no 

século I d. C. 

As informações acima elencadas ratificam a possibilidade de 

apreendermos o paradigma de relações socioculturais entre as comunidades 

judaicas e a sociedade romana mediante o modelo de abordagem conceitual da 

micro-análise. A escolha da trajetória de vida de Flávio Josefo (que parte do 

indivíduo) para a apreensão do paradigma de circularidade cultural entre as 

comunidades judaicas e a sociedade romana (social) não é contraditória. Pois, 

a inclusão dessa trajetória individual em uma multiplicidade de espaços e tempos 

sociais, através das relações socioculturais que se criam a sua volta e dão-lhe 

sua significação, nos permite reencontrar Flávio Josefo em contextos sociais 

distintos, como por exemplo, nas comunidades judaicas e na sociedade romana 

do século I d. C.176  

Entretanto, para atingir tal objetivo, enquanto atores sociais, os judeus 

devem ser recolocados no centro dos processos sociais entre as comunidades 

judaicas e a sociedade romana; pois, a maneira como os movimentos ou 

transformações coletivas no interior das comunidades se tornaram possíveis 

pode ser apreendida mediante o estudo intensivo e aproximado das 

                                                           

175 SAND, Shlomo. A invenção do povo judeu. São Paulo: Benvirá, 2011. 

176 Entendemos por cultura um sistema de significados, atitudes e valores partilhados e as formas 
simbólicas em que eles são expressos e encarnados. Acreditamos que a cultura faz parte do 
todo modo de vida de Flávio Josefo, mas não é idêntica a ele. A cultura pode ser apreendida nas 
ações ou noções subjacentes à vida cotidiana. 



198 
 

configurações e processos sociais na qual Flávio Josefo também teve 

participação. 

Assim, o modelo de abordagem conceitual de Carlo Ginzburg permite-nos 

acessar ao social a partir do indivíduo, a coletividade através da singularidade e 

da circularidade de cultura. No entanto, comprovar através de um modelo de 

abordagem conceitual a possibilidade de apreendermos o social a partir do 

indivíduo e suas relações responde apenas a parte de nossa problemática. 

Precisamos, ainda, definir que tipo de documento textual é a obra “A Vida” 

de Flávio Josefo, nosso  objeto de análise. 

Em primeiro lugar, o processo de identificação da documentação nos 

permite afirmar que a obra “A Vida” de Flávio Josefo se trata de um discurso cujo 

modo de funcionamento Eni Puccinelli Orlandi conceitua como discurso 

polêmico. Eni Orlandi ressalta que existem muitos critérios pelos quais se 

constituem tipologias na análise do discurso. Essas tipologias refletem as 

distinções institucionais, como por exemplo, os discursos político, jurídico, 

religioso, jornalísticos, pedagógico, médico, científico e suas variáveis. As 

tipologias também refletem diferenças entre disciplinas como no caso dos 

discursos histórico, sociológico, antropológico e biológico. Eni Puccinelli Orlandi 

pontua também diferenças relativas a estilos e a gêneros. Entretanto, para ela, 

a tipologia não ocupa o centro das preocupações do analista do discurso. 

Segundo Eni Orlandi177, o que caracteriza o discurso não é o seu tipo, 

mas, sim, o seu modo de funcionamento. Com isso, ela estabelece um critério 

para distinguir diferentes modos de funcionamento do discurso, tomando como 

referência elementos constitutivos de suas condições de produção e sua relação 

com o modo de produção de sentidos, com seus efeitos, como segue: “a) 

discurso autoritário – aquele em que a polissemia é contida, o referente está 

apagado pela relação de linguagem que se estabelece e o locutor se coloca 

como agente exclusivo, apagando também sua relação com o interlocutor; b) 

discurso polêmico – aquele em que a polissemia é controlada, o referente é 

disputado pelos interlocutores, e este se mantém em presença, numa relação 

                                                           

177 ORLANDI, Eni. Análise do discurso: princípios e procedimentos. Campinas: Fontes, 2003. 

 



199 
 

tensa de disputa pelos sentidos; c) discurso lúdico – aquele em que a 

polissemia está aberta, o referente está presente como tal, sendo que os 

interlocutores se expõem aos efeitos dessa presença inteiramente não regulando 

sua relação com os sentidos”. 

Apesar dessas distinções, para Eni Orlandi não há discurso puramente 

autoritário, lúdico ou polêmico, mas, sim, misturas, a predominância de um modo 

de funcionamento sobre outro. Assim, ela postula que quando um discurso tem 

um funcionamento que tende para a paráfrase ou para a monossemia se trata 

de um discurso autoritário; quando tende para a polissemia, será lúdico; e 

quando se divide entre polissemia e paráfrase se refere ao discurso polêmico. 

Esse é o caso do discurso de Flávio Josefo em sua obra “A Vida”. 

O discurso de Flávio Josefo apresenta processos parafrásicos, ou seja, 

indícios de estabilidade, retorno aos mesmos espaços do dizer, uma memória, 

formulações do dizer já sedimentado e, ainda, evidências de polissemia, de 

ruptura, deslocamento e equívocos. O dizer de Flávio Josefo é 

ideologicamente marcado. Por isso, como deve ocorrer em todo discurso, a 

análise da obra “A Vida” não pode ser dissociada de sua relação com a 

exterioridade. 

Segundo a abordagem metodológica de Eni Puccineli Orlandi, o discurso 

de Josefo se trata de um objeto sócio-histórico e linguístico. O seu sentido não 

está apenas nas palavras, mas na sua relação com a exterioridade, nas 

condições em que ele foi produzido e que não depende só das intenções de 

Flávio Josefo, mas, ainda, de sua relação com os interlocutores, contexto 

imediato, contexto sócio-histórico, ideológico e com a memória discursiva. 

Eni Orlandi trata a memória discursiva como interdiscurso, ou seja, o 

discurso não é singular, ele apresenta indícios do que se fala antes, em outro 

lugar, do já-dito que está na base do dizível e sustenta cada tomada de palavra. 

Todos esses sentidos já ditos por alguém, em algum lugar, em outros momentos, 

mesmo muito distantes, têm efeito sobre o discurso de Flávio Josefo em sua 

obra “A Vida”. Assim, Eni P. Orlandi41 nos permite remeter o discurso de Josefo 

a toda uma filiação de dizeres, a uma memória, a sua historicidade e significância 

que demonstram seuscompromissos políticos, sociais e religiosos, além de suas 

relações socioculturais. 

Em segundo lugar, apenas identificar o modo de funcionamento do 



200 
 

discurso de Flávio Josefo em sua obra “A Vida” como um discurso polêmico, não 

responde plenamente a problemática em torno da sua escrita ou da forma como 

ele ordena os fatos narrados, da natureza de sua linguagem. Nesse ponto, 

precisamos entender se Flávio Josefo se propõe realmente a escrever apenas 

um apêndice para obra “Antiguidades Judaicas” ou se sua intenção foi 

desenvolver uma bios ou vita, ainda que centrada em si mesmo. 

Tessa Rajak178 entende que “A Vida” de Flávio Josefo não se trata de uma 

biografia. Segundo ela, não há evidências de que Josefo tenha utilizado o título 

da obra como chegou à posteridade. Para Rajak, o título “A Vida” de Flávio 

Josefo deve ser considerado como um acréscimo posterior feito por outros 

leitores de Flávio Josefo. Josefo propriamente dito não fez uso do título bios ou 

vita em sua obra. Rajak179 postula que os leitores que acrescentaram o título “A 

Vida” ao apêndice a segunda edição de “Antiguidades Judaicas” o fizeram 

considerando apenas os aspectos da vida de Flávio Josefo, sem levar em conta 

outros fatos relatados sobre a guerra dos judeus contra os romanos. A intenção 

de Josefo, então, não seria escrever uma autobiografia, mas apresentar um 

contraponto que foi desencadeado por um breve comentário geral sobre a obra 

“Guerra dos Judeus” feito por Justo de Tiberíades, diz a historiadora inglesa. 

Creio dever manifestar neste ponto a má-fé de Justo e dos outros, que 

tendo falado deste mesmo assunto nas suas histórias, não tiveram receio, para 

satisfazer à própria paixão e ódio, de expor aos olhos da posteridade os fatos de 

uma maneira bem diferente da que na verdade eles se passaram.  

Em nada eles diferem dos que falsificam os atos públicos, senão nisto, 

que eles não temem serem castigados. Assim Justo, tendo resolvido tornar-se 

ilustre, escrevendo esta guerra, disse de mim muitas coisas falsas e não foi mais 

verdadeiro no que se refere ao seu próprio país. É o que me obriga agora, para 

desmenti-lo, a relatar o que eu havia calado até aqui, e não nos devemos admirar 

por ter eu diferido tanto. Pois, ainda que um historiador seja obrigado a dizer a 

verdade, ele pode não se deixar levar contra os maus; não que eles mereçam 

                                                           

178 RAJAK, Tessa. Josephus, the historian and his society. Philadelphia: Fortress ress, 1984. 

179 Ibid., p. 13-15. 



201 
 

ser favorecidos, mas para permanecermos nos termos de uma sábia moderação 

[...].180 

Diferentemente de Tessa Rajak, Vicente Dobroruka181 entende que a 

intenção de Josefo foi realmente escrever uma autobiografia e através dela 

se defender contra as acusações de Justo e legitimar o seu relato sobre a guerra 

dos judeus contra os romanos. Vicente Dobroruka analisa o uso do gênero 

discursivo biográfico em Flávio Josefo e ressalta que, apesar de Josefo não ter 

sido o primeiro autor a fornecer dados autobiográficos, o historiador hebreu foi o 

primeiro a disponibilizar para a posteridade uma obra completa com o objetivo 

de narrar a trajetória de vida de quem a escreveu.  

Entretanto, ainda que consideremos a obra “A Vida” como parte do 

gênero discursivo biográfico, nós precisamos esclarecer que a utilização da 

escrita biográfica na Antiguidade se diferenciava em muito do conceito e uso da 

biografia na Modernidade, conforme observa Uiran Gebara da Silva46 ao 

constatar que a palavra “biografia” só foi utilizada pela primeira vez no século V 

d. C. e o termo “autobiografia” ao final do século XVIII. 

Ao analisar a forma, os usos e os sentidos da escrita biográfica na 

Antiguidade, Uiran Gebara da Silva182 ressalta que os tipos de narrativa em 

prosa da antiguidade que mais se aproximam do conceito moderno de biografia 

são o bios183 (ou de vita sula, em latim), o encomium184, e a hypomnemata. Ele 

analisa as conferências sobre o desenvolvimento da biografia grega de Arnaldo 

Momigliano, proferidas em 1968 na Universidade de Harvard e publicadas em 

1971, para ressaltar a distinção entre biografia e história na Modernidade e na 

                                                           

180 JOSEPHUS, Op. Cit., p. 123-125. 

181 DOBRORUKA, Vicente. Historiografia helenística com roupagem judaica: Flávio Josefo, 
história e teologia. In: JOLY, Fábio Duarte (Org). História e retórica: ensaios sobre a historiografia 
antiga. São Paulo: Alameda Editorial, 2007. 

182 SILVA, Uiran Gebara da. A escrita biográfica na antiguidade: uma tradição incerta in: Politeia: 
Hist. E Soc., Vitória da Conquista, v. 8, n. 1, p.67-81,2008. 

183 Ibid., 2008, p. 68. 

184 Uiran Gebara da Silva (2008, p. 73) define bios como “a palavra comumente utilizada para 
denominar a descrição da vida de um indivíduo era bios; no entanto, este não era seu uso 
exclusivo. A palavra bios também podia ser usada para se referir a outras descrições ou 
narrativas, como o retrato de um povo inteiro. E a principal meta desta descrição era o esboço 
de um caráter, de uma personalidade, mesmo que essa personalidade fosse um corpo coletivo”. 



202 
 

Antiguidade. 

Apesar de na Modernidade todo discurso biográfico se inserir dentro de 

um ramo disciplinar da história, das trajetórias de vidas serem entendidas como 

parte integrante de uma concepção de história universal e ainda inseridas como 

um ponto de vista subjetivo ou individual dentro do desenrolar da história da 

sociedade em que vive, na antiguidade helenística a descrição biográfica não 

era necessariamente considerada histórica, diz Uiran Gebara da Silva185. 

Segundo ele, uma das razões era a própria concepção de história que tinha como 

objetivo a apreensão dos acontecimentos vividos pelos homens e consistia em 

um processo de investigação da memória social, a partir de várias possibilidades 

de registros empíricos186.  

Para os escritores gregos, a estruturação da narrativa deveria privilegiar, 

principalmente, o ponto de vista das ações de grupos, comunidades políticas, 

atividades militares e coletivos humanos, transcendendo as ações individuais. 

Assim, a biografia helenística estava mais próxima do antiquarismo que da 

história187. 

Discorrendo ainda sobre as conferências de Momigliano, Uiran Gebara da 

Silva entende que o conceito de bios na Antiguidade não se aplicava as 

autobiografias. Para ele, as autobiografias estavam mais ligadas às cartas sobre 

si e àquilo que se poderia chamar de memórias ou reminiscências 

(hypomnemata), descrições das próprias lembranças - “o que, por vezes, a crítica 

moderna associa à ideia de autobiografia são formas de registro pessoal, como 

as hypomnemata, ou as ephemérides, espécies de diários, que exprimiam como 

tema o mesmo que a autobiografia moderna: a prática de registro da própria vida 

                                                           

185 SILVA, 2008, Loc. Cit. 

186 Segundo Uiran Gebara da Silva (2008, p. 73) “o antiquarismo é um dos nomes utilizados para 
designar todo tipo de investigação e de produção de conhecimento a respeito de artefatos, 
objetos, fatos, acontecimentos, eventos, formas de cultura, que, por um lado, não se encaixavam 
nem nos limites precisos da história da guerra e da política, nem, por outro lado, na natureza 
especulativa da filosofia. Era uma forma de escrita descritiva e assumia nomes variados: 
antiquarismo, erudição, arqueologia, antiguidades. Essa categoria de escrita compilatória e 
sistemática não adquiriu o mesmo nível de dignidade, como forma de conhecimento, que a 
história”.  

187 SILVA, Op. Cit., p.74-75. 



203 
 

do escritor”188. 

Segundo Arnaldo Momigliano189, havia uma distinção básica entre 

hypomnema e epheméris no período helenístico. O primeiro termo se referia a 

registros pessoais e, o segundo, a registros oriundos de situações de trabalho 

burocrático ou políticas. Entretanto, ambos não apresentavam regras formais. 

Como aponta Uiran Gebara da Silva190 esses registros se constituíam em 

exercícios pontuais de escrita. Momigliano ressalta que essa distinção 

posteriormente desapareceu da escrita latina, o que o levou a postular a 

inexistência da autobiografia como gênero literário específico no mundo greco-

romano antigo, diz Uiran Gebara da Silva. 

Assim sendo, ao definir biografia como o relato da vida de um indivíduo do 

nascimento até a morte, Arnaldo Momigliano também não situaria “A Vida” de 

Flávio Josefo no universo do discursivo biográfico, pois, nela Josefo apresenta 

apenas alguns relatos pontuais sobre sua vida. Leonor Arfuch, por sua vez, ao 

tratar da definição de autobiografia, entende que a mesma consiste em qualquer 

“relato retrospectivo em prosa que uma pessoa real faz de sua própria existência, 

acentuando sua vida individual, particularmente a história de sua personalidade”. 

Em sua obra “A Vida”, Flávio Josefo apresenta um relato retrospectivo 

ordenado de sua trajetória desde sua infância até sua vida cotidiana na Urbs do 

século I d. C., o que, no entendimento de Leonor Arfuch, seria suficiente para 

situar sua obra no espaço biográfico. 

 

4.13 - A biografia pública de Josefo e o espaço público romano 

 

Ao analisar a relação entre o saber biográfico e a história, Giovanni Levi191 

afirma que os questionamentos sobre a biografia pública, exemplar e moral são 

                                                           

188 MOMIGLIANO, Arnaldo. The devolopment of greek biography. London: Havard University 
Press, 1993. 

189 SILVA, Op. Cit., p. 75. 

190 ARFUCH, Leonor. O espaço biográfico: dilemas da subjetividade contemporânea. Rio de 
Janeiro: Eduerj, 2010. 

191 LEVI, Giovanni. Usos da biografia in: FERREIRA, Marieta de Moraes; AMADO, Janaína. Usos 
e abusos da história oral. Rio de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas, 2006. 



204 
 

resultados da crise na definição de racionalidade e do confronto histórico entre 

indivíduo e instituições. Como exemplo, ele utiliza boa parte do século XVIII no 

qual, partindo do romance, se tentava construir a imagem de um homem 

complexo, contraditório, cujo caráter, opiniões e atitudes estavam em perpétua 

formação gerando um debate sobre a possibilidade de se escrever a vida de um 

indivíduo. Esse período, diz Giovanni Levi, se caracterizou pela consciência da 

dissociação entre o personagem social e a percepção de si mesmo. 

Citando Marcel Mauss, Giovanni Levi192 diz que “é evidente, sobretudo 

para nós, que nenhum ser humano deixou jamais de ter a percepção não apenas 

de seu corpo, mas também de sua identidade espiritual e corporal ao mesmo 

tempo”193. Entretanto, para ele, essa percepção do “eu” não corresponde ao 

modo pela qual se desenvolveu historicamente o conceito do “eu” que assumiu 

diferentes noções através dos tempos. O historiador italiano, então, cita alguns 

exemplos do desenvolvimento do conceito do “eu” no século XVIII, começando 

com Laurence Sterne.  

Sterne ressaltava a extrema fragmentação de uma biografia individual 

traduzida pela constante variação dos tempos, pelo recurso a incessantes 

retornos e pelo caráter contraditório, paradoxal, dos pensamentos e da 

linguagem dos protagonistas. “Tristram Shandy”, de Laurence Sterne, 

proporcionou “um meio eficaz de construir uma narrativa que desse conta dos 

elementos contraditórios que constituem a identidade de um indivíduo e das 

diferentes representações que dele se possa ter conforme os pontos de vista e 

épocas”, através do diálogo entre Tristram, o autor e o leitor, diz Giovanni Levi194. 

De Laurence Sterne, Giovanni Levi partiu para Denis Diderot. Para ele, a 

biografia era incapaz de captar a essência de um indivíduo devido a sua 

incapacidade de ser realista. A biografia, segundo Denis Diderot tinha uma 

função pedagógica, pois apresentava personagens célebres e revelava-lhes as 

virtudes públicas e os vícios privados. Em Denis Diderot, o problema da 

individualidade também é resolvido pelo recurso do diálogo. 

                                                           

192 LEVI, 2006, Passim. 

193 Ibid., p. 170. 

194 Idid., p.170-171. 



205 
 

De “Jacques o Fatalista” de Diderot, Giovanni Levi cita “As Confissões” de 

Jean Jacques Rousseau, ainda no século XVIII. Rousseau acreditava que era 

possível narrar uma vida e, também, entendia que esta narrativa poderia ser 

totalmente verídica; posição que, de certa forma, contrariava o pensamento 

corrente de que na segunda metade do século XVIII chegou-se a se duvidar da 

possibilidade de se escrever uma autobiografia.  

Giovanni Levi ressalta que Jean Jacques Rousseau estava certo quanto 

à primeira hipótese e, errado, quanto à segunda. Rousseau se viu na 

impossibilidade de narrar à vida sem que esta fosse deformada ou alterada. Para 

Jean Jacques Rousseau, Denis Diderot e Laurence Sterne o meio de se criar 

uma comunicação menos equívoca e uma forma de restituir ao sujeito sua 

individualidade complexa, livrando-o das distorções da biografia tradicional, era 

o diálogo. Assim, Rousseau retomou suas confissões em forma de diálogo 

através de “Jean-Jacques”. 

Giovanni Levi195 entende que a crise acima elencada começou no 

romance, estendeu-se à autobiografia e teve repercussão limitada na biografia 

histórica. Como meio-termo, ele aponta a biografia moral que buscava um tom 

mais didático, acrescentando, às vezes, paixões e emoções ao conteúdo 

tradicional das biografias exemplares, ou seja, os feitos e as atitudes do 

protagonista, culminando no positivismo e no funcionalismo que, 

posteriormente, iria privilegiar a dimensão pública em vez da privada, 

desconsiderando a proposta de outros modelos de biografia. 

Com o advento de novos paradigmas, em todos os campos científicos, no 

século XX a crise ressurgiu e conduziu a necessidade de se conhecer o ponto 

de vista do observador; de se postular a existência de outra pessoa em nós 

mesmos sob a forma inconsciente, diz Giovanni Levi196; o que vai resultar no 

retorno da discussão sobre a “relação entre descrição tradicional, linear, e a 

ilusão de uma identidade específica, coerente, sem contradição, que não é 

senão o biombo ou a máscara, ou ainda o papel oficial, de uma miríade de 

fragmentos e estilhaços”; proporcionando uma nova dimensão que a pessoa 

                                                           

195 Ibid., p. 178. 

196 LEVI, Op. Cit., p. 169.  



206 
 

assume com sua individualidade. A complexidade da identidade, sua formação 

progressiva e não linear e suas contradições se tornaram protagonistas dos 

problemas biográficos com que se deparam os historiadores, diz Giovanni Levi. 

A biografia continuou a desenvolver-se, mas, agora, considerando como 

pano de fundo uma nova abordagem das estruturas sociais – “a reconsideração 

das análises e dos conceitos relativos à estratificação e à solidariedade sociais; 

a apresentação de modo menos esquemático dos mecanismos pelos quais se 

constituem redes de relações, estratos e grupos sociais”197; o que, em certo 

sentido, culminará em uma questão essencial: como os indivíduos se definem 

(conscientes ou não) em relação ao grupo ou se reconhecem numa classe? 

Diante desta problemática, Giovanni Levi afirma que os documentos não 

informam sobre os processos de tomadas de decisões, mas somente acerca dos 

resultados, dos atos, o que de certa forma conduz a explicações monocausais e 

lineares. Com isso, os historiadores passaram a abordar o problema biográfico 

de maneiras diversas. O historiador italiano, então, se propõe a formular uma 

tipologia das principais formas de abordagem. 

A primeira delas se trata de prosopografia e biografia modal. Giovanni Levi 

ressalta que este tipo de abordagem somente se interessa por biografias 

individuais quando estas tipificam comportamentos ou as aparências ligadas às 

condições sociais mais frequentes. O que ele objetiva é a utilização de dados 

biográficos parafins prosopográficos. Giovanni Levi chama essa biografia que se 

refere a um indivíduo que concentra todas as características de um grupo, que 

só serve para ilustrar formas típicas de comportamento ou status e que 

apresenta muita analogia com a prosopografia, de biografia modal. 

Em seguida, o historiador italiano fala sobre biografia e contexto. Neste 

tipo de biografia a época, o meio e o ambiente são fundamentais para se explicar 

a singularidade das trajetórias. O contexto remete a reconstituição do contexto 

histórico e social em que se situam os acontecimentos e ao preenchimento das 

lacunas documentais através da analogia com outras vidas. Esta é proposta de 

Natalie Zemon Davis e Daniel Roche, diz Giovanni Levi, “interpretar as 

vicissitudes biográficas à luz de um contexto que as torne possíveis e, logo, 

normais”.  

                                                           

197 Ibid., p. 178.  



207 
 

Neste caso é indispensável ampliar ao máximo o número de pessoas em 

torno do biografado, bem como, o de movimentos com os quais ele entrou em 

contato. Como diz Giovanni Levi, “qualquer que seja a sua originalidade 

aparente, uma vida não pode ser compreendida unicamente através de seus 

desvios e singularidades, mas, ao contrário, mostrando-se que cada desvio 

aparente em relação às normas ocorre em um contexto histórico que o justifica”. 

Giovanni Levi afirma que frequentemente este contexto é apresentado como 

rígido, coerente e que serve como pano de fundo imóvel para explicar a biografia 

e que as trajetórias individuais não agem ou modificam o contexto. 

Em terceiro lugar, Giovanni Levi fala sobre a biografia e os casos 

extremos. Segundo ele, às vezes, as biografias são utilizadas especificamente 

para esclarecer o contexto, lançando-se luz sobre as margens do campo social 

dentro do qual são possíveis estes casos. No parecer de Michel Vovelle, este foi 

o caso de Carlo Ginzburg em sua biografia de Menocchio. Ginzburg analisa a 

cultura popular através de um caso extremo, e não de um caso modal, diz 

Vovelle. Mas mesmo um caso extremo pode revelar-se representativo, seja 

negativamente ou positivamente. Entretanto, ressalta Giovanni Levi, ainda neste 

modelo, o contexto social é retratado como demasiadamente rígido, pois, os 

casos extremos perdem quase toda ligação com a sociedade normal. 

Quanto à biografia e hermenêutica, Giovanni Levi198 ressalta que nela o 

material biográfico torna-se intrinsecamente discursivo e “não se consegue 

traduzir- lhe a natureza real, a totalidade dos significados que pode assumir: 

somente pode ser interpretado, de um modo ou de outro”. O processo de 

transformação do texto, de atribuição de um significado a um ato biográfico por 

si só já é significativo. O que, segundo Levi, redunda na impossibilidade de se 

escrever uma biografia, mas, ainda, estimula os historiadores a se preocupar 

mais com as formas narrativas e com técnicas de comunicação mais eficientes 

para seu ofício. 

Segundo o historiador italiano, a problemática em torno da escrita 

sobre a vida de um indivíduo, apesar de levantar pontos importantes para a 

historiografia, se esvazia em meio a certas simplificações que tomam como 

pretexto a falta de fontes. Com isso, Giovanni Levi se propõe a mostrar as 

                                                           

198 LEVI, Op. Cit., p. 169.  



208 
 

principais dificuldades em se trabalhar com biografia. Para ele, as distorções 

mais significativas se devem ao fato dos historiadores imaginarem que os atores 

históricos obedecem a um modelo de racionalidade anacrônico e limitado, ou 

seja, modelos que se associam a “uma cronologia ordenada, uma personalidade 

coerente e estável, ações em inércia e decisões sem incertezas”199. 

Giovanni Levi defende a posição de Pierre Bourdieu, em sua ilusão 

biográfica200, afirmando que é indispensável reconstruir o contexto, a chamada 

superfície social em que o indivíduo age e que se caracteriza por sua pluralidade. 

Esta é a mesma posição de Jacques Le Goff201 ao dizer que o sujeito “constrói 

a si próprio e sua época, tanto quanto é construído por ela. E, essa construção 

é feita de acasos, de hesitações, de escolhas”. Com isso, o historiador francês 

também valoriza o conhecimento do contexto social, econômico, político e 

cultural para se compreender uma personagem individual. 

Na mesma linha de Giovanni Levi e Pierre Bourdieu, Jacques Le 

Goff202chama a atenção para o conceito de utopia biográfica desenvolvido por 

Jean-Claude Passeron que está ligado ao excesso de sentido e de coerência 

inerente a qualquer tentativa biográfica, ou seja, ao risco de se acreditar que 

nada é insignificante na narrativa biográfica, sem escolha, nem crítica; a ilusão 

de que a narrativa reconstitui autenticamente um destino. 

Pierre Bourdieu entende que falar sobre a história da vida significa 

pressupor que a vida é um conjunto sucessivo de acontecimentos de uma 

existência individual concebida como uma história e o relato dessa história. 

Segundo ele, tal concepção se confunde com o senso comum que concebe a 

vida como um caminho que percorremos e que deve ser percorrido, uma estrada, 

um trajeto, um cursus, um percurso orientado, um deslocamento linear, 

unidirecional, que tem um começo, etapas e um fim. 

                                                           

199 BOURDIEU, Pierre. A ilusão biográfica in: FERREIRA, Marieta de Moraes; AMADO, Janaína. 
Usos e abusos da história oral. Rio de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas, 2006. 

200 BOURDIEU, Pierre. A ilusão biográfica in: FERREIRA, Marieta de Moraes; AMADO, Janaína. 

Usos e abusos da história oral. Rio de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas, 2006. 

201 LE GOFF, Jacques. Introdução in: LE GOFF, Jacques. São Luís: biografia. Rio de janeiro/São 
Paulo: Record, 2002, p. 19-30. 

202 LE GOFF, 2002, Passim. 



209 
 

4.14 - Sua biografia  

 

O relato, seja ele biográfico ou autobiográfico, afirma Pierre Bourdieu73, 

propõe acontecimentos que, sem terem se desenrolado sempre em sua estrita 

sucessão cronológica, tendem ou pretendem organizar-se em sequencias 

ordenadas segundo relações inteligíveis objetivando extrair a lógica 

retrospectiva e prospectiva. Entretanto, tanto o sujeito quanto o objeto da 

biografia tem o mesmo interesse em aceitar o postulado do sentido da existência 

narrada. O relato autobiográfico é ideológico e intencional. Por isso, diz Pierre 

Bourdieu, “tratar a vida como um relato coerente de uma sequencia de 

acontecimentos com significado e direção, talvez seja conformar-se com uma 

ilusão retórica, uma representação comum da existência que toda uma tradição 

literária não deixou e não deixa de reforçar”203. 

Citando Allain Robbe-Grillet, Pierre Bourdieu afirma que “o real é 

descontínuo, formado de elementos justapostos sem razão, todos eles únicos e 

tanto mais difíceis de serem apreendidos porque surgem de modo 

incessantemente imprevisto, fora de propósito, aleatório”. Assim, o sociólogo se 

dedica a problemática em torno da existência do “eu” e afirma que se pode 

encontrar no habitus o princípio ativo, irredutível às percepções passivas, da 

unificação das práticas e das representações. Ele aponta uma identidade prática 

que somente se entrega à intuição na inesgotável série de suas manifestações 

sucessivas (habitus).  

O relato da vida, diz Pierre Bourdieu, tanto em sua forma quanto em 

seu conteúdo, se trata de um discurso onde o objeto é a apresentação pública, 

a oficialização de uma representação privada de sua própria vida, o que implica 

em aumento de coações e de censuras específicas, como se pode inferir das 

projeções do discurso de Flávio Josefo em sua obra “A Vida”. 

Flávio Josefo apresenta as comunidades judaicas como parte integrante 

de uma sociedade masculina hierarquicamente organizada que valoriza as 

relações de parentesco, celebra os feitos de seus antepassados, nutre uma 

admiração pela dinastia dos hasmoneus, exalta o ofício sacerdotal e considera 

a honra, a obediência a Torá e a prática da justiça como valores estimáveis na 

                                                           

203 BOURDIEU, Op. Cit., p. 183.  



210 
 

vida pública, resultando em sorte para os indivíduos204. 

Em contrapartida também encontramos no discurso de Flávio Josefo suas 

obrigações com a sociedade romana como, por exemplo, sua amizade com os 

imperadores Vespasiano, Tito e Domiciano e os privilégios recebidos após a 

destruição de Jerusalém. Flávio Josefo constrói um discurso na qual se 

apresenta como um indivíduo que foi escravo romano, passando a condição de 

liberto da casa dos Flávios. 

Diferentemente dos demais indivíduos das comunidades judaicas da 

Urbs, que viviam separadamente em bairros insalubres às margens do Tibre, 

Flávio Josefo integrava a casa dos Flávios, morava na propriedade de 

Vespasiano e usufruía dos privilégios que um liberto tinha na sociedade romana 

em relação aos demais cidadãos romanos com menos recursos econômicos, 

ainda que esses fossem homens livres. 

Das projeções do discurso de Josefo emergem as fases da vida de um 

judeu, a relevância da formação e experiência religiosa a partir da infância no 

interior das comunidades judaicas, a necessidade do indivíduo se associar a 

algum segmento do judaísmo como demonstração de civilidade, as relações de 

poder estabelecidas entre judeus e romanos após a ocupação da Judéia, a 

possibilidade de se trazer novos adeptos ao judaísmo e a disputa entre judeus e 

não judeus em cidades anexadas ao Império Romano. 

As projeções discursivas sobre identidade de Flávio Josefo e suas 

relações com as comunidades judaicas e a sociedade romana serão abordadas 

em nosso terceiro capítulo, nesse momento cabe-nos apenas demonstrar que 

no entendimento de Leonor Arfuch quanto ao espaço biográfico, Flávio Josefo 

intencionava escrever uma biografia. Por isso, além de apresentar um discurso 

polêmico, “A Vida” de Flávio Josefo, em sua forma narrativa, se apresenta como 

parte do gênero discursivo biográfico, mais precisamente como uma 

autobiografia, ainda que, na Antiguidade, escrever uma obra autobiográfica 

completa não fosse tão comum. 

Em suma, a análise preliminar da obra “A Vida” de Flávio Josefo nos 

                                                           

204 Ibid., p. 184. 

 



211 
 

permite afirmar que é plenamente possível apreender o social a partir do 

indivíduo através do uso do modelo de abordagem conceitual da Micro-História 

proposto por Carlo Ginzburg ao colocar o indivíduo, em nosso caso, Flávio 

Josefo, no centro dos processos sociais. Flávio Josefo se utiliza em sua obra “A 

Vida” de uma forma de escrita que a situa no espaço biográfico, ainda que o 

entendimento de biografia na Antiguidade se diferencie da compreensão desse 

termo na Modernidade. 

Ao escrever uma autobiografia, com sua obra “A Vida”, Josefo legou-nos 

um discurso polêmico que nos permite ter acesso às condições de produção, ao 

contexto imediato, contexto sócio-histórico, ideológico e a memória discursiva de 

seu discurso. Tratar a obra “A Vida” de Flávio Josefo como um gênero discursivo 

nos permite identificar a circularidade cultural existente entre o indivíduo e seu 

microcosmo e macrocosmo social. Resta-nos, então, perceber como esse 

discurso foi recebido pelos seus leitores e, ainda, as impressões das diversas 

práticas historiográficas após o contato com a obra “A Vida” de Flávio Josefo, 

que resultaram nas mais variadas opiniões a respeito do historiador hebreu ao 

longo da história. 

Apesar de nossa abordagem se identificar com a História Social, seguindo 

modelo de abordagem conceitual da Micro-história, conforme apresentamos no 

início desse capítulo, cabe-nos aqui ressaltar que nossa linha de pesquisa, 

política e cultura, não nos permite dissociar o social do político nas relações 

culturais entre a comunidade judaica e a sociedade romana do século I d. C. 

Nos últimos 20 anos, os novos historiadores políticos se concentraram 

tanto na natureza do sistema político, enquanto expressão das relações de 

poder, quanto na cultura e ideias políticas205, contrariando um tipo de abordagem 

que se alinhava com as concepções positivistas da história. Uma história política 

adequada, diz Susan Pedersen206, precisa abordar a liderança política - seja ela 

exercida por partidos ou indivíduos, a estrutura e o alcance coercivo do Estado 

e a natureza e sustentáculos das afirmações de legitimidade.  

Esse tipo de abordagem deve incluir também o estudo da estrutura, 

                                                           

205 JAUBERT, 1963 Apud PAUL, 1981, p. 31. 

206 CANNADINE, David. Que é história hoje? Lisboa: Gradiva, 2006. 



212 
 

alcance e práticas do Estado, considerando, ainda, um contexto global. Susan 

Pedersen entende que a análise da rede de relações políticas e econômicas 

globais que envolvem todas as nações ajuda a compreender melhor a natureza 

e funcionamento das instituições e práticas políticas e a corrigir algumas 

distorções e defeitos que afetam tanto a história da “alta política” como a“nova” 

história política. 

Em uma análise similar a de Susan Pedersen, Gil Pujol207 afirma que a 

história política é também social e cultural, ou seja, a nova história política deve 

insistir no fator pessoal dentro e fora das instituições. Com isso, ao abordar 

politicamente as relações culturais no mundo antigo, no nosso caso, entre as 

comunidades judaicas e a sociedade romana do século I d. C., o historiador deve 

se ocupar, por exemplo, com as relações de patronato e clientela – tanto do 

ponto de vista do patrão quanto do cliente, os intermediários, escravos, libertos, 

grupos de elite, as redes de influência e todo um mundo de mediações e 

interesses pessoais entre governantes e governados, capitais e territórios. A 

presença dos organismos oficiais, segundo ele, pode ser detectada através 

destes múltiplos âmbitos políticos e sociais208. 

Pierre Rosanvallon209 amplia a discussão de Pedersen e Pujol, definindo 

o mundo da política como um segmento do mundo político operado pela 

mobilização de mecanismos simbólicos de representação. Para ele, a tarefa do 

historiador é “tentar restituir ao passado sua dimensão de presente, isto é, de 

indeterminação”, resgatando a experiência política dos atores, seus sistemas de 

ação, representação e contradição, a fim de que o presente do passado nos 

ajude a melhor refletir sobre o nosso presente e não apenas explicar o presente 

ou o que ele foi. 

Para fortalecer seus argumentos, Pierre Rosanvallon210 recorre às 

                                                           

207 GIL PUJOL, Xavier. La história política de la Edad Moderna europea, hoy: Progresos y 
minimalismo In: BARROS, Carlos (Coord.). Historia a debate: actas del Congreso Internacional 
"A historia a debate". Santiago de Compostela: História a Debate, 1995. 

208 BARROS, 1995, p. 196-208. 

209 ROSANVALLON, Pierre. Por uma história do político. São Paulo: Alameda, 2010. 

210 HUNT, Lynn. História, cultura e contexto in: HUNT, Lynn. A nova história cultural. São Paulo: 
Martins Fontes, 1992. 



213 
 

concepções de Claude Lefort - que definia o político como o conjunto de 

procedimentos a partir dos quais desabrocha a ordem social - para postular que 

o político e o social são indissolúveis. Assim, Pierre Rosanvallon entende que o 

historiador do político deve se mover na direção de uma história política total a 

fim de construir o sentido político em toda sua complexidade. A história do 

político deve dialogar e extrair conhecimentos da Historia Cultural, História 

Social, da História das Instituições Políticas e História das Ideias. E, a nova 

história filosófica do político, segundo ele, deve ser compreendida no interior 

deste conjunto maior de inovações na disciplina. 

Parafraseando E. H. Carr, Lynn Avery Hunt211 afirma que “quanto mais 

culturais se tornarem os estudos históricos, e quanto mais históricos se tornarem 

os estudos culturais, tanto melhor para ambos”. Hunt entende que, assim como 

a história, nas décadas de 1950 e 1960, gradativamente avançou para o social, 

dialogando com a sociologia; nas décadas de 1970 e 1980 os historiadores 

marxistas e dos Annales direcionaram seus interesses para as práticas culturais, 

aproximando-se da Antropologia e da Teoria Literária. Assim, ao se debruçar 

sobre sua documentação, o historiador precisa levar em conta que os 

documentos que descrevem ações simbólicas do passado possuem caráter 

intencional e estratégico. Por isso, os historiadores da cultura devem criar suas 

próprias estratégias para lê- los212. 

Optamos por cotejar algumas leituras sobre Flávio Josefo através da 

historiografia inglesa - que historicamente está mais ligada a História Política; da 

historiografia francesa – na qual predomina a História Social; e, ainda, na 

historiografia brasileira que, apesar de se identificar mais com a História Social, 

também apresenta alguns trabalhos que dialogam com a História Política e com 

a Antropologia Social. 

Os usos e abusos das obras de Flávio Josefo construíram, ao logo da 

história, alguns sentidos sociais para o historiador hebreu. As diferenças ou 

similaridades entre esses sentidos sociais nos remetem diretamente ao 

postulado de Roger Chartier ao afirmar que “toda reflexão metodológica enraíza-

                                                           

211 Ibid., p. 18.  

212  CHARTIER, Op. Cit., p. 178. 



214 
 

se, com efeito, numa prática histórica particular, num espaço de trabalho 

específico”213. Assim sendo, antes de nos debruçarmos sobre as impressões do 

próprio Josefo sobre si mesmo e seu mundo social através do discurso em sua 

obra “A Vida”, nós cotejaremos algumas impressões externadas pelas 

historiografias inglesa, francesa e brasileira. 

Nosso primeiro autor, Paul Spilsbury214, afirma que frequentemente Flavio 

Josefo é acusado de ser oportunista e orgulhoso, um traidor com talento para a 

autopreservação. Spilsbury lembra que relatos como o incidente em Jotapata, 

na qual Josefo conseguiu sair vivo de um suicídio coletivo e ainda convenceu 

Vespasiano a preservar sua vida, além de outros relatos que mostram o 

historiador hebreu se aproveitando de situações de calamidade para obter 

vantagens pessoais, corroboram para a construção da identidade de Flávio 

Josefo como traidor e aproveitador. 

No entendimento de Paul Spilsbury215, a ênfase de Josefo em relação à 

piedade de Tito hesitando em destruir Jerusalém, bem como, sua indiferença e 

insensibilidade ao descrever a procissão dos judeus cativos e a ostentação dos 

objetos sagrados retirados do templo de Jerusalém durante o triunfo de 

Vespasiano em Roma, fortalecem a imagem de Flávio Josefo como um mero 

propagandista da Dinastia Flaviana.  

Josefo, enquanto historiador da guerra dos judeus contra os romanos teria 

como principal objetivo aumentar o prestígio dos Flávios na sociedade romana e 

dar legitimidade aos novos imperadores diante de um público desconfiado. Por 

isso, houve interesse dos Flávios em patrocinar suas obras. Embora concorde 

parcialmente com Spilsbury, Tessa Rajak sugere que Josefo concluiu o sétimo 

                                                           

213 A historiografia inglesa apresenta inúmeras obras e autores que tratam de temas relacionados 
a Flávio Josefo e suas obras. Em sua grande maioria, essas obras se referem às relações 
políticas entre os judeus e os outros, tanto no período helenístico, quanto durante o domínio 
romano. Como nesse capítulo nos propomos a cotejar as impressões da historiografia apenas 
em relação a Flávio Josefo enquanto indivíduo, nós limitamos nossa reflexão apenas a alguns 
autores. Uma lista de autores da historiografia inglesa que fazem uso das obras de Flávio Josefo 
como documentação pode ser encontrada na obra “Flavius Josephus and Flavian Rome” 
organizado por Steve Mason (2005) e, ainda, em “Making History” organizada por Zuleika 
Rodgers (2007).  

214 SPILSBURY, Paul. Flavius Josephus on the Rise and Fall of the Roman Empire. Journal 
Theological Studies, Oxford, n. 54 (1), p. 1-24, 2003.   

215 SPILSBURY, 2003, Passim.   



215 
 

livro da obra “Guerra dos Judeus” com uma cota de intenso patriotismo judaico 

querendo, assim, corrigir o desequilíbrio criado por sua descrição 

excessivamente pró-romana dos Flávios216. 

 

4.15 – Da produção do discurso 

 

As condições de produção do discurso do historiador hebreu 

levantam questionamentos quanto à preservação da relação de Flávio Josefo 

com as comunidades judaicas do século I d.C., diz Paul Spilsbury217 

questionando a circulação de Josefo nas comunidades judaicas e a adoção das 

práticas religiosas judaicas do seu tempo em seu cotidiano, conforme aprendera 

com seus antepassados. Spilsbury analisa os relatos de Josefo sobre a 

destruição do templo de Jerusalém, o triunfo de Vespasiano e sobre o estatuto 

social do historiador hebreu na sociedade romana do século I d. C. e diz que 

Flavio Josefo afirmava que, tanto a vitória dos romanos sobre os judeus, quanto 

os privilégios concedidos a ele pelos Flávios, se tratavam dos resultados da 

providência divina.  

Entretanto, ao minimizar a ação de Tito na destruição de Jerusalém 

através de seu discurso polêmico, Flávio Josefo ratificou sua atuação como 

propagandista dos Flávios, evidenciou seu desconhecimento da cultura romana 

e do significado de um triunfo para as culturas dominantes. Josefo, também, 

apresentou uma defesa contra os ataques e a desconfiança dos demais 

indivíduos das comunidades judaicas ao demonstrar indiferença durante o relato 

sobre a procissão de judeus cativos no triunfo de Vespasiano e ao tratar a sorte 

dos romanos como resultado da providência divina. 

Paul Spilsbury218 entende que havia uma série de razões para que Josefo 

exonerasse Tito da queima deliberada do templo de Jerusalém em sua obra 

“Guerra dos Judeus”. Dentre elas estava o seu estatuto social na sociedade 

romana. Flávio Josefo se tratava de um liberto e, como tal, tinha obrigações com 

                                                           

216 RAJAK, 1983, apud SPILSBURY, 2003, p. 24.   

217 SPILSBURY, 2003, Passim.  

218 SPILSBURY, 2003, Passim. 



216 
 

a sociedade romana que jamais poderiam ser ignoradas219. Assim, ele postula 

que, apesar de Flávio Josefo atuar como propagandista dos Flávios exaltando 

seus patronos em sua obra “Guerra dos Judeus”, o historiador hebreu 

demonstraria em suas próximas obras que não perdera sua relação com as 

comunidades judaicas do seu tempo ou abandonara as práticas religiosas 

judaicas. Com isso, podemos identificar na leitura de Paul Spilsbury um Flávio 

Josefo que preservou suas relações sociais, políticas e culturais com as 

comunidades judaicas, mas, ainda, manteve suas obrigações com a sociedade 

romana no século I d. C. 

Shaye J. D. Cohen220 também analisa a vida e obra de Flávio Josefo e, 

como Paul Spilsbury, também entende que o historiador hebreu utilizou suas 

obras para fazer propaganda dos Flávios. Josefo chegou a servir como guia e 

intérprete durante os últimos anos da guerra para conduzir seu povo à rendição. 

Entretanto, Flávio Josefo não via a si mesmo como um traidor, conforme postula 

Richard Laqueur221 e Seth Shwartz222, mas, sim, como um grande profeta. 

Josefo se considerava o segundo Jeremias, um porta-voz de Iahweh que tinha 

como tarefa dissuadir os judeus da ideia de lutar contra os romanos, pois Iahweh 

e a Tyché estavam do lado deles. Cohen entende que foi essa postura de Josefo 

que desencadeou acusações de traição por parte dos judeus. 

Após mudar para Roma, Josefo continuou sua carreira de defensor dos 

romanos e propagandista dos Flávio através de suas obras, a fim de 

estabelecer uma nova paz entre romanos e judeus, diz Shaye J. D. Cohen223. 

Com isso, podemos postular que, para ele, Flávio Josefo estava no centro das 

relações socioculturais entre as comunidades judaicas e a sociedade romana 

do século I d. C., circulando nos dois mundos sociais. 

                                                           

 

220 COHEN, Shaye J. D. Josephus in Galilee and Rome: his vita and development as a historian. 
Boston: Brill Academic Publishers, 2002. 

221 LAQUEUR, Richard. The jewish historian Flavius Josephus: a biographical investigation based 
on new critical sources. Toronto: York University, 2005. 

222 SHWARTZ, Seth. Josephus in Galilee: rural patronage and social breakdown in: PARENTE, 
Fausto; SIEVERS, Joseph. Josephus and the history of the Greco-Roman period: essays in 
memory of Morton Smith. Leiden: E. J. Brill, 1994. 

223 COHEN, Op. Cit., p. 232-240. 



217 
 

Analisando a relação entre Flávio Josefo e a casa dos Flávios, Jonathan 

Edmondson e Steve Mason224 identificam o historiador judeu com as 

comunidades da diáspora que posteriormente se domiciliaram em Roma. 

Segundo eles, essas comunidades usufruíam de privilégios por apoiar os 

romanos durante a guerra dos judeus no século I d. C. Steve Mason trata Josefo 

como um caso singular, mas, ao mesmo tempo, através da análise da sua 

trajetória de vida, Mason o situa em seu microcosmo social – nas comunidades 

judaicas domiciliadas em Roma no século I d. C. 

Enfatizando a figura de Flávio Josefo como historiador, Martin 

Goodman225 também registra suas impressões sobre Josefo. Goodman226 

ressalta que Josefo foi testemunha ocular e participante de grande parte da 

história em que descreve. Para ele, Flávio Josefo almejava escrever uma história 

política no mesmo estilo e com o intenso interesse mostrado pelas causas de 

Tucídides, embora Uriel Rappaport227 entenda que o historiador hebreu não se 

identifique tanto com historiadores como Tucídides, Políbio e Tácito, quanto se 

identifica com Diodoro e Dionísio de Halicarnasso.  

Martin Goodman postula que Josefo se mostra menos confiável quando 

em suas obras “se afasta da tela de sua história e profere em sucintas passagens 

seu ponderado ponto de vista sobre fatores e pessoas com maior culpa”228. 

Entretanto, para Goodman, quando em meio a sua narrativa Flávio Josefo 

bradava sobre as terríveis consequências de algum episódio que acabara de 

descrever, é provável que ele tenha dado ao leitor sua honesta opinião. 

Martin Goodman229 faz uma análise similar a de Cohen ao observar 

que Flávio Josefo achava que a ira divina dirigida aos judeus por sua 

                                                           

224 EDMONDSON, Jonathan; MASON, Steve; RIVES, James. Flavius Josephus and the flavian 
rome. Oxford University Press, 2005. 

225 GOODMAN, Martin. A classe dirigente da Judéia: as origens da revolta judaica contra Roma, 
66-70 d. C. Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

226 GOODMAN, Martin. A classe dirigente da Judéia: as origens da revolta judaica contra Roma, 
66-70 d. C. Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

227 Ibid., p. 19. 

228 RAPPAPORT, Uriel. Josephus’ Personality and the Credibility of his Narrative in: RODGERS, 
Zuleika. Making History: Josephus and historial method. Boston: Brill, 2007. 

229 GOODMAN, Op. Cit., p. 19. 



218 
 

iniquidade foi a mais importante razão para a catástrofe judaica. Goodman 

confirma a ideia de que Josefo gostava de se retratar como um Jeremias de seu 

tempo, entretanto, para a historiografia moderna essa postura se trata de um 

produto do primitivo equipamento intelectual de Josefo enquanto autor. Por isso, 

Martin Goodman adverte sobre os perigos de uma confiança excessiva em 

Flávio Josefo. Pois, ele estava tentando analisar e descrever os eventos mais 

traumáticos na história dos judeus. Flávio Josefo esteve muito envolvido para 

conseguir ser objetivo, diz Goodman. 

Ao lembrar que em 66 d. C. Flávio Josefo tinha sido eleito um dos 

principais generais rebeldes judeus, mas, que em 67 d. C., trocou de lado, 

tornando-se um escravo dos romanos e logo depois um respeitado amigo de 

Tito, o destruidor do templo, Martin Goodman descreve as ambiguidades de 

Josefo. Segundo ele, para se alcançar uma melhor perspectiva da narrativa de 

Josefo é fundamental considerar as condições de produção de seu discurso, 

ou seja, colocar a guerra dos judeus contra os romanos diante de seus 

antecedentes religiosos, literários, sociais, econômicos e culturais de judeus na 

Judéia, até o ponto em que os fatos narrados por ele possam ser comparados 

com outra documentação. 

O Josefo de Martin Goodman tinha orgulho de sua carreira, e do seu 

sucesso social em Roma após 70 d. C. Esse sucesso o separava do resto da 

classe dirigente judaica da qual se originara. Para Goodman, a apologia de Flávio 

Josefo tinha como principal objetivo mostrar aos seus interlocutores gentios que, 

não obstante a guerra, os judeus de classe mais rica, como ele, eram iguais aos 

aristocratas gregos das cidades anexadas ao Império Romano.   

Segundo Martin Goodman, Flávio Josefo defendia que o templo de 

Jerusalém e a florescente sociedade da Judéia deviam ser novamente confiados 

aos aristocratas judeus230. Assim, Martin Goodman entende que Josefo 

circulava nas comunidades judaicas e na sociedade romana do século I d. C., 

entretanto, o estatuto social do historiador hebreu tanto nas comunidades 

judaicas quanto na sociedade romana evidenciava sua singularidade entre os 

demais judeus domiciliados na Urbs. 

Como se podem perceber, na historiografia inglesa, as discussões sobre           

                                                           

230 Ibid., p. 35. 



219 
 

Flávio Josefo e suas obras geralmente se situam no âmbito das relações 

sociopolíticas entre os judeus e os outros, no nosso caso, entre as comunidades 

judaicas e a sociedade romana. Josefo é apresentado como um indivíduo 

controverso, ambíguo, gerando as mais diversas opiniões ao seu respeito. Em  

alguns casos Flávio Josefo se trata de um traidor propagandista dos Flávios; 

noutros, se apresenta como um indivíduo que não perdeu o vínculo com as 

comunidades judaicas de seu tempo. 

Essa controvérsia em relação a sua identidade emerge das obras do 

historiador hebreu, principalmente de “A Vida”. Percebemos também que a 

historiografia inglesa se apresenta favoravelmente a apreensão do político a 

partir do indivíduo. Por isso, nela encontramos inúmeras produções sobre as 

obras de Flávio Josefo. Resta-nos compreender se essas diferentes impressões 

sobre a identidade do historiador hebreu realmente emergem do discurso de 

Flávio Josefo em sua obra “A Vida” ou se tais discursos se tratam de 

apropriações dos dizeres de Josefo. Mas, antes disso, precisamos cotejar as 

impressões sobre Flávio Josefo na historiografia francesa. 

Apesar da historiadora francesa Mireille Hadas-Lebel231 afirmar que, ao 

logo da história, Flávio Josefo assumiu as mais variadas identidades, como por 

exemplo, a de cristão, mago, matemático, defensor da fé ou semeador da 

dúvida, bem como, serviu de objeto de estudo nas mais variadas práticas 

historiográficas, conforme afirmamos no início desse capítulo, ao cotejarmos as 

impressões sobre Josefo e suas obras, na historiografia francesa, percebemos 

que, com exceção das obras de Hadas-Lebel e Marcel Simon, os historiadores 

franceses não demonstraram muito interesse pelas obras de Flávio Josefo ou 

pelas relações sociais, políticas, culturais e religiosas entre os judeus e os outros 

na Antiguidade.  

Essa situação pode ser confirmada pelo modesto número de publicações 

sobre o assunto, principalmente se compararmos com as historiografias inglesa 

e alemã. Se desviássemos nossa abordagem apenas para o Império Romano, 

encontraríamos, a partir de Fernand Braundel, autores como Paul Veyne, 

Norbert Rouland, Pierre Grimal, John Scheid, dentre outros historiadores que se 

ocuparam com temas associados ao imperialismo, colonização, romanização, 

                                                           

231 HADAS-LEBEL, Op. Cit., p. 270-273. 



220 
 

clientelismo e patronato, etc. Parece-nos que a ausência das discussões sobre 

as obras de Flávio Josefo se fundamenta nas concepções francesas sobre o 

objeto de estudo, métodos de abordagem e problemática da História Social, bem 

como, na escolha do recorte historiográfico por parte dos historiadores da cultura 

após a recolocação do indivíduo no centro dos processos sociais pelos principais 

desdobramentos da prática historiográfica iniciada pelos Annales. 

Na década de 1930, o movimento dos Annales, com sua proposta de 

História Econômica e Social, afirmou a prioridade dos fenômenos coletivos sobre 

os indivíduos e das tendências de longo prazo sobre os eventos na explicação 

histórica. Ao propor a História como ciência social, a abordagem histórica se 

distanciou do indivíduo. Nas décadas de 1930 e 1940, com o avanço das ideias 

socialistas e o crescimento do movimento operário surgiu uma história social do 

trabalho e do movimento socialista, na qual a oposição entre individual e coletivo 

distinguia a História Social das abordagens anteriores. Aqui, a ação política 

coletiva se tratava de seu principal objeto. As décadas de 1950 e 1960 foram 

marcadas pelo apogeu dos estruturalismos, pelo uso da quantificação nas 

ciências sociais, pelos primeiros avanços da informática e desenvolvimento de 

tensões sociais que se tornaram objetos de estudo para os historiadores. 

Na tradição francesa, as histórias econômica, demográfica e das 

mentalidades tendiam a desenvolver metodologias próprias e a trabalhar com 

níveis do real e temporalidades específicas, embora todas ainda se inserissem 

na longa duração. Com isso, a História Social foi reivindicada como uma 

especialidade que possuía problemas e metodologia próprios, ou seja, os 

objetos de estudo da História Social seriam os modos de constituição dos atores 

históricos coletivos, as classes, os grupos sociais, as categorias 

socioprofissionais, bem como, suas relações nas estruturas sociais. As relações 

entre estruturas, conjunturas e comportamento social definiriam o campo 

específico da História Social que continuou colocando o indivíduo na história 

em segundo plano. 

Na década de 1960, como vimos anteriormente, a História Social 

recolocou a questão do papel e ação do indivíduo na história, bem como, o 

problema das durações em discussão. Segundo Peter Burke232, muitos dos 

                                                           

232 BURKE, Peter. O que é história cultural. Rio de Janeiro: Zahar, 2008. 



221 
 

principais historiadores culturais do final do século XX, como Ladurie, Roche 

na França, Natalie Davis e Lynn Hunt nos EUA, Ginzburg na Itália, Medick na 

Alemanha, antes se definiam como historiadores sociais e admiradores de Marx, 

quando não marxistas propriamente, do final da década de 1960 em diante, eles 

se voltaram para a Antropologia com o objetivo de vincular cultura e 

sociedade. Entretanto, muitos deles, ainda que colocassem o indivíduo no 

centro dos processos sociais, optaram por desenvolver suas pesquisas sobre 

cultura popular ou culturas dominantes na Europa Medieval ou na Europa 

Moderna. 

Assim, percebe-se que o afastamento da historiografia francesa em 

relação às obras de Flávio Josefo foi a principio conceitual e, depois, devido ao 

recorte historiográfico das principais obras da historiografia francesa que tinham 

como objeto de estudo as relações socioculturais. Dito isso, passemos então as 

considerações de Mireille Hadas-Lebel sobre Flávio Josefo. 

Hadas-Lebel dedica uma de suas obras a trajetória de Flávio Josefo da 

sua infância até  o  destino  póstumo de  suas obras.  Mireille  segue  a mesma  

ordem apresentada por Josefo em sua obra “A Vida”. Hadas-Lebel postula que 

a quantidade de fontes em hebraico, grego ou aramaico, registrando as 

impressões dos judeus sobre os romanos, evidencia o desenvolvimento das 

relações culturais, sociais e políticas entre as comunidades judaicas e a 

sociedade romana. Para ela, a relação binária amizades/tensões, 

alianças/revoltas resultou tanto em conformidade com a dominação romana por 

parte dos judeus quanto em expectativas promissoras quanto a sua redenção 

gerando contato, mas, ainda muitos confrontamentos. 

Analisando a trajetória de vida de Flávio Josefo, Mireille Hadas-Lebel 

entende que o historiador hebreu se tratava de um judeu que adotou elementos 

socioculturais romanos em seu cotidiano, perdendo parte do seu vínculo com as 

comunidades judaicas da Urbs, o que o levou a dedicar grande parte de suas 

obras para reivindicar sua identidade judaica233. 

O Flávio Josefo de Hadas-Lebel se trata de um indivíduo que adotou 

elementos socioculturais romanos para garantir sua sobrevivência. Aliás, esse é 

um dos adjetivos que Hadas-Lebel atribui a Josefo. Segundo ela, Flávio Josefo 

                                                           

233 HADAS-LEBEL, Op. Cit., p. 205-228. 



222 
 

se tratava de “um sobrevivente cujas razões de viver haviam desaparecido em 

sua quase totalidade”234. Assim, ela apresenta Flávio Josefo como um judeu de 

Roma que circulava entre os sobreviventes que haviam escapado à escravidão 

e viviam separados com o intuito de preservar a memóri235 das comunidades 

judaicas. Hadas-Lebel, então, parte em defesa de Josefo e suas obras. 

O relato de Mireille Hadas-Lebel nos fornece muitas informações sobre as 

condições de produção do discurso polêmico de Flávio Josefo. Entretanto, nos 

próximos capítulos, além de Hadas-Lebel, utilizaremos outros autores da 

historiografia francesa como Schlomo Sand, Marcel Simon, Paul Veyne, Norbert 

Rouland e John Scheid que, em vez de se ocuparem com o indivíduo, conforme 

é nossa proposta nesse capítulo, se dedicam a análise do microcosmo e 

macrocosmo social de Flávio Josefo, ou seja, as comunidades judaicas e a 

sociedade romana do século I d. C. Dito isso, passemos então as impressões 

sobre Josefo na historiografia brasileira.  

As obras de Flávio Josefo, na historiografia brasileira geralmente são 

abordadas sob duas perspectivas. A primeira delas se refere à relação binária 

dominação romana e resistência judaica, abordadas sob o viés das novas 

perspectivas sobre as práticas imperialistas no mundo antigo. Nessa perspectiva 

se situam, por exemplo, os trabalhos do Prof. Dr. Luís Eduardo Lobianco115, a 

pesquisa do Prof. Dr. Ivan Esperança Rocha, e o trabalho do Prof. Ms. Jorwan 

Gama da Costa Junior236. 

De acordo com essa primeira abordagem, a ocupação da Judéia 

inaugurou uma série de medidas que, através das relações de poder 

estabelecidas entre os romanos e a sociedade judaica, serve como fundamento 

para uma perspectiva sobre a prática imperialista no mundo antigo que dê conta 

também da diversidade social, política e cultural dos povos conquistados. Esse 

                                                           

234 Ibid., p. 218. 

235 Entende-se por memória aquela que dá um fundamento, aparentemente histórico, à 
existência das etnias ou das famílias, isto é, dos mitos de origem. Segundo Le Goff, esta memória 
seria a responsável pela reprodução de comportamentos nas sociedades humanas (LE GOFF, 
1990, p. 426). 

236 Em “O outono da Judéia (séculos I a. C. - I d. C.): resistência e guerras judaicas sob o domínio 
romano – Flávio Josefo e sua narrativa”, datado de 1999 pela UFF, o autor pesquisa o ambiente 
de hostilidades e o antagonismo que pulsou na Judéia, desde a década de 60 do século I d. C. 
até a década de 60 do século I d. C., cujo ápice, segundo ele, foi à guerra judaico-romana. 



223 
 

tipo de abordagem foi gradativamente construído através da historiografia 

brasileira que ao longo dos anos tem preservado as discussões sobre o binômio 

identidade/alteridade, indivíduo/sociedade nas obras de Flávio Josefo; uma 

discussão que, em certo sentido sempre esteve atrelada aos debates 

historiográficos sobre o imperialismo romano. 

O conceito de imperialismo nos remete aos termos “dominante” e 

“dominado”. Ivan E. Rocha237 investiga como a relação entre dominadores e 

dominados emergiu de forma indireta na documentação produzida por Flávio 

Josefo sobre a guerra contra os romanos, evidenciando uma profunda crise 

interna entre diferentes grupos judaicos alinhados ou distantes do poder romano. 

Segundo Ivan Esperança Rocha2388, Flávio Josefo representa a corrente 

moderada dos judeus, aliada aos romanos, e descreve os inimigos de Roma 

como seus inimigos. Entretanto, ele se trata de um personagem ambíguo e, essa 

ambiguidade contribuiu para sua pouca aceitação entre os judeus. 

Ao analisar a obra “Guerra dos Judeus”, Luís Eduardo Lobianco 

identificou uma quádrupla ambiguidade em Flavio Josefo: no nome, origem, 

estrutura e conteúdo. A primeira ambiguidade pode ser evidenciada nos títulos 

da obra. Lobianco afirma que a obra é portadora de dois títulos, um no corpo da 

narrativa – “No Concernente à Guerra dos Judeus” - e outro em relatos 

posteriores – “História da Guerra dos Judeus contra os Romanos”. Assim, ele 

apresenta autores como Richard Laqueur e H. ST. J. Thackeray para demonstrar 

que tal ambiguidade provavelmente resulta da tendência de Flávio Josefo em se 

inclinar para a perspectiva romana da guerra ou para o ponto de vista judaico do 

litígio239. 

A segunda ambiguidade apresentada por Luis Eduardo Lobianco 

                                                           

237 Em “Judaea romana: negociação e resistência”, datado de 2010 pela UFRJ, o autor analisa o 
processo de dominação imperial romano na Judéia, entre os anos 168 a. C. e 132 d. C., bem 
como, o impacto do domínio romano sobre as condições socioculturais locais e sobre 
comportamento das facções político-religiosas judaicas. 

238 ROCHA, Ivan E. Dominadores e dominados na Palestina do século I. São Paulo: sn, 2004. 
Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/his/v23n1-2/112v2312.pdf. Acessado em 24 de março de 
2021. 

239 LOBIANCO, Luís Eduardo. O outono da Judéia (séculos I a. C. – I d. C.): resistência e guerras 
judaicas sob domínio romano – Flávio Josefo e sua narrativa (Dissertação de Mestrado). Niterói: 
sn, 1999. 

http://www.scielo.br/pdf/his/v23n1-2/112v2312.pdf


224 
 

identifica Josefo como um homem dividido entre Judéia e Roma. Assim, segundo 

ele torna-se relevante discutir se a obra de Josefo se trata da expressão da 

verdade ou de mera propaganda dos Flávios prevenindo os demais povos contra 

novas insurreições, conforme posição de Tessa Rajak, Paul Johnson, Seth 

Schwartz e argumentação de Lucien Poznanski e Thackeray. Lobianco240 

afirma que ele “escreve em especial para os seus compatriotas – os judeus – 

bem como para os romanos, sempre, lembro, no sentido de garantir que a origem 

desta obra é a necessidade de relatar- se a verdade, e não fazer propaganda, 

como é opinião praticamente unânime dos estudiosos de Josefo”. Entretanto, ele 

não deixa de reconhecer que realmente foi uma obra autorizada pelos Flávios 

com intenções propagandistas e autopromocionais, contudo, acredita que em 

seu discurso há forte carga de valores judaicos, já que Josefo nunca deixou de 

ser judeu e se ver como tal, e é por isso que ele exalta os judeus e o judaísmo. 

A terceira ambiguidade apresentada por Luís Eduardo Lobianco trata-se 

da estrutura. Segundo ele, “Josefo equilibrou-se, como historiador, entre duas 

concepções de história, que floresceram na idade antiga, seja ocidental – a 

grega -, sobretudo clássica, seja oriental – a judaica, sendo assim necessário 

aqui demonstrarem-se os ensinamentos que se referem a estas duas formas de 

produção histórica, isto é, a compreensão do que era a história para estes dois 

mundos distintos, duas noções de história unidas no texto de Josefo”. Assim, 

Lobianco analisa a influência das historiografias latina e judaica em seu discurso. 

Finalmente Luís Eduardo Lobianco identifica a quarta ambiguidade, a de 

conteúdo. Ele apresenta Flávio Josefo como alguém que ora apresenta um 

discurso pró-judaico e ora pró-romano. Muitas vezes se mostra anti-judaico, 

mas, dificilmente se posiciona contra os romanos, salvo algumas exceções. 

Lobianco justifica tal ambiguidade como sendo resultado da cidadania romana. 

Josefo “vivia sob a influência dos Flavius”. Isso não pode ser desconsiderado ao 

analisar seu discurso. 

A segunda perspectiva dos trabalhos produzidos na historiografia 

brasileira sobre Flávio Josefo se caracteriza pela análise literária e ou linguística 

de suas obras, bem como, de sua trajetória de vida. Nessa perspectiva se 

                                                           
 

 



225 
 

situam, por           exemplo, o trabalho do Prof. Doutorando Alex Degan241 e o trabalho 

do Prof. Ms. Samuel Martins Nascimento242. 

Alex Degan243critica o modelo de abordagem historiográfica que faz uso 

das obras de Flávio Josefo apenas para discutir as muitas formas de domínio no 

mundo romano, situando Josefo entre os documentos comprometidos com a 

aristocracia romana que fazem apologia ao poder imperial romano244. Segundo 

Alex Degan245, para esse modelo de abordagem, as obras de Flávio Josefo não 

passam de uma documentação tendenciosa, entretanto, segundo ele, não se 

pode desconsiderar que Flávio Josefo se trata de uma documentação singular, 

principalmente, porque em muitos episódios da história judaica narrados por ele, 

não são encontrados em outra documentação. 

Ao analisar as obras de Flávio Josefo, Alex Degan identifica elementos 

comuns à historiografia greco-romana como: a busca pela verdade, a censura 

aos autores anteriores que produziram visões parciais e a utilização de discursos 

intercalados com a narrativa; pontuando assim influências de Políbio, Tucídides, 

Nicolau de Damasco e Dionísio de Halicarnasso. Entretanto, a preocupação de 

Josefo em associar seus relatos ao Deus de Israel, trouxe dificuldades para sua 

aceitação como mais um nome da historiografia greco-romana. 

Sobre esse segundo viés, temos também algumas publicações do Projeto 

de Estudos Judaico-Helenísticos, da UnB, coordenado pelo professor Vicente 

Carlos Alvarez Dobroruka que pesquisa tanto a influência da cultura helênica 

quanto dos textos apocalípticos judaicos nas obras de Flávio Josefo, como 

resultado de interações culturais. 

                                                           

241 Ibid., p. 149. 

242 Ibid., p. 175. 

243 Em “A Identidade Incômoda: identidades no Bellum Judaicum de Flávio Josefo”, datado de 
2006, pela USP, o autor discute a maneira como as identidades s foram formuladas por Josefo 
em Bellum Judaicum (Guerra dos Judeus), analisa internamente a obra e a trajetória de Josefo 
com o objetivo de desvendar como Josefo percebia a dominação romana, entendia a presença 
dos judeus no mundo e como esses se inseriam no Império Romano. (JOSEFO, 2007). 

244 DEGAN, Alex. A identidade incômoda: um estudo das identidades no Bellum Judaicum de 
Flávio Josefo (Dissertação de Mestrado). São Paulo: Limeira: USP, 2006. 

245 Em “A concepção de história em Flávio Josefo: o judeu de Roma”, datado de 2008, pela UEM, 
o autor analisa a narrativa da guerra judaico-romana apresentada por Josefo e reflete sobre sua 
concepção de história, abrangendo algumas influências que recebeu da historiografia antiga. 



226 
 

Vicente Dobroruka analisa não só as influências da historiografia latina 

em Flávio Josefo conforme faz Alex Degan, mas, ainda, investiga a influência de 

textos proféticos e apocalípticos judaicos em seus discursos. Segundo ele, 

Josefo dá  importância considerável à literatura apocalíptica como combustível 

para a revolta; ao mesmo tempo, sua própria concepção do sentido da história 

revela a influência, velada ou assumida, dos apocalipses. Josefo possui além de 

Tucídides, dois outros grandes modelos estilísticos e de conduta que busca 

imitar: Daniel e Jeremias. 

Alex Degan246 faz uma análise interna da obra “Guerra dos Judeus”, bem 

como, da trajetória de Josefo para apreender como o historiador hebreu percebia 

a dominação romana, entendia a presença dos judeus no mundo e como seus 

conterrâneos se inseriam na sociedade romana. Com isso, ele postula que Flávio 

Josefo encontrou seu outro dentro do romano, contrapondo dois grupos sociais: 

a comunidade judaica (chamada por ele de coletividade dos judeus) e a 

sociedade romana (denominada por ele de coletividade dos romanos). 

A retórica da alteridade está claramente definida em “Guerra dos Judeus” 

através de termos essencialmente bélicos, diz Segundo Alex Degan. Ele ressalta 

que, nessa obra, os romanos foram representados como uma infalível máquina 

de guerra, com rígida hierarquia, comando experiente e conhecedora de tática. 

Em contrapartida, os judeus foram descritos com contornos caóticos, 

despreparados, orientados somente pelo desespero, sem líderes carismáticos e 

justos. Flávio Josefo, então, se trata de um indivíduo inserido entre duas culturas 

e línguas distintas, sobrevivendo e transitando entre diferentes linguagens, 

gerando polêmica em torno de sua vida e, posteriormente, polemizando o debate 

historiográfico em torno de sua personalidade e do valor de sua obra, diz Alex 

Degan247. 

Ao transitar entre dois mundos sociais distintos, conforme postula Alex 

Degan, Flávio Josefo atraiu desconfiança e escreveu sobre um judaísmo que 

não existia mais. Com isso, experimentou um contínuo julgamento moral que, 

                                                           

246 DEGAN, 2006, p. 8. 

247 DEGAN, 2006, Loc. Cit. 

 



227 
 

por sua vez, ultrapassou as linhas da crítica histórica. A. Degan postula que 

Josefo tinha consciência da polêmica em relação a sua vida e que, por isso, suas 

obras se equilibram entre defesas apaixonadas do judaísmo, negociações entre 

a cultura judaica e a realidade imperial romana, condenações e apontamentos 

de culpados pela desgraça de Jerusalém e sua defesa pessoal. Josefo ainda 

intencionava consolar e orientar seus compatriotas, ajudando-os a se inserir na 

sociedade romana. 

Como se pode observar, Flávio Josefo ocupa um lugar singular entre os 

diversos seguimentos historiográficos que se ocupam das relações sociais, 

políticas, culturais e religiosas entre as comunidades judaicas e a sociedade 

romana no século I d. C. 

A diversidade de discursos sobre Josefo evidencia a necessidade de um 

dispositivo teórico para nortear nossa proposta de apreensão da circularidade 

cultural entre as comunidades judaicas e a sociedade romana a partir da análise 

da obra “A Vida” de Flávio Josefo. Assim, diferentemente dos demais autores da 

historiografia brasileira abordados nesse primeiro capítulo, nós optamos pelo 

modelo de abordagem conceitual da Micro-história, desenvolvido por Carlo 

Ginzburg. Esse modelo nos permite concentrar a análise nos resultados do 

contato sociocultural entre romanos e judeus, objetivando cotejar os indícios 

de circularidade cultural entre os indivíduos das comunidades judaicas e da 

sociedade romana. 

Indivíduos como Flávio Josefo adotaram elementos culturais romanos e 

circulavam tanto nas comunidades judaicas quanto na sociedade romana no 

século Id. C., evidenciando assim a existência da circularidade cultural entre 

judeus e romanos sem que, necessariamente, esses indivíduos perdessem o 

vínculo com sua identidade. 

Aplicar o modelo de abordagem conceitual de Carlo Ginzburg possibilita 

uma leitura alternativa das obras de Flávio Josefo. Essa leitura alternativa não 

se ocupa apenas com os confrontamentos entre judeus e romanos após a 

ocupação romana da Judéia ou com a relação binária dominadores e 

dominados, assimilação cultural e resistência, nem tampouco se concentra em 

uma perseguição romana ou resultados desastrosos para os judeus. 

O modelo de abordagem conceitual de Carlo Ginzburg nos permite 

ultrapassar a região da Judéia e adentrar noutras regiões anexadas ao Império 



228 
 

Romano, observando comunidades judaicas que conviviam pacificamente com 

a sociedade romana, adotavam valores culturais romanos em seu cotidiano e, 

ainda, na mesma proporção exportavam elementos culturais judaicos para a 

sociedade romana através do proselitismo. As comunidades judaicas da Urbs 

podem ser consideradas como um microcosmo social no interior da sociedade 

romana. Entretanto, essas comunidades tinham consciência de que a 

preservação de sua identidade estava diretamente relacionada à manutenção 

de sua boa relação com o seu macrocosmo social. Embora usufruíssem de 

muitos privilégios que as diferenciavam dos demais grupos sociais subordinados 

ao Império Romano, as comunidades judaicas se reconheciam no universo das 

culturas subalternas. 

A análise do discurso proposta por Eni Puccinelli Orlandi aplicada à obra 

“A Vida” de Flávio Josefo nos permite reconstruir o contexto social, político e 

religioso das comunidades judaicas e da sociedade romana, desvendando assim 

o universo das culturas dominantes e das culturas subalternas. Flávio Josefo 

está inserido na dualidade do mundo social do século I d. C., seu estatuto social 

nos permite aprender o social através de seu discurso. Nesse capítulo, além de 

apresentarmos e fundamentarmos nossas escolhas teórico-metodológicas, nós 

identificamos a obra “A Vida” de Flávio Josefo como uma autobiografia (forma) 

e como um discurso polêmico (modo de funcionamento). Cabe-nos agora, 

desvendar as condições de produção do discurso de Josefo. Assim sendo, no 

próximo capítulo, identificaremos os indícios de circularidade cultural entre as 

comunidades judaicas e a sociedade romana, entre as culturas dominantes e as 

culturas subalternas através da obra “A Vida” de Flávio Josefo. 

Conforme observamos no capítulo anterior, o modelo de abordagem 

conceitual de Carlo Ginzburg nos permite acessar ao mundo social a partir do 

indivíduo e desvendar a coletividade através da singularidade. Flávio Josefo, 

apesar de se apresentar como um caso singular, se trata de um sujeito 

socialmente construído, por isso, analisar o discurso de sua obra “A Vida” nos 

possibilita entrar em contado com a sua exterioridade. Eni Puccinelli Orlandi 

descreve essa exterioridade como sendo as condições de produção do 

discurso132 e nos possibilita remeter o discurso de Josefo a toda uma filiação de 

dizeres, a uma memória, a sua historicidade e significância, demonstrando seus 

compromissos políticos, sociais e religiosos, além de suas relações 



229 
 

socioculturais. 

Seguindo o modelo de abordagem conceitual de Carlo Ginzburg 

percebemos que a marcação das diferenças entre as culturas dominantes (leia-

se cultura romana) e as culturas subalternas (em nosso caso específico, a 

cultura judaica) emerge das relações socioculturais entre as comunidades 

judaicas e a sociedade romana. Essas marcações são evidenciadas através do 

discurso de Flávio Josefo. Assim, as comunidades judaicas da Urbs podem ser 

consideradas como um microcosmo social no interior da sociedade romana. No 

entanto, essas comunidades tinham consciência de que a preservação de sua 

identidade estava diretamente relacionada à manutenção de sua boa relação 

com o seu macrocosmo social. 

Nosso objetivo aqui é reconstruir as condições de produção do discurso 

de Flávio Josefo a partir das relações socioculturais estabelecidas entre o 

microcosmo e o macrocosmo social de Josefo, pois, a dualidade do mundo social 

na qual ele circulava contribuiu efetivamente para construção de seu discurso. 

 

4.16 - O universo social da Judeia sob a ótica de Josefo (das culturas 

subalternas)  

 

Independentemente do fato da poesia acima apresentar elementos de 

uma tradição judaica que está diretamente relacionada ao que Schlomo Sand 

descreve como paradigma do desenraizamento e do exílio134, a perícope 

supracitada fornece- nos indícios sobre o tipo de relação que um judeu 

domiciliado fora da Judéia mantinha com a região, ainda que na prática a 

Judéia não fosse sua terra natal. Esse foi o caso de vários judeus que nasceram 

e viveram nas comunidades judaicas da diáspora. 

Os judeus preservavam suas identidades e relação sociocultural com a 

Judéia através da prática dos judaísmos248. Antes da destruição da cidade e do 

                                                           

248 Apesar de sua diversidade, a prática do judaísmo serve como elemento unificador do povo 
judeu e como meio de preservação da memória, resultando na marcação simbólica da diferença. 
Jacques Le Goff (1990, p 443) descreve o judaísmo como uma religião de recordação. Segundo 
ele, isto se deve ao fato de que os atos divinos de salvação situados no passado formam o 
conteúdo da fé judaica e o objeto do culto, bem como o livro sagrado e tradição histórica insistem 
na necessidade da lembrança como tarefa religiosa fundamental. As festividades religiosas, ritos, 
símbolos e representações do calendário litúrgico do judaísmo expressam a valorização da 
memória – aquela que segundo Le Goff (1990, 426) dá fundamento, aparentemente histórico, à 



230 
 

templo de Jerusalém promovida por Tito em 70 d. C., os judeus que viviam em 

diversas regiões anexadas ao Império Romano, pelo menos três vezes por ano, 

se dirigiam a Jerusalém para participar das festas de peregrinação, conforme 

prescrevia a Torá. Essas festividades geralmente estavam associadas às 

atividades agrícolas, pois, o cultivo e relação estreita com a terra fazia parte da 

formação imaginária136 do discurso judaico sobre as origens do povo judeu. 

Após a destruição do templo de Jerusalém, algumas dessas festas, como 

por exemplo, a Chag HaPessach, foram adaptadas ao ambiente familiar local, 

apresentando novos elementos simbólicos que faziam menção direta ao período 

em que a festividade era realizada em Jerusalém. 

A Chag HaPessach, também chamada pelos judeus de Chag Haaviv (A 

Festa da Primavera), Chag Hamatzot (A Festa dos Pães Ázimos) ou Chag 

Hasherut (A Festa da Liberdade), se trata de uma festa religiosa judaica, 

celebrada anualmente por judeus de vários locais do mundo desde a 

Antiguidade. Essa festividade é celebrada durante oito dias, na estação da 

primavera (mês de Nissan), onde o ponto central é a realização do seder - um 

jantar especial em que, através de seus elementos simbólicos, se conta a história 

dos judeus, enfatizando a passagem da escravidão para a liberdade. 

Para as inteligências envolvidas na celebração, Iahweh retirou seu povo 

da escravidão no Egito e o conduziu para a terra que tinha prometido aos seus 

antepassados. A Pessach, com todos os seus elementos simbólicos, seria a 

recordação do início desta mudança – um apelo ao passado que objetiva 

reconstituir as identidades judaicas. Assim, simbolicamente, durante essa 

festividade as diversas comunidades judaicas espalhadas pelo Império Romano 

se integravam geograficamente a Judéia a fim de reafirmar suas identidades e 

preservar para as gerações futuras os elementos culturais de sua memória. 

Entretanto, a Chag  Eni Puccinelli Orlandi conceitua as formações imaginárias 

como as projeções que permitem ao analista passar das situações empíricas – 

os lugares dos sujeitos – para as posições dos sujeitos nos discursos. O 

mecanismo imaginário, diz Orlandi, produz imagens dos sujeitos e do objeto do 

discurso dentro de uma conjuntura sócio-histórica (ORLANDI 2003, p. 40). 

                                                           
existência das etnias ou das famílias e que seria responsável pela reprodução de 
comportamentos nas sociedades humanas, e advertem quanto ao perigo da amnésia coletiva. 



231 
 

O povo judeu havia conseguido, anteriormente, estabelecer o reino 

hebreu dos hasmoneus, após ter rejeitado a má influência dos gregos. [...] Esse 

povo conheceu a errância do exílio [...] e não se enraizou nem se miscigenou aos 

gentios ao lado dos quais viveu”. Entretanto, Sand, apesar de postular que os 

judeus sempre formaram comunidades religiosas importantes que surgiram e se 

desenvolveram em diversas regiões do mundo, critica profundamente a 

concepção de um povo judeu portador de uma mesma origem que teria se 

deslocado ao HaPessach se trata apenas de um exemplo da estreita relação 

que um judeu mantinha com a Judéia, ainda que estivesse domiciliado em outras 

regiões anexadas ao Império Romano. 

Embora vivesse noutra região ou, como no caso de Flávio Josefo, na 

própria Urbs, um judeu liberto continuava culturalmente ligado ao universo das 

comunidades judaicas através da prática de algum tipo de judaísmo, constituindo 

um microcosmo social dentro da sociedade romana. Essa situação também se 

aplicava aos judeus que receberam cidadania romana, mantendo ao mesmo 

tempo suas obrigações com as comunidades judaicas e a sociedade romana. 

C. Nicolet249 entende que a cidadania romana estava associada tanto as 

obrigações ou as vantagens políticas quanto ao direito privado e penal. Segundo 

ele, ao receber cidadania romana o indivíduo via suas “relações pessoais, 

familiares, patrimoniais e comerciais reguladas – e seus litígios ou delitos 

julgados – segundo um direito comum”. Entretanto, tal situação de igualdade 

perante a lei não significava que todos tinham a mesma posição e os mesmos 

direitos. As diferenças eram inevitáveis por causa da relação de clientelismo e 

patronato, mas as desigualdades não diziam respeito ao domínio das relações 

privadas como matrimônio, família, relações com os filhos e herança em caso de 

delitos. 

O modelo de relação identitária que evidencia a dualidade do mundo 

social e a circularidade cultural entre o microcosmo e o macrocosmo social pode 

ser inferido da formação imaginária do seguinte discurso do historiador hebreu 

Flávio Josefo: 

 

“Como eu tenho a minha origem numa longa 
série de antepassados de família sacerdotal, 

                                                           

249 NICOLET, 1989 Apud GIARDINA, 1992, p. 21-25. 



232 
 

eu poderia vangloriar-me da nobreza do meu 
nascimento, pois cada nação, estabelecendo 
a grandeza de uma família, em certos sinais 
de honra que a acompanham, entre nós uma 
das mais notáveis, é ter-se a administração 
das coisas santas. Mas eu não sou somente 
oriundo da família de sacrificadores, eu sou 
também da primeira das vinte e quatro linhas 
que a compõem e cuja dignidade está acima 
de todas. A isso posso acrescentar que, do 
lado de minha mãe eu tenho reis, entre meus 
antepassados. O ramo dos hasmoneus, de 
que ela é proveniente, possuiu durante um 
longo tempo, entre os hebreus, o reino e a 
suprema sacrificatura [...]. Fui educado desde 
minha infância no estudo das letras, com um 
dos meus irmãos de pai e mãe [...]; Deus 
deu-me bastante memória e inteligência e eu 
fiz tão grande progresso que tendo, então, só 
catorze anos, os sacrificadores e os mais 
importantes de Jerusalém se dignaram 
perguntar minha opinião sobre o que se 
referia à interpretação das leis. Quando fiz 
dezesseis anos desejei aprender as diversas 
opiniões dos fariseus, e dos saduceus e dos 
essênios, três seitas que existem entre nós, 
a fim de, conhecendo-as, eu pudesse adotar 
a que melhor me parecesse. [...] Iniciei-me 
então nos trabalhos da vida civil e abracei a 
seita dos fariseus, que se aproxima mais que 
qualquer outra da dos estoicos, entre os 
gregos”.250 

 

 

Apesar de se tratar de um liberto da casa dos Flávios, o que do ponto de 

vista judaico situaria o historiador hebreu no mundo social das culturas 

dominantes, Flávio Josefo se identifica com o universo das culturas subalternas, 

mais especificamente com os elementos culturais das comunidades judaicas 

domiciliadas na Urbs. Ao evocar em seu discurso suas relações de parentesco 

e sua formação singular dentro do judaísmo, Josefo queria que seus sujeitos 

interlocutores o identificassem com a honra, nobreza e justiça dos seus 

antepassados. Flávio Josefo queria que as comunidades judaicas da Urbs o 

reconhecessem não apenas como um liberto da casa dos Flávios, mas 

principalmente como um judeu - seu pai chamava-se Matatias, seu nome era 

                                                           

250 JOSEPHUS, Flavius. The Life. Against Apion. Cambridge: Havard University Press, 1954 
(Loeb Classical Library vol. 1). 



233 
 

Josefo, hebreu de nascimento e sacrificador em Jerusalém”251. 

Enquanto sujeito locutor, Flávio Josefo demonstra ser possível cotejar a 

existência de uma circularidade nas relações socioculturais entre as 

comunidades judaicas e a sociedade romana ao expressar sua preocupação em 

preservar sua identidade, sem prejuízo da adoção de elementos socioculturais 

romanos em seu cotidiano. O reconhecimento da existência dessa circularidade 

nas relações socioculturais entre as comunidades judaicas e a sociedade 

romana no século I d.C. contribui para a concepção de uma comunidade judaica 

diferente daquela construída pela historiografia - principalmente inglesa, através 

do paradigma do desenraizamento e exílio, enfatizando o separatismo e o 

confrontamento entre judeus e romanos. 

O resultado do desenvolvimento das relações socioculturais entre as 

comunidades judaicas e a sociedade romana foi o surgimento de indivíduos que, 

como Flávio Josefo, circulavam nos dois mundos sociais. Esses indivíduos 

promoveram a circularidade entre as culturas dominantes e as culturas 

subalternas, demonstrando ser possível a Flávio Josefo adotar elementos 

culturais de uma sociedade distinta da sua e, ainda, manter o vínculo com alguma 

identidade judaica. 

Flávio Josefo se identifica com o povo judeu. Cabe-nos, então, 

compreender  o que o senso de pertencimento a Judéia representava para 

indivíduos como ele e se a evidente circularidade nas relações socioculturais 

entre judeus e não judeus na Urbs do século I d. C. prejudicava a preservação 

das identidades das comunidades judaicas. Entretanto, antes disso, precisamos 

compreender a concepção de “Judéia” que emerge do discurso polêmico de 

Flávio Josefo. A “Judéia” surge em seu discurso como resultado da memória em 

que ele estava inserido. 

A Judéia que emerge do discurso de Flávio Josefo pode ser apreendida 

através da geografia, economia e pluralidade religiosa. Essas três áreas de 

concentração nos permitem circunscrever as possibilidades latentes de 

circularidade cultural entre as comunidades judaicas e a sociedade romana. 

Entretanto, nós trataremos da pluralidade religiosa judaica no próximo capítulo, 

quando abordaremos as escolhas religiosas de Flávio Josefo. 

                                                           

251 JOSEPHUS, GUERRA DOS JUDEUS, Prefácio. 



234 
 

CONCLUSÃO 

 

Tratamos anteriormente do processo social, político, religioso e cultural que 

motivou o contingente de judeus em atravessar suas fronteiras para manter a 

identidade do seu grupo, sem abandonar as suas raízes em Jerusalém e na 

Judeia como seu destino final. Procuramos descrever o tipo de formação social 

encontrada e como o grupo desses chamados insurgentes ingressou nos 

espaços sociais e culturais dessa sociedade, assim como, as estratégias 

montadas no sentido da preservação do judaísmo no âmbito da sua 

hereditariedade. 

Fizemos também um esboço do cenário histórico-cultural-religioso do 

judaísmo com a intenção de compreendermos os elementos que o caracterizam 

como cultura e como religião. Tomamos esses elementos como referenciais 

indicados pelos membros das gerações que se seguiram até as ocupações 

helênicas na tratativa de análise dos processos de mudanças culturais 

verificados nos grupos. Com o objetivo de resenhar considerações finais sobre 

a constituição da identidade étnica dos judeus na Judeia, retomamos alguns 

questionamentos discutidos ao longo do estudo.  

A análise de todo o material mostrou que não se pode definir o que é "ser 

judeu" em termos positivos. Nesta linha, a análise assumiria um caráter 

dogmático, visto que apenas se direcionaria para aqueles elementos que 

ameaçam todo o sistema cultural e religioso do judaísmo. Os objetivos a serem 

destacados buscariam as ações que pudessem promover o resgate dos 

elementos importantes em outros momentos históricos e que, atualmente, 

encontram-se fragmentados, como nos escritos de Flávio Josefo e Daniel, onde 

consta motivações que ajudaram na formação da identidade Macabeia. Esta 

condição representa o cerne da problemática das lideranças da comunidade.  

Optamos ainda por uma linha de análise e interpretação das mudanças 

ocorridas, como sendo a própria essência da hereditariedade do povo, 

acompanhando as condições norteadoras da história. Nessa alternativa partimos 

do judaísmo antigo como grupo a ser estudado dentro das suas dimensões. 

Consiste no reconhecimento, entre outros fatores, de que o judaísmo está 

inserido na História Universal, não mais como uma configuração étnica ou 

religiosa isolada, mas, numa visão dialética, como parte da dinâmica que 



235 
 

movimenta as sociedades humanas, dimensionadas pelas forças sociais, 

políticas, econômicas e religiosas em um contato que destaca a historicidade 

desses movimentos na busca pela compreensão dos fatos. Como princípio de 

análise, tomamos as concepções baseadas em como os judeus contam sua 

própria história, considerando como base a opção consciente de ser membro de 

um grupo referenciado em um conteúdo ético que se expressa na religião e na 

cultura de vida.  

Observamos algumas gerações do movimento antigo ao espaço medieval, 

que foram responsáveis pela opção da continuação e reafirmação, mesmo que, 

mediante a mudança, tendo a "memória do grupo" um papel fundamental na 

formação do espírito judaico. As tradições, os costumes, alguns códigos de 

conduta social e até mesmo tradições familiares foram tomados como 

indicadores empíricos, uma vez que estes elementos, entre outros, estruturam, 

a memória, inserindo-a na memória da coletividade a qual nos grupos 

pertencentes.  

Este processo concerne ao poder que os referidos elementos têm como 

reforçadores dos sentimentos de coesão social através da adesão afetiva e 

efetiva ao grupo, atualizando a identidade. Assim, no amplo contexto das 

inúmeras diásporas judaicas recortamos histórica e espacialmente o caso das 

comunidades do Mediterrâneo, assolados pelos desmandos helênicos, 

analisando o processo de mudança cultural nela constatado e suas implicações 

na conformação da identidade judaica.  

Na ocasião do seu estabelecimento observa-se que, sob pressão dos 

condicionamentos configurados como fatores de assimilação, os judeus, 

inicialmente, apresentam um comportamento social e um sistema de crenças 

calcado em um conjunto de alternativas e geração de padrões passíveis de 

serem reconhecidos como típicos do grupo, o que deu todo cerne da sua 

identidade, promovendo assim sua hereditariedade.  

No confronto com a diversidade cultural, a coesão e autoconfiança da 

identidade judaica são favorecidos, permitindo que, no início, os chamados 

insurgentes macabeus permanecessem ancorados nas tradições originais do 

grupo. Um alto grau de uniformidade refletia esta coesão em tomo dos bens 

culturais por eles trazidos como religiosidade e território.  



236 
 

Como um grupo minoritário étnico no chamado contexto greco-romano 

entre os séculos I e II a.C., enquanto caminhavam para Europa e Ásia no fim do 

primeiro século, assimetricamente relacionados em função de um sistema de 

dominação e sujeição impostos pela sociedade maior (gregos), era caracterizado 

por um evidente processo de fricção interétnica.  

A estrutura de classes judaizantes, com suas fronteiras demarcadas por 

proibições, restrições e privilégios para os "outros" impõe aos judeus na dinâmica 

dos mecanismos de identificação que os levam a reforçar os atributos 

reconhecidos como próprios de sua identidade, comprimidos na contrastividade 

e um forte teor de oposição. O perfil destes, estava ajustado a todo um conjunto 

de símbolos dimensionado pelo conteúdo ético da religião judaica, marcando sua 

hereditariedade.  

Os padrões culturais eram regidos pelas principais práticas do judaísmo: a 

educação religiosa, o cumprimento das principais mitzvoi, o respeito e autoridade 

das figuras representativas da disciplina devocional, o cumprimento rígido das 

orientações positivas e negativas do shabat, as festas anuais. Todos os 

elementos simbólicos consubstanciados nos códigos e regulamentos contidos 

nas escritas e tradições orais transformavam-se em práticas no cotidiano 

representadas pelas ideias, atitudes, julgamentos e crenças através de um 

conjunto de ações culturais e sociais.  

Havia todo um clima que envolvia cada um desses momentos responsáveis 

pela disposição para o seguimento daqueles conteúdos simbólicos. O jejum, 

preparativos para as festas, e o encontro das famílias eram motivos para 

efetivação de cada ato. Quanto às motivações para a religião havia ainda o 

aspecto relacionado ao caráter de devoção, de reverência de solenidade 

seguindo uma inclinação do judaísmo tradicional. 

Quando um grupo étnico vive numa sociedade que reconhece a etnicidade, 

e o fato de que as pessoas têm uma identidade étnica, é mais fácil para seus 

membros identificarem-se como um grupo étnico. Conseguem organizar-se de 

forma a obterem vantagens individuais e materiais, estruturando uma forma 

própria de organização interna. A maneira como resolveram e consolidaram, 

institucionalmente, os mecanismos que lhes permitiram construir todo um 

sistema de atendimento às necessidades religiosas, culturais, educacionais e 

sociais mostram a flexibilidade da sociedade adotiva.  



237 
 

Como qualquer sistema social mantém um conjunto de recompensas para 

seus participantes, mediante a lealdade e comprometimento ideológico, político 

ou social, cabe ao imigrante transferir sua fidelidade e comprometimento para 

uma nova perspectiva, uma nova constituição, nova língua, novos olhares. Este 

processo não se esgota numa geração (como é o caso da hereditariedade dos 

macabeus), mas, na continuidade do grupo que permanece vivendo na 

sociedade hospedeira. Aos imigrantes judeus era oferecida a oportunidade de 

refazer a vida neste país, formando comunidades em vários estados. 

Logicamente, tinha que valer apena a nova condição de vida dentro dos padrões 

da sociedade majoritária, esperando ou não sua aceitação, como é o caso da 

helenização, na aceitação e propagação de uma nova cultura, afim de relacionar-

se socialmente ou participando da vida pública. 

 Retomando a concepção, anteriormente explicada, sobre o jogo dialético 

na noção de identidade de contrastiva, e, após o confronto com o material 

empírico, reunido nas fontes de I Macabeus, depoimentos dos filhos, netos e 

bisnetos dos insurgentes, podemos confirmar que, na medida em que a dinâmica 

de uma sociedade não demarca significativamente as fronteiras do "nós" e do 

"outros", como ocorreu com a chegada dos helenos ao país hospedeiro, mostra-

se mais positivo o grau de prontidão para aceitar mudanças, em função da 

ressocialização dos possíveis imigrados, podendo considerar a chegada dos 

gregos e de suas famílias como agentes das mudanças culturais.   

Na orientação cultural dada aos descendentes, o controle social sobre os 

elementos da conduta religiosa e ética do judaísmo, resulta no enfraquecimento 

das tradições. O imaginário sobre o judaísmo vai sendo elaborado de forma 

inconsciente com o referencial da grande sociedade. Há uma manipulação no 

processo de identificação, desde que já não existe mais as fronteiras exclusivas, 

ou seja, a questão da etnicidade é admitida, pelo menos aparentemente, pela 

nova sociedade. As pessoas podem pertencer a diferentes etnias, pois o sistema 

de valores locais destaca como fatores discriminatórios o nível educacional, 

classe social e na política.  

As marcas dessas fronteiras culturais vão tendo o seu contorno delineado 

pelo progressivo afastamento das antigas formas de atualização da identidade, 

deixando em aberto um espaço para recriação de um novo referencial do 

judaísmo. Por outro lado, em situações que, por uma questão de valor, não 



238 
 

convinha denunciar sua condição étnica, as pessoas têm de verificar 

temporariamente a sua identidade, resgatando-a nas situações em que a 

memória silenciada encontra motivação para emergência de elementos da 

tradição. 

Enquanto os Macabeus estavam mais dependentes do sistema de valores, 

organizados institucionalmente pelas lideranças da época e de seus sacerdotes, 

as gerações subsequentes, vão se vinculando mais intensamente às instituições 

da grande sociedade, incluindo-se as respectivas implicações sociais. É o jovem 

nos estudos rabínicos, é o artesão, o engenheiro, o copista das instituições de 

governo que são submetidos ao controle social em função dos inúmeros papéis 

específicos a cada uma das atividades. Embora no Mediterrâneo, muitos dos 

judaizantes exercessem essas mesmas atividades. Devemos ressaltar, que na 

Judeia, a consciência e a percepção dos judeus das últimas gerações têm de 

pertencer a história das civilizações, não foi marcada por lutas para conquistar 

este direito. A própria estrutura e ao caráter nacional de Jerusalém deve-se a 

outorga de condições de cidadania igual, pertencentes ao mesmo grupo.  

As exigências e controle social do judaísmo eram mais fortes, porque 

estavam coesos em torno dos mecanismos de autopreservação. Mesmo que 

desejassem um afastamento da esfera do judaísmo, o controle social externo 

mantinha as instituições políticas, econômicas e sociais suficientemente rígidas 

para impedir sua integração. O estímulo à mudança teve início quando diferentes 

elementos da herança sociocultural entraram em confronto com os elementos do 

novo habitat, ao se estabelece cerem as relações práticas de vida. Observamos 

essas questões nos cativeiros onde o povo judeu participou, principalmente nos 

dias de Daniel. 

 O processo de adaptação e mudança verificou-se, em parte, durante a 

efetivação de uma expansão para novas atividades produzidas, assim como, no 

deslocamento espacial para novas áreas diferentes daquelas ocupadas no início 

da instalação dos judeus nos lugarejos da Judeia. Não encontrando nenhuma 

forma de hostilidade tratam de superar os problemas mais imediatos, comuns a 

qualquer imigrante: língua, trabalho, moradia e acesso aos bens comuns.   

Os que chegavam, estabeleciam-se e, ofereciam, embora precariamente, 

o suporte se necessário para as primeiras interações. Nem sempre as famílias 

vinham completas, antecedendo-as, chegavam os homens e, à medida em que 



239 
 

construíam um meio de vida, reuniam os recursos financeiros suficientes para o 

resgate de suas famílias no Mediterrâneo. A princípio eles tentam reproduzir a 

vida que levavam no shtetl. Mantendo-se auto segregados por não 

compreenderem o sistema de valores e a língua do novo país demonstram 

preferência da companhia dos próprios membros do grupo. As gerações 

subsequentes passam por processos sociais e culturais que os aproximam da 

sociedade maior, absorvem a cultura nacional e especificidades regionais. 

 Primeiramente, limitados a pequenos grupos, expandem-se, em grande 

escala, entre os mais jovens. Eles compreendem a necessidade de serem 

aceitos, como cidadãos de um espaço urbano, buscaram e continuam buscando 

formas de identificação com todos os segmentos da sociedade, mesmo que 

envolvidos com a cultura helênica e necessitam fazer com que "os outros" 

acreditem que é uma opção de cada um manter a fidelidade aos padrões 

vigentes. Ao mesmo tempo tentam garantir as condições de também serem 

reconhecidos como judeus, seja em qual parte do mundo for.  

Como se pôde observar, a estrutura organizacional do grupo, nos primeiros 

anos da sua formação, estava constituída de tal modo, que o local de encontro 

funcionava como sinagoga, escolas, encontro de famílias e suas crenças, 

transcendia as características de cada uma dessas instituições e configurava-se 

como centro de relacionamento entre judeus, onde a própria identidade judaica 

atualizava-se permanentemente, através das manifestações religiosas, artísticas 

e culturais através dos anos.  

 Fechando o ciclo, ainda, a instituição familiar e religiosa, assistindo aos 

que necessitavam de seu apoio, estabelecia que, sendo judeu podia recorrer a 

esta instância em caso de dificuldade. Assim sendo, o conjunto dessas 

instituições e mais o fato de se manterem fisicamente próximos por se 

concentrarem num mesmo espaço, os judeus tiveram garantido, até os primeiros 

séculos da Era Comum, os mecanismos do grupo a serviço do indivíduo, 

situação que passa a ser invertida nos dias atuais quando novas lideranças 

emergem, motivadas pela constatação do desaparecimento daqueles que 

detinham o conhecimento da cultura judaica.  

Anteriormente, os conceitos elementares da religião e da cultura eram 

transmitidos aos jovens por meio de programas culturais e recreativos para todas 

as idades. Essa metodologia ajuda a consolidar a identidade. As sinagogas 



240 
 

continuavam preenchendo todas as funções: socialização da criança, 

transmissão das tradições e festas religiosas importantes para identificação do 

jovem com a comunidade e também como espaço para novas alianças de 

noivados e de casamentos, ainda que arranjados na sua grande maioria. Foi nos 

primeiros séculos da Era Comum que houve um significativo deslocamento para 

novas moradias e assentamentos, e, consequentemente, uma exposição às 

novas circunstâncias sociais e econômicas da localidade.  

No capítulo 12 de Daniel, encontramos uma série de elementos que pintam 

um quadro vibrante e complexo do fim dos tempos, focando especialmente na 

nação de Israel e sua relação com as profecias messiânicas. Este capítulo é 

crucial para entender as esperanças e as lutas do povo judeu, bem como as 

crenças escatológicas que permeiam tanto o judaísmo quanto o cristianismo. A 

"grande tribulação" mencionada no texto é descrita como um período de 

sofrimento sem precedentes. Historicamente, o povo judeu enfrentou muitas 

perseguições e calamidades, desde o exílio na Babilônia até a opressão sob 

regimes antigos, como o de Antíoco Epifânio, e mais tarde, a destruição pelas 

mãos dos romanos. Este padrão de sofrimento é profetizado para culminar em 

um clímax terrível durante a grande tribulação, destacando uma visão muito 

sombria e tumultuada da história humana do ponto de vista judaico. 

A esperança de delivramento é fortemente enfatizada. A promessa de que 

"seu povo será entregue" reflete uma teologia de redenção e preservação 

divina.  No entanto, essa entrega não é universal; ela é especificamente para 

aqueles "escritos no livro", uma ideia que ressoa através das escrituras judaicas 

e cristãs, simbolizando aqueles que são fiéis a Deus e, portanto, destinados à 

salvação. A ressurreição dos mortos é outro tema escatológico crucial discutido 

no capítulo. A distinção entre aqueles que despertarão para a vida eterna e 

aqueles para o desprezo eterno reflete crenças sobre o juízo final e a vida após 

a morte, que são centrais tanto no judaísmo quanto no cristianismo. Essa crença 

serve como um ponto de reflexão moral e espiritual, incentivando a fidelidade e 

a justiça entre os crentes. 

O simbolismo das estrelas, usado para descrever os sábios que guiam 

muitos à justiça, ilustra uma visão de liderança e influência espiritual. No contexto 

histórico-cultural judaico, os líderes religiosos e os sábios eram frequentemente 

vistos como luminares que guiavam o povo na observância da Torá e na justiça. 



241 
 

A figura do "homem vestido de linho" sugere uma imagem de pureza e santidade, 

comumente associada ao serviço sacerdotal no Templo de Jerusalém. Essa 

vestimenta simboliza uma conexão direta com o divino, reforçando o tema da 

revelação e intervenção divina nos assuntos humanos. 

Os dias mencionados nos textos de Daniel apontam para períodos 

específicos de provação e julgamento, refletindo a precisão com que os eventos 

escatológicos são profetizados. Esses números têm significados simbólicos 

profundos na apocalíptica judaizante, representando períodos determinados de 

sofrimento seguidos por uma restauração final. A linguagem do "selamento do 

livro" reflete uma prática antiga de preservar textos importantes para gerações 

futuras, sugerindo que as visões do documento eram tanto misteriosas quanto 

destinadas a serem compreendidas em um tempo futuro determinado por 

Deus.  Isso ressalta uma visão de que o conhecimento espiritual é progressivo e 

ligado aos planos divinos ao longo do tempo, garantindo a perpetuidade desses 

grupos e de sua religião.  

O afluente, onde o personagem tem as visões, é simbólico na literatura 

hebraica, muitas vezes representando a vida e a purificação, mas também pode 

ser um local de revelação divina, como visto em muitos textos proféticos. 

Portanto, Daniel 12 não só fornece uma visão dos eventos finais da história 

humana sob a perspectiva judaica, mas também oferece um rico tapeceiro de 

crenças espirituais que orientam a comunidade na manutenção da fé e na 

esperança, apesar das adversidades e perseguições, pois o texto nessa 

segunda parte do documento, dos capítulos 7 ao 12 trata de contextos 

relacionados a expedição punitiva de Antioco IV. 

Flávio Josefo representa a corrente moderada dos judeus, aliada dos 

romanos, e descreve os inimigos de Roma como seus inimigos. A obra parece, 

às vezes, mais uma descrição de seus conflitos internos e gerais do que aquele 

dos judeus contra o mundo greco-romano. Neste sentido, devemos destacar as 

desavenças dele contra seu arqui-inimigo João de Giscala, o personagem por 

ele mais citado, depois de Vespasiano e Tito.  

Apesar de João não ser considerado um grande inimigo pelos romanos, 

Flávio Josefo começa seu relato como general judeu em luta contra os romanos, 

mas vai introduzindo em “conta gotas” sua mudança de opinião a respeito dos 

conflitos e termina envidando todos os esforços para demonstrar a inutilidade de 



242 
 

se gastar as forças internas tanto em guerras civis como na luta contra os 

romanos. Quando fala de guerra civil refere-se ao confronto dos zelotas e 

sicários com todos os grupos filo-românicos, particularmente aqueles das 

classes elevadas, que procuravam defender seu patrimônio contra seus 

compatriotas. 

As condições de produção do discurso de Flávio Josefo também 

apresentam elementos culturais comuns entre as comunidades judaicas e a 

sociedade romana. Confirmamos essas similaridades através de uma análise 

do ofício sacerdotal e da concepção que romanos e judeus tinham da Urbs e 

de Jerusalém, respectivamente. Em seu discurso, Flávio Josefo também 

descreveu as fases da vida de um judeu, apresentando suas escolhas 

religiosas. Observamos que Josefo favorece as práticas religiosas dos 

essênios e dos fariseus. Esses grupos religiosos eram aceitos no interior das 

comunidades judaicas como piedosos e obedientes a Torá, contando com o 

prestígio do povo judeu. 

Ao se identificar com os fariseus, Flávio Josefo objetivava, através de um 

mecanismo de antecipação, recuperar seu prestígio no interior das 

comunidades judaicas. Assim, Josefo construiu um discurso que 

gradativamente foi evidenciando os imperativos éticos do judaísmo, segundo 

as formações imaginárias das comunidades judaicas, na qual seus opositores 

aparecem como desobedientes a Torá. Entretanto, O historiador hebreu 

emerge como um judeu piedoso, justo, obediente a Torá, altruísta e merecedor 

de Zechut. Com isso, Flávio Josefo intencionava justificar seu estatuto social 

na sociedade romana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



243 
 

REFERÊNCIAS  

ALIGHIERI, Dante. A Divina Comédia. Princípios, 2021. 

ANGEL LADERO. Introducción. In: JUAN DE SALISBURY. Policraticus. Ed. 

Miguel Angel Ladero. Trad. Manuel Alcalá et al. Madrid: Editora Nacional, 1984, 

p. 9-86.  

ARFUCH, Leonor. O espaço biográfico: dilemas da subjetividade 

contemporânea. Rio de Janeiro: Eduerj, 2010. 

ARRUDA, José Jobson de A. História Antiga e Medieval. São Paulo, Ática, 1986. 

BANTON, Michel. A Ideia de Raça. Perspectivas do Homem. Ed. 77. Lisboa, 

2007 

BARROS, José D' Assunção. Sobre a feitura da micro história. Revista OPSIS, 

Vol. 7, UFMG, 2007. 

BARTLETT, Robert. England under the Norman and Angevin kings: 1075-1225. 

Oxford: Oxford University Press, 2000.  

 

BAUMAN, Z. Identidade: entrevista a Benedetto Vecchi. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2005. 

 

BEAUNE, Colette. Les monarchies médiévales. In: BERCÉ, Yves-Marie (dir.). 

Les monarchies. Paris: Presses Universitaires de France, 1997, p. 85-228.  

 

BERCÉ, Yves-Marie. Introduction. In: ______ (dir.). Les monarchies. Paris: 

Presses Universitaires de France, 1997, p. 7-12.  

Bíblia de Jerusalém, São Paulo, Sociedade Bíblica Internacional e Paulus, 9a 

edição, 1994, p.1697.  

BÍBLIA. Antigo e Novo Testamento. São Paulo, Ed. Abril, 1964, I livro dos 

Macabeus. 



244 
 

BÍBLIA. Português. Bíblia de Referência Thompson. Tradução de João Ferreira 

de Almeida. Edição rev. e corr. Compilado e redigido por Frank Charles 

Thompson. São Paulo: Vida, 1992: Livro de Daniel Cap. 7-12. 

BORDIEU, Pierre. O poder simbólico. Lisboa: DIFEL, 1989. 

BOURDIEU, Pierre. A ilusão biográfica in: FERREIRA, Marieta de Moraes; 

AMADO, Janaína. Usos e abusos da história oral. Rio de Janeiro: Fundação 

Getúlio Vargas, 2006. 

BROWN, Dan. O Código da Vinci. Bertrand, 2004. 

 

BOYARIN, Daniel; BOYARIN, Jonathan. Diáspora: Generation and teh ground of 

Jewish Identy. Critical Inquiry, Chicago, Vol. 19, No 4, Summer 1993. 

BROOKE, Christopher. O Renascimento do Século XII. Lisboa: Verbo, 1972.  

Bueno, Fábio Martins. Sherlock Holmes e Dupin: personagens que inspiram o 

método investigativo em história. In Anais do II Colóquio de Letras. Assis: 

UNESP, 2010. 

BURKE, Peter. O que é história cultural. Rio de Janeiro: Zahar, 2008.  

CAEIRO. Alberto. Fernando Pessoa. Ática: Lisboa, 10º Ed, 1946. 

CANNADINE, David. Que é história hoje? Lisboa: Gradiva, 2006. 

CARDOSO, C. S. F.; VAINFAS, Ronaldo. Domínios da história: ensaios de teoria 

e metodologia. Rio de Janeiro: Campus, 1997. 

CESARÉIA, Eusébio. História Eclesiástica (Livro III.IX.II). São Paulo: Novo 

Século, 2002. 

CHARTIER, Roger. O mundo como representação.  Estudos Avançados, 5 (11), 

173-191. 1991. 

 



245 
 

CHARTIER, Roger. A história cultural – entre práticas e representações. Alges: 

DIFEL, 2002. 

CHEVITARESE, A. L.; Cornelli, G. Judaísmo, cristianismo, helenismo: ensaio s 

sobre interações culturais no Mediterrâneo antigo. São Paulo: Annablume, 2007. 

CHEVITARESE, André Leonardo. Judaísmo e Helenismo. Reflexões em torno 

de Daniel 9,1-19. UFES, dimensões, 2004. 

CIAMPA, A. C. A estória do Severino e a história da Severina. São Paulo: Editora 

Brasiliense, 1987. 

 

CLANCHY, Michael T. England and its rulers: 1066-1307. 3rd ed. Oxford: 

Blackwell, 2006.  

 

CLARK, Grahame. A identidade do homem. Jorge Zahar, Rio de Janeiro, 1993. 

COHEN, Shaye J. D. Josephus in Galilee and Rome: his vita and development 

as a historian. Boston: Brill Academic Publishers, 2002. 

COUTO, Mia. O universo num grão de areia. Lisboa: Caminho, 2019.  

DEGAN, Alex. A identidade incômoda: um estudo das identidades no Bellum 

Judaicum de Flávio Josefo (Dissertação de Mestrado). São Paulo: Limeira: USP, 

2006. 

DEGAN, Alex. Qual é o Império Romano de Flávio Josefo? In: JOLY, Flávio 

Duarte; FAVERSANI, Fábio. As Formas do Império Romano. Ouro Preto, ed 

UFOP, 2014. 

DEMARE, C.E. Explorando el Antiguo Testamento. 4 Ed. Derqui: Casa Nazarena 

de Publicações, 2006.  

DINGERMANN, Friedrich, “O anúncio da caducidade deste mundo e dos 

mistérios do fim. Os inícios da apocalíptica no Antigo Testamento”, em 

SCHREINER, Josef (organizador.), Palavra e Mensagem do Antigo Testamento, 

São Paulo, Editora Teológica, 2a ed., 2004, p.423-427.   



246 
 

DOBRORUKA, Vicente. Historiografia helenística com roupagem judaica: Flávio 

Josefo, história e teologia. In: JOLY, Fábio Duarte (Org). História e retórica: 

ensaios sobre a historiografia antiga. São Paulo: Alameda Editorial, 2007. 

DUBY, Georges. As três ordens ou o imaginário do feudalismo. Lisboa: Estampa, 

1982.  

 

EDMONDSON, Jonathan; MASON, Steve; RIVES, James. Flavius Josephus and 

the flavian rome. Oxford University Press, 2005. 

ELIADE, Mircea. Mito e realidade. Perspectiva, São Paulo, 2020.  

ELIAS, Norbert. A solidão dos morimbundos, seguido de “envelhecer e morrer”. 

Zahar, SP, 2001. 

FARIA, Ernesto (org.). Dicionário escolar Latino-Português. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Companhia Nacional de Material de Ensino, 1956.  

 

FONSECA, Luís Adão da; La Cristiandad Medieval, EUNSA, 1984. 

FORTIER, E. H. Judas Maccabeus, New York: Chelsea House, 1988. 

 

FOUCAULT, M. A Ordem do Discurso. São Paulo: Loyola, 1996. 

 

FOUCAULT, M. Microfísica do Poder. Trad. De Roberto Machado. Rio de 

Janeiro, Graal, 1981. 

 

FRANCO JÚNIOR, Hilário. A Idade Média: nascimento do Ocidente. São Paulo: 

Brasiliense, 1986.  

 

FRIGHETTO, Renan. De um lugar ao outro: as mobilidades forçadas e os 

deslocamentos coletivos no reino hispano-visigodo de Toledo (séculos VI-VII). 

Romanitas: revista de estudos greco-latinos, No. 9, 2017. 

GEERTZ, Clifford. A Interpretação das Culturas. Zahar Editores. Rio de Janeiro. 



247 
 

GIL PUJOL, Xavier. La historia política de la Edad Moderna europea, hoy: 

Progresos y minimalismo In: BARROS, Carlos (Coord.). Historia a debate: actas 

del Congreso Internacional "A historia a debate". Santiago de Compostela: 

Historia a Debate, 1995. 

GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes: o cotidiano e as idéias de um moleiro 

perseguido pela inquisição. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 

GOFF, Jacques. A civilização do Ocidente medieval. V. 2. Lisboa: Estampa. 

 

GOFF, Jacques. Os intelectuais na Idade Média. 4. ed. São Paulo: Brasiliense, 

2006. 

 

GOFF, Jacques. São Luís. 3. ed. Rio de Janeiro: Record, 2002. 

 

GOLDBERG, David J. RAYNER, John D. Os judeus e o judaísmo. História e 

religião. Rio de Janeiro, Xenon editora, 1989.  Jerusalém, São Paulo, Paulus, 

2013.  

GOODMAN, Martin. A classe dirigente da Judéia: as origens da revolta judaica 

contra Roma, 66-70 d. C. Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

GUENÉE, Bernard. O Ocidente nos séculos XIV e XV: os Estados. São Paulo: 

Pioneira; Editora da Universidade de São Paulo, 1981.  

HADAS-LEBEL, Mireille. Weapons of the weak. Everyday Forms of Peasant 

Resistence. London: Yale University, 1990. 

HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade (11ª. Edição). São Paulo: 

DP&A, 2006. 

HALL, Stuart. Quem precisa de identidade? In: SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). 

Identidade e diferença: a perspectiva dos Estudos Culturais. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2000. 



248 
 

HUNT, Lynn. História, cultura e contexto in: HUNT, Lynn. A nova história cultural. 

São  

INÁCIO, Inês C.; LUCA. Tania Regina de. O pensamento medieval. São Paulo: 

Ática, 1988.  

 

JAPIASSU, Hilton; MARCONDES, Danilo. Dicionário básico de Filosofia. 2. ed. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1991. 

 

JOHNSON, Allain G. Dicionário de Sociologia: Guia prático da Linguagem 

Sociológica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1997. 

JOSEFO, Flávio.  A Guerra dos Judeus. São Paulo, Pilares, 2022. 

JOSEFO, Flávio. História dos Hebreus. Rio de Janeiro: CPAD, 2007.  

JOSEFO, Flávio. Uma testemunha no tempo dos apóstolos: tradução L. F. Leal 

Ferreira. São Paulo, Paulus, 2011. 

JOSEPHUS, Flavius. The Jewish War. Cambridge: Havard University Press, 

1997 (Loeb Classical Library, book III). 

JOSEPHUS, Flavius. The Life. Against Apion. Cambridge: Havard University 

Press, 1954 (Loeb Classical Library vol. 1). 

JUNG. Carl G. O homem e seus símbolos. Fronteira, 5ª edição.  

KEEN, Maurice Hugh. Chivalry, New Haven: Yale UP, 1984. 

 

KEEGAN, John. Uma história da guerra. Cia de bolso. São Paulo, 2006. 

 

KINGSFORD, Charles Lethbridge. Some medieval writers on kingship. In: The 

Song of Lewes. Edited with an introduction and notes by Charles Lethbridge 

Kingsford. Oxford: At the University Press, 1890, p. 123-146. Brathair 18 (2), 

2018 ISSN 1519-9053 http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 118 LE 



249 
 

Kuhn, D. & Franklin, S. (2006). The second decade: What develops and how. 

Handbook of Child Psychology (6th ed., pp. 953-993), New York: Wiley. 

LAQUEUR, Richard. The jewish historian Flavius Josephus: a biographical 

investigation based on new critical sources. Toronto: York University, 2005. 

KUHN, Thomas S. A estrutura das revoluções científicas. 5. ed. São Paulo: 

Editora Perspectiva S.A, 1997. 

LE GOFF, Jacques. Introdução in: LE GOFF, Jacques. São Luís: biografia. Rio 

de janeiro/São Paulo: Record, 2002, p. 19-30. 

 LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-Claude (coord.). Dicionário temático do 

Ocidente medieval. Bauru, SP: Edusc, 2006, v. II, p. 395-414.  

 

LEVI, Giovanni. Usos da biografia in: FERREIRA, Marieta de Moraes; AMADO, 

Janaína. Usos e abusos da história oral. Rio de Janeiro: Fundação Getúlio 

Vargas, 2006. 

LINTON, Ralph. O homem: uma introdução à antropologia. São Paulo: Editora 

Martins, 8º ed., 2010. 

LOBATO, Maria de Nazareth Acciolo. O Rei Ideal no Policratus de João, Salibury: 

Um ideial eclesiástico. Grupo de Estudos Celtas Germânicos, 2019. 

LOBIANCO, Luís Eduardo. O outono da Judéia (séculos I a. C. – I d. C.): 

resistência e guerras judaicas sob domínio romano – Flávio Josefo e sua 

narrativa (Dissertação de Mestrado). Niterói: sn, 1999. 

MARIENTRAS, R. Os Judeus da Diaspora in Santiago 77, 2003. 

 

MATTEUCCI, Nicola. República. In: BOBBIO, Norberto; MATTEUCCI, Nicola; 

PASQUINO, Gianfranco (eds.). Dicionário de Política. 11. ed. Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 1998, v. 2, p. 1107-1109.  

 

McKENZIE, John L. Dicionário Bíblico. São Paulo: Paulus,14ª ed., 2019.  



250 
 

MEECHAM-JONES, Simon. Introduction. In: KENNEDY, Ruth; MEECHAM-

JONES, Simon (eds.). Writers of the reign of Henry II: twelve essays. New York: 

Palgrave Macmillan, 2006, p. 1-24. 

 

MENESES, Ulpiano, T. B. A cultura material no estudo das sociedades antigas. 

Revista de História, n. 1I5, p. 103-117, 1983. 

MEZAN, Renato. Psicanálise, Judaísmo: Ressonâncias. Ed. Escuta. São Paulo, 

1987. 

 MILLARD, Alan R. “Daniel”, em FRUCE, F.F. Comentário Bíblico NVI – Antigo e 

Novo Testamento. São Paulo: Editora Vida, 2009, p.1174. 

MOMIGLIANO, A. Os limites da helenização: a interação cultural das civilizações 

grega, romana, céltica, judaica e persa. Rio de Janeiro: Zahar, 1975. 

MOMIGLIANO, Arnaldo. The devolopment of greek biography. London: Havard 

University Press, 1993. 

NEDERMAN, Cary J. Editor’s introduction. In: JOHN OF SALISBURY. 

Policraticus: of the frivolities of courtiers and the footprints of philosophers. Edited 

and translated by Cary J. Nederman. New York: Cambridge University Press, 

1990. 

 

NEUSNER, Jacob. Introdução ao judaísmo. Rio de Janeiro: Imago, 2002. 

NICOLET, 1989 Apud GIARDINA, 1992, p. 21-25. 

NIERMEYER, J. F. Mediae Latinitis lexicon minus. Leiden: E. J. Brill, 1976.  

 

NODET, Étienne. Pharisees, Sadducees, Essenes, Herodians. In: HOLMÉN, 

Tom; PORTER, Stanley E. (ed). Handbbok for the stydy of the Historical Jesus, 

volume 2. Leiden: Brill, 2019. 

NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Religião de Visionários – O Cristianismo 

primitivo relido a partir de sua experiência fundante. In: NOGUEIRA, Paulo 



251 
 

Augusto de Souza. Religião de visionários: Apocalíptica e misticismo no 

cristianismo primitivo. São Paulo: Edições Loyola, 2005. 

NOGUEIRA, Paulo Augusto. O que é apocalipse. São Paulo: Brasiliense, 2008. 

ODEN, Thomas C. Quão Africano é o Cristianismo? Redescobrindo as raízes 

africanas da fé cristã. Ed. Quitanda, São Paulo, 2023. 

 

OLIVEIRA, Roberto Cardoso. Identidade, Etniz e Estrutura Social. Livraria 

Pioneira. Ed. São Paulo, 1976. 

OLIVEIRA. Leandro Carrari de. A construção da identidade étnica judaica em I e 

II Macabeus, Dissertação de Mestrado, Universidade Federal Fluminense, 2004. 

ORLANDI, Eni. Análise do discurso: princípios e procedimentos. Campinas: 

Fontes, 2003. 

PARENTE, Fausto; SIEVERS, Joseph. Josephus and the history of the Greco-

Roman period: essays in memory of Morton Smith. Leiden: E. J. Brill, 1994 PAUL, 

A. O que é intertestamento? São Paulo: Paulinas, 1981.Paulo: Martins Fontes, 

1992. 

PESAVENTO, Sandra. Em busca de outra história: imaginando o 

imaginário. Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 15, no 29, 1995. 

RAHNER, K. Filosofia e teologia In Dogma Repensado. São Paulo: Paulinas, 

1970. 

RAJAK, Tessa. Josephus, the historian and his society. Philadelphia: Fortress 

ress, 1984. 

RAJAK, Tessa. The jewish dialogue with Greece and Rome: studies in cultural 

and The evidence of social interaction. Koln: Brill, 2000. 

RAPPAPORT, Uriel. Josephus’ Personality and the Credibility of his Narrative in: 

RODGERS, Zuleika. Making History: Josephus and historial method. Boston: 

Brill, 2007. 



252 
 

ROCHA, Ivan E. Dominadores e dominados na Palestina do século I. Disponível 

em: <http://www.scielo.br/pdf/his/v23n1-2/a12v2312.pdf> Acesso em: 04 outubro 

2020 . 

ROCHA, Ivan E. Dominadores e dominados na Palestina do século I. São Paulo: 

sn, 2004. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/his/v23n1-2/112v2312.pdf.  

ROCHA, Mota, L., identidade da técnica e controle do mundo in Oliveira, P. e 

Souza José C., Consciência planetária e religião. São Paulo: Paulinas, 2009. 

ROSANVALLON, Pierre. Por uma história do político. São Paulo: Alameda, 2010. 

ROSENWEIN, Barbara H. História das emoções, problemas e métodos. Letra e 

Voz, São Paulo, 2010. 

SAULNIER, Christiane; ROULAND, Bernard. A palestina no tempo de Jesus. São 

Paulo: Paulus, 1983. 

SHWARTZ, Seth. Josephus in Galilee: rural patronage and social breakdown in:  

SILVA, Tomaz Tadeu da. Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos 

SILVA, Uiran Gebara da. A escrita biográfica na antiguidade: uma tradição incerta 

in: Politeia: Hist. E Soc., Vitória da Conquista, v. 8, n. 1, p.67-81, 2008. 

 

SIMON, Marcel; BENOIT, André. Judaísmo e cristianismo antigo: de Antíoco 

Epifânio a Constantino. São Paulo: EDUSP, 1987. 

 

SPILSBURY, Paul. Flavius Josephus on the Rise and Fall of the Roman Empire. 

Journal Theological Studies, Oxford, n. 54 (1), p. 1-24, 2003.   

STORNIOLO, Ivo. O livro de Daniel – Reino de Deus x Imperialismo. São Paulo: 

Paulus, 2003, p.09-10 (Série Como Ler a Bíblia);  

TAYLOR, Quentin. John of Salisbury, the Policraticus, and political thought. 

Humanitas. Volume XIX, n. 1 and 2, 2006, p. 133-157.  

http://www.scielo.br/pdf/his/v23n1-2/a12v2312.pdf
http://www.scielo.br/pdf/his/v23n1-2/112v2312.pdf


253 
 

TEIXEIRA. Fabiano Alves. A Batalha de Emaús sob a perspectiva do livro 

Apócrifo de I Macabus: O fracasso da expedição punitiva liderada por Antioco IV 

Epífanes em 165 a.C na Judeia. Dissertação de Mestrado, Universidade Federal 

Rural do Rio de Janeiro, 2018. 

THATCHER, Oliver J.; MCNEAL, Edgar Holmes. A Source Book for Medieval 

History. New York: Scribners, 1905. p. 513-17. Acesso em: 12 jul. 2021. 

(Tradução de Caroline L. M. Pereira). 

TOYNBEE, Arnald. J. Helenismo – História de uma civilização, Rio de Janeiro, 

Zahar, 1963. 

 

ULLMANN, Walter. Historia del pensamiento político en la Edad Media. 

Barcelona: Ariel, 1983.  

 

VIDEIRA, Graça. Cantigas medievais galego-portuguesas: corpus integral 

profano. Coleção Fontes, 2016. 

 

VERGER, Jacques. Homens e saber na Idade Média. Bauru, SP: Edusc, 1999. 

VIGOTSKY, L S. La imaginación y el arte em la infância. (Ensayo 

psicológico). 3. ed. Madrid, Espanha: Akal., 1996. 

WACH, Joachim. Sociologia da religião. São Paulo: Editora Globo, 2004. 

WACH, Joachim. Sociologia da religião. São Paulo: Editora Globo, 2004. 

WEBER, M. Ensaios de Sociologia. Ed. Guanabara: Rio de Janeiro, 1981. 

 

 

 


