
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

(PPGPSI) 

 

 

 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO 

 

 

 

 

IDENTIDADE & PERTENCIMENTO ENDÓGENO: 

UMA NARRATIVA BIOPSICOSSOCIAL DO CORPO 

NEGRO NA HISTÓRIA E VIDA DE CARLOS 

ALBERTO MEDEIROS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
WILMAR JOSÉ PEREIRA DE CARVALHO 

2023 



2  

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA – PPGPSI 

 

 

 

IDENTIDADE & PERTENCIMENTO ENDÓGENO: UMA 

NARRATIVA BIOPSICOSSOCIAL DO CORPO NEGRO NA 

HISTÓRIA E VIDA DE CARLOS ALBERTO MEDEIROS 

 

 

WILMAR JOSÉ PEREIRA DE CARVALHO 

 

 

Sob a orientação do Professor 
Nilton Sousa da Silva 

 

Dissertação submetida à defesa 

como requisito para obtenção do 

grau de Mestre em Psicologia pelo 

Programa de Pós-Graduação em 

Psicologia (PPGPSI) da 

Universidade Federal Rural do Rio 

de Janeiro (UFRRJ). 

 

 

 

 

 

Seropédica, RJ 

Agosto de 2023



3  

 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 

Biblioteca Central / Seção de Processamento Técnico 

 

Ficha catalográfica elaborada 

com os dados fornecidos pelo(a) autor(a) 
 

 

 

 

 

 

 
O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 

 
This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior – Brasil (CAPES) – Finance Code 001. 



4  



5  

DEDICATÓRIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Presto homenagem às 

inúmeras pessoas negras que 

contribuíram, muitas vezes de 

forma invisível, para o 

desenvolvimento do Brasil 

como nação. 

. 



6  

AGRADECIMENTO 

 
Agradeço primeiramente a Deus, por ser sempre um Pai presente, que 

me acompanha por cada momento da minha existência. Só estou aqui porque 

Ele sempre está comigo. 

Aos meus amados pais, Maria e Wagner, pessoas a quem devo tudo que 

sou. Agradeço imensamente por sempre me apoiarem e acreditarem em meu 

potencial, por não me deixarem desistir quando o desamino acometia meu 

corpo. Vocês são parte viva de mim e dessa dissertação. 

A minha querida irmã Sandra Carvalho, uma super incentivadora das 

minhas loucuras, e que sempre me acolhe com uma risada gostosa e curativa. 

A minha namorada Gabriela Camuçatto, que me alicerçou durante todo 

esse tempo de estudos, me acolhendo em minhas fragilidades, me ajudando a 

elaborar ideias, me ensinando a ter paciência comigo mesmo. 

Agradeço imensamente ao meu orientador, Prof. Dr. Nilton Sousa da 

Silva, pela sensibilidade e a grandeza de auxiliar cada passo desse trabalho, 

me encorajando nas aulas, orientações e supervisões, me fazendo acreditar 

que o mundo acadêmico é, também para mim. 

Agradeço imensamente ao Dr. Carlos Alberto Medeiros, pela confiança 

em compartilhar a intimidade familiar e as narrativas que compõe sua linda 

história de vida. Foi uma grande alegria tê-lo como parte desse estudo. 

Aos professores membros da banca examinadora, Dr. Jefferson Olivatto 

da Silva e Dr. Jairo Pinheiro da Silva, pelas sugestões, contribuições e 

incentivos. 

A minha família, que sempre esteve na oração e torcida dos meus 

objetivos pessoais, e me motivando a buscar sempre mais conhecimento. Em 

especial, minha tia Terezinha, que com seu exemplo de amor pelo próximo me 

ensinou valores que são fundamentos do meu ser. Uma incentivadora contínua 

de todos os meus sonhos. 

A minha querida amiga Regina, que sonhou comigo esse mestrado e fez 

a ponte divina para que ele acontecesse. 



7  

Agradeço (in memoriam) o querido Jorge Braga (Jobril), que me 

encorajou na busca desse mestrado, e em vida foi um importante mentor na 

minha carreira acadêmica. Agradeço por estar comigo em cada momento de 

dificuldade. Senti sua presença em cada avanço desse trabalho. 

Agradeço minha amiga Dra. Josiane Silva, por sempre me ofertar por 

toda a ajuda na construção do projeto, além do apoio constante nas 

dificuldades acadêmicas. 

Ao meu amigo Paulo Mariano, pelo empréstimo de várias obras de Jung 

que ampliaram minha compreensão acerca da Psicologia Analítica, e foram 

fundamentais para a construção dessa obra. 

Agradeço a Dra. Viviane Conceição Antunes, pelos diálogos afáveis e 

análises precisas para a formatação dessa pesquisa. 

Ao meu amigo Ms. Bruno Correia da Mota, pelas trocas e por toda a 

disponibilidade em colaborar com minhas dúvidas e anseios sobre a psicologia 

junguiana. 

Agradeço a querida família Meléan Perez, minha família boliviana, que 

foi fundamental como exemplo no meu processo de encorajamento no regresso 

aos estudos e realização desse mestrado. 

Aos colegas do mestrado – em especial o grupo C. G. Jung no 

PPGPSI-UFRRJ –, que me ensinaram muito sobre Psicologia, mas também 

sobre a vida, e como a Psicologia pode ser uma corrente do bem e para o bem. 

Agradeço também as pessoas que conheci no decorrer das disciplinas do 

mestrado. 

Aos professores e professoras do PPGPSI e aos técnicos administrativos 

e demais funcionários da UFRRJ. 

Agradeço imensamente ao meu terapeuta Gilson dos Santos pela escuta 

sensível, diálogos afáveis e puxões de orelha necessários ao meu crescimento 

pessoal, que fez possível desenvolver essa dissertação no momento que pensei 

que não daria conta. 

Ao meu círculo de amizade mais íntimo, os bons amigos que tenho, pela 

parceria e por longas conversas acerca da vida, pela compreensão dos meus 

sumiços, e tantos outros temas, que de maneira direta ou indireta contribuíram 

para a dissertação. 



8  

Agradeço a todos os projetos sociais que tive a oportunidade de 

colaborar com meu trabalho e conhecimento, e que me ajudaram a entender a 

importância desse trabalho. 

Agradeço a todas as pessoas que conheci na cidade de São Paulo, na 

figura de todas as pessoas que me acolheram com muito carinho nesse lugar, 

e foram fundamentais para que eu pudesse seguir firme com meus propósitos. 

Ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

(CNPq). 

Ao meus falecidos avôs paternos e maternos (in memoriam) por serem 

luzes que me iluminam do além. 

Por fim, agradeço aos meus ancestrais e todos aqueles que cruzei 

nessa jornada, pelos vários lugares do mundo que andei. 

Hoje deixo meu muito obrigado a todos vocês!



9  

RESUMO 
 
 

CARVALHO, Wilmar. Identidade & Pertencimento Endógeno: uma narrativa 
biopsicossocial do corpo negro na História e vida de Carlos Alberto 
Medeiros, 2023. 156p. Dissertação (Mestrado em Psicologia). Instituto de 
Educação, Departamento de Psicologia, Universidade Federal Rural do Rio de 
Janeiro, Seropédica, RJ, 2023. 

 
Este estudo objetiva intuir e elaborar a construção do conceito “pertencimento 
endógeno”, como um princípio inerente à formação da identidade de pessoas 
negras no Brasil. O embasamento teórico biopsicossocial do campo 
antropológico está apoiado nos dois conceitos: “identidade” e “identificação”, 
segundo o sociólogo britânico-jamaicano Stuart Hall (1932-2014); e para 
descrever a integração de afetos, construção de subjetividades, e a expressão 
de histórias de vidas individuais e coletivas, o estudo interage com a psicologia 
do médico psiquiatra suíço, Carl Gustav Jung (1875-1961), através de 
conceitos como: identidade, identificação, persona, personalidade, integração 
corpo-alma, e processo de individuação. E, como pano de fundo entre esses 
dois autores, a noção de "negritude", segundo o antropólogo 
brasileiro-congolês Kabenguele Munanga (1940-) será utilizada para respaldar 
incursões sócio-históricas, no palco do enredo biunívoco África-Brasil. Neste 
contexto, e para ilustrar o objetivo da presente pesquisa, cenas autobiográficas 
entre os anos 1970-2021, do intelectual e militante do movimento negro 
brasileiro, jornalista e doutor em História Comparada pela UFRJ, Carlos Alberto 
Medeiros (1947-), será uma fonte de inspiração, reflexão, análise e 
desvelamento para revelar e ratificar o conceito: “pertencimento endógeno”. 

 
Palavras-chave: Pertencimento Endógeno, Identidade, Corpo negro, 
Psicologia Analítica. 



10  

ABSTRACT 
 

CARVALHO, Wilmar. Endogenous Belongingness & Identify: 
biopsychosocial narrative of the black body in the History and life of 
Carlos Alberto Medeiros, 2023. 156p. Dissertation (master’s in psychology). 
Institute of Education, Department of Psychology, Rural of Rio de Janeiro 
Federal University, Seropédica, RJ, 2023. 

 
This study aims to intuit and elaborate the construction of the concept 
“endogenous belongingness”, as a principle inherent to the formation of the 
identity of black people in Brazil. The biopsychosocial theoretical basis of the 
anthropological field is supported by two concepts: “identity” and “identification”, 
according to the British-Jamaican sociologist Stuart Hall (1932-2014); and to 
describe the integration of affections, construction of subjectivities, and the 
expression of individual and collective life histories, the study interacts with the 
psychology of the Swiss psychiatrist, Carl Gustav Jung (1875-1961), through 
concepts such as: identity, identification, persona, personality, body-soul 
integration, and individuation process. And, as a background between these two 
authors, the notion of "blackness", according to the Congolese-Brazilian 
anthropologist Kabenguele Munanga (1940-) will be used to support 
socio-historical incursions, on the stage of the biunivocal plot Africa-Brazil. In 
this context, and to illustrate the objective of this research, autobiographical 
scenes between the years 1970-2021 of the intellectual and militant of the 
Brazilian black movement, journalist and doctor in Comparative History from 
UFRJ, Carlos Alberto Medeiros (1947-), will be a source of inspiration, 
reflection, analysis and unveiling to reveal and ratify the concept: “endogenous 
belongingness”. 

 
Key words: Endogenous Belongingness, Identity, Black Body, Analitical 
Psychology.



11  

 
RESUMEN 

 
CARVALHO, Wilmar. Identidad y Pertenencia Endógena: narrativa 
biopsicosocial del cuerpo negro en la Historia y vida de Carlos Alberto 
Medeiros. 2023. 156p. Disertación (Maestría en Psicología). Instituto de 
Educación, Departamento de Psicología, Universidad Federal Rural de Rio de 
Janeiro, Seropédica, RJ, 2023. 

Este estudio tiene como objetivo intuir y elaborar la construcción del concepto 
“pertenencia endógena”, como principio inherente a la formación de la identidad 
de los negros en Brasil. La base teórica biopsicosocial del campo antropológico 
se sustenta en dos conceptos: “identidad” e “identificación”, según el sociólogo 
británico-jamaiquino Stuart Hall (1932-2014); y para describir la integración de 
afectos, la construcción de subjetividades y la expresión de historias de vida 
individuales y colectivas, el estudio interactúa con la psicología del psiquiatra 
suizo Carl Gustav Jung (1875-1961), a través de conceptos como: identidad, 
identificación , persona, personalidad, integración cuerpo-alma y proceso de 
individuación. Y, como trasfondo entre estos dos autores, la noción de 
"negritud", según el antropólogo congoleño-brasileño Kabenguele Munanga 
(1940-) será utilizada para sustentar incursiones sociohistóricas, en el 
escenario de la trama biunívoca África-Brasil. En ese contexto, y para ilustrar el 
objetivo de esta investigación, escenas autobiográficas entre los años 
1970-2021, del intelectual y militante del movimiento negro brasileño, periodista 
y doctor en Historia Comparada por la UFRJ, Carlos Alberto Medeiros (1947-), 
será fuente de inspiración, reflexión, análisis y develamiento para develar y 
ratificar el concepto: “pertenencia endógena”. 

 
Palabras clave: Pertenencia Endógena, Identidad, Cuerpo Negro, Psicología 

Analítica 



12  

LISTA DE FIGURAS 

Figura 1- A identidade negra na miscigenação ........................................................ 51 

Figura 2- O modelo junguiano de psique................................................................. 87 

LISTA DE TABELAS 

Tabela 1 

Linha do tempo da História ................................................................................ 42-45 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13  

SUMÁRIO 

APRESENTAÇÃO 15 

INTRODUÇÃO 20 
    A ESCOLHA DO OBJETO DE PESQUISA                                                                 26 
    MATERIAL E MÉTODO                                                                                            29 
    REVISÃO DE LITERATURA                                                                                        30 

1. CONSTRUÇÃO PSICOSSOCIAL DA IDENTIDADE NEGRA NO BRASIL 32 

1.1 Identidade e Identificação: uma construção psicossocial 32 

1.1.2 Identidade e Identificação: por Carl Gustav Jung (1875-1961) 36 

1.1.3 Identidade e Identificação por Stuart Hall (1932-2014)                        38 

1.2 Rotas do Atlântico: a construção da identidade negra no período 

escravocrata  41 

1.3 Síntese  49 

2. MEU CORPO HUMANO: UMA IDENTIDADE DA PESSOA NEGRA               51 

2.1 Perspectivas do corpo humano: uma análise biológica, 

psíquica e social   50 

2.1.2 O Corpo Humano: uma perspectiva analítica biológica                          54 

2.1.3 O Corpo Humano: uma perspectiva analítica psicológica  58 

2.1.4 O Corpo Humano: uma perspectiva analítica sociológica  60 

2.2 Um corpo negro: identidade sócio-histórica da pessoa negra no Brasil 63 

2.3 O corpo negro no hoje: dados da população negra brasileira  73 

2.4 Síntese  81 

3. PSICOLOGIA ANALÍTICA E A CONSTRUÇÃO DO PERTENCIMENTO 

ENDÓGENO     84 

3.1 Uma compreensão analítica da psique na obra junguiana   86 

3.1.2 Fundamentos para a construção de um conceito em Psicologia 

Analítica                                                                                                          86 

3.1.3 Fundamentos teóricos da Psicologia Analítica: conceitos 

indispensáveis à Compreensão da psique em Psicologia Analítica 87 

3.1.4 O inconsciente pessoal e o inconsciente coletivo 91 



14  

3.1.5 Personalidade e Persona 93 

3.2 O movimento Negritude na formação da identidade individual e coletiva 

da pessoa negra 97 

3.3 Conceito: um modo de identificação do objeto                 104 

4.3.1 Fundamentos teóricos dos conceitos Endógeno e Pertencimento 104 

3.4 O conceito de pertencimento endógeno por Wilmar José Pereira de 

Carvalho 107 

3.5 Síntese 109 

4. CARLOS ALBERTO MEDEIROS: UMA AUTOBIOGRAFIA DO 

PERTENCIMENTO ENDÓGENO 111 

4.1 Entrevista presencial com Carlos Alberto Medeiros  113 

4.2 Análise do discurso    144 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 150 

6. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 155 



15  

 
APRESENTAÇÃO 

 
O cientista social tem o compromisso de participar da vida da 

comunidade estudada, interagir com dilemas, problemas de ordem geral, 

maneiras e percepções, a fim de tentar identificar regras, valores e 

experiências da população de seres humanos, suas potencialidades e 

fragilidades. Esta proposta de dissertação nasce das experimentações 

observadas no decorrer de minha vida ― como cientista social ―, e, também, 

investiga inquietações nascidas da minha própria vida pessoal: sou um homem 

negro, brasileiro, graduado em Ciências Sociais pela UFJF, que almeja trazer 

inteligibilidade a questões pertinentes à genealogia da vida de pessoas negras 

na História do Brasil, analisando aspectos biopsicossociais específicos do 

corpo e do modo de ser negro, que percorrem ancestralidades, contatos 

culturais, e o estilo de viver a negritude a partir de uma integração 

homem-natureza. 

Nascido no ano de 1986, fui criado na periferia do bairro São Benedito, 

em Juiz de Fora, cidade da Zona da Mata de Minas Gerais. O tema a que sou 

cativo me fez pesquisar o nome do bairro em que nasci. Verifiquei tratar-se de 

homenagem ao Santo católico negro, nascido por volta de 1526, na Silícia, 

Itália. Um ex-escravizado que ingressou como cozinheiro em um convento 

franciscano, em Palermo, também na Itália. Embora, simples, irmão leigo e 

analfabeto, a sabedoria e discernimento que possuía fizeram-no nomeado 

mestre de noviços, e, mais tarde, eleito superior do convento. Sua história 

enquanto homem negro me fascina. 

Antigamente, o terreno em que eu morava, integrava uma fazenda de 

produção agrícola, foi uma região de quilombo (Rodrigues, 2019). Sou primeiro 

filho e neto de duas gerações de famílias negras, Pereira e Carvalho, cresci em 

um ambiente acolhedor e afetuoso, que me ofertou todo o suporte psicossocial 



16  

para o desenvolvimento da minha formação pessoal e profissional, que segue 

em constante evolução. Embora as limitações socioeconômicas fossem 

constantes, vivi uma situação de privilégio frente à realidade de muitos amigos 

ao meu redor, que viviam, e ainda vivem em ambientes sem saneamento 

básico e com altos índices de vulnerabilidade social. 

Aos sete anos de idade, participei de um projeto social de nome 

Curumim, que alterou parte da minha percepção de mundo. Tive a 

oportunidade de estudar teatro, danças brasileiras, capoeira, aulas de reforço 

escolar, e projetar outras possibilidades para além da vida de vulnerabilidade 

social. Conheci muitos lugares que não faziam parte da realidade de periferia, 

do Bairro São Benedito, pois o projeto tinha uma grande imersão social, 

expandindo o campo de conhecimento de muitas crianças periféricas. Até 

completar 12 anos, eu fui parte ativa do projeto. 

Sempre acreditei no poder transformador da Educação, sendo estudante 

de uma escola pública na maior parte de minha formação educacional. 

Ingressei no ensino aos 4 anos na pré-escola, no E.M.E.I. São Benedito, no 

bairro homônimo. Recordo com saudosismo meus brilhantes professores, que 

nos instigavam com as ferramentas da Educação, ainda que houvesse 

inúmeras precariedades na condução do ensino público. Aos 7 anos, ingressei 

na antiga primeira série (atual 2º ano) na Escola Estadual Professor Cândido 

Motta Filho, também no bairro São Benedito, onde me mantive até os 15 anos. 

Essa escola desenvolveu um papel fundamental na constituição do meu ser. 

Tive a possibilidade de desenvolver meus conhecimentos e ser cercado por um 

ambiente de pessoas queridas. Durante o ensino médio, estudei como bolsista 

parcial em uma escola particular, Catedral Vestibulares, pois tinha o desejo de 

fazer faculdade. 

Depois de muito estudo e esforço, fui aprovado no curso de Ciências 

Sociais da Universidade Federal de Juiz de Fora, e ingressei no ano de 2004, 

sendo o primeiro universitário da minha família, em gerações. Um momento 

muito feliz ainda que hostil, pois foi nessa ocasião que as questões raciais e de 

classe vieram realmente à tona. Afinal, eu saía do universo de meu 

pertencimento (parentes e amigos) para adentrar em um mundo totalmente 

desconhecido e pouco inclusivo: o mundo acadêmico. 



17  

Em uma turma de quarenta alunos, éramos apenas quatro negros, 

indicando que os negros não eram totalidade ali como na periferia. Nesta 

época, as políticas de cotas ainda estavam sendo estabelecidas na instituição, 

o que possibilitaria a ampliação do acesso de pessoas negras, mas ainda não 

havia muitos negros. 

No ano de 2005, realizei um estágio universitário na Prefeitura de Juiz 

de Fora, especificamente no Programa de Transferência de Renda Bolsa 

Família. Esse período foi o divisor de águas da minha vocação profissional. 

Durante 4 anos, eu tinha a chance de atuar como um antropólogo, visto que o 

cadastro exigia uma série de informações íntimas do seio familiar, econômico e 

social das famílias atendidas. Um momento de escuta e muito aprendizado. O 

cadastro era realizado na residência dos assistidos, e, assim, eu entrei em 

contato direto com a realidade daquelas pessoas. Eram-me compreensíveis 

suas limitações, visto a semelhança com a minha realidade infantojuvenil. 

Minhas experiências, enquanto homem negro, suburbano e os estudos 

em Ciências Sociais, ampliaram meu campo de visão para as questões 

pertinentes à identidade dos negros, ligadas à pobreza e à miséria, no decorrer 

da História do Brasil, posto que tal situação alicerça outros problemas de 

ordem psíquica e social, como o alcoolismo, a depressão, a violência, o tráfico 

de entorpecentes, dando um caráter multifacetário ao problema. Tal 

pensamento me levou a conclusão de que eu precisava fazer algo. 

No ano de 2013, desenvolvi meus estudos com uma pós-graduação lato 

sensu em Responsabilidade Social e Gestão Estratégica de Projetos Sociais, 

na Universidade Veiga de Almeida, no Rio de Janeiro, que me possibilitou a 

oportunidade de trabalhar em projetos de Assistência Social, Saúde e 

Educação, em alguns lugares do Brasil e do mundo. Dentre os principais 

trabalhos, atuei na realização de um diagnóstico social para a edificação de um 

projeto de ajuda humanitária, no Haiti1, em 2017, projeto financiado pela Igreja 

Católica Apostólica Romana – Arquidiocese de Juiz de Fora. Durante 26 dias 

estive em contato com a cultura haitiana, trazendo-me a confirmação da face 

 

1 Na cidade de Croix-des-Bouquet, localizada no departamento Oeste, na região metropolitana 

de Porto Príncipe. O “Projeto Missão JF Haiti” foi criado em agosto de 2017, após a conclusão 

dos estudos do diagnóstico social realizado no país (CARVALHO, 2017). 



18  

mais cruel das atrocidades cometidas contra os negros, no período da 

colonização, que, assim como no Brasil, mantém viva suas raízes 

escravocratas na sociedade. 

O Haiti é um país rico em belezas naturais, com um povo 

extraordinariamente acolhedor, mas sem a compreensão das competências 

político-sociais para o desenvolvimento de uma identidade coletiva e soberana. 

E, nacionalmente, são vítimas das imposições culturais e econômicas das 

potências ocidentais. Ainda assim, os haitianos constroem comunidades de 

solidariedade tão fortes, mecanismos de proteção e sobrevivência que, somente 

em contato com essas pessoas, pude ter a compreensão de como um país, com 

tantos limitantes à subsistência, pode sobreviver em um mundo capitalista 

neoliberal (CARVALHO, 2017). 

Tenho vivência com trabalhos voluntários, desde os quinze anos de 

idade, quando colaborava com a alfabetização de jovens e adultos no bairro 

que residia. Minha primeira aluna foi minha falecida avó Filomena. Acredito, 

demasiadamente, no propósito dos projetos sociais, afinal, sou fruto de um 

projeto que possibilitou novas oportunidades para a minha geração. 

Em 2019, realizei um antigo sonho, e parti para uma experiência de 

voluntariado internacional, passando cinco meses na Bolívia e vinte dias no 

Peru. Na cidade de Cochabamba, trabalhei em um projeto de apoio escolar 

com crianças em risco social da periferia, e, em Lima, atuei em uma 

comunidade de refugiados venezuelanos. Convivendo com muitos pobres 

nesses países, novamente notava as dificuldades das populações negras e 

pobres, situação similar à brasileira e haitiana, mas com contornos culturais 

próprios. A segregação racial convive em uma linha tênue com a segregação 

social. 

Ainda em 2019, participei de forma voluntária da construção de um 

diagnóstico e elaboração de um projeto social na comunidade quilombola 

Bairro do Carmo, na cidade de São Roque, no estado de São Paulo. O projeto 

foi aprovado por emenda parlamentar da deputada Luísa Erundina, em 

dezembro de 2020. Entrando em contato com essas histórias é perceptível o 

sistema segregador que confere cidadãos de primeira e segunda classe, típicos 

de uma visão culturalista racista (SOUZA, 2019). Igualmente os atendidos do 



19  

Programa Bolsa Família, os lugares que tive a oportunidade de conhecer 

concentram uma grande massa de pessoas pobres e negras, expondo com 

clareza que as moléstias do período pós-colonização resultaram e reverberam 

consequências psicossociais imensuráveis para as pessoas negras. Talvez, o 

fato de agora ter cursado uma pós-graduação stricto sensu em Psicologia, na 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ), tenha me levado a 

compreender melhor as atitudes humanas — individuais e coletivas dentro de 

uma sociedade. 

As diferentes realidades que conheci, inicialmente, dentro do bairro onde 

cresci e, posteriormente, em oportunidades de trabalho dentro e fora do Brasil, 

me fizeram intuir que a população negra dispõe de artifícios sociais e 

psicológicos altamente criativos, e se envolve em sistemas de solidariedade 

acolhedora, que geram sentimentos e emoções, que merecem ser 

compreendidos pela Ciência e pela Filosofia, além da Arte e da Religião. 

Apesar da sua constante situação sócio-histórica de pobreza na 

construção do Novo Mundo, a diáspora africana desenvolve técnicas de 

relacionamentos que garantem a sobrevivência e união de grupos sociais, que 

foram escravizados lá em África, ou aqui na América. E sua capacidade de 

gerar pertencimento se dá através de inovadoras maneiras de construção 

coletiva de comportamentos, pensamentos e emoções, que são características 

de uma corporeidade negra interligada que merece ser investigada e mais bem 

compreendida. 

 

 

  
 



20  

INTRODUÇÃO 

 
“Adánilóró f'agbára Kòni”. Esse provérbio utilizado pelos povos Iorubás, 

ocupantes das atuais repúblicas do Benin, Nigéria, Togo e suas descendências 

na diáspora africana, traz a seguinte mensagem: quem causa dor ou desgosto 

para uma pessoa a ensina a ser mais forte. Dentro dessa analogia de dor e 

força, ontologicamente, toda pessoa que passa por uma situação dolorosa vai 

aprender a ser mais poderosa e autossuficiente. Através do “axé”, 

compreendido como a “força da vida”, responsável por tudo que é presente no 

Universo físico e espiritual, somos convocados para um processo de evolução 

que impulsiona a conquistar felicidade, bem-estar, paz e amor. 

A população do Brasil traz estampada na pele as marcas do contato 

cultural entre povos africanos, americanos (autóctones) e europeus, numa 

relação intercultural estabelecida pelo tráfico negreiro iniciado no século XVI. 

Segundo o jornalista Laurentino Gomes na obra Escravidão, (2019, p. 

24): “O Brasil foi o maior território escravista do hemisfério ocidental por quase 

três séculos e meio. Recebeu, sozinho, quase 5 milhões de cativos, 40% do 

total de 12,5 milhões embarcados para a América”. Embora estejamos longe da 

exatidão dos dados, os impactos psicossociais nas comunidades africanas são 

inquestionáveis. 

Para a historiadora Maria Beatriz Nascimento (1985), dentro do cenário 

de formação do Brasil, o negro e o índio foram responsáveis pelas culturas 

dominantes no desenvolvimento do país, uma vez que eram mais numerosos, 

sendo inegável a contribuição negra e indígena na história desse país. 

O antropólogo Kabenguele Munanga (2020, p. 137) apresenta dados 

populacionais de pesquisas como o Censo e a Pesquisa Nacional de Amostra 

de Domicílio (PNAD), a massa negra brasileira era representada por 72,5% da 

população total no ano 1827; em 1830, 63%; 20%, em 1872; 14%, em 

1890/1940; 11%, em 19502. A população negra foi crescendo conforme o 

 

2 O levantamento feito pelo historiador Clóvis Moura em dados do censo do IBGE e da 

Pesquisa Nacional de Amostra de Domicílio (Pnad) de 1976 a partir da seguinte questão: “Qual 

é a sua cor de pele?”, descobriu que dentre as 136 respostas havia “morena-bem-chegada, 

morena-jambo, queimada de praia, cor-de-ouro, puxa-para- branco”, entre outras, 

demonstrando a força da política de mestiçagem e embranquecimento da sociedade brasileira 

(2020, p.143). 



21  

sistema de tráfico negreiro se sofisticava, vivendo seus tempos gloriosos de 

remessas de escravizados no século XVIII e XIX. O que explica a grande 

concentração de negros até os anos de 1830, e a brusca redução após o ano 

de 1927, foi porque nesse período já estava avançando as políticas de 

embranquecimento da sociedade brasileira3. 

A etnopsicóloga Ronilda Ribeiro, doutora em Psicologia e em 

Antropologia da África Negra, autora do livro: A Alma Africana no Brasil. Os 

iorubás (1996), traz com extrema riqueza de dados aspectos do impacto 

cultural dos povos iorubás na cultura brasileira. 

Frente a imensa atividade cultural advinda de África, que não sendo um 

bloco único, dispõe de uma diversidade cultural, linguística, biológica e política 

entre seus povos, e que geram marcas em outros povos, a autora faz um 

recorte no bloco africano analisando, de maneira particular, os povos iorubás. 

Analisando aspectos, históricos, sócio-políticos e religiosos, a autora 

busca acentuar as influências do encontro cultural entre iorubás e a diversidade 

de brasileiros, na tentativa de compreender e explicitar o impacto dessa 

relação. 

Sob uma perspectiva de aproximação entre iorubás e o povo brasileiro, 

assim como aproximar a múltipla África do Brasil, essa dissertação traz em sua 

composição a prevalência dos aspectos culturais africanos, que vão ao 

encontro de uma alma africana na diáspora brasileira, que nasce nas relações 

ancestrais e culturais que se deram entre os povos de África e o Brasil. Assim, 

toda a nossa construção está embasada em apontar e restituir as mazelas da 

negação da influência das culturas africanas na sociedade brasileira. 

Diante desses e outros dados que delineiam o debate do que é ser um 

negro, o conceito identidade tem sido amplamente discutido na atualidade, 

necessitando de novas explicações que perpassem o campo da 

interdisciplinaridade, uma vez que as várias ciências, além do senso comum, 

 

3 As políticas do embranquecimento ou branqueamento no Brasil foi parte de um projeto criado 

pela elite brasileira no século XIX e meados do XX com a finalidade de facilitar a entrada de 

estrangeiros brancos no território brasileiro. A finalidade era deixar a população brasileira, 

composta em grande parte por negros e indígenas, perdesse a característica de sociedade 

miscigenada e se tornasse, no futuro, uma sociedade branca (MUNANGA, 2019) 



22  

seguem alimentando o diálogo e debate em torno deste conceito e propondo 

novas interpretações. 

Nessa miragem, propomos uma discussão que conglomere uma análise 

tanto das Ciências Humanas (Psicologia), quanto das Ciências Sociais, uma 

vez que essas ciências em harmonia podem trazer contribuições sobre a 

questão do conceito de identidade, e por consequência, do conceito de 

pertencimento endógeno, que iremos desenvolver nesse trabalho. Contudo, 

aqui sem esquecer as Ciências Exatas e Naturais (Biologia). 

À luz da conexão entre aspectos históricos e psicossociais, o objetivo 

geral da presente dissertação é: desvelar e analisar aspectos biopsicossociais 

na história de vida de pessoas negras4 no Brasil, para elaborar e construir o 

conceito “pertencimento endógeno”, e utilizar para ilustrar a construção do 

devido conceito, parte da vida e da obra do intelectual e militante do Movimento 

Negro Brasileiro, doutor Carlos Alberto Medeiros. 

Dentro dessa proposta, foram traçados os seguintes objetivos 

específicos: (a) analisar e comparar os conceitos identidade e identificação na 

obra de Carl Gustav Jung e Stuart Hall, para elaborar reflexões que elevem a 

base da construção da identidade negra na ordem psíquica e social; (b) 

apresentar elementos que corroboram com o processo de constituição do 

corpo negro na sociedade, em suas perspectivas biológica, psíquica, social e 

histórica; (c) analisar os conceitos personalidade, persona, inconsciente 

pessoal e inconsciente coletivo na obra de Carl Gustav Jung, na interpretação 

de subjetividades considerando contribuições do conceito Negritude, cunhado 

pelo intelectual Kabenguele Munanga, para, também, conectar à construção do 

 

4 Para compreensão da categoria parda, faremos o uso da definição criada pelo Instituto 

Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). “Pardo é a denominação usada para nomear um 

dos grupos étnicos que são identificados dentro da população do Brasil. O termo pardo remete 

a uma miscigenação de origem preta ou indígena com qualquer outra cor ou raça. Alguns 

movimentos negros utilizam preto e pardo para substituir o negro e alguns movimentos 

indígenas usam indígenas e pardos para pensar a descendência indígena. É uma categoria 

residual, mas que é a maioria”. Assim, as pessoas pardas são as que possuem esta 

miscigenação. Assim sendo, ao utilizarmos a terminologia pessoa negra/preta, nesta obra, 

acolhe-se a categoria pardo de maneira automática. 

https://www.ufjf.br/ladem/2018/11/20/ibge-mostra-as-coresdadesigualdade/ – acessado em 

09/08/2022. 

https://www.ufjf.br/ladem/2018/11/20/ibge-mostra-as-coresdadesigualdade/


23  

conceito pertencimento endógeno; e (d) tratar parte da autobiografia do 

intelectual e militante negro, Carlos Alberto Medeiros, para mostrar 

manifestações do conceito pertencimento endógeno, que esta proposta de 

dissertação se dispõe a construir. 

E, aqui, sobre a vida de uma pessoa negra em diáspora africana, 

brasileira, e contemporânea, encontramos eco no pensamento de Eric 

Hobsbawm (2002, p. 17): “Como todas as vidas privadas constituem 

matéria-prima tanto para historiadores como para romancistas, utilizei as 

circunstâncias do encontro de meus pais na apresentação de meu livro de 

história “A era dos impérios.” Neste sentido, Carlos Alberto Medeiros é um tipo 

de matéria-prima que brilha como um intelectual, jornalista, e tradutor de livros 

clássicos no Brasil. 

A ideia da construção do conceito: pertencimento endógeno nasce, 

sobre a nossa compreensão, a partir das reflexões do Dr. Nilton Sousa da 

Silva, professor do departamento de Psicologia da Universidade Federal Rural 

do Rio de Janeiro (UFRRJ), e meu orientador de mestrado no Programa de 

Pós-Graduação em Psicologia (PPGPSI) da mesma Universidade, campus 

Seropédica – Rio de Janeiro (RJ). Para o professor Nilton Sousa: 

Pertencimento endógeno: é um consciente reconhecimento do 
sujeito individual ou coletivo, sobre a sua própria historiografia 
à luz de dados materiais ou imateriais; ambos atemporais no 
contexto biopsicossocial, especialmente, dentro da própria 
família de sangue e/ou afetiva dos sujeitos, e pulsa como um 
resultado do processo educacional e cultural. (SILVA, em 02 
dez. 2021) 

Tendo a felicidade de ser aluno e orientando do professor no PPGPSI da 

UFRRJ, fui contagiado pelos diálogos acerca da temática, suscitando um 

campo de pesquisa que ainda nos parece pouco explorado. Diante de nossas 

investigações, nos deparamos com poucas publicações acerca do tema, se 

mostrando um campo aberto e propício a construção de conhecimentos 

análogos aos simbólicos movimentos: diástole e sístole, de um órgão do ser 

humano. Vale lembrar que, até o momento a caminho da defesa pública do 

texto, não foram encontrados em nossas investigações nenhuma pesquisa que 

trabalhou o conceito “pertencimento endógeno”, anterior ao presente trabalho. 

Assim, o conceito de pertencimento endógeno aparecerá inúmeras 

vezes durante a escrita da dissertação, contudo, a nossa compreensão concisa 



24  

acerca do conceito será detalhada no subcapítulo 3.4: O Conceito de 

Pertencimento Endógeno por Wilmar José Pereira de Carvalho. 

Munidos das informações contextualizadas aqui na Introdução, a 

dissertação segue estruturada da seguinte forma: 

O primeiro capítulo descreve o objetivo específico (a) analisar e 

comparar elementos psicossociais dos conceitos identidade e identificação na 

obra de Carl Gustav Jung e Stuart Hall, para elaborar reflexões que elevem a 

base da construção da identidade negra na ordem psíquica e social. 

Nessa etapa do trabalho, buscamos nessas literaturas elementos que 

possam ser associados à situação psicossocial e histórica do ser humano 

negro brasileiro em sua dimensão ontológica, todavia, em consonância com os 

objetivos dessa dissertação. 

O segundo capítulo: Corpo Humano: uma identidade visível da pessoa 

negra vai ao encontro do objetivo específico (b): apresentar elementos que 

corroboram com o processo de constituição do corpo negro na sociedade, em 

suas perspectivas biológica, psíquica, social e histórica, diante de análises 

qualitativas e quantitativas que desvelam a situação vivenciada pelo corpo da 

pessoa negra no Brasil. 

O terceiro capítulo: Psicologia Analítica e a construção do conceito de 

pertencimento endógeno desenvolve o objetivo específico (c): analisar os 

conceitos personalidade, persona, inconsciente pessoal e inconsciente coletivo 

na obra de Carl Gustav Jung, na interpretação das subjetividades, 

considerando as contribuições do conceito Negritude, de Kabenguele 

Munanga, para conectar à construção do conceito pertencimento endógeno, 

que será desvelado. 

Para o delineamento da questão psicológica proposta, utilizamos os 

pressupostos da Psicologia Analítica ou Complexa. Para que essa maneira de 

análise psicológica se faça inteligível, nesse estudo, foi necessária uma análise 

explicativa de alguns conceitos presentes na obra junguiana, para que se faça 

mais plausível nossas explicações. 

A Psicologia Analítica traz em sua compreensão as ferramentas que 

permitem o acesso a essa perspectiva singular, composta por uma série de 

informações necessárias à abrangência dos fenômenos complexos da mente. 



25  

Os escritos de Jung deram origem a um modo de exame que se fundamenta 

em uma análise profunda, que engloba a sociedade, a história, a 

ancestralidade, que fundamenta a origem arquetípica e ancestral da pessoa 

negra brasileira, sendo pertinentes a essa dissertação. 

Na entrevista com o objeto de pesquisa, a proposta dessa etapa foi 

avaliar as possibilidades psicossociais e históricas para a construção do 

conceito pertencimento endógeno da pessoa negra na sociedade brasileira, 

através de conexões epistemológicas. Assim, o quarto capítulo da dissertação: 

“Carlos Alberto Medeiros: uma autobiografia do pertencimento endógeno” traz 

a entrevista realizada com a personagem em foco, para ilustrar e dar uma 

resposta ao objetivo específico (d): Carlos Alberto Medeiros: uma autobiografia, 

que foi pensada por nós como uma experiência de pertencimento endógeno. 

Para apresentar e/ou ratificar as vivências desse importante intelectual e 

militante do Movimento Negro no Brasil, no dia 08 de julho de 2022, no Rio de 

Janeiro, foi realizada a entrevista com Carlos Alberto, que acolheu com muita 

prontidão ao convite da pesquisa. Por meio de perguntas semiabertas, foram 

colhidas informações sobre as temáticas propostas em cada década: anos 

1970: As festas Black e inserção no Movimento Negro; anos 1980: A carreira 

no jornalismo; anos 1990: Ações em órgãos governamentais; Anos 2000: As 

ações afirmativas e o combate ao racismo; Anos 2010 até os dias atuais: 

Movimento de um intelectual das políticas raciais. 

Por se tratar de uma proposta incomum no Brasil, sobre a vida e a obra 

de pessoas intelectuais negras ainda vivas, e diante da riqueza dos longos 

anos de vida de CAM (Carlos Medeiros, como o entrevistado é conhecido), 

tratamos a autobiografia do extenso período, mais de cinquenta anos de 

história, realizando incursões para focalizar ideias e documentos em acordo 

com a proposta da dissertação. Assim, em cada década, três principais 

experiências históricas decorrentes da vida da personagem CAM foram 

analisadas para evidenciar experiências fundamentais do entrevistado sob a 

percepção do corpo negro na sociedade, e, assim, o desenvolvimento ou 

desdobramento do pertencimento endógeno da diáspora africana no Brasil. A 

íntegra da entrevista faz parte do capítulo, para diretamente interagir com a 



26  

análise do discurso que será construída a partir das experiências de vida de 

CAM e concepções que validam o conceito de pertencimento endógeno. 

Diante dessa jornada acadêmica, repleta de informações e 

conhecimentos, as Considerações Finais apresentam uma integração da 

análise construída a partir dos capítulos da dissertação, na tentativa de 

comprovar o entrelaçamento biopsicossocial que está em consenso com o 

termo “pertencimento endógeno”, com tal expectativa, confirmando as 

hipóteses que definem o conceito na experiência vivenciada por uma pessoa 

negra, no caso, nosso entrevistado CAM. 

 
A ESCOLHA DO OBJETO DE PESQUISA 

 
 

Duas situações aqui aparecem, e entendemos que precisam ser trazidas 

para serem elucidadas. A primeira é o fato de o militante CAM não ser o 

primeiro militante, e nem o mais importante entre tantos outros importantes 

militantes negros no Brasil. Todavia, fatos singulares caracterizam a dimensão 

humana e intelectual de CAM, ao nosso ver. Eles estão localizados no 

desenvolvimento e maturidade humana de CAM que, ao longo de mais de 50 

anos, vem estudando tratativas que dizem respeito a situação de corpos 

negros no Brasil, e no mundo. 

CAM é um dos tradutores para o português da obra do sociólogo 

polonês Zygmunt Bauman (1925-2017) pela Editora Zahar e, talvez, seja o 

único tradutor negro de Bauman no Brasil. Um sentimento de honra acoberta 

essa pesquisa/pesquisador, que expressa sua alegria em investigar alguém 

que se encontra em nosso meio, brasileiro, que vive entre nós. 

A segunda, a qual também temos ciência, é que poderíamos trabalhar 

com o corpo de uma mulher negra, intelectual e militante, com semelhante 

implicação na Militância do Movimento Negro no Brasil. Por exemplo, a 

militante do movimento negro, doutora Luiza Helena de Bairros (1953-2016), 

graduada em Administração pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 

Mestrado em Ciências Sociais pela Universidade Federal da Bahia e doutorado 

em Sociologia pela Universidade de Michigan, nos Estados Unidos. Escreveu 

vários artigos sobre racismo, sexismo e o negro no mercado de trabalho. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Administra%C3%A7%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_Federal_do_Rio_Grande_do_Sul
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ci%C3%AAncias_sociais
https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_Federal_da_Bahia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sociologia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_de_Michigan


27  

Na Bahia, onde era radicada, fez sua carreira política admirável, 

chegando a ser ministra-chefe da Secretaria de Políticas de Promoção da 

Igualdade Racial do Brasil, entre 2011 e 2014. Com ampla experiência no 

campo da atuação política, Luiza Helena colaborou com a construção de 

políticas públicas nacionais contra o racismo. 

No Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento (PNUD), ela 

atuou na coordenação da elaboração da agenda da delegação brasileira do 

campo dos movimentos sociais à III Conferência Mundial de Combate ao 

Racismo, a Discriminação Racial, a Xenofobia e as formas conexas de 

Intolerância (2000-2001), assim como a formulação de um substitutivo ao 

Projeto de Lei que instituía o Estatuto da Igualdade Racial pela Câmara Federal 

(2003). A frente do Programa de Combate ao Racismo Institucional (PCRI) 

(2002 a 2005), poderosa articulação a partir de uma parceria do Governo 

Brasileiro com o Programa de Cooperação do Governo Britânico para o 

Desenvolvimento Internacional (DFID). 

Uma vez que a finalidade dessa dissertação é a compreensão da 

pessoa negra no Brasil, na máxima amplitude do termo, abarcando o feminino 

e o masculino, respeitando sua identidade civil e liberdade de gênero (LdeG). 

Trazemos a figura de Luiza Helena de Bairros como campo de pesquisa sobre 

uma mulher do movimento negro, de confirmada notoriedade, para expressar 

as possibilidades de ampliação desse estudo. 

Sempre foi nosso desejo trazer a experiência feminina negra para 

ratificar a evolução de um “pertencimento endógeno”, porém, por questões que 

tangem ao desenvolvimento dessa pesquisa, como tempo e aquisição de 

novos conhecimentos, nesse momento não nos foi possível amplificar essa 

participação feminina negra nas entrevistas, como processo de investigação e 

análise. 

Reafirmamos nosso respeito pela figura feminina negra e acreditamos 

que, outros trabalhos desenvolvidos por nós ou outrem, traga para discussão 

científica sobre essa importante variável, fundamentais para dar amplitude e 

sentido ao conceito. 

Nessa dissertação, no entanto, a presença negra feminina se dá através 

de autoras negras como Neusa Santos, Maria Beatriz Nascimento, Lubi Prates, 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Ministro-chefe
https://pt.wikipedia.org/wiki/Secretaria_de_Pol%C3%ADticas_de_Promo%C3%A7%C3%A3o_da_Igualdade_Racial
https://pt.wikipedia.org/wiki/Secretaria_de_Pol%C3%ADticas_de_Promo%C3%A7%C3%A3o_da_Igualdade_Racial


28  

bell hooks, entre outras, cujas narrativas em livros ou outros veículos de 

comunicação são a base bibliográfica dessa pesquisa. Sobre a homologia 

mulher e maternidade, também, evidenciem o desdobramento do 

pertencimento endógeno a partir de suas produções e vozes. Principalmente, 

pelo fato de o corpo feminino ser um solo da embriologia na gestação da vida, 

gerada no útero sagrado ou profanado. O corpo feminino negro, na sociedade 

brasileira, está presente nessas perspectivas das autoras negras que serão 

desenvolvidas durante as nossas análises, e, aqui, sem esquecermos os úteros 

profanados durante o longo período do processo de escravização. 

Neste sentido, ainda que a autobiografia de uma mulher negra não seja, 

diretamente, o objeto de estudo da dissertação, a segunda questão, porém, 

busca ressonância na cultura ocidental e aterriza no Brasil patriarcal, machista, 

para justificar e interagir com a urgente transformação do modo de ser homem 

no mundo ocidental brasileiro. Isto é, contribuir para diminuir, quiçá, acabar 

com o feminicídio das mulheres, especialmente das mulheres negras 

moradoras das atuais senzalas urbanas. 

Utilizando-nos de duas perguntas feitas por Kabenguele Munanga 

(2020.p.199): “Quantos homens e mulheres negras colaboraram para a 

construção do nosso país? Quantos resistiram a desigualdade e discriminação 

e lutaram por uma sociedade justa e igualitária?”. Em nosso meio, seja por 

meio da presença física, seja pela lembrança, os dois sexos estão diretamente 

representados através da luta e da força do povo negro. E, devemos desvelar 

historiografias para revelar e descolonizar a primazia eurocêntrica, visto que, 

temos no bojo da construção braçal e intelectual da História do Brasil uma 

miríade de corpos autóctones e negros em diáspora. Neste sentido, os dois 

verbos “desvelar” e “revelar” são bem apropriados para o aspecto intelectual. 

Dessa forma, como foi, brevemente, explicado no parágrafo supracitado, 

a escolha da vida de Carlos Alberto Medeiros como objeto dessa pesquisa se 

fundamenta em sua atuação nas discussões das causas negras, importantes 

fatos políticos do cenário brasileiro como, por exemplo, sua direta participação 

na conferência de Durban em 2001, na África do Sul, ou na construção social 

de políticas públicas em prol de Ações Afirmativas. Diante das inúmeras 

contribuições  ofertadas  pelo povo negro, a militância de Carlos Alberto 



29  

Medeiros pode estar entrelaçada com o conceito de “pertencimento endógeno”, 

que será desvelado nessa dissertação. 

 

REVISÃO DE LITERATURA 

 
O método utilizado para o levantamento bibliográfico foi A revisão 

integrativa da literatura que “[...] permite a síntese de múltiplos estudos 

publicados e possibilita conclusões gerais a respeito de uma particular área de 

estudo” (MENDES; SILVEIRA; GALVÃO, 2008), sendo que o processo visa 

identificar a temática central da pesquisa: construção psicossocial da 

identidade e pertencimento endógeno, a partir de uma representação cultural 

da vida do intelectual Carlos Alberto Medeiros. A formulação da pergunta para 

guiar o estudo foi: como encontrar, desvelar, e revelar elementos psicossociais 

e históricos presentes na construção do conceito: pertencimento endógeno 

entre pessoas negras (e não negras)5 no Brasil? 

Os bancos de dados utilizados para o levantamento bibliográfico foram: 

Scielo, PePSIC, Periódicos Capes, Biblioteca Virtual em Saúde, Biblioteca 

Digital, Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações (BDTD), Google 

Scholar e Web of Science (ISI) com as palavras-chave: pertencimento 

endógeno, pertencimento, pertencer, pertencimento afro e pertencimento 

negro. Foram, também, associadas às palavras-chave a palavra identidade. 

Igualmente, foram usadas as mesmas palavras-chave, porém, no idioma 

inglês: endogenous belongingness, afro belongingness e Black belongingness.  

______________________ 

6 Ao adotarmos aqui, a expressão pessoa não negra, entendemos que o pertencimento 
endógeno traz subsídios para transformar representações e estereótipos cristalizados sobre 
grupos ocultados na história do Brasil. Assim como a população negra, a população indígena 
também foi vítima das selvajarias cometidas pelo modelo culturalista europeu, que dizimou 
mais de 90% da sua população. Como se não bastasse todas as atrocidades cometidas contra 
essas populações no passado, as comunidades indígenas ainda sofrem as debilidades do não 
reconhecimento enquanto pessoa plena de direitos, garantidos pela Constituição de 1988. 
Recentemente, ficamos estarrecidos com as imagens televisionadas da situação de penúria 
dos povos Ianomâmis, localizados entre o extremo Norte do território brasileiro e o Sul do 
território venezuelano. O desemparo do Estado a essas populações, por pouco, não causou 
total extermínio, diante das barbáries cometidas pelo garimpo, desmatamento e poluição dos 
rios. O pertencimento endógeno, também, pode se dá pela identidade étnica indígena, através 
das mobilizações pela defesa do meio ambiente, em comunhão com a terra e a natureza, na 
interrelação com os membros de sua comunidade, Esse substancial de diferentes etnias e 
autodenominações, que habitam esse território para antes da chegada dos europeus a 
América, evocam as bases da uma compreensão do pertencimento endógeno. 



30  

Foram encontradas 138 publicações. Os critérios de inclusão dos estudos 

encontrados foram: artigos/teses/dissertações com as palavras-chave, e 

publicados entre 1995 e 2023. Foram utilizados como critério de exclusão a 

palavra pertencimento, de forma isolada, pois ampliaria demasiadamente o 

campo de pesquisas. artigos/teses/dissertações cujas palavras-chave referiam-se 

à situação de o pertencimento na escola ou universidade, religião, medicina, 

direito, meio ambiente, filosofia, literatura e artes, priorizando publicações em 

psicologia. 

Foram encontrados artigos como The Need to Belong: Desire for Interpersonal 

Alttachments as a Fundamental Human Motivation (1995), “Pertencimento/não 

pertencimento” Franz Kafka: um exemplo a ser lembrado (2021); o livro 

Pertencimento: uma cultura de lugar (2022); e a matéria O que é o sentimento de 

pertencimento? (2023), que trazem elementos empíricos como hipótese para a 

construção do “pertencimento endógeno” dessa dissertação. 

 

MATERIAL E MÉTODO (Simbólico-Arquetípico) 

 
O método desta pesquisa tem como base a psicologia complexa e analítica de 

Carl Gustav Jung. Para Jung, “a psique humana é somente em parte algo 

passado e, como tal, sujeito ao ponto de vista causal.” Neste sentido, não será 

difícil localizar fatos na história do Brasil para respaldar uma compreensão 

cronológica e complexa de fatos históricos, sobre a atual situação 

socioeconômica de homens e mulheres negros na sociedade brasileira, e, 

também, aqui sem esquecer a situação socioeconômica de etnias autóctones de 

norte a sul do país. Contudo, para Jung a psique também é devir: “que apenas 

pode ser entendido de modo “sintético” ou “construtivo.” Logo, causa, efeito e 

devir são palavras que estão diretamente conectadas e entrelaçadas na proposta 

desta dissertação. Isto é, quando um intelectual olha para a História do Brasil, vê 

o efeito de uma causa histórica, que ainda lhe causa perplexidade, simplesmente, 

pelo fato desse olhar ser ético e estiver em busca da morada do sujeito do 

conhecimento brasileiro, para este lidar e atuar sobre o desdobramento do devir 

no Novo Mundo, abaixo ou acima da linha do equador. 



31  

Como o próprio Jung diz: “O princípio da causalidade investiga apenas 

de que maneira essa psique se tornou o que é agora, tal como ela hoje se 

apresenta”. Por isso, em cada capítulo da dissertação, o holofote sobre fatos e 

marcos históricos, em relação à condição dos corpos negros de pessoas 

conhecidas e/ou desconhecidas no contexto brasileiro, será direcionado. Visto 

que, ainda com o apoio de Carl Gustav Jung, esta dissertação almeja construir 

uma ponte entre a mentalidade do passado e a previsão de outra no futuro 

brasileiro por quê: “A perspectiva construtiva, ao contrário, pergunta como se 

pode construir uma ponte entre esta psique e o seu futuro”. Sim, “construir uma 

ponte entre esta psique” (presente no aqui e agora sociopolítico brasileiro), 

sobre pertencimentos endógenos de homens e mulheres negros, e, neste 

contexto, de pessoas autóctones e em diáspora africana, vislumbrar o futuro do 

Brasil como uma nação ética em circum-ambulação intelectual. (JUNG, OC. III, 

§ 399)6 

O método construtivo, segundo Eloisa M. D. Penna, diante do fenômeno 

psíquico coloca três perguntas básicas: (1) Por quê? (a origem do fenômeno); 

(2) Para quê? (a finalidade do fenômeno), e (3) Qual o sentido? (relações 

significativas que possam estar inseridas no fenômeno com conexões causais) 

(PENNA, 2013). Em vista disto, Eloisa Penna, no livro Epistemologia e método 

na obra de C. G. Jung, apresenta uma síntese do método junguiano 

simbólico-arquetípico e amplia possibilidades da investigação psicológica. Ou 

seja, o método simbólico-arquetípico permite uma integração entre a 

subjetividade, individual e singular, com a objetividade de maneira coletiva e 

universal (PENNA 2013). 

No caso da presente pesquisa, o método simbólico-arquetípico poderá nos 

permitir compreender: (a) a construção biopsicossocial da identidade da  

pessoa negra no Brasil, (b) abordando aspectos históricos compreendidos no 

processo de construção de uma identidade brasileira através de conceitos 

como: “persona”, “personalidade”, “inconsciente pessoal” e “inconsciente 

coletivo”, de acordo com Jung, (c) para construir a ideia de “pertencimento 

 

__________________________________ 

6. Nas Obras Completas de Jung, adota-se o parágrafo com o objetivo de facilitar o acessoas citações. Nas edições 

em português, assim como nas edições inglesas, os númerosdos parágrafos permanecem os mesmos, enquanto as 

páginas variam conforme variam as edições.



32  

endógeno”, e (d) observando manifestações de pertencimento endógeno, a 

partir da experiência e história de vida do entrevistado. 

 
1. CONSTRUÇÃO PSICOSSOCIAL DA IDENTIDADE NEGRA NO 

BRASIL 

 
O capítulo foi dividido em três subcapítulos: (I) Identidade e 

Identificação: uma construção psicossocial, que será analisada de acordo com 

a obra do psicólogo Carl Gustav Jung (1875-1961), particularmente em duas 

obras: ”Os tipos Psicológicos” e ”Desenvolvimento da Personalidade”; e em 

relação ao sociólogo Stuart Hall (1932-2014) nas obras: “Identidade e 

Diferença: a perspectiva dos estudos culturais” e ”A identidade cultural na 

pós-modernidade”, para realizar uma aproximação epistemológica dos 

conceitos identidade e identificação, que são elementos preponderantes na 

construção do conceito de pertencimento endógeno; (II) Rotas do Atlântico: a 

construção da identidade negra no Brasil, o tópico A identidade da pessoa 

negra escravizada no Brasil, propõe a análise de alguns aspectos históricos e 

sociais enfrentados pela pessoa negra, assim como, ponderar sobre a 

construção da identidade no período escravocrata, desenhada, em especial, 

pelas vontades da Casa-Grande, e do racismo desqualificador que outorgava 

ao negro uma persona de inferior. O desenvolvimento da personalidade, 

condicionado a situações calcadas no processo de escravização deixou 

marcas na personalidade da pessoa negra, e serão elucidados nessa parte do 

texto. 

Como bibliografia, foram utilizadas as seguintes obras: Maria Beatriz 

Nascimento (1985); Gilberto Freyre (2006); Alex Ratts (2006); Joaquim Nabuco 

(2012); Joyce Gonçalves da Silva (2014); Kátia M. de Queiroz Matoso (2016); 

Ynaê Lopes dos Santos (2017); Laurentino Gomes (2019); Kabenguele 

Munanga (2019) e (2020); Jessé Souza (2019) e (2021). 

 
1.1 Identidade: uma construção biopsicossocial 



33  

O tema identidade ganhou singela importância nos debates 

contemporâneos, recebendo atenção de muitos pesquisadores, religiosos, 

formuladores de políticas públicas, movimentos minoritários e pessoas 

interessadas na compreensão do assunto. O debate acadêmico do conceito de 

identidade encontra-se em plena construção, atraindo a atenção dos mais 

diversificados campos das ciências, dadas às complexidades dos elementos 

singulares, culturais e simbólicos de cada território, o que torna complicada a 

tarefa de fundamentar teoricamente sua definição. Ao abordar o tema como um 

marco inicial para a edificação desse trabalho, parte-se da ideia de que sua 

estrutura está inacabada e propícia às ressignificações, podendo receber 

contribuições dos diversos campos de saberes, em especial, das Ciências 

Humanas. 

Como proposta para provocação da análise do conceito de Identidade, 

partiremos parafraseando as palavras de HALL (2006), ao dizer que o próprio 

conceito é demasiadamente complexo, muito pouco desenvolvido e 

compreendido na Ciência Social para ser, definitivamente, posto à prova. Esta 

também não é nossa intenção. Nossa ideia é criar um entendimento do sujeito 

social negro, a partir das experiências identitárias. Assim, buscamos um 

caminho para uma melhor compreensão das identidades e identificações, que 

se materializam em nossa convivência familiar, escolar, ciclo de amigos, 

trabalho, valores morais e políticos, entre outros. 

Pela amplitude das construções conceituais acerca do tema, buscamos 

a origem do sentido, a partir da etimologia da palavra e suas contribuições 

culturais, sustentadas pela história de diversos povos. Ainda que inconclusa 

enquanto formação e origem, a palavra identidade deriva do latim, pela junção 

dos significados das palavras facere (fazer), ficare (fazer), recebendo 

contribuições do latim medieval com a palavra “identificare” (identificar), até 

chegar ao século XVII o significado de “identify” (identidade)7. A palavra 

identidade ganha novos contornos etimológicos em decorrência do conteúdo 

fendido, sendo a história responsável por seu processo de (re) significações. 

 

7 Fonte  de dados: Parceria Google e Dicionário  de Oxford 

https://www.google.com/search?q=etymology+identify&oq=etymology&aqs=chrome.0.69i59j69i 

57j35i39j0i51 2j46i512j0i512l2j69i61.4937j0j4&sourceid=chrome&ie=UTF-8 acessado em 

01/12/2021. 

http://www.google.com/search?q=etymology%2Bidentify&oq=etymology&aqs=chrome.0.69i59j69i57j35i39j0i51
http://www.google.com/search?q=etymology%2Bidentify&oq=etymology&aqs=chrome.0.69i59j69i57j35i39j0i51


34  

O escritor, poeta e jornalista moçambicano Mia Couto traz em sua obra 

um aporte literário e crítico, no que diz respeito à capacidade de 

conscientização e reflexão, acerca da situação do cidadão moçambicano. 

Temas como identidade, engajamento, transformação social e descolonização 

são traços presentes na produção literária do autor, com a finalidade de 

reconfiguração de uma identidade africana no período pós-colonial. Como 

elemento ilustrativo, a poesia Identidade: 

Preciso ser um outro 
para ser eu mesmo 
Sou grão de rocha 
sou o vento que a desgasta 
Sou areia sustentando 
o sexo das árvores 
Existo onde me desconheço            

aguardando pelo meu passado 
receando a esperança do futuro   
No mundo que combato o dia 
morro no mundo porque luto 
nasço. 
 
Identidade – Mia Couto (1983) 

Segundo a concepção poética e literária do autor, o conceito de 

identidade, traz a ideia de um ser vivente em processo de construção 

psicossocial, atravessado por situações conscientes e inconscientes. 

Aprofundar o diálogo sobre a identidade negra é um movimento que nos 

convoca a desnudar o sistema enraizado historicamente pela escravidão, 

racismo e suas repercussões, presentes ainda nos dias de hoje, seja em África, 

seja em diásporas como o Brasil. 

O cantor, sambista e compositor brasileiro Jorge Aragão, homem negro, 

carioca, com ascendência amazonense, compôs a canção Identidade, música 

amplamente conhecida e cantada nas mais diversas rodas de samba. A 

canção brada a resistência do povo preto na sociedade brasileira, e é um alerta 

às simbologias ofertadas à pessoa negra por construções como “preto de alma 

branca”. Assim brada a canção: 

Se o preto de alma branca pra você 
É o exemplo da dignidade 
Não nos ajuda, só nos faz sofrer 
Nem resgata nossa identidade 



35  

Elevador é quase um templo 
Exemplo pra minar teu sono 
Sai desse compromisso Não vai no de 
serviço Se o social tem dono, não vai... 
Quem cede a vez não quer vitória 
Somos herança da memória 
Temos a cor da noite Filhos de todo 
açoite Fato real de nossa história. 
 

Identidade – Jorge Aragão 
(1992) 

Assim como Mia Couto, o intérprete Jorge Aragão, de forma magistral, 

ressalta a construção da identidade a partir da vivência da pessoa preta, como 

nas estrofes da canção, que usam as expressões “temos a cor da noite”, “filhos 

de todo açoite”, apontando para aspectos históricos e construções sociais 

decorrentes dos processos de escravização e miscigenação na sociedade 

brasileira. A canção enfatiza que o processo de assimilação do negro ao 

universo branco é catastrófico, permitindo a pessoa negra dizer: “não nos 

ajuda, só nos faz sofrer, nem resgata nossa identidade”. 

De maneira exageradamente simplista, a identidade pode ser entendida 

como o conjunto de predicados internos e externos que caracterizam uma 

pessoa ou coisa, tornando-a particular. Esses predicados são compostos por 

elementos da psique em sintonia com as transformações culturais vividas por 

ela, criando uma metodologia específica que possibilita identificações do corpo 

em sua jornada pelo universo. 

Nessa constante ciranda de pensamentos, sentimentos, sensações e 

intuições, a identidade se atualiza no processo histórico do ser humano, por 

concepções e especificidades que corroboram com a construção da imagem do 

sujeito, no caso deste estudo, a pessoa negra brasileira. 

As Ciências Sociais, em termos gerais, compreendem o conceito através 

das relações sociais estabelecidas entre o indivíduo e/ou grupo social, dentro 

da realidade na qual o indivíduo está inserido. É na esfera social que 

acontecem os incrementos biopsicossociais do corpo, sendo esse corpo um 



36  

produto das condições sociais e fruto das relações sociais, criando nossos 

modelos de educação e costumes (LE BRETON, 2002). 

No universo da Psicologia, o estudo da identidade traz questões 

pertinentes ao indivíduo, na busca de respostas a questões ao próprio 

processo de constituição da pessoa, trabalhados pelas correlações feitas pela 

psique. Representações sociais são exigidas para a vivência dos vários papéis 

na metamorfose da vida, a partir das condições históricas e sociais nas quais 

está submetido. (FLAVIA SILVA, 2009). Tais questões tendem a ser 

moderadoras da conduta humana, refletindo em ações e comportamentos que 

vão condicionar a experiência de vida do eu com o outro e a natureza. 

Questionamentos tais como: Quem eu sou? Quem somos nós? Quem são 

eles? – são respondidos a partir de identificações, que acontecem de forma 

consciente e/ou inconsciente. A completude desses estados psíquicos que 

permitem a pessoa vivenciar sua experiência de vida, dentro da si e dentro da 

sociedade. 

 
1.1.2 Identidade e Identificação: por Carl Gustav Jung (1875-1961) 

 
A partir do crivo metodológico da Psicologia Analítica, essa dissertação 

buscou analisar o conteúdo dos conceitos identidade e identificação, com a 

finalidade da interpretação dos elementos que geram as condições psíquicas e 

construção das subjetividades, extraídos da obra de Carl Gustav Jung. 

Nascido em Zurique, na Suíça, Jung foi psiquiatra, psicoterapeuta e 

criador da Psicologia Analítica. Dentre seus principais conceitos estão: 

personalidade extrovertida e introvertida; arquétipo; inconsciente coletivo e 

“individuação; e suas contribuições são de extrema relevância para os mais 

diversos campos, como a Psicologia, Psiquiatria, Ciência da Religião, Literatura 

e áreas afins. 

Em sua obra Os tipos psicológicos (1921 – apud. PIERI, 2009.p.231), 

Jung faz uma definição do conceito de identidade, afirmando ser um fenômeno 

psíquico advindo dos conteúdos do inconsciente, pressupondo um estágio de 

consciência ainda não atingida. Consequentemente, “o uso junguiano do termo 



37  

designa a ausência da distinção cognitivo-afetiva entre diferentes indivíduos ou 

objetos”. 

Assim, a identidade psicológica é colocada como um princípio 

psicológico, na qual são subjugados os objetos do inconsciente absoluto, não 

assumindo a posição da pessoa no espaço e no tempo, características 

atribuídas à consciência. Por não haver indistinguibilidade entre o sujeito e 

objeto, a identidade psicológica torna-se condição para que os elementos 

sejam indiscerníveis um do outro, causa primordial para essa condição de não 

separação, de não consciência (PIERI,2009). 

Defronte a esse estado psíquico, as questões morais e de biopoderes na 

edificação desses valores, (o que é moral ou imoral, por exemplo), pressupõe o 

entendimento da identidade como um compromisso, que deve sê-lo seguido 

por todos, de maneira indistinta. Tal expressão se confirma como característica 

dos povos primevos e tradicionais, criando uma atmosfera de pertencimento 

entre o grupo. 

Ainda que a identidade psicológica pressuponha uma igualdade 

inconsciente entre os sujeitos, não é concebível afirmar que a psicologia de 

uma pessoa seja igual à outra, ou que os ensejos sejam sempre validados por 

todos. Por questões que tangem a ordem subjetiva, a pessoa humana tem livre 

arbítrio para seguir esses códigos, ou não. Assim diz Jung: 

O processo psicológico através do qual a personalidade é parcial ou 
totalmente dissimilada de si mesma (assimilação), isto é, o 
estranhamento do sujeito em relação a si próprio, a favor de um 
objeto externo ou interno qualquer que já é dado como outro (por 
exemplo, pessoas, coisas, funções psicológicas já diferenciadas) e 
com o qual o próprio sujeito, por assim dizer, se traveste. (PIERI, 
2009, p. 232) 

O conceito de identificação na obra de Jung (1921 – apud. Pieri 2009, p. 

232) é entendido, assim como a identidade, por um procedimento psicológico 

de origem inconsciente. Pelo “processo de identificação há uma situação de 

estranhamento do sujeito em relação a si próprio, apresentando-se como uma 

personalidade parcial”. 

Seguindo Jung (1921, p. 457), a “a identificação faz com que se forme 

um caráter secundário, levando o indivíduo a identificar-se de tal forma com 

sua função mais bem desenvolvida, que ele se afasta muito ou totalmente do 

seu estado caracterológico original”. O processo de identificação faz com que a 



38  

personalidade da pessoa seja partida em duas partes, uma estranha a outra, 

condicionando o surgimento das personas.8 

Tal fato, segundo Jung (2013,p.162-3), não anula a identidade pessoal, 

que é um dos aspectos mais preponderantes na formação da personalidade, 

mas permite diante das construções psíquicas imanentes do inconsciente 

pessoal e coletivo submeter-se a novas identificações, o que possibilita, como 

exemplo, a educação coletiva consciente. 

Jung (1921 – apud. Pieri 2009, p. 232-3), diz que o processo de 

identificação pode ser proveitoso, enquanto o indivíduo busca seu caminho de 

individuação, porém, atesta-se como patológico assim que o indivíduo toma 

consciência do processo de formação da individualidade, sendo necessária a 

superação da identificação para prosseguir em seu processo de individuação. 

Assim, “a identificação, e com ela a saída da identificação, devem ser 

entendidas como processos psicológicos que, apenas analogicamente, podem 

prestar contas, primariamente, da formação da consciência e do homem 

enquanto sujeito consciente.” 

 
1.1.3 Identidade e Identificação por Stuart Hall 

 
Na perspectiva socioantropológica, foram utilizados os conceitos de 

identidade e identificação propostos por Stuart Hall (1932-2014). Nascido em 

Kingston, Jamaica, foi sociólogo, teórico cultural e um dos principais 

percussores dos estudos culturais britânicos, criando o conceito de identidade 

cultural. Ele contribuiu com obras-chave para os estudos da cultura e dos 

meios de comunicação, assim como para o debate político. 

Segundo Hall (2000.p.104), o conceito de identidade aparece como um 

conceito em plena formação, e vem sendo debatido em diversificados campos 

disciplinares. Com forte crítica ao conceito de identidade que fixa uma ideia 

8 Dois conceitos da obra junguiana (2009) são necessários para a compreensão dos 

fenômenos psicossociais que buscamos: personalidade, que é entendido como uma 

pluralidade de características psíquicas e modo de ser que formam um conjunto de 

particularidades, do caráter e das atitudes); persona, que é o termo latino que indica a máscara 

que o ator usa quando representa, e suas representações sociais. Ambos os conceitos são de 

extrema importância dentro da obra junguiana e serão amplamente discutidos no capítulo 3, “A 

psicologia analítica e a construção do pertencimento endógeno”, explicitando a correlação dos 

conceitos com nossas hipóteses. 



39  

cartesiana, integral, originária e unificada, Hall diz que “a identidade é um 

desses conceitos que operam “sob rasura”’, no intervalo entre a inversão e a 

emergência: uma ideia que não pode ser pensada da forma antiga, mas sem a 

qual certas questões-chave não podem ser requer pensadas.” 

Esta “rasura” indica que o conceito não tem aplicabilidade em sua forma 

conceitual originária, por isso, há a necessidade de reconstrução, frente às 

novas significações que o conceito de identidade recebe na sociedade tardia. 

Assim, Hall diz: 

“Utilizo o termo “identidade” para significar o ponto de encontro, o 
ponto de sutura, entre, por um lado, os discursos e as práticas que 
tentam nos “interpelar”, nos falar ou nos convocar para que 
assumamos nossos lugares como os sujeitos sociais de discursos 
particulares e, por outro lado, os processos que produzem 
subjetividades, que nos constroem como sujeitos aos quais se pode 
“falar”. As identidades são, pois, pontos de apego temporário às 
“posições-do-sujeito” que as práticas discursivas constroem para nós 
(HALL,1995)” (Hall,2000. p. 112) 

Ainda que a conceituação originária da identidade siga cedendo espaço 

para as definições pós-modernas do conceito, Hall (2000) apontam para os 

subsídios socioculturais presentes na elaboração do discurso para constituir o 

ser social, a partir de atravessamentos históricos, políticos, sociológicos, 

psicológicos e culturais na sociedade. Estas representações sociais ligadas às 

“posições-do-sujeito” são temporárias e convenientes, mas dão plasticidade ao 

conceito de identidade. 

Em A identidade cultural na pós-modernidade (2006), Hall dá sequência 

a sua hipótese de conceituação da identidade, proposta em: Quem precisa de 

identidade? Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais (Hall, 

2000). Confirmando a formação da identidade como processo em plena 

ebulição, e associando novos elementos ao momento que ele define como 

“deslocamento” ou “descentração do sujeito”9 nas sociedades em 

transformação, o autor define a identidade como “algo formado, ao longo do 

tempo, através de processos inconscientes, e não inatos” e existindo sempre 

algo “imaginário ou fantasiado sobre a sua unidade” (2000,p.38 – grifo nosso). 

A partir das ideias principiadas pelo ambiente filosófico, intelectual, 

artístico e religioso, vividos entre os séculos XVII e XVIII, o Movimento 

9 Para Hall, a ideia de “deslocamento ou descentração do sujeito” na constituição da identidade 
revela na perda de um sentido de si estável, questionando a ideia de sujeito integrado e fixo. 
(2006, p. 9) 



40  

Iluminista representou uma ruptura com o dogma teocrático, descentralizando a 

figura de Deus e o domínio sobre o conhecimento imposto pela Igreja Católica, 

passando a ser a pessoa o centro de conhecimento e racionalidade no 

universo. 

Diante desse movimento, Hall (2006) explica as três concepções de 

identidade, que surgem a partir das ideias do Iluminismo, cujas características 

são baseadas nos espectros da história vivida pelo próprio sujeito. O autor 

define as três concepções de identidade, “o sujeito do Iluminismo”10, o “sujeito 

sociológico”11 e “o sujeito pós-moderno”12, como condições de desenvolvimento 

da identidade no marco temporal. Assim, o conceito de “identificação” admite a 

ideia de que o próprio processo, que envolve a construção do conceito, 

tornou-se mais provisório, variável e problemático. 

O processo de identificação é satisfeito a partir das interpelações dos 

sistemas subjetivos e culturais e as estruturas sustentadas pelos papéis sociais 

desempenhados pela pessoa. “Embora tenha suas condições determinadas de 

existência, o que inclui os recursos materiais e simbólicos exigidos para 

sustentá-la, a identificação é, ao fim, e não a cabo, condicional; ela está, ao fim 

e ao cabo, alojada na contingência” (2000, p.106) 

Diante da situação de contingência, é percebido que “dentro de nós há 

identidades contraditórias, empurrando em diferentes direções, de tal modo 

que nossas identificações estão sendo continuamente deslocadas” (2006, p. 

13), possibilitando uma esquematização das identidades culturais em acordo 

com experiências comuns, ligadas ao passado ou ao presente. Assim diz Hall: 

A identificação é construída a partir do reconhecimento de alguma 
origem comum, ou de características que são partilhadas com outros 
grupos ou pessoas, ou ainda a partir de um mesmo ideal. É em cima 

 

10 O sujeito do Iluminismo estava baseado numa concepção da pessoa humana com um 
indivíduo totalmente centrado, unificado, dotado das capacidades de razão, de consciência e 
de ação, cujo “centro” consistia num núcleo interior, que emergia pela primeira vez quando o 
sujeito nascia e como ele se desenvolvia, ainda que permanecendo essencialmente o mesmo. 
(Hall, 2006. p. 10-1) 
11 A noção do sujeito sociológico refletia a crescente complexidade do mundo moderno e a 
consciência de que este núcleo interior do sujeito não era autônomo e autossuficiente, mas era 
formado na relação com “outras pessoas importantes para ele”, que mediavam para o sujeito 
os valores, sentidos e símbolos – a cultura – dos mundos que ele/ela habitava. (ibidem, p. 11) 
12 “O sujeito (pós-moderno) assume identidades diferentes em diferentes momentos, 
identidades que são unificadas ao redor de um “eu” coerente. Dentro de nós há identidades 
contraditórias, empurrando em diferentes direções, de tal modo que nossas identificações 
estão sendo continuamente deslocadas.” (ibidem, p. 13) 



41  

dessa fundação que ocorre o natural fechamento que forma a base 
da solidariedade e da fidelidade em questão.” (2000. p. 106) 

Pessoa e sociedade estão em permanente transformação, o que torna 

improvável uma identidade resolvida ou totalmente unificada. A atmosfera 

psíquica precisa ser completada por experiências exteriores, desenvolvidas no 

seio da sociedade. Essa complementação é fator preponderante na 

constituição de uma identidade possível. Parte desta já se encontra dentro de 

nós, e a outra parte está na sociedade e suas representações, construídas pela 

pessoa e pelo outro, em contexto com a situação histórica vivida pelo sujeito. 

Assim também, pela linguagem do senso comum, o processo de 

identificação parte da premissa do reconhecimento de experiências partilhadas 

por grupos de pessoas, gerando um ideal de solidariedade entre o grupo.13 

 
       1.2 As rotas do Atlântico: a construção da identidade negra no período        

escravocrata. 

Neste trabalho se buscou uma constituição científica que se dá em 

consonância com os aspectos biopsicossociais da pessoa negra brasileira, 

elemento central desse estudo. Os três séculos e meio de existência que 

sacramentaram o processo legal de escravidão no Brasil foram decisivos na 

constituição da figura da pessoa negra, como um corpo privado do direito de 

ser livre, sem a condição de desenvolver com plenitude seu direito humano a 

vida, uma vez que era açoitado pelo processo de escravização. 

O racismo, que advoga em favor dos pressupostos de uma sociedade 

branca, realiza o ofício de subjugar o corpo, raça e ancestralidade dos povos 

negros. Como o elemento propulsor da justificação social do sistema de 

mão-de-obra escrava, corrobora com a situação decadente de uma gama de 

negros e negras no período escravocrata. 

 
 

 

13 Um conceito ideal na teoria weberiana é normalmente uma simplificação e generalização da 

realidade. Partindo desse modelo, é possível analisar diversos fatos reais como desvios do 

ideal: Tais construções (…) permitem-nos ver se, em traços particulares ou em seu caráter 

total, os fenômenos se aproximam de uma de nossas construções, determinar o grau de 

aproximação do fenômeno histórico e o tipo construído teoricamente. Sob esse aspecto, a 

construção é simplesmente um recurso técnico que facilita uma disposição e terminologia mais 

lúcidas. 



42  

Quando usamos o termo pessoa negra, é como se, de fato, 

entendêssemos que o racismo perpassa todo o processo de construção dos 

aspectos biológicos, psíquicos e sociais de qualquer pessoa negra. Falar de 

escravização, nesse contexto, é automaticamente falar de racismo, pois a 

sobrevivência desse sistema se ampara nas prerrogativas raciais construídas 

socialmente, e que deturparam a lógica da humanidade e visão do próximo 

como ser humano digno de direitos. 

A identidade da pessoa negra no período escravocrata propiciava que “a 

nova personalidade do escravo fosse criada pela inserção de homens negros, 

ainda inspirados pelo modelo africano” – deixado no continente originário, mas 

presente na identidade do africano cativo – “numa sociedade dominada pelo 

modelo do mundo branco” – a partir dos valores éticos e morais do europeu. 

(MATTOSO, 2016, p.129 – grifo nosso). 

A construção da personalidade da pessoa negra no período 

escravocrata atravessa, de maneira geral, a experiência do açoite e do 

racismo. Todo corpo negro apresenta-se como fruto da experiência 

escravagista, embora não necessariamente significa que o racismo é o 

elemento principal da construção da identidade negra no Brasil. 

 

 

LINHA DO TEMPO 
 

 

Ano Eventos que marcaram a história do Brasil e da 

Ibéria entre o século XVI ao XIX14 

1444 Registro do 1º leilão de africanos escravizados em 

Portugal, em Lagos, Algarve – Portugal. 

1493 Chegada dos europeus à América. 

1500 Chegada dos portugueses no Brasil 

 
1502 Sede do primeiro governo colonial espanhol no Novo 

Mundo, em Santo Domingo. 

 

14 GOMES, 2019.p.11-14. Foram incluídas outras datas não presentes na obra. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Coloniza%C3%A7%C3%A3o_espanhola_das_Am%C3%A9ricas


43  

1503 Início oficial do tráfico de africanos para a 

América. 

1515 Leilão de 85 índios escravizados em Valência, 

Espanha. 

1534 O Brasil é dividido em capitanias hereditárias. 

1549 Chegada dos primeiros jesuítas ao Brasil. 

 
1597 Fim do império Songai. 

1600 Redução a um quinto da população indígena no 

Brasil. 

1632 Raposo Tavares escraviza 40 a 60 mil índios. 

1648 Tropas brasileiras expulsam os holandeses de 

Angola. 

1660 Criada a Royal African Company 

1665 Tropas brasileiras e portuguesas destroem o 

Reino do Congo na Batalha de Ambuíla. 

1670 Fim do império Mali. 

 
1672 A cidade do Rio de Janeiro abriga 4 mil habitantes 

brancos e 20 mil negros africanos. 

1687 São Paulo tem 1,5 mil moradores brancos e 10 mil 

escravos indígenas. 

1695 Destruição do Quilombo dos Palmares. 

1701 Início da Guerra de Sucessão na Espanha. 

1707 Guerra dos Emboabas. 

1710 Guerra dos Mascates. 

1755 Abolição da escravização indígena no Maranhão e 

Grão-Pará. 



44  

1758 Abolição da escravização indígena em toda a 

América lusitana. 

1760 Revolução Industrial inglesa. 

1769 Os jesuítas são expulsos do Brasil. 

1772 América lusitana passa a ser composta por 3 estados. 

1776 Declaração de Independência das 13 colônias nos 

Estados Unidos. 

1789 Queda da Bastilha e início da Revolução Francesa. 

1792 Inconfidência Mineira. 

1798 Revolução Francesa. 

1799 Início da era napoleônica. 

1804 Independência do Haiti. 

1808 

 
1811 

Chegada da família real portuguesa ao Brasil. 

 
Independência da Venezuela. 

1819 Simón Bolivar se torna presidente da República da 

Colômbia 

1822 
Independência do Brasil. 

1831 Início do período regencial no Brasil. 

1835 Revolta da Cabanagem, Guerra dos Farrapos e 

Revolta dos Malês. 

Fim do império Oyo. 

1840 

 
1844 

Início do Segundo Reinado no Brasil. 

 
República Dominicana conquista a independência do Haiti. 

1850 Lei Euzébio de Queiroz (proibição do tráfico escravo 

no Atlântico). 

1861 Guerra Civil Americana (Guerra da Secessão) 



45  

1864 Guerra do Paraguai 

 
1879 Guerra Anglo Zulu, África do Sul. 

1885 Conferência de Berlim 

 
Lei dos Sexagenários (liberdade p/ escravizado 

com mais de 60 anos) 

1888 Lei Áurea (fim da escravização no Brasil) 

 
A chegada dos europeus às terras americanas, no ano de 1493, marca 

um novo ciclo de relacionamento mundial, sob o artifício da expansão marítima 

europeia. O desenvolvimento do mercantilismo trouxe grandes alterações à 

sociedade europeia, fortalecendo a burguesia, enquanto classe econômica, e a 

formação dos Estados Nacionais. Os avanços tecnológicos e científicos 

possibilitaram o acesso a outros continentes não antes explorados, 

alavancando as ações mercantis e criando um sistema de atividade comercial 

que se estendia pelos continentes asiático, africano e americano. 

A chegada dos portugueses ao Brasil, em 1500, pontua o início do 

sistema de colonização, ao qual a futura nação seria exposta, a partir da 

organização unilateral dos europeus no domínio e uso do território, e 

estabelecidos a partir da gestão da Coroa Portuguesa, que criou as bases para 

a exploração das riquezas naturais das terras brasileiras. 

De forma geral, as colônias de exploração, como o Brasil, receberam 

uma quantidade crescente de indivíduos estrangeiros, que defendiam com 

sangue o direito ao espaço colonizado. Seu principal objetivo era a extração 

das riquezas naturais presentes na colônia, institucionalizada a partir de leis, 

obrigações, impostos e instituições que serviam aos interesses da metrópole 

portuguesa. 

Portanto, distante geograficamente de Portugal, o brasileiro vivia no 

contexto da vida patriarcal europeia da Casa Grande, da atividade agrária 

braçal, da diáspora africana e em contato direto com o estilo de vida do homem 



46  

autóctone das Américas. Ele, o brasileiro, já é quase outra raça, exprimindo-se 

em outro tipo de Casa-Grande & Senzala15 (FREYRE, 2006, p. 36). 

A não adaptação do indígena ao trabalho escravizado deixa uma lacuna 

importante para o desenvolvimento econômico da Casa-Grande, que se traduz 

pela necessidade de mão de obra para a produção agrícola das extensas 

faixas de terra do Mundo Novo. Como solução para esse problema, o tráfico de 

homens e mulheres, de diferentes regiões do continente africano, passa a 

acontecer de forma recorrente. 

O negro, visto como o “sem alma”, “seria naturalmente selvagem, 

bárbaro, preguiçoso, idólatra, de inteligência curta, canibal, promíscuo”, “só 

podendo ascender à plena humanidade pelo aprendizado da servidão” (SILVA, 

2002, p. 850), - respaldado na ideia racista que a “fraca civilizabilidade do 

negro se reduziria em contato com a organização social da raça superior [...] se 

desenvolveria nesse contato” (FREYRE, 2006, p. 388) - e consensuadas pela - 

“íntima associação que [...] se estabeleceu entre a Igreja, o tráfico de escravos 

e a Coroa de Portugal”. (GOMES, 2019 p. 344 – grifo nosso) 

Era o casamento perfeito para suprir a necessidade de mão de obra 

para a realização dos trabalhos no engenho, e, ao mesmo tempo, resolver um 

problema de ordem moral, ligado à identificação do negro como ser 

naturalmente inferior. 

Em prol da manutenção do sistema escravagista, a mão de obra base 

para o desenvolvimento do Novo Mundo se deu, num primeiro momento, pela 

 

15 O uso do termo “Casa-Grande & Senzala” faz alusão a obra literária de Gilberto Freyre. Aqui 

nesse ensaio, o termo expressa o simbolismo imposto pelas ideias dominantes na constituição 

do Brasil, onde os valores culturais, políticos e sociais eram espelhados exclusivamente nas 

sociedades ocidentais europeias, excluindo o negro e o indígena desse processo. Esse 

movimento tinha como finalidade seguir beneficiando os interesses políticos, econômicos, 

culturais e étnico-raciais dos brancos no Brasil, como um mecanismo de perpetuação das 

hierarquias sociais e manutenção da lógica escravagista, iniciada no século XVI. Assim, ao 

usar o termo “Casa-Grande & Senzala”, farei referência a toda essa lógica escravagista e suas 

consequências nas estruturas sociais do Brasil, onde a ideia de democracia racial, amplamente 

difundida no Brasil pós-anos1930, fomentam a construção de uma sociedade brasileira 

baseada na plasticidade e no hibridismo, gerando uma relação amistosa entre brancos, negros 

e indígenas na construção societária do país. Expresso que não comungo com a visão do 

autor, que não dá a real relevância dos efeitos de 3,5 séculos de escravização de negros 

africanos e execução sumária das populações indígenas, com nebulosas consequências 

biopsicossociais na sociedade brasileira até os dias atuais. Usarei o conceito de “Casa-Grande” 

quando me referir a elite econômica que detém o poder no Brasil e “Senzala” para referir as 

populações negras e periféricas do país. 



47  

escravização de índios e, posteriormente, os africanos. A vida de milhares de 

seres humanos foi marcada pela anulação da identidade antiga em prol de uma 

nova identidade (mas não melhor), condicionada a uma vida sem prestígio, de 

trabalho forçado, dominação senhoril, animalização do seu corpo e supressão 

de sua alma, tornando-o uma mercadoria de valor monetário, mas sem valor 

humano. 

O clássico O Abolicionismo, de Joaquim Nabuco (2012), relata que a 

pressão diária exercida pela escravidão geraria uma ansiedade constante 

sobre a pessoa negra, fato que suscitava uma resignação capaz de anular toda 

sua personalidade, fazendo com que o escravizado obedecesse cegamente e 

sujeitasse-se a tudo. Essa passividade se transformaria em alienação. E esse 

estado de alienação é infundido na alma da pessoa negra, através do terror 

absoluto imposto pela crueldade do senhor. 

O processo de escravização criara uma crise de identidade no negro 

cativo gerando um confronto interno sombrio em seu consciente e inconsciente. 

A entrada em um ambiente desconhecido e hostil faz com que o escravizado 

encontre suas sombras da forma mais perversa, o que inúmeras vezes o faz 

atentar contra a própria vida ou ser capturado pelo banzo16. 

O universo social, na qual a pessoa negra era inserida, assumia os 

valores morais e éticos da sociedade europeia, que se faziam atualizados no 

Brasil, fazendo com que a pessoa negra fosse inferiorizada nas esferas 

culturais, políticas e sociais da sociedade escravocrata, recebendo o 

tratamento de uma mercadoria pronta a ser comercializada. Assim diz Mattoso: 

A “condição de coisa, objeto e mercadoria, em que o escravo se 
encontrava, correspondia a um estado que anulava não só a condição 
anterior, mas, também, o que ele representava na sociedade de 
origem, fazendo dele um capturado totalmente disponível.” 
(MATTOSO,2016, p.128). 

Ainda segundo Mattoso (2016), o processo de inserção da pessoa negra 

na sociedade brasileira admitia variadas maneiras, e sua consequente 

identificação estaria em acordo com a quantidade de violência brutal 

empregada na captura, rompimento das relações anteriores em África, laços de 

16 “Essa tristeza, batizada de banzo, era um estado de depressão psicológica que tomava conta 
dos africanos escravizados assim que desembarcavam no Brasil e seria uma enfermidade 

crônica: a nostalgia profunda que levava os negros à morte.” 
(https://revistapesquisa.fapesp.br/a-saudade-que-mata/) – acessado em 15/09/2022. O livro 
"Da fuga ao suicídio" de José Alípio Goulart (1972) auxilia a entender o banzo também como 

resistência. 

https://revistapesquisa.fapesp.br/a-saudade-que-mata/


48  

família, clã e comunidade. Esse processo de dessocialização levaria o 

indivíduo negro a um forte processo de despersonalização, condicionando sua 

personalidade a uma composição arquitetada à lealdade, obediência e 

submissão ao senhor. 

“O escravo conquistava certa identidade social e recebia alguns 
papéis sociais e até mesmo uma superfície social, um peso em 
relação ao homem livre resultante de uma caução protetora da família 
do senhor. Ele poderia se tornar “comandante”, capataz, chefe de 
grupo e, aparentemente, passar para o lado da autoridade; mas essa 
nova identidade era, de fato, a identidade da família do senhor.” 
(MATTOSO,2016, p.129) 

Cumpridos esses requisitos, o cativo receberia o status de “bom 

escravo”, status esse que favorecia, em grande parte, o senhor e o sistema de 

escravização. 

A construção da identidade da pessoa negra no período escravocrata 

propiciava que “a nova personalidade do escravo fosse criada pela inserção de 

homens negros, ainda inspirados pelo modelo africano” – deixado no 

continente originário, mas presente na identidade do africano cativo – “numa 

sociedade dominada pelo modelo do mundo branco” – a partir dos valores 

éticos e morais do europeu. (MATTOSO, 2016, p.129 – grifo nosso). 

Do mesmo modo, o processo de construção da identidade da pessoa 

negra, quando atinge a questão psicológica, segue o entendimento que a 

sobrevivência do escravizado dependia de sua “repersonalização” e aceitação 

da sua nova condição identitária, condicionadas à vontade do soberano senhor, 

proprietário do seu corpo: “o viver junto se tornava identificação parcial do 

escravo com o grupo social que procurava integrá-lo”, ainda que a realidade 

fosse que “o mundo dos senhores e dos escravos permanecia separado 

cultural e socialmente”. (MATTOSO, 2016, p.128-30) 

A família do senhor de engenho é a instituição responsável pela 

organização social do Brasil. A Casa-Grande é representada pela imagem do 

senhor de engenho, que detinha todo o controle da vida familiar, social e 

política do Brasil de Norte a Sul da colônia (FREYRE, 2006, p. 36). Com a 

economia dependente do trabalho escravo e não industrializado, a 

“Casa-Grande” retardou demasiado o fim da escravidão, o que causou graves 

consequências, que permeiam o país até os dias de hoje, em pleno primeiro 



49  

quarto do Século XXI, e comprometeram de forma enfática a formação das 

personalidades e identidades de pessoas negras no país. 

Uma vez que os modelos sociais e econômicos, vigentes no sistema 

escravagista desencorajavam o processo de individuação da pessoa negra, e, 

por conseguinte, o desenvolvimento de sua personalidade, o escravizado se 

via obrigado a buscar novas maneiras de sociabilidade, estabelecendo novas 

conexões de adaptação com a família do senhor, e, também, com a nova 

comunidade negra na qual seria inserido. Assim diz Mattoso: 

Assim, não só as ligações familiares, no sentido estrito do termo, que 
o escravo africano iria reencontrar sua identidade social. O pivô das 
novas comunidades não deve ser procurado nas relações 
matrimoniais, mas nas relações sociais de vizinhança, de grupo de 
trabalho, de lazer e de outras associações dessa espécie. 
(2016.p.131) 

As limitações psicossociais impostas pela escravidão aos negros 

africanos e brasileiros não foram suficientes para anular o desejo de outras 

ligações sociais, comuns aos que viviam e se identificavam por inúmeras 

questões de afinidade e solidariedade, extrapolando o campo reprodutivo e 

familiar. 

Embora fosse imaginada por parte da sociedade (em especial a 

sociedade branca) como uma mercadoria de produção e para a produção, a 

classe dominante não conseguiu anular os pressupostos que corroboram com 

a construção de personalidades que reconhecem sua ancestralidade, que se 

baseiam em laços de fraternidade, dando origem a atitudes individuais e 

coletivas altamente positivas que colaboram com a vida da população negra da 

diáspora. 

 
1.3 Síntese 

 
Os conceitos identidade e identificação explorados nessa dissertação, a 

partir das contribuições de Carl Gustav Jung (na perspectiva psicológica) e 

Stuart Hall (na perspectiva socioantropológica), buscam não apenas a 

explicação das dimensões que abarcam as prerrogativas de seus 

entendimentos conceituais, mas também a necessidade de compreensão dos 



50  

conteúdos psicossociais que fundamentam sua estruturação na psique 

humana. 

A construção da identidade, acompanhada por processos de 

identificação, exprime uma visão que opera o processamento dessas 

informações absorvidas pela pessoa humana, e que engloba inúmeros artefatos 

pertencentes à realidade daquele indivíduo ou objeto. Parafraseando Jung, 

“ainda que exista o “eu” claramente diferenciado do resto das coisas, mas tudo 

que existe são acontecimentos ou ocorrências, que tanto podem pertencer a 

mim como qualquer outro.” (2013, p. 50) 

Os conceitos de “identidade” e “identificação” abordados nesse trabalho, 

buscam uma fundamentação teórica capaz de associar as dimensões 

psicológicas, socioantropológicas e histórica da incorporação dos elementos 

socioculturais pela psique. 

Os fatos históricos têm a capacidade de angariar substâncias capazes 

de elevar a uma compreensão realista da situação vivenciada pela população 

negra em diáspora, no ontem e no hoje, assim como explicar os modos de 

identidade e identificação. 

Falar da história da escravidão é desossar os fatos históricos, e nos traz 

a capacidade de conectar as raízes de nossa essência, dos problemas 

ocasionados pelo racismo e sua lógica perversa, com cultura e ancestralidade, 

nos dando informação e legitimidade para articular com os desdobramentos do 

modo de vida negro na diáspora brasileira. A burguesia, que ainda hoje 

organizam a teia social brasileira, é uma máscara da sociedade patriarcal 

oligárquica de base escravagista, acolhida pelo poder econômico e religioso. 

Se o racismo tem por finalidade a aniquilação dos aspectos subjetivos e 

coletivos da pessoa negra, construir prepositivas que fortifiquem a ideia de uma 

identidade produzida pela e para a população negra, na abrangência dos seus 

atravessamentos históricos, percepções e vivências, ao nosso ver, é o 

substrato que concerne ao corpo negro a probabilidade de se fazer presente na 

História, juntamente com a construção de sua identidade e processos de 

identificação. Gilroy expressa com perfeição esse pensamento: 

“As identidades parecem invocar uma origem que residirá em um 
passado histórico com o qual elas continuariam a manter uma certa 
correspondência. Elas têm a ver, entretanto, com a questão da 
utilização dos recursos da história, da linguagem e da cultura para a 



51 
 

produção não daquilo que nós somos, mas daquilo no qual nos 
tornamos. Têm a ver não tanto com as questões “quem somos nós” 
ou “de onde nós viemos”, mas muito mais com as questões “quem 
nós podemos nos tornar”, “com nós temos sido representados” e 
“como essa representação afeta a forma como nós podemos 
representar a nós próprios” (GILROY, 1994 – apud. Hall, 2000, p. 108) 

A comunidade negra, enquanto movimento coletivo de 

afrodescendentes, tem incessantemente buscado novas formas criativas e 

inteligentes de fortalecer sua identidade, inspirando-se em suas raízes 

ancestrais e em suas identificações profundas, tanto conscientes quanto 

inconscientes. 

Suas vivências inigualáveis enquanto sujeitos de origem africana no 

Brasil, e cada vez com mais conectado com o processo de aprendizado da 

ancestralidade africana, tem cultivado abordagens inovadoras para apreciar a 

experiência individual do ser negro, como um elemento crucial da condição 

humana, favorecendo a promoção da saúde psíquica de cada pessoa negra. 

 
2- CORPO HUMANO: UMA IDENTIDADE VISÍVEL DA PESSOA 

NEGRA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

Direitos autorais de Vinicius Silva

 



52 
 

 

 
Do ponto de luz onde se origina o universo, 

eu sou átomo integrante 
Do ponto de luz onde se origina todas as coisas, 

eu sou um objeto 
Do ponto de luz onde se origina o amor, 

eu sou querida 
Do ponto de luz onde se origina a harmonia, 

eu sou o equilíbrio 
Do ponto de luz onde se origina o som, 

eu sou a música 
Do ponto de luz onde se origina o calor, 

eu sou vida. 

Argonauta - Maria Beatriz Nascimento [1985] 

O ser-humano é composto por três dimensões e, neste capítulo, vou me 

aprofundar nelas, que bem a ser: biológica, psicológica e sociológica. No caso 

da pessoa negra, essas dimensões são diferenciadas. 

(I) Corpo humano: uma perspectiva biológica, psicológica e sociológica, 

em que procuramos entender através de uma dimensão multidisciplinar 

compreender os elementos que corroboram com o processo de construção do 

corpo na sociedade, desde a sua constituição biológica até suas 

psicossociologias, que são definidoras das corporeidades humanas. 

Na perspectiva biológica, o corpo humano será apresentado enquanto 

anatomia e fisiologia a partir do menor ser vivo do planeta: a célula. Essa 

estrutura desempenha sofisticados processos que são fundamentais para a 

manutenção da vida do corpo, atuando de modo conectado e interdependente. 

Fonte de estudos de biólogos, médicos, geneticistas, e profissionais com 

enfoque de trabalho no campo da Biologia, a célula também é objeto de 

interesse de todos aqueles que desejam ampliar seus conhecimentos sobre a 

menor estrutura viva do planeta, presente em cada um de nós. Como aporte 

teórico, utilizamos a obra “O que é a vida? – Compreendendo a Biologia em 

cinco passos” (2019), do biólogo, geneticista, professor e prêmio Nobel de 

Fisiologia e Medicina, Paul Nurse, e a obra “Biologia da Crença: o poder da 

consciência sobre a matéria e os milagres”, do pesquisador, professor e 

escritor Bruce Lipton, com a obra “A Biologia da crença: o poder da consciência 

sobre a matéria e os milagres”, fazendo um aporte para importância do meio 



53 
 

físico para a adaptação e sobrevivência celular . 

Pela perspectiva psicológica, o corpo será elucidado em sintonia com as 

conexões estabelecidas com a psique, a partir das contribuições da Psicologia 

Analítica de Carl Gustav Jung. Baseada em uma interpretação que se afasta da 

concepção cartesiana de corpo e mente como entes individualizados e 

potencialmente separados. Assim, corpo e mente se apresentam em intimista 

colaboração para a formação das subjetividades da pessoa humana, assim 

como sua vida coletiva e simbólica. 

Na perspectiva sociológica, o corpo será elucidado a partir das 

concepções que fornecem subsídios para a construção social do corpo e das 

corporeidades humanas, sua dimensão física e simbólica, e que se entrelaça 

com os ares da sociedade e da cultura. Esse complexo de representações do 

corpo, que tem relevância para essa pesquisa, terão o aporte teórico das 

contribuições do sociólogo, antropólogo e professor francês David Le Breton, 

em que o autor oferta uma análise significativa aos estudos 

socioantropológicos do corpo. 

Essa análise individualizada do corpo foi fundamental para uma 

compreensão mais assertiva dos processos subjetivos e coletivos dos negros 

no Brasil, que serão analisados no próximo subcapítulo. 

(II) Um corpo negro: identidade sócio-histórica da pessoa negra no Brasil, buscou-

se uma correlação entre os componentes biológicos, psíquicos e sociais a 

partir da experiência do corpo negro na construção de suas identidades e 

identificações, em uma tentativa de abarcar as dimensões psíquicas e 

socioantropológicas do corpo e corporeidade negra. 

Procuramos, nesse momento, por um entendimento mais fidedigno a 

realidade corpórea da pessoa negra, na busca por novas compreensões que 

sigam atreladas às incansáveis ações que foram desenvolvidas em prol da 

valorização dos movimentos de uma conscientização da pessoa negra; 

(III) : O corpo negro no Brasil de hoje: dados da população negra 

brasileira, como pano de fundo para esse entendimento de quem é a pessoa 

negra no Brasil, traz um compilado de dados e fontes de pesquisas, que expõe 

a situação vivenciada pela população negra no Brasil, em especial, no período 



54 
 

da pandemia do Covid-19, assim como a situação macroespacial do corpo 

negro no Brasil atual, suas realidades e desafios. 

Como bibliografia, foram utilizadas as seguintes obras de: Maria Beatriz 

Nascimento (1985); Le Breton (2002); Gilberto Freyre (2006); Alex Ratts 

(2006); Bruce Lipton (2007); Paolo Pieri (2009); Jung (2013) e (2015); Jessé 

Souza (2017) e (2019); Lubi Prates (2019); Kabenguele Munanga (2019) e 

(2020); Neusa Santos (2021); Paul Nurse (2021), assim como outros 

referenciais para a fundamentação do capítulo. 

 

2.1 Perspectivas analíticas do corpo humano: biológica, psicológica  e 
sociológica. 

 
 

2.1.2 O corpo humano: uma perspectiva analítica biológica 
 

 
O corpo humano é uma estrutura de altíssima complexidade. Na espécie 

Homo Sapiens, o corpo apresenta a mesma estrutura celular e metabólica, seja 

em um amarelo africano de Camarões, um negro europeu da Alemanha, ou 

ainda, um branco oriental da China. 

A pele, os músculos, os nervos, os órgãos, tecidos e sistemas são 

elementos que dão vida ao corpo, e tendem a apresentar atributos que se 

assemelham (tamanho e formato dos órgãos, por exemplo). Os processos 

biológicos e químicos tendem a serem os mesmos, desde que não haja 

deficiências provenientes de desajustes anatômicos e/ou fisiológicos, ou 

mesmo, psicossomáticos. 

Para a compreensão dos componentes biológicos do corpo humano, faço 

o convite ao leitor para mergulharmos no universo da Biologia, a partir das 

reflexões de Paul Nurse e Bruce H. Lipton. Nurse dedicou sua renomada 

carreira a desvendar o funcionamento das células vivas, a partir de seus 

intensivos estudos com a levedura17, foco de seus anos de dedicação científica.  

________________________________ 

17 As leveduras são fungos geralmente unicelulares, de tamanhos (de 1-5 µm de diâmetro a 

5-30 µm de comprimento) e formas variados. Apresentam características de seres eucarióticos. 

Têm membrana citoplásmica lipoprotéica a qual, regula as trocas com o meio ambiente. 

 



55 
 

 

Lipton é um estudioso, pesquisador e experimentador científico, com estudos 

pioneiros no campo de epigenética.Em acordo com seu pensamento, “as células 

são a unidade básica da vida. São entidades vivas individuais.” 

(NURSE.2021.p.185), e com exceção dos vírus, todos o ser vivo apresenta ao 

menos, uma célula. Enquanto organizações microscópicas ou não, são 

responsáveis por toda a unidade estrutural e funcional dos seres vivos. 

Podemos dizer que a célula, de maneira bastante resumida frente sua 

complexidade, tem a capacidade de promover a atividade metabólica através 

de sofisticados processos físico-químicos, além da responsabilidade por 

armazenar toda a informação genética transmissível. 

De modo mais científico, a história do estudo das células se inicia no 

século XVII. Diante das primeiras observações da célula18, inúmeros cientistas se 

debruçaram sobre os estudos da composição celular. Dentre esses, merecem 

destaque Anton van Leeuwenhoek (1632-1723), o inglês Robert Hooke (1635-

1703) e os alemães, Theodor Schawann (1810-1882), assim como Matthias 

Schleiden (1804-1839). (NURSE,2021). 

O fisiologista holandês Anton van Leeuwenhoek, reconhecido por suas 

contribuições a capacidade de melhora das análises realizadas por microscópio, 

fez o relato das primeiras bactérias descritas, chamadas por ele de animálculos. 

Através do microscópio simples (composto por apenas uma lente), Leeuwenoek 

conseguiu identificar essas pequeninas formas unicelulares de vida que, 

juntamente com os fungos, são responsáveis por uma série de reações 

necessárias a manutenção e sobrevivência do corpo (NURSE, 2021.pos.140). 

Neste mesmo período, o cientista experimental inglês Robert Hooke traz a 

invenção do microscópio composto (que utiliza duas lentes), algo extremamente 

revolucionário para o período. O pesquisador fazia uso do equipamento para 

suas observações em cortes de cortiça, que hoje nos é conhecido como parede 

celular vegetal. E suas observações constantes, Hooke viu as paredes celulares 

mortas da cortiça, e observando essas pequenas cavidades que recordavam  

18 A palavra “cellula” foi utilizada pela primeira vez em 1655 pelo cientista Robert Hook, ao 

analisar em um microscópio primitivo uma peça de cortiça, verificando que esta era composta 

de pequenas cavidades semelhantes a uma cela, daí o nome “célula”. [fonte: 

https://uab.ufsc.br/biologia/files/2020/08/Biologia- Celular.pdf - pp.7. – acessado em 

09/10/2022] 



56 
 

pequenas celas, e as conceituou com a terminologia célula.Somente dois séculos 

depois da descoberta de Hooke, os representantes do universo da pesquisa na 

Alemanha, o zoologista Theodor Schwann e o botânico Mathias Jacob Schleiden 

conseguiram identificar uma célula viva. A partir de suas investigações em 

tecidos animais e vegetais e uso de microscópios mais modernos, foi possível 

chegar as seguintes conclusões: 

1) todos os seres humanos são compostos por células; 2) a célula é a unidade 

básica da vida (NURSE, 2021.pos.149). 

Definidas em células procariontes19 e eucariontes20, cada elemento que 

compõe a unidade celular tem uma função específica frente a adaptação e 

manutenção da vida. Os elementos centrais pertencentes a toda célula 

(membrana plasmática, citoplasma e material genético), são compostos por 

outras pequenas partes, que realizam as funções que irão permitir que essa 

estrutura viva possa realizar os processos físico-químicos. Tal informação foi de 

vital importância para a compreensão do sistema organizacional da célula, dando 

origem ao que entendemos hoje como teoria celular. 

Nurse destaca um importante elemento da composição celular (Núcleo), 

que desempenha inúmeras funções, fato que confere a ele a função de guardião 

da informação celular. A partir da presença do DNA (ácido desoxirribonucleico), 

as células são capazes de sintetizar e processar os diferentes tipos de RNA 

(ácido ribonucleico). Assim, o núcleo age como o organizador das proteínas, 

compondo a estrutura da célula e atuando diretamente no comportamento e 

funcionamento, transmitindo ações e reações fundamentais ao equilíbrio da vida 

celular (NURSE, 2019.pos.334). 

______________________ 

19 Células procariontes são caracterizadas por não apresentam material genético envolto por 

uma membrana nuclear, ou seja, por não apresentarem núcleo definido. Essas células também 

não apresentam organelas celulares membranosas, tais como complexo golgiense e retículo 

endoplasmático. Como exemplo, as bactérias e cianobactérias. 
20 As células eucariontes são caracterizadas por possuem material genético envolto pela 
membrana nuclear, ou seja, essas células apresentam um núcleo verdadeiro. Nelas é 
observada a presença de organelas membranosas. Essas células podem ser encontradas nos 
protozoários, fungos, animais e plantas. 
 

Bruce H. Lipton, um dos fundadores dos estudos em epigenética, área 

que explora como os estímulos ambientais têm o poder de influenciar os genes, 

ativando alguns e silenciando outros. Por meio dessa ciência, busca-se 



57 
 

compreender como nossas experiências podem causar mudanças significativas 

em nosso organismo, sem necessariamente alterar nosso código genético. 

Em um de seus “best-sellers” intulado A Biologia da Crença: o poder da 

consciência sobre a matéria e os milagres (2007), Bruce apresenta várias 

observações decorrentes de suas pesquisas, que se baseiam na fascinante 

área da epigenética. Enquanto por muito tempo acreditou-se que apenas os 

genes transmitiam as características biológicas de uma geração à outra, agora 

sabemos que modificações epigenéticas - alterações no genoma que não 

afetam a sequência do DNA - também desempenham um papel fundamental 

nesse processo. É interessante notar como a visão tradicional está sendo 

gradualmente substituída por uma compreensão mais complexa e dinâmica. 

Diante de seu pensamento, Lipton (2007) atribui uma dimensão para a 

criação da vida celular à membrana plasmática, ou plasmalema, que funciona 

como uma cerca protetora que abraça e define todo o território celular. É o 

guarda fronteiriço que separa o interior celular do mundo exterior. Além disso, 

desempenha um papel crucial controlando o tráfego de substâncias que entram 

e saem da célula, como um regulador aduaneiro. 

A membrana plasmática é uma mistura habilidosa de lipídios e 

proteínas, fazendo jus ao seu nome de composição lipoproteica. Como 

resultado, a membrana plasmática exibe uma organização exímia, em que os 

lipídios e as proteínas em perfeita harmonia permitem que ela se adapte e 

flutue, permitindo um funcionamento profissional e eficiente, em uma 

correlação entre a estrutura lipoproteica e a notável flexibilidade e fluidez da 

membrana. 

Segundo Lipton (2007), as proteínas são as grandes responsáveis por 

toda ação de engenharia e estabelecimento de ligação com outras proteínas, 

onde as proteínas citoplasmáticas cooperam entre si para criar funções 

fisiológicas específicas por grupos, que são identificados por suas funções, 

utilizando os movimentos da membrana plasmática para o metabolismo e 

comportamento. 

As células, intrinsecamente ligadas e interdependentes, possuem a 

habilidade de se comunicar com seu entorno, trabalhando incansavelmente para 

manter e controlar seu meio interno, enquanto desorganizam seu ambiente 



58 
 

externo, proporcionando um local propício para a existência e sustentação de 

outras células. Sem essa colaboração em equipe, o desenvolvimento da vida 

vegetal e animal em nosso planeta seria algo inimaginável.  

O meio ambiente possui um poder surpreendente de causar modificações 

epigenéticas na célula, de forma extraordinária. Diversos aspectos como 

alimentação, comportamento, estresse, exercícios, hábitos de trabalho e 

consumo compõem o conceito de estilo de vida, e implicam em um constante 

trabalho de adaptação celular. 

O modo de vida é influenciado tanto por fatores genéticos quanto pelo 

ambiente em que estamos inseridos, e os processos epigenéticos têm se 

mostrado cada vez mais relevantes em diversos fenômenos relacionados as 

modificações celulares necessárias a sobrevivência celular, fato tal que nos levar 

a concluir que o ambiente desempenha um papel crucial nos processos celulares, 

assim como os processos psicossociais vivenciados pela pessoa humana. 

 

2.1.3 O corpo humano: perspectiva analítica psicológica 
 

A Psicologia busca trazer inteligibilidade aos processos desenvolvidos 

pela mente, e que reverberam sobre o indivíduo enquanto corpo. Ela começou 

como um ramo da filosofia e suas origens remontam à Grécia antiga, entre 400 e 

500 anos a.C. Já no século XVII, em um tempo em que as ideias de Descartes 

exerciam forte influência filosófica sobre os enigmas da psique, corpo e mente 

eram vistos dentro dos estudos psicológicos como entidades distintas, embora 

situadas no mesmo complexo corpóreo. 

Já no final do século XIX e início do século XX, a psicanálise de 

Sigmund Freud (1856-1939) buscou romper com essa lógica fruto da 

linguagem positivista dos séculos anteriores, operando uma ruptura 

epistemológica que buscava mostrar um corpo de caráter mais maleável. Os 

estudos sobre histeria nascem dessa concepção corporal. Em um jogo sutil 

com o inconsciente, o autor permitiu-se pensar a corporeidade, até certo ponto, 

pelas relações sociais e as inflexões da história pessoal do sujeito. (LE 

BRETON,2002. p.18). 

Como afirmou Freud (1923/1976), o ego é, primitivamente e antes de 



59 
 

tudo, um ego corporal. 

Na perspectiva da psicologia analítica de Carl Gustav Jung, o conceito 

de corpo é compreendido como essencialmente o elemento vivo, aquele que 

possibilita a conexão com os seres viventes, a partir de seus processos 

internos e externos. Assim, o corpo pode ser interpretado como sistema de 

matérias (células) que ofertam a pessoa humana a permissão de adentrar ao 

universo dos seres humanos. Partindo desse entendimento, o corpo é um 

agente celular responsável por trilhar o caminho da pessoa humana dentro da 

sociedade. 

O corpo é um sistema de unidades materiais adaptado aos escopos 
da vida e intrinsicamente coerente, e como tal uma aparência, 
captável pelos sentidos, do ser vivo, ou, para exprimir-me de modo 
mais simples, uma oportuna ordenação da matéria que torna possível 
existência do ser vivo (PIERI,2009.p.133). 

Postos em uma visão de contrários, que se concretiza como 

característica da psicologia junguiana, a psique ou alma se apresenta, em seu 

primeiro momento, como uma relação de dualidade com o corpo, onde o corpo 

é compreendido como uma entidade com independência e autonomia a alma. 

Nessa tensão entre os opostos, Jung faz uma equiparação entre corpo 

e inconsciente com alma e consciência, sendo possível designar o corpo como 

uma “máquina” que caminha por si mesma, de modo autômato: 

Psique e corpo são um par de contrários, e como tal são a expressão 

de um ser cuja natureza não é cognoscível, nem mediante a imediata 

percepção material nem a imediata percepção anterior. (Pieri,2009. 

p.33) 

Embora o corpo seja visto, até certo ponto, em uma relação de 

dualidade com a alma (psique), Jung faz crítica ao reducionismo da relação 

corpo-psique, estabelecida a partir de linhas de pensamento que classificam o 

corpo como uma entidade separada da alma. Ainda segundo Jung, (citado por 

Pieri, 2009), a psique é composta de vários sistemas, onde os aspectos 

conscientes/inconscientes dão a narrativa da vida corpórea. Processos míticos, 

biológicos, psíquicos e sociais materializam a personalidade e formam a 

compreensão holística da vida humana, em conjunto com os arquétipos e 

complexos. Desse modo “o corpo é uma forma particular de experiência ou um 

modo de ser que tem um caráter específico ao lado de outras experiências e de 

outros modos de ser”. (PIERI,2009.p.132) 



60 
 

Pensar o corpo como produto da interpelação que este estabelece com 

a alma (e vice-versa) é fundamental para a compreensão desse sistema 

integrado de opostos. O corpo só pode ser compreendido em sua totalidade 

vital se forem acrescidos os aspectos indispensáveis da psique, que possibilita 

aquilo que denominamos vida. “Trata-se, com efeito, de pensar no corpo e na 

psique como duas “representações de objeto” que surgem através - e junto – 

de duas perspectivas diversas que se inter-relacionam” (PIERI,2009. p.133 – 

grifo nosso). 

 

2.1.4 O corpo humano: perspectiva analítica sociológica 
 
 

Diante de uma ciência que interpreta a dinâmica dos corpos em uma 

visão macroscópica, as Ciências Sociais por tempos se abdicaram das 

interpretações científicas mais profundas a respeito do corpo e da 

corporeidade, classificando apenas como um componente necessário frente a 

gigantesca engrenagem social. 

Émile Durkheim (1858-1917) ao pensar os pressupostos metodológicos 

da Sociologia, trouxe em suas análises uma série de analogias com o corpo 

humano, inclusive ofertando o nome de Sociologia Durkheimiana Funcional. Tal 

ideia faz uma analogia ao próprio corpo humano, que a partir de cada célula, 

cada órgão, cumpre uma determinada função na estrutura corpórea, assim 

como cada instituição cumpre um definido papel dentro da sociedade. Buscou 

superar o positivismo de Augusto Comte, delineando os aspectos básicos e 

metodológicos em um contraposto ao conhecimento filosófico da sociedade. 

Na visão da Sociologia Durkheimiana, cada fato social21 desvela uma 

observação empírica de fatos, ou seja, passíveis de uma realidade objetiva de 

pesquisa. Dentro dessa lógica de pensamento, o todo se revela mais 

importante que o individual, não dando espaço uma compreensão psicológica  

_______________________________ 

21 O fato social, segundo Durkheim, consiste em maneiras de agir, de pensar e de sentir que 
exercem determinada força sobre os indivíduos, obrigando-os a se adaptar às regras da 
sociedade onde vivem. No entanto, nem tudo o que uma pessoa faz pode ser considerado um 
fato social, pois, para ser identificado como tal, tem de atender a três características: 
generalidade, exterioridade e coercitividade. 
(http://www.sociologia.seed.pr.gov.br/modules/conteudo/conteudo.php?conteudo=167 
acessado em 15/09/2022) 

http://www.sociologia.seed.pr.gov.br/modules/conteudo/conteudo.php?conteudo=167


61 
 

 

das subjetividades de cada indivíduo. Sendo exteriores ao indivíduo, a interação 

desses fatos é que propiciariam a existência da sociedade, onde cada instituição 

(Estado, Escola, Família, entre outros) cumprem uma função social, que 

engendram o complexo sistema de funcionamento da sociedade. 

            Avançando nessa discussão, o sociólogo e antropólogo francês Marcel 

Mauss (1882-1950), que era sobrinho de Durkheim e foi seu sucessor na 

revista L'Année Sociologique22,e fez importantes contribuições no 

desenvolvimento da temática do corpo e da corporeidade dentro da Sociologia. 

Em sua obra Ensaio sobre a dádiva (1932), Mauss apresenta a partir de 

experiências arcaicas de povos originários a importância dos sistemas de 

câmbios na sociedade, que se desvela sobre a tríade do “dar-receber-retribuir”. 

Visto como uma obrigação moral, acima das vontades individuais, a “teoria da 

dádiva” se fundamenta nas experiências de solidariedade e propiciam um 

mantenimento de uma ordem de coerção coletiva, ainda que o autor entenda 

que os membros da sociedade podem escapar dessa obrigação moral coletiva, 

por possuírem características subjetivas e próprias. (MARTINS,2005). 

   Diante dos processos pedagógicos pautados em experiências e 

aprendizados, de maneira consciente ou não, o corpo estrutura-se como uma 

máquina, tornando o instrumento para a vida. O canal de conexão entre o corpo 

e o mundo se desenvolve de maneira individual e coletiva, baseado no 

simbolismo e associação dos membros de cada sociedade. Este passa a ser o 

elemento que produz a (re)organização da vida moderna. (LE BRETON, 2002) 

Diante dessa necessidade de (re) organização, as técnicas corporais apresentam 

características sociais que, assim como o ato mágico, religioso ou simbólico, são 

desenvolvidos no seio das culturas. Com suas peculiaridades, semelhanças e 

modos de associação, as técnicas corporais influem e são influenciadora da 

moralidade, valores, crenças, dando aspectos próprios a qualquer dada 

sociedade. (LE BRETON, 2002) 

Diante desse corpo revestido de características intrínsecas e 

extrínsecas, as técnicas corporais surgem como possibilidade de participação 

_______________________________________ 

22 Importante revista acadêmica para divulgação de pesquisas de caráter sociológico. 

 



62 
 

 

nas práticas e gestos codificados (ou não), moldados a partir que o autor define 

como “habitus cultural”23. É nesse universo que o corpo físico busca compreender 

e adaptar as conexões que são apresentadas no âmago da 

sociedade, e que moldam em uma linha de aprendizados sociais, sua maneira 

de sentir e interpretar o mundo. 

Com o avanço das Ciências Sociais como disciplina científica, o corpo 

passa a ser objeto de estudo de outros pesquisadores, em especial pelas 

contribuições ofertadas pelos trabalhos antropológicos a partir dos anos 1970. 

Dentre estes pensadores, destacamos o sociólogo e antropólogo David 

Le Breton, dedicado estudioso no campo do corpo e corporeidade. O 

pesquisador busca uma compreensão da dimensão socioantropológica do 

corpo, enquanto um agente social, sem perder a visão do corpo na sociedade a 

partir de seus sentidos, paixões, rostos, peles. Nas palavras do autor, “la 

existencia es, en primer término, corporal24” (LE BRETON,2002. p.7), ofertando 

uma dimensão filosófica acerca das experiências vivenciadas pela pessoa 

humana a partir do corpo e da corporeidade. 

Na obra La Sociologia Del Cuerpo25 (2002), Le Breton aponta para um 

caminho de pesquisa construído a partir da interdisciplinaridade, uma vez que o 

fenômeno da corporeidade é complexo e precisa ser analisado por outros 

fatores de ordem fisiológica, psicológica e sociológica. 

Como estão entrelaçadas umas nas outras, o autor sugere como tarefa 

para a Antropologia e Sociologia a compreensão do corpo como estrutura 

simbólica, acrescido das representações sociais, imaginário, moral, limites 

legais, entre outros, que funcionam como variáveis que definem a experiência 

do corpo na sociedade. 

__________________________________ 

23 Pierre Bourdieu diz que o conceito de Habitus surge então como um conceito capaz de 

conciliar a oposição aparente entre realidade exterior e as realidades individuais. Capaz de 

expressar o diálogo, a troca constante e recíproca entre o mundo objetivo e o mundo subjetivo 

das individualidades. Habitus é então concebido como um sistema de esquemas individuais, 

socialmente constituído de disposições estruturadas (no social) e estruturantes (nas mentes), 

adquirido nas e pelas experiências práticas (em condições sociais específicas de existência), 

constantemente orientado para funções e ações do agir cotidiano. (SETTON, 2002) 

24 A existência é, em primeiro momento, corporal – tradução livre. 
25 A Sociologia do Corpo – tradução livre 

 



63 
 

Abastecido por inúmeros marcadores sociais e simbólicos, o corpo é 

designado ao encontro de uma gama de aprendizados, semeados no âmbito 

da cultura, e que definem “la expresión de los sentimientos, las convenciones 

de los ritos de interacción, gestuales y expresivos, la puesta en escena de la 

apariencia, los jugos sutiles de la seducción, las técnicas corporales”26. (LE 

BRETON, 2002.p.39). 

Le Breton destaca a importância da análise social do corpo, apontando 

para a compreensão do corpo como estrutura simbólica influenciada por 

marcadoressociais que moldam os comportamentos das pessoas e corroboram 

com o modo técnico de como o corpo se comporta na sociedade. Já a 

corporeidade humana é atravessada por uma série de variáveis que 

influenciam as técnicas corporais, não apenas definem nossa interação social, 

mas também demonstram como desenvolvemos habilidades para sobreviver 

tanto individualmente como coletivamente. 

 

2.2 Corpo preto: uma identidade sócio-histórica da pessoa negra no 
Brasil 

 
Minha pele é meu quarto 

minha pele é todos os cômodos 
onde me alimento 

onde deito finjo 
o mínimo conforto. 

minha pele é minha casa 
com as paredes descobertas 

uma falta de cuidado: 
necessita sempre mais 

para ser casa. 
minha pele não é um estado 

desgovernado. 
minha pele é um país 

embora distante demais para os meus braços 
embora eu sequer caminhe sobre seu território 

embora eu não domine 
sua linguagem. 

minha pele não é casca 
é um mapa: 

onde África ocupa todos os espaços: 
 

_________________________ 

26 A expressão dos sentimentos, as convenções dos ritos de interação, gestuais e expressivos, a 
encenação da aparência da aparência. Os jogos sutis de sedução, as técnicas corporais – tradução 
livre. 

 
 
 



64 
 

 
 
 
 
 

cabeça útero pés 
onde os mares são feitos de 

minhas lágrimas. 
minha pele é um mundo 

que não é só meu. 
 

Um corpo negro - Lubi Prates (2019) 

O tópico: Um corpo negro: identidade visível da pessoa negra; buscou 

trazer aspectos psicossociais da experiência do ser negro na sociedade 

brasileira, assim como dados de fontes de pesquisas que visam uma explanação 

mais fidedigna da situação da pessoa negra na sociedade brasileira atual. 

Com nossos contornos culturais próprios, o Brasil desenvolve todo o seu 

conjunto de representações sociais e imagéticas, elaborando, sofisticando e 

conduzindo artifícios que atuam nas definições do corpo negro, seja pela pessoa 

negra, seja por outrem. 

Buscando uma compreensão que abarque as variabilidades da experiência 

negra no Brasil, nos abastecemos das referências bibliográficas de autores como 

Neusa Santos, Beatriz Nascimento, Lubi Prates, Kabenguele Munanga, e outros 

pesquisadores negros do Brasil. 

Estudando, ao mesmo tempo que vivenciam tais representações sociais, 

esses intelectuais fortalecem o trabalho de trazer inteligibilidade sobre a 

complexidade das forças cooptadoras que fomentam as incorporações simbólicas 

e imagéticas, a partir da experiência do seu próprio corpo, trazendo 

inteligibilidade aos códigos que ateiam a ordem psíquica e social de toda a 

população negra do Brasil, e quiçá, no mundo. 

As amálgamas de um processo de escravização não finalizado, 

sustentados e atualizados pelo racismo, desempenham um enorme papel no 

modo de ver e ser visto da pessoa negra, com reverberações psicológicas e 

sociais. As consequências da associação branquitude27 e racismo é a catástrofe  

_______________________ 

27 Trata-se de uma obra de referência nos estudos das relações raciais no Brasil, na qual a 

psicóloga Cida Bento denuncia os privilégios e questiona a universalidade da branquitude e 

suas consequências nocivas para qualquer alteração substantiva na hierarquia das relações 

raciais na nossa sociedade. 

 



65 
 

que se expressa em dificuldades de saúde de ordem geral da população negra e, 

associados com outros problemas, levam a uma má qualidade de vida e a 

mortandade dessa população.28 

Construídas na História do país e da própria pessoa, as artimanhas 

desenvolvidas pelo corpo negro, desde sua sobrevivência ao enfrentamento da 

cultura do embranquecimento, percorreu caminhos complexos e antagônicos. A 

assinatura da Lei Áurea não foi o suficiente para a real integração do corpo negro 

na sociedade brasileira, e as políticas de proteção do Estado se mostraram 

incapazes de solucionar o novo problema social do negro ex-escravizado. 

Com a Proclamação da República, no ano de 1889, que resultou de uma 

insatisfação dos militares e elites dominantes com a Monarquia, as cidades 

cresciam e novos grupos sociais se estabeleciam, introduzindo o país na nova 

era capitalista. 

No final do século XIX e início do século XX, as ideias liberais importadas 

que dominavam o período consideravam negros e índios inaptos a nova ótica 

capitalista de trabalho, camuflando o sentido da discussão dos reais problemas 

do país. Um dos mais graves deles, as sequelas da escravização e negação de 

direitos da pessoa negra e indígena. 

Havia um real interesse por parte das elites no processo de 

branqueamento da sociedade, e consequente manutenção da população negra e 

indígena no status de escravização pós Lei Áurea. Acreditava-se que a vinda 

desses grupos europeus brancos para o Brasil, com o passar dos tempos, geraria 

uma melhora biológica e moral nas populações mestiças e negras. 

Como solução para tal questão, a política de imigração de brancos 

europeus buscava atender as demandas de trabalho existentes, ofertando terras 

e pecúlios para a alocação desses grupos em solo brasileiro, relegando por 

completo a gigantesca população de ex-escravizados. 

 
28 A Pesquisa Nacional de Saúde (PNS) de 2013 trouxe dados que mostram que a população 

negra ainda tem menos acesso à saúde se comparada à população branca. Entre os dados 

que revelam a posição desfavorável dos negros em diversos aspectos da saúde medidos pela 

PNS e também por outras pesquisas e indicadores do Ministério da Saúde na Política Nacional 

de Saúde Integral da População Negra. 

(https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/politica_nacional_saude_populacao_negra_3d.p.1 

4 acessado em 22/12/2022) 

 

 



66 
 

A imediata consequência dessa política de trabalho foi a intensificação e 

agravamento dos problemas sociais das populações negras como a fome, falta 

de moradia, trabalho informal e precário, aumento da mendicância, abandono 

de crianças e adolescentes, aumento do número de crianças na rua e prática 

de pequenos furtos, que passam a fazer parte do cotidiano da sociedade 

urbana do início do século XX. 

É no processo pré-industrial brasileiro que se difunde a ideia de construção de 

um sentimento de identidade nacional29, pautados a partir dos processos de 

miscigenação no Brasil. Em uma sociedade segmentada pela opressão das 

máculas da escravização, e do racismo, a tese era o motivo perfeito para a 

introdução do Brasil na nova era capitalista, sem discutir e modificar a ordem 

vigente escravagista, que agora se apresenta no campo do trabalho  como  

mão  de  obra  livre  e  barata  (JESSE,  2017). Diante da camuflagem 

desse grave problema, e vendendo ao mundo a ideia de um país onde as 

relações raciais se deram de maneira pacífica e harmônica, Gilberto Freyre 

(2006) foi o principal difusor dessa ideia, a partir de sua obra magna Casa- 

Grande & Senzala (2007). 

Segundo Jessé (2019.p.29) foi “Freyre quem sistematizou e literalmente 

construiu a versão dominante de identidade nacional, em um país que, antes 

dele, não tinha construído nada realmente eficaz nesse sentido”. Adepto do 

conceito de identidade luso brasileira, que atribui aos portugueses as 

beneficies da experiência do encontro entre brancos, negros e índios no Brasil, 

que ele define como um congraçamento de raças e culturas. 

Sem tocar nas chagas deixadas pela escravização, e pelos processos 

violentos de miscigenação na sociedade brasileira, Freyre exime-se de fazer 

uma crítica ao modelo de patriarcado secular brasileiro (grupo do qual sua 

origem mostra que ele faz parte), fazendo que “a opressão tende a ser 

 

 

29 “A partir de Casa Grande Senzala, a noção de “raça” cederá lugar à noção de cultura. 

Publicado em 1933, é ainda hoje o livro mais lido do conjunto da obra de Freyre. Enfatizando a 
importância da cultura, em detrimento da biologização, o autor apresentou um projeto de 
identidade nacional baseado na mestiçagem e considerou cada matriz racial portadora de 
qualidades que foram se perdendo, não devido a atavismos biológicos, mas sim devido a 
problemas e carências sociais.” (SENRA, 2018) 

 



67 
 

cada vez menos contra os escravos”, que hoje se apresentam como os 

pobres do país, mediante sua aceitação de tornar-se “cada vez mais por 

portadores de valores europeus, sejam eles de qualquer cor [...] pobres, 

africanos e índios”. (SOUZA, 2017.p.60 – grifo Nosso). 

Apesar da fajuta tentativa de solução desse grave problema, refutada 

em especial pelas pesquisas da Unesco sobre relações raciais no Brasil, na 

década de 1950, a identidade nacional (pensada aos moldes de Freyre) não se 

consolida para a população negra, pois não há uma construção de uma 

consciência coletiva pautada na equidade, capaz de incluí-los na nova ordem 

vigente, em situação de igualdade.30 

A construção do processo de identidade do negro nesse ambiente 

torna-se extremamente duro. Por mais que houve inúmeros mecanismos de 

defesas, diferentes matrizes agiam com poderosas forças, criando uma ação 

inibidora no processo cognitivo da psique dos ex-escravizados, assim como 

seus descendentes, atingindo de forma aguda seu processo de 

reconhecimento enquanto pessoa humana negra (Mattoso, 2016). 

A psiquiatra, psicanalista e escritora brasileira Neusa Santos Souza (1948-

2008) é referência em estudos dos aspectos psicanalíticos e sociológicos da 

população negra, fomentando o debate contemporâneo e analítico sobre o 

racismo no Brasil. Sua produção acadêmica é leitura obrigatória para o 

pensamento em psicologia sobre as relações étnico raciais, sobre o processo 

de “branqueamento” e o sofrimento psíquico dos negros na sociedade 

brasileira, fundamentados pelo racismo. 

 

_______________________________________________ 

30 As investigações em São Paulo ganharam os traços particulares ligados à formação e aos 

interesses de seus coordenadores, Roger Bastide (1898-1974) e Florestan Fernandes 

(1920-1995), ambos próximos do militantismo negro e de seus líderes. De maneira geral, as 

pesquisas conseguiram mostrar a existência do preconceito de raça independentemente do 

preconceito de classe, e o papel dos preconceitos de cor para a manutenção do status quo, 

contra a ascensão dos grupos negros. Do ponto de vista metodológico, a cooperação entre 

negros e brancos, entre os pesquisadores da Universidade e as associações culturais e 

políticas negras, constituiu o coração do projeto, e a marca diferencial da pesquisa realizada 

por Bastide, Fernandes e seus colaboradores, que conseguiram associar de modo inédito 

pesquisa científica e intervenção política. 

https://heritage.bnf.fr/france-bresil/pt-br/programa-unesco-article - acessado em 15/03/2023. 

 

 

https://heritage.bnf.fr/france-bresil/pt-br/programa-unesco-article


68 
 

Em sua obra mais conhecida, Tornar-se Negro ou as Vicissitudes da 

identidade do negro brasileiro em ascensão social (2021), que nasce diante de 

seus estudos para titulação de Mestre em Psiquiatria pela Universidade Federal 

do Rio de Janeiro. A autora deu sua importante contribuição na luta contra a 

discriminação racial e compreensão dos elementos egóicos (pertencentes ao 

ego) que são determinantes a construção subjetiva e social da pessoa negra. 

Souza (2021) parte da orientação lacaniana, onde há uma centralidade 

da linguagem com ênfase no sujeito e no outro, a psicologia lacaniana busca 

como objetivo explorar o inconsciente através da fala, com a finalidade de 

compreender como o inconsciente funciona, assim como a tomada de certas 

decisões e comportamentos específicos no campo da consciência. 

Apropriando-se da linguagem psicanalítica, a autora utiliza as “regras de 

identificações normativas e estruturantes31” como o modelo de identificação 

que define a mediação entre o sujeito e a cultura. Essas regras são propostas 

pelos pais para os filhos e se manifesta ainda na fase infantil, a partir de 

palavras, representações e afetos, que atravessam o universo da criança e do 

adulto, do sujeito e da cultura.(SOUZA, 2021) 

O “ideal do ego é um produto, que nasce e se desenvolve nas 

interpelações funcionais do corpo, na vida social. Surge como um produto 

dessas identificações normativas, e está em apta consonância com o 

investimento erótico do corpo e a construção de seus pensamentos, fortificando 

o surgimento de uma identidade do sujeito condicionada a um fetiche, que 

pertence ao universo das pessoas brancas (SANTOS.2021.p.27). 

Diante dessa realidade, o “ideal do ego negro” se constitui diante de um 

contexto social que dita ao sujeito negro que o desenvolvimento do ego seja 

direcionado pelas identificações normativas dos brancos, onde o ego da 

pessoa negra se defronta com uma ideia de um fetiche, que a autora define 

__________________________________ 

31 Segundo Santos (2009) “A violência racista do branco exerce-se, antes mais nada, pela impiedosa 
tendência a destruir a identidade do sujeito negro. Este, através da internalização compulsória e brutal 
de um ideal do ego branco, é obrigado a formular para si um projeto identificatório incompatível com as 
propriedades biológicas de seu corpo. 

 

 

 



69 
 

como fetiche branco, advindo das construções eurocêntricas que conectam o 

branco a algo superior (SANTOS,2021). Assim as edificações psíquicas, 

sociológicas e históricas da pessoa negra brasileira convivem com a negação da 

sua cor, sua raça, assim como o caminho para a construção de uma identidade 

coletiva enquanto sujeitos de pele negra. 

Com forte efeito nas subjetividades e constructos socio relacionais, o 

ideal do ego negro, que se baseia nas afinações pelo fetiche branco, leva ao 

processo de negação da identidade negra, realizável ou atingível. Esse 

marcador colabora com a psicodinâmica de repúdio do negro a sua cor e raça, 

em detrimento do ideal branco, afetando diretamente seu corpo físico e 

simbólico. (SANTOS,2021) 

De fato, parece-nos evidente que o ataque à cor e o close up de 

uma contenda que tem no corpo seu verdadeiro campo de 

batalha. Uma visão panorâmica rapidamente nos mostra que o 

sujeito negro, ao repudiar sua cor, repudia sua raça. (SANTOS, 

2021.p.29) 

O corpo negro é exposto ao fruto da violência racista imperada pelo 

preconceito de cor, onde a relação simbiótica da pessoa negra com seu corpo 

é construída, muitas vezes, na experiência da dor. A dor faz parte da 

construção da identidade do negro em África ou nas diásporas, seja mediante o 

processo violento de tráfico negreiro, suportado por nossos ancestrais, seja 

diante de todas as mazelas impostas pela escravidão até os dias atuais. 

(SANTOS, 2021) 

A pessoa negra precisa conviver com a imposição de uma cultura 

branca de aspiração europeia, que busca imputar suas crenças e valores 

supremacistas, que atingem de forma aguda o processo de reconhecimento 

enquanto pessoa humana negra e íntegra. 

A pesquisadora, poetisa e psicóloga Lubi Prates, ganhadora do Prêmio 

Jonathas Salathiel de Psicologia e Relações Raciais, pelo Conselho Regional 

de Psicologia de São Paulo, nos presenteia com o livro: Um Corpo Negro 

(2019), onde poeticamente descreve seu processo de identidade e 

reconhecimento como uma pessoa negra, a partir de manifestações físicas 

representadas por seu próprio corpo. 



70 
 

 
 

E ainda que eu trouxesse para este país 
meus documentos meu diploma 

todos os livros que li 
meus aparelhos eletrônicos 

ou minhas melhores calcinhas 
só veriam meu corpo 

um corpo negro. 
(PRATES, 2019, p. 28-9) 

 

Na obra (2019), a autora aponta para um modo de identidade que se 

expressa por meio das caraterísticas pessoais. O corpo negro, enquanto 

identidade visível da pessoa negra, revela um poder de comunicação que não 

exige palavras, em que a sua capacidade de perceber e ser percebido se dá, 

também, pela cor da sua pele e seus traços negroides. 

A expressão “só veriam meu corpo, um corpo negro”, atenta para as 

representações imagéticas do corpo negro pelo olhar do outro, um olhar 

esbranquiçado, que tenta nos despojar toda a história experienciada por nossa 

trajetória pessoal e coletiva, e que possibilita que eu aqui esteja, no hoje e no 

agora. Contudo, esse olhar pode desabrochar, também, por uma série de 

informações conscientes e inconscientes, culturais, sociais, afetivas e 

simbólicas, que possibilitem ao corpo negro uma experiência fidedigna com sua 

corporeidade, como espaço de amor e acolhimento (PRATES,2019). 

Com sua escrita emancipatória e sensibilidade feminina, e recheada de 

potencialidade negra, Prates nos convoca para a um processo de 

desconstrução da representação inferiorizada sobre o corpo e a corporeidade 

negra, conduzindo a razão uma nova apreensão das singularidades corporais 

que tornam as pessoas de pele negra, únicas. 

O corpo negro atravessa os redemoinhos da história brasileira 

respaldado em sua capacidade de assimilação das informações impostas pelo 

constructo social, assim como capacitando e reorganizando sua energia 

psíquica em prol de conhecimentos que visem aperfeiçoar a relação da pessoa 

negra com o seu corpo e suas subjetividades e coletividades.  

Atingindo novos níveis de inteligibilidade sobre seu corpo e sua história, 

a pessoa negra alcança novos patamares de harmonia consigo mesma. O  



71 
 

conhecimento das antigas civilizações, da história dos países de África como 

formuladores da nossa ancestralidade, dos quilombos, as resistências negras 

enquanto movimentos pelas mais diversas regiões do Brasil, as revoltas e 

insurreições são fontes de reconexão com o fabuloso legado negro, 

operacionalizadas de maneira individual e/ou coletiva, na história do Brasil 

(MUNANGA, 2019). 

Outros exemplos como a Frente Negra Brasileira, o Teatro Experimental 

do Negro, a resistência negra na ditadura, assim como os vários movimentos 

de mulheres negras, nos traz a capacidade de ressignificar as imagens 

construídas no imaginário social, ultrapassando a negação da figura da pessoa 

negra, colocada em um patamar de inferioridade pelo processo de racialização, 

numa tentativa de anulação da imensa contribuição ofertada pela população 

negra, enquanto agentes de transformação na sociedade brasileira 

(MUNANGA, 2019) 

A historiadora, professora, roteirista, poeta e ativista pelos direitos 

humanos de negros e mulheres brasileiras, Maria Beatriz Nascimento 

(1942-1995) tornou-se influente nos estudos das relações raciais no Brasil, 

trazendo sempre em suas análises contribuições das temáticas da história do 

quilombo, raça, racismo e sexismo, assim como o corpo e as corporeidades do 

negro, a partir de sua própria história pessoal. Sua abordagem traz 

componentes socioespaciais das relações africanos/as e descendentes, e a 

direta vinculação com o continente africano e suas culturas. 

Na obra de Alex Ratts, Eu Sou Atlântica – sobre a trajetória de vida de 

Maria Beatriz Nascimento (2006), o autor dialoga com a obra publicizada de 

Beatriz, por meio das temáticas e conceitos nos quais a pesquisadora 

debruçou-se em seu tempo de vida. De maneira fundamentada e didática, o 

autor destrinchou elementos da complexidade do pensamento de Beatriz, e 

que ofertam subsídios para uma melhor compreensão da pessoa negra no 

Brasil. 

Segundo Ratts (2006.p.65) “para Beatriz Nascimento o corpo negro se 

constitui e se redefine na experiência da diáspora e da transmigração”, 

abarcando como concreto as experiências transatlânticas entre o continente 

americano e africano, e posteriormente pelo deslocamento regional realizado 



72 
 

pela população negra dentro do Brasil. Essa característica transeunte faz com 

que o corpo negro suscite inúmeras imagens acerca de suas experiências e 

modos de sociabilidades, aos quais se defrontaram na constituição da sua 

história pessoal e coletiva. 

Ainda segundo Ratts (2006), para Nascimento a “identidade-documento” 

é o próprio corpo negro que se encontra na diáspora, sendo o instrumento no 

qual encara as travessias historicamente negadas a ele, impelido enquanto 

condição individual de liberdade. Enquanto construção coletiva, se constrói na 

ideia de ser negro e território negro, onde os corpos negros possam criar um 

espaço apropriado que impulsione seu movimento, vivenciem seu quilombo, 

seu modo de pertencer a negritude. 

O significado do quilombo, nas palavras de Beatriz Nascimento (apud. 

RATTS,2006. p.59), “não é mais o território geográfico, mas o território a nível 

de uma simbologia”, onde o negro tem “direito ao espaço que ocupa dentro do 

sistema, dentro dessa nação, dentro desse nicho geográfico”, assim como um 

espaço de reconhecimento entre seus integrantes, “em busca de um 

tempo/espaço de paz”. 

Em consonância com as palavras de Ratts (2006.p.63), “o que nos 

interessa no pensamento de Beatriz é a interrelação entre corpo, espaço e 

identidade, que pode ser refeita por aquele que busca tornar-se pessoa (e não 

coisa)”, onde as identidades negras possam imprimir novas formas e 

ressignificações contra o discurso hegemônico eurocêntrico, este convocador 

do embranquecimento sociocultural. 

 

As características fenotípicas, que geram a identidade visível da pessoa 

negra no Brasil, e no mundo, fomentam o contíguo de predicados exclusivos 

que são traçados ao se defrontar com um corpo negro, tamanha a estranheza 

que nos é colocada enquanto seres humanos pertencentes a mesma espécie. 

Não sei se por desconhecimento, ou pura inveja, há uma tentativa de 

desqualificação das aparências negroides, base da beleza negra, que visibiliza 

as sutilezas de nossas curvas e traços, assim como os aspectos pertinentes a 

nossa cultura. 

A reflexão sobre a violência infame contra o corpo negro pode ser 

aprofundada, explorada, mas também combatida e erradicada. Ao longo da 



73 
 

história, o corpo negro tem sido alvo de experimentações e vigilância, 

submetido à opressão patriarcal e ao racismo estrutural. No entanto, as 

pessoas negras têm vivenciado experiências singulares em relação ao 

controle, às experimentações e às violações de direitos, em conjunto com 

outras formas de opressão, afeta sua forma de vida e de existir no mundo, o 

que oferta um direito no imaginário social de ser explorado, apropriado e 

exterminado. 

Enquanto corpos pretos e mestiços, dentro do escopo da sociedade 

brasileira, o reconhecimento deste espaço corpo enquanto ambiente de amor e 

cuidado, possibilita uma reescrita da história capaz de dar um novo lugar (ou 

um melhor lugar) de acolhimento de suas dores e alegrias, e uma 

compreensão mais fidedigna de quem és, assim como construir outras 

abordagens sobre o corpo negro e suas corporeidades, e suas formas de 

aquilombar, onde as experiências de pertencimento são vivenciadas de uma 

forma mais plena e eficaz. 

 

2.3 O corpo negro no hoje: dados da população negra brasileira 

 
Nesse subcapítulo, foram introduzidos estudos quantitativos e 

qualitativos para trazer entendimento a situação da pessoa negra na sociedade 

brasileira atual. 

Em um primeiro momento, potencializamos uma série de dados e 

interpretações sobre as consequências práticas da ascensão da pessoa negra 

no acesso a bens e direitos. No segundo momento, um pequeno conjunto de 

variáveis (uma vez que existem inúmeras outras que não foram citadas nessa 

obra) têm a finalidade de tonalizar as condições impostas a pessoa negra, sob 

uma ótica nua e crua da realidade da vida negra brasileira. 

Para além do fomento da informação, que é objetivo de qualquer objeto 

de estudo em uma pós-graduação, buscamos expor as realidades que atentam 

contra a saúde da população negra, e que precisam ser pensadas pelo bem do 

conjunto da sociedade. 

Dados do estudo características gerais dos moradores 2020-2021, com 

 base nas Pesquisas por Amostra de Domicílios, do IBGE3032, mostram que 

cresceu o número de pessoas que se autodeclararam pretas (de 7,4% para 9,1%) 



74 
 

e pardas (de 45,6% para 47,0%) na população do país. Entre os que se 

autodeclaram brancos, a porcentagem foi de 46,3% para 43,0%. Em dez anos, a 

população que se autodeclarou preta cresceu 32,4% e a parda, 10,8%. Já a 

população que se autodeclarou branca ficou estável. 

Neste sentido, a autodeclaração, outrora um estado inconsciente, é 

erigida à consciência por processos de assimilação de fatos históricos, sobre a 

vida de um indivíduo ou de uma determinada coletividade, e suas 

consequências nas relações com outros povos, o que, em última instância (e, 

hoje, temos maior compreensão deste fato), advém de reflexões interiores e 

exteriores da psique, possibilitando novas acepções de uma pessoa enquanto 

um ser humano em sociedade. 

A admissão voluntária de nossa identidade racial foi uma das grandes vitórias do 

Movimento Negro em sua luta contra a ideia da democracia racial. Essa ideia 

sugeria que, após séculos de escravidão e abuso sexual de mulheres negras por 

seus donos, seguidos por uma "libertação" sem acesso à terra e ao trabalho, 

poderíamos viver harmoniosamente em uma nação sem tensões raciais. No 

entanto, reconhecer nossa história e nossa conexão com a terra ancestral é 

essencial para construir uma consciência negra em meio a um povo que foi 

sistematicamente separado de suas raízes. Essa batalha é árdua, mas a 

autodeclaração é uma conquista em si, pois reconhece os efeitos duradouros 

dessa construção racista e nos dá esperança de que ainda temos tempo para 

buscar justiça, igualdade e dignidade. 

Diante de uma estrutura social que dá sustentação ao racismo brasileiro, 

um conjunto de medidas legais foram criadas com a finalidade de impossibilitar 

o desenvolvimento da pessoa negra enquanto um corpo sujeito de direitos. 

A Constituição Federal de 1988, também conhecida como Constituição 

Cidadã, traz em suas linhas uma rede de proteção social que abarca uma nova 

compreensão das relações étnico-raciais no Brasil, diante do empenho por 

reconhecimento dessa população mal acolhidas em suas versões anteriores. 

__________________________ 

 

32https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/bibliotecacatalogo?view=detalhes&id=2101957 
acessado em 15/02/2023

https://biblioteca.ibge.gov.br/index.php/bibliotecacatalogo?view=detalhes&id=2101957


75 
 

 

 Podemos afirmar que, a Lei nº 10.639, de 09 de janeiro de 2003, 

alterada pela  Lei nº 11.645 (Ensino da História da Cultura Africana e Indígena 

); a Lei nº 12.288, de 20 de julho de 2010 (Estatuto da Igualdade Racial); a Lei nº 

12.711, de 29 de agosto de 2012 (Cotas na Universidade); e a Lei nº 12.990, de 

09 de junho de 2014 (Cotas no Concurso público) são frutos das linhas jurídicas 

da Constituição, assim como da mobilização da sociedade, em especial o 

Movimento Negro e Indígena como protagonistas em prol da promoção e 

cumprimento dessas leis. 

Para resgatar contribuições da cultura negra no decorrer da História, 

ainda que o mundo branco europeu ocidental a subjugue, todavia, o acesso ao 

ensino superior caracteriza a possibilidade de revisar o ensino no Brasil, a 

partir do ensino básico atualizado, com uma compreensão docente realista, 

capaz de acolher a cultura americana autóctone e a africana. 

O estudo “Ação Afirmativa e População Negra na Educação Superior: 

acesso e perfil discente”, da pesquisadora Tatiana Dias Silva (IPEA, 2020), 

mostra maior frequência de negros no ensino superior brasileiro público e 

privado, a partir da lei 12.990, referente a Ação Afirmativa e Política Pública da 

Educação. Em 2001, 22% desses estudantes eram negros. Em 2015, esse 

número ampliou-se a 44%. Esse incremento, segundo Tatiana considera, 

também, 17% de aumento no total de pessoas que se autodeclararam pretas 

ou pardas, saindo de 46,1% para 53,9%. Na universidade pública, o aumento 

foi de 31,5% para 45,1%, no mesmo período. Essas políticas diversificaram a 

universidade, deixando de ser um espaço exclusivo a uma pequena parte da 

sociedade para se tornar um caldeirão de origens e culturas. 

Já no campo das ações políticas, em relação à diáspora africana, aqui no 

Brasil, essas novas construções se concretizam a partir de novos processos de 

ressignificação da experiência negra e do acesso dos negros aos espaços de 

poder e decisão. 

A Câmara de deputados, sediada em Brasília, no ano de 2022 está 

composta por 91 deputadas federais e 135 parlamentares que se autodeclaram 

negros, sendo a maior representação da história. Um em cada quatro 

deputados federais se autodeclara negro, segundo a definição do IBGE. A cada 

grupo de seis parlamentares em média, uma será mulher.33 



76 
 

São vozes antagônicas ao sistema de política branca brasileira, que se 

insere no universo legislativo e legisla em causa própria. Pluralizando esses 

espaços, temos novas possibilidades de elaborar leis que abarquem um 

compromisso em colocar os negros de forma efetiva nas políticas públicas 

brasileira, e cumprindo o que já foi estabelecido pela Constituição. 

No ano de 2023, o presidente do Brasil em exercício, Luiz Inácio Lula da 

Silva, instituiu o Prêmio Luiz Gama de Direitos Humanos, assim como revogou 

o decreto que criou a Ordem do Mérito Princesa Isabel, da gestão anterior. Luiz 

Gama foi um homem negro de notória relevância, e sua história se consagra 

nessa honraria que será concedida pelo Ministério dos Direitos Humanos, para 

aqueles que desenvolvam estratégias de relevância nas áreas de promoção e 

de defesa dos direitos humanos no país. 

No campo pedagógico, há uma intensa produção de literatura dispostas a contar 

com fidelidade à história da pessoa negra no Brasil, diante da amplitude de suas 

colaborações. Como prova dessa mudança educativa e cultural, o livro 

Enciclopédia Negra (2021), que reúne mais de 550 biografias de nomes que 

marcaram o Brasil, incluindo os de revolucionários, intelectuais, artistas, atletas, 

líderes religiosos, e outras personalidades negras esquecidas pela historiografia 

branca colonial, ainda praticada no país. A História já não se deixa ocultar quem 

foram os verdadeiros heróis na biografia do Brasil, e precisamos trazer para o 

campo da vida simbólica e imagética brasileira, em um sentido de reparação e 

inclusão. 

Embora os avanços da comunidade negra se apresentem de maneira cada 

vez mais consistente, nos mais diversos campos da sociedade, surge 

como um paradoxo a situação de inúmeros corpos negros, dentro do escopo 

social brasileiro, amargando as duras estatísticas que confere os piores índices 

dentro da estrutura econômica e vulnerabilidades sociais do Brasil. 

A dimensão econômica se mostra antagônica, onde brancos recebem salários 

mais altos e empregos mais estáveis, em contrapartida dos salários mais baixos 

dos negros e renda oriunda de atividade informal. Segundo Kabenguele (2016.p. 

 

33https://periodico.sites.uepg.br/index.php/todas-as-noticias/232-politica/3055-camara- 

 dos-deputados-abre-com-numero-recorde-de-mulheres-e-negros 



77 
 

171) “de cada R$ 4 de rendimento produzido no Brasil, quase R$ 3 são recebidos 

por pessoas brancas.” Ou seja, “de todo rendimento, somando salário, 

aposentadoria, programas de renda mínima e aplicações financeiras, 74,1% 

ficam com os brancos”. 

O livro da tese de doutorado do professor de Sociologia da Universidade de 

Brasília, Dr. Emerson Ferreira Rocha (2019), O Negro no mundo dos ricos: um 

estudo sobre a disparidade racial de riqueza com os dados do Censo 2010, 

esboça um estudo de natureza quantitativa que utiliza dados do Censo 

Demográfico de 2010. 

Segundo informações apresentadas pela pesquisa, no grupo de 1% com 

maior renda no Brasil, somente 14% são negros (soma de pretos e pardos). 

Segundo Rocha (2009.p.31), “há um drástico aumento da proporção de 

brancos à medida que se move para os percentis mais ricos da população, 

chegando a sua representação a mais de 80%. 

A baixa representatividade de pessoas negras nos quartis mais altos da 

sociedade se apresenta em íntima relação com outra variável: o campo do 

trabalho; que se refere a baixa participação de pessoas negras nos quadros de 

lideranças. 

Pesquisa do Instituto Ethos Perfil Social, Racial e de Gênero nas 500 

maiores empresas do Brasil e suas ações afirmativas (2016), revela que os 

negros ocupam, apenas, 4,9% das cadeiras nos Conselhos de Administração 

das 500 empresas de maior faturamento do Brasil. Entre os quadros 

executivos, eles são 4,7%. Na gerência, apenas 6,3% dos trabalhadores são 

negros34. 

A situação da pandemia do Covid-19 no Brasil escancarou ainda mais as 

debilidades nas quais os negros são expostos. Diante de uma marginalização 

imposta a imagem do ser negro, sua pele passa a imprimir significados e 

sentidos que se configuram como reguladores das atividades psíquicas e 

sociais, se tornando os mais afetados pela doença e suas consequências. 

O Boletim Especial 20 de Novembro Desigualdade entre negros e não 

negros se aprofunda durante a pandemia (DIEESE,2020), mostra que entre o 

1º e o 2º trimestre de 2020, segundo dados da Pesquisa Nacional por Amostra 

de Domicílios Contínua (Pnad Contínua), realizada pelo Instituto Brasileiro de 



78 
 

Geografia e Estatística (IBGE), 8,9 milhões de homens e mulheres saíram da 

força de trabalho – perderam o emprego ou deixaram de procurar colocação 

por acreditarem não ser possível conseguir vaga no mercado de trabalho. 

Desse total, 6,4 milhões eram negros ou negras; e 2,5 milhões, trabalhadores e 

trabalhadoras não negros (40,4%, mulheres e 31%, homens)35. 

O levantamento da Rede Brasileira de Pesquisa em Soberania e 

Segurança Alimentar e Nutricional (Rede Penssan) no estudo Insegurança 

Alimentar e Covid-19 no Brasil, indica que no total, 19,1 milhões de cidadãos se 

enquadram neste perfil de insegurança alimentar grave, 9% da população 

brasileira, e cerca de 116,8 milhões estão em algum grau de insegurança 

alimentar – leve, moderado ou grave. São 33 milhões de brasileiros e 

brasileiras vivendo em extrema pobreza, sem as condições mínimas para a 

subsistência de seus corpos, vivendo em alarmante insegurança alimentar. 

A pesquisa também aponta outro dado preocupante: no levantamento, o 

Nordeste é a região brasileira com o maior número absoluto de pessoas nesta 

condição. Quase 7,7 milhões de nordestinos passam fome, segundo o que se 

considera grave insegurança alimentar. A região Norte, por sua vez, 

representa14,9% das pessoas que não têm o que comer no país. Apesar de 

ocupar uma parcela significativa nesse ranking, os estados nortistas abrigam 

apenas 7,5% da população do país.36. 

O racismo contra negros, indígenas e seus descendentes também opera 

pelos sistemas alimentares, distanciando a população negra da produção e 

acesso à terra, assim como a ingestão de alimentos de procedência e 

qualidade. Pelos dados, observamos que essa gigantesca camada da 

população não exerce o direito a uma alimentação satisfatória e saudável. 

A segurança alimentar também está diretamente ligada à preservação ambiental. 

O direito à alimentação saudável, sem agrotóxicos ou aditivos que prejudiquem a 

saúde, é um direito garantido pela Constituição Federal. 

 
 

34 https://www.ethos.org.br/cedoc/perfil-social-racial-e-de-genero-das-500-maiores-empresas-do- 
brasil-e-suas-acoes-afirmativas/ - acessado em 20/12/2022. 

35 https://www.dieese.org.br/boletimespecial/2021/conscienciaNegra.pdf - acessado em 

20/12/2022. 

 

https://www.ethos.org.br/cedoc/perfil-social-racial-e-de-genero-das-500-maiores-empresas-do-
https://www.ethos.org.br/cedoc/perfil-social-racial-e-de-genero-das-500-maiores-empresas-do-brasil-e-suas-acoes-afirmativas/
https://www.dieese.org.br/boletimespecial/2021/conscienciaNegra.pdf%20-%20acessado%20em%2020/12/2022
https://www.dieese.org.br/boletimespecial/2021/conscienciaNegra.pdf%20-%20acessado%20em%2020/12/2022


79 
 

Dados do Atlas da Violência (IPEA,2021) mostram como a violência afeta 

de diversas maneiras os grupos mais vulneráveis da população brasileira. Dados 

de 2019, do Sistema de Informação sobre Mortalidade do Ministério da Saúde 

(SIM/MS), indicam que: houve 45.503 homicídios no Brasil, o que corresponde a 

uma taxa de 21,7 mortes por 100 mil habitantes. Comparado aos dados 

registrados, entre 1979 e 2017, essa taxa é a menor desde 199537. 

Já o Anuário Brasileiro de Segurança Pública, divulgado pelo Fórum 

Brasileiro de Segurança Pública (2022), aponta, a partir de dados referentes a 

2019 que, em 15 anos, a proporção de negros no sistema carcerário cresceu 

14%, enquanto a de brancos diminuiu 19%. Dos 657,8 mil presos, em que há a 

informação da cor/raça disponível, 438,7 mil são negros (ou 66,7%). Ou seja, dois 

em cada três presos são negros.38 

A violência passa a atingir em cheio os territórios, em especial os 

periféricos, se apresentando como violência racializada contra corpos pretos e 

pardos, em especial, dos jovens periféricos. Violência física, violência simbólica, 

violência letal, violência de gênero, racismo e discriminação passam a ser 

práticas concretas, que se materializam no cotidiano desses corpos jovens e 

interferem na psicodinâmica de suas vidas, contribuindo com seu extermínio. 

Os efeitos da violência racial corroboram com a constituição do processo 

de construção do corpo negro, no seio da sociedade brasileira, transpassando 

por suas perspectivas biológica, psíquica e social. As vulnerabilidades desses 

indivíduos se apresentam a partir dos indicadores de saúde que, quando 

cruzados com outros indicadores, como os socioeconômicos, revelam as  

complexidades que exercem sobre a saúde, em especial de jovens negros no 

Brasil. 

Segundo dados do Ministério da Saúde no relatório Óbitos por suicídio 

___________________________ 

36 

https://www12.senado.leg.br/noticias/arquivos/2022/10/14/olheestados-diagramacao-v4-r01-1-14-09-2 
022.pdf - acessado em 15/01/2023. 
37https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/arquivos/artigos/5141-atlasdaviolencia2021completo.pdf - 
acessado em 20/11/2022. 
38 

https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2022/07/20-anuario-2022-as-820-mil-vidas-s ob-
a-tutela-do-estado.pdf - acessado em 20/02/2023. 

entre adolescentes e jovens negros - 2012 a 2016, (2018), ocorreram em média 

11 mil suicídios na população geral e 3.043 suicídios entre adolescentes e jovens, 

https://www12.senado.leg.br/noticias/arquivos/2022/10/14/olheestados-diagramacao-v4-r01-1-14-09-2
https://www12.senado.leg.br/noticias/arquivos/2022/10/14/olheestados-diagramacao-v4-r01-1-14-09-2022.pdf
https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/arquivos/artigos/5141-atlasdaviolencia2021completo.pdf
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2022/07/20-anuario-2022-as-820-mil-vidas-sob-a-tutela-do-estado.pdf
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2022/07/20-anuario-2022-as-820-mil-vidas-sob-a-tutela-do-estado.pdf
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2022/07/20-anuario-2022-as-820-mil-vidas-sob-a-tutela-do-estado.pdf


80 
 

colocando o suicídio como a quarta causa de morte nesses grupos etários. Para 

os adolescentes e jovens negros, a primeira causa de morte são os homicídios, 

seguida dos acidentes, (inclusive de trânsito), neoplasias malignas e o suicídio.39 

O Ministério da Saúde, a partir da Política de Saúde integral da 

População Negra (2013), compreende a situação de iniquidade e 

vulnerabilidade que afeta a saúde da população negra – precocidade dos 

óbitos, altas taxas de mortalidade materna e infantil, maior prevalência de 

doenças crônicas e infecciosas e altos índices de violência – e reconhece que 

o racismo vivenciado pela população negra incide negativamente nesses 

indicadores, comprometendo o acesso dessa população aos serviços públicos 

de saúde. 

Somente uma boa qualidade da saúde pode gerar condições para a 

inserção dos sujeitos negros nas diferentes esferas da sociedade de maneira 

digna, promovendo sua autonomia e cidadania. 

Como objetivo geral dessa política temos: 

Promover a saúde integral da população negra, priorizando a 

redução das desigualdades étnico-raciais, o combate ao racismo e 

discriminação nas instituições e serviços do SUS; reduzir na 

população negra indicadores de mortalidade infantil precoce e 

materna, em especial de jovens e adultos; reduzir os homicídios de 

jovens, em especial contra homens e reduzir as situações de abuso 

exploração e violência sexual, em especial contra as mulheres são 

ações trazidas no documento com a finalidade de ampliação do 

acesso à saúde das populações negras (BRASIL,2013.p. 19-20) 

 

Como estratégia de gestão, o inciso V do documento garante o 

fortalecimento da atenção à saúde mental das crianças, adolescentes, jovens, 

adultos e idoso negros, com vistas à qualificação da atenção para o 

acompanhamento do crescimento, desenvolvimento e envelhecimento e a 

prevenção dos agravos decorrentes dos efeitos da discriminação racial e 

exclusão social. Ainda que respaldada por essa e outras leis, o abandono das 

populações negras e pobres segue sendo um marcador das políticas públicas 

em saúde no Brasil do século XXI, que se refletem nas vulnerabilidades sociais  

 

___________________________________ 
 

39  https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/obitos_suicidio_adolescentes_negros_2012_2016.pdf 
Acessado em 20/12/2023. 



81 
 

 

nas quais as populações negras são expostas. Mesmo munidos de uma 

jurisprudência que acolhe as debilidades da população negra, a pessoa negra 

precisa, de maneira urgente, cobrar de modo mais incisivo que o Estado cumpra 

o papel de legislador e executor das leis que salvaguarda os direitos da massa 

negra no país. Sem esse esforço, as populações negras seguirão 

elencando os dados que compelem as vulnerabilidades sociais que impedem seu 

desenvolvimento e ascensão individual e coletivo. 

 

2.4 Síntese 

 
Nurse e Lipton trazem compreensões inteligentes a respeito da 

concepção biológica da célula, suas estruturas fundamentais e funções. É 

impossível pensar a vida de uma única célula sem levar em conta que sua 

sobrevivência tem total dependência das demais células que compõem o 

complexo do corpo humano. Podemos identificar que são desenvolvidas 

prestezas específicas por cada componente da unidade celular, trazendo 

informações pertinentes a compreensão das sofisticadas atividades 

necessárias a manutenção da vida corpórea. 

Diante dessa grande constatação, é possível abrir um diálogo da célula 

(enquanto microestrutura que forma o corpo) com a vida da própria pessoa 

humana (elementos psíquicos e sociais), uma vez que é impossível pensar a 

vida de uma só pessoa humana que não esteja em relação com os outros 

seres humanos, ou seja, o ser humano precisa de outro ser humano, para 

existir. 

Frente as atividades desenvolvidas por esses pares de elementos: 

“membrana plasmática- mente” e “núcleo-corpo”, enxergamos como uma 

relação de aproximação funcional, onde as funções desempenhadas pela 

mente se aproximam das funções assumidas pela membrana plasmática, pelo 

poder das proteínas, vista com a responsabilidade de organização e 

funcionamento de toda a atividade e sobrevivência celular. Tal comparação se 

passa também, ao nosso ver, nas funções desempenhadas por Núcleo e corpo, 

que são protetores dos componentes hereditários que nos conecta a nossa 

ancestralidade genética e fenotípica. 



82 
 

No universo que concerne a relação corpo-psique, repleto de símbolos e 

representações, o intercâmbio estabelecido pelas interações ocasionadas 

dentro da sociedade corrobora com toda a carga simbólica e seu processo de 

identidade e identificações. Essa compreensão não pode ser dissociada da 

dada realidade na qual este corpo está inserido. Uma vez juntos, os materiais 

simbólicos e de ordenamento moral fomentam a construção de imagens e 

símbolos no ideário brasileiro. Os feitios que compelem a presença do corpo 

negro no meio social tornam-se atributos de identificação e classificação, 

tornando os contornos físicos do corpo um palco de alusões despertos a partir 

do imaginário social. 

Assim, concordamos com Le Breton (2002.p.21), que diz: “la imagen del 

cuerpo es una imagen de uno, nutrida con los materiales simbólicos”40 , onde 

as inúmeras obrigações psicossociais, assumidas de maneira consciente ou 

não, são resultados dos processos de identificação, e desempenham um papel 

crucial nas ações cotidianas do corpo e na interrelação entre os agentes 

sociais, bens imateriais e simbólicos, desenvolvendo as artimanhas diante de 

um processo de acúmulo de cultura. 

O racismo projeta no corpo negro as contradições sociais, raciais, econômicas e 

culturais, que são feridas não resolvidas dentro do escopo da sociedade 

brasileira. Diante de uma corporeidade que gera identidade, a pele humana 

negra, se torna sinônimo de representação social, trazendo uma ideia de corpo a 

ser evitado, uma vez que o corpo negro aplasta uma série de construções sociais 

herdadas do sistema escravagista. 

As políticas de embranquecimento proposta à sociedade brasileira, em 

especial no final do século XIX e início do século XX, assim como os 

desdobramentos da identidade nacional, proposta por Freyre, fazem parte do 

processo de marginalização e invisibilidade do corpo negro, diante de um 

___________________________ 

40 A imagem do corpo é uma imagem de si mesmo, alimentada com os materiais simbólicos – 

tradução livre. 

 

apagamento histórico que corrobora para o definhamento dos aspectos 

psicológicos da pessoa negra no Brasil. 

Diante desse paradoxo de vivenciar uma identidade negra, criada pela e 



83 
 

para a pessoa negra, que seja sustento para sua autopromoção, e a situação 

humilhante que os mantém nas margens da sociedade, criamos um 

rebaixamento das questões cernes a serem debatidas na sociedade, 

colocando-as como secundárias e gerando implicações diretas e indiretas na 

vida da sociedade brasileira, principalmente da população de ex - 

escravizados e seus descendentes, que são o povo negro brasileiro. 

Tomando a frase de Silva (2014. p.264), “o corpo é a dimensão biológica 

que materializa a nossa presença no mundo”. Sem o corpo, unidade material 

de vida do ser humano, seria impensável a existência humana, diante de 

perfeição e complexidade desse organismo. Os aspectos biológicos e 

psíquicos do corpo são predicados que dão contorno a sua dimensão social, e 

que vão atuar de modo incisivo no desenvolvimento da personalidade, dos 

relacionamentos e pertencimento ao seu território, e motivar negros e negras 

do Brasil a um novo ordenamento psíquico, frente a toda desqualificação de 

sua imagem recorrente na história do país. 

O movimento, ou, a transmigração, como diz Beatriz Nascimento é o 

elemento propulsor da trajetória da pessoa negra, e faz o corpo transbordar 

em uma sinergia de modificação e adaptação. Se a transmigração é o 

movimento que se apresenta como um potencializador de significados, a 

corporeidade também se constrói com o movimento. 

Em um contexto específico, a pessoa negra enfrenta desafios únicos 

relacionados ao racismo e à discriminação racial. O racismo estrutural presente 

na sociedade contribui para a criação de um ambiente hostil e para a 

perpetuação de estereótipos negativos. Essas experiências traumatizantes 

afetam a saúde mental das pessoas negras, levando a um maior risco de 

desenvolvimento de distúrbios emocionais, como a depressão e o transtorno de 

estresse pós-traumático. 

A potencialização de distúrbios emocionais causados pelas violências 

sociais é um fenômeno complexo e multifacetado. O suicídio, homicídio, 

encarceramento, a alta taxa de mortalidade, a saúde mental, o racismo contra 

a pessoa negra está interligado nesse contexto, exigindo uma atenção e ação 

urgentes. É fundamental promover uma sociedade mais igualitária, justa e 

acolhedora, onde a saúde emocional seja tratada como uma prioridade e onde 



84 
 

as violências sociais sejam efetivamente combatidas. 

 

3 PSICOLOGIA ANLÍTICA E A CONSTRUÇÃO DO PERTENCIMENTO 

ENDÓGENO 

 
Sim, eu trago o fogo, 

o outro, 

não aquele que te apraz. 

Ele queima sim, 

é chama voraz 

que derrete o bivo de teu pincel 

incendiando até ás cinzas 

O desejo-desenho que fazes de mim. 

Sim, eu trago o fogo, 

o outro, 

aquele que me faz, 

e que molda a dura pena 

de minha escrita. 

é este o fogo, 

o meu, o que me arde 

e cunha a minha face 

na letra desenho 

do auto-retrato meu. 

- Do fogo que arde em mim 

Conceição Evaristo (2010) 

 

A Psicologia, enquanto ciência, é responsável pelo estudo dos 

processos mentais e comportamentos humanos. Cada linha de investigação 

busca interpretar e analisar o desenvolvimento psíquico da mente, para 

compreender ações, sonhos, comportamentos, impulsos, desejos e escolhas 

dos seres humanos, definindo o modo no qual cada pessoa constrói suas 

subjetividades. 

Os mistérios do inconsciente são desconhecidos, assim como não 

podem ser negados, fato qual estão em nosso meio, esse modo de exame 

psicológico da realidade humana traz em sua essência uma maneira de acesso 

aos subsídios da psique de maneira ampliada, extrapolando o campo do Ego, e 

indo ao encontro das dimensões do indivíduo, enquanto um ser submerso em 

toda a teia de relacionamentos coletivos gravados na sua história e memórias. 

A Negritude como processo de formação da identidade, é o momento 

em que buscamos elementos sobre a origem arquetípica e ancestral da pessoa 

negra brasileira. O conceito Negritude também ganha espaço na concepção 



85 
 

holística e teórico-metodológica, que serve de fundação a essa dissertação. O 

termo nasce das concepções filosóficas e políticas dos movimentos 

Pan-Africanistas, que tiveram forte influência em todo mundo após os anos 

1930. 

A ideia do Movimento Negritude na sociedade fora suscitar uma nova 

possibilidade do modo de vivenciar a experiência racial, que atravessa o corpo 

negro, referenciando a cultura negra e sua ancestralidade, buscando como 

impacto social experiências positivas para a compreensão do ser negro no 

mundo contemporâneo. 

Para expormos a vertente brasileira dessas ideias, trabalhamos 

aspectos da obra de Kabenguele Munanga Negritude: usos e sentidos (2019). 

Como um bom congolês-brasileiro, ele nos apresenta de maneira didática os 

conteúdos necessários para a compreensão desse termo nas relações 

África-Brasil, e como sustentar uma identidade negra na sociedade brasileira, a 

partir da inclusão dos fatores que definem o corpo negro. 

Nosso empenho com todas essas análises é criar alicerces para as 

conceituações teóricas que perpassam a construção da identidade da pessoa 

negra no Brasil, pensadas em nível subjetivo, coletivo e histórico, recebendo 

colaborações que possam impactar na solidificação das conjecturas trazidas 

até aqui, e que são alusões para a construção do conceito de pertencimento 

endógeno, que iremos elucidar. 

Como ponto alto desse trabalho, o tópico O conceito de pertencimento 

endógeno segundo Wilmar José Pereira de Carvalho, tecemos de maneira 

mais livre nossas considerações acerca dessa pesquisa e como ela pode 

contribuir para um modo de entender como ligações interpessoais agem na 

estrutura da psique, criando estados psíquicos e simbologias que podem 

cooperar com o processo de desejo de pertencimento da pessoa, em especial 

a pessoa negra, a sua cultura e raça. 

Como bibliografia, foram utilizadas as seguintes obras de: Aimé Césaire 

(1939) Wande Abimbola (1971); Nise da Silveira (1981); Roy F.Baumeister e 

Mark R. Lear (1995); Paolo Francesco Pieri (2009); Carl Gustav Jung (2012), 

(2013),(2015) e (2021); Kabenguele Munanga (2019 e 2020); Toyin Falola 

(2020); Nilton Silva e Sousa (2021); Celeste Ribeiro de Sousa (2021); Bell 



86 
 

Hooks (2022). Miriam Debieux Rosa (2022). 

 

 3.1 Uma compreensão analítica da psique na obra junguiana 

 
3.1.2 Fundamentos para a construção de um conceito  

            em Psicologia Analítica 

 

 
Carl Gustav Jung foi um sábio pensador e criou conhecidos conceitos 

psicológicos, muitos deles utilizados com frequência pelas bases da ciência 

psicológica moderna. Esses conceitos denotam a importância de classificar 

com palavras os objetos, visíveis ou não, dando a estes sentidos, sentimentos, 

sensações, pensamentos e intuições. 

Para Jung, a ideia de conceito em psicologia é vista como um produto do 

procedimento mental que torna possível descrever, prever, classificar e 

categorizar qualquer tipo de objeto, diante de uma validação histórica capaz de 

trazer inteligência e substância para interpretações e percepções 

intersubjetivas. Embora o conceito seja um modo de nomeação dentro de um 

signo linguístico, ele exprime um modo de pensabilidade, uma maneira de 

categorizar e conhecer melhor situações reais ou não. (apud., PIERI, 2009). 

Enquanto natureza, Jung diz que o conceito é uma manifestação parcial 

e relativa de uma realidade, uma vez que exprime traços constitutivos do objeto 

e do sujeito, em uma realidade acessível ao ser humano. Esses traços 

constitutivos se delimitam em uma realidade fenomenológica específica, 

permitindo captar um ou alguns de seus aspectos, buscando inseri-los na 

construção do pensamento e vida racional, mas sem expressar a totalidade do 

conceito, que é maior que a capacidade da razão humana de explicá-lo. 

(ibidem) 

A linguagem, em sua amplitude histórica e cognitiva, fundamenta a 

interconexão com a coisa que desejamos designar, abrindo uma prerrogativa 

para o ajustamento do objeto com a ideia que representa. Potencializado pela 

linguagem, e outras espécies de signos como símbolos e valores culturais, o 

conceito exprime uma realidade significativa para esse objeto ou coisa, 

pensado como parcial e relativo enquanto processo antropológico de 

conhecimento. (ibidem) 



87 
 

Dando um sentido de simbolismo instrumental nas trocas estabelecidas 

entre o objeto e o mundo, tem como efeito o procedimento ou ato de interpretar 

a coisa, a partir de uma interpretação consciente, evitando assimilações e 

trazendo melhor compreensão para seu lado singular e obscuro, ainda 

desconhecido ou não nomeado. (ibidem) 

Enquanto função, Jung diz que o conceito se apresenta sobre duas 

concepções que implicam, trazer um valor final ao conceito, assim como sua 

instrumentalização, capaz de gerar sua comunicabilidade entre o conceito e o 

objeto, de maneira mais ampla possível. Como primeira concepção, é preciso 

imprimir um valor ao conceito, ao ponto de fazê-lo ser a coisa definida, 

tomando posse da construção conceitual que o define. Seria como uma força 

mágica que se incorpora ao sistema psíquico, dando validade ao conceito, 

mediante uma definição conceitual capaz de fechar uma compreensão limítrofe 

acerca de sua substanciação. (ibidem) 

A segunda concepção perpassa pelo campo de tornar o conceito um 

instrumento, capaz de implicar funcionalidade de descrever e reconhecer 

objetos e coisas, podendo fazer referência e classificar seus elementos. Essa 

capacidade organiza e elenca os atributos de maneira não sistemática, a partir 

da análise do objeto como material objetivo, passível de significação (ibidem) 

Parafraseando Jung, a principal atividade do pesquisador é reunir, 

descrever e explicar um material objetivo, onde o conceito é o instrumento 

dentro das pluralidades de conceituações, ainda que cada conceito se 

mantenha parcial e do ponto de vista do observador. Ainda assim, o conceito 

acessa uma perspectiva particular que auxilia nas catalogações do processo 

psíquico em cada área de prática, colaborando com o fomento da ciência 

enquanto experiência e ação. 

1.1.2 Fundamentos teóricos da Psicologia Analítica: conceitos 

indispensáveis a compreensão da psique junguiana 

O cérebro humano é o produtor do sistema nervoso, sendo considerado 

um enigma diante de sua complexidade, frente as inúmeras questões ainda 

não explicadas sobre seu funcionamento. Considerado o núcleo de inteligência 

e aprendizagem do corpo humano, esse arcabouço do intelecto se desenvolve 

de maneira majestosa no decorrer da vida, sendo objeto de estudo de 



88 
 

inúmeros pesquisadores das mais diferentes áreas do conhecimento. 

Para que seja compreensível o entendimento dos conceitos que serão 

trabalhados nesse capítulo, faz-se necessário incluir (ainda que de maneira 

resumida) algumas ideias trabalhadas por Jung, que darão sentido e 

intencionalidade as nossas investigações. 

Na imagem abaixo, o modelo de psique proposto por Carl Gustav Jung. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em 1954, Jung escreveu: “Psicologia complexa significa a psicologia das 

‘complexidades’, ou seja, dos sistemas psíquicos complexos em contraposição a 

fatores relativamente elementares”. Diante dessas complexidades, torna-se 

importante o entendimento de alguns conceitos-chaves da obra junguiana, que 

explanam a grandiosidade de seus estudos na interpretação da psique, 

entendendo “por psique a totalidade dos processos psíquicos, tanto conscientes, 

quanto inconscientes” (apud. PIERI,2019.p.424). 

Dentro dessa totalidade de processos psíquicos, o Eu é entendido “como 

um complexo de representações que constitui o meu campo de consciência e 

que parece ter grande continuidade e identidade consigo mesmo”, sendo ao 

mesmo tempo um conteúdo da atividade psíquica e condição para a existência 

da consciência. (ibid.,.p.444) 

Assim, Jung define por consciência “a referência dos conteúdos 

psíquicos do Eu”, se apresentando como uma função ou atividade desse 

conteúdo. A consciência é aquela parte da organização psíquica na qual o 

indivíduo a reconhece, e como algo mutável, colabora com as percepções 

construídas no desenvolvimento dessa organização (ibid.,.p.440) 

Avançando nessa compreensão, o Ego é visto como o centro da 

consciência. Como um dos principais arquétipos da personalidade, o ego é o 

gerenciador da vida consciente. Situado dentro do inconsciente pessoal, o ego 



89 
 

é parte constituinte da mente humana, tornando juízos todas as coisas que 

vemos e convivemos, reunindo memórias, sentimentos e ideias que definem o 

ser consciente. (PIERI,2009) 

Já o arquétipo é um conceito que une corpo e psique, instinto e imagem. 

Definida também como imagem primordial, o arquétipo é “uma forma típica 

fundamental de certa experiência que sempre retorna”, sendo comum a todos 

os povos e épocas. São percebidos nos comportamentos, uma vez que se 

acumulam  ao  redor  das  experiências  básicas  e  universais  da  vida, 

configurando a vida psíquica inconsciente por meio de figuras e imagens 

arquetípicas. (JUNG,2021. p.459). 

O arquétipo molda a energia psíquica, organizando sua manifestação e 

produzindo significados simbólicos, que recebem “vida” através dos sonhos, 

fantasias, projeções, rituais. Estando no eixo do inconsciente coletivo, é 

utilizado, também, para representar padrões de comportamentos associados a 

um personagem ou papel social, através dessas imagens arquetípicas 

(SILVEIRA, 1981) 

Os complexos se organizam a partir das experiências emocionais de 

cada indivíduo. Segundo Silveira “os complexos são agrupamentos de 

conteúdos psíquicos, carregados de afetividade”, sendo um ajuntamento de 

ideias e imagens conglomeradas em torno de um núcleo derivado de um ou 

mais arquétipos. Sua autonomia possui energia própria, onde pode-se afirmar 

que “não somos nós que temos o complexo, o complexo que nos tem, nos 

possui”, interferindo de maneira marcante na vida consciente (1981.p.35). 

Por estar no eixo da inconsciência pessoal, o complexo contribui de 

maneira incisiva no comportamento, quer a pessoa esteja consciente dele, ou 

não. Como diz Stein, “os complexos são entidades psíquicas fora da 

consciência, as quais existem como objetos que, semelhantes a satélites, 

gravitam em torno da consciência do ego, mas são capazes de causar 

perturbações no ego de uma forma surpreendente e, por vezes, irresistível”. 

(2017.p.44) 

Adentrando ao campo das subjetividades, o conceito de individuação é 

explicitado como o “processo de formação e particularização do ser individual 

e, em especial, é o desenvolvimento do indivíduo psicológico como um ser 



90 
 

distinto do conjunto, da psicologia coletiva.”. Contempla o caminho de 

autoconhecimento onde o ser humano se transforma em uma unidade 

autônoma e indivisível (JUNG,2021. p. 466). 

No caminho percorrido pela psique para a formulação do processo de 

individuação, encontramos a individualidade, entendida como contraposto ao 

individualismo. Sendo elemento preponderante na formulação da organização 

do Eu, a individualidade proporciona a peculiaridade e originalidade sobre os 

aspectos psicológicos do indivíduo, que pertence a sua subjetividade 

(JUNG,202. p. 469). 

Assim, Jung faz a diferenciação entre individualismo e individuação: 

Individualismo significa acentuar e dar ênfase deliberada a supostas 

peculiaridades, em oposição a considerações e obrigações coletivas. 

A individuação, no entanto, significa precisamente a realização 

melhor e mais completa das qualidades coletivas do ser humano; é a 

consideração adequada e não o esquecimento das peculiaridades 

individuais, o fator determinante de um melhor rendimento social. 

(JUNG,2015. p. 63) 

A individuação concerne o processo de desenvolvimento psicológico 

capaz de tornar o ser humano apto em sua unicidade, como de fato ele o é, 

englobando uma compreensão do si mesmo. O Si mesmo, dentro da obra 

junguiana, é “o conceito empírico que designa o âmbito total de todos os 

fenômenos psíquicos do homem”, compreendido como a “totalidade da esfera 

psíquica”. Esse processo busca o artefato central que totaliza os aspectos 

conscientes e inconscientes do ser humano, enquanto uma unidade e 

totalidade de sua personalidade global. “A individuação é o caminho necessário 

ao encontro dessa totalidade” (JUNG,2021.p.485) . 

Segundo Jung: 

Individuação significa tornar-se um ser único, na medida em que por 
‘individualidade’ entenderemos nossa singularidade mais íntima, 
última e incomparável, significando também que nos tornamos o 
nosso próprio si mesmo. Podemos, pois, traduzir individuação como 
“tornar-se a si mesmo” (Verselbstrung) ou “realizar-se a si mesmo” 
(Selbstwerwirklichung). (1978, p.49). 

A finalidade dessa análise sintética é criar as fundamentações 

conceituais que constrói o nosso objeto de estudo, conceitos que condicionam 

as contribuições de uma elucidação da questão psíquica, da formação da 

personalidade e da compreensão do sujeito negro nas subjetividades e 



91 
 

coletividades. A psicologia junguiana preza pela compreensão dos aspectos 

egóicos e coletivos pertencentes a cada indivíduo, e que irão fundamentar sua 

experiência de vida. 

 

1.1.3 O inconsciente pessoal e o inconsciente coletivo: 

 

Silveira (1981.p.71) afirma que a psique na obra de Jung é como “um vasto 

oceano (inconsciente) no qual emerge uma pequena ilha (consciente)”. 

Quando entramos no campo dos estudos do inconsciente, Jung é considerado 

umas das figuras proeminentes no desenvolvimento dessas ideias. Diante do 

relacionamento estabelecido com Sigmund Freud, Jung aprofunda os estudos 

no campo das estruturas inconscientes da psique, revelando a caracterização 

de duas camadas: o inconsciente pessoal e o inconsciente coletivo. 

Segundo Jung (2015), o inconsciente pessoal pode ser compreendido 

como o repositório de material acessado ao nível da consciência, mas que se 

encontra esquecido ou reprimido. Assim, todo o conteúdo perceptível pelo Ego 

é transportado para o inconsciente pessoal, que atua como um receptor das 

atividades psicológicas e outros conteúdos necessários ao processo de 

individuação, na relação da matriz consciente. 

Assim, Jung define o inconsciente pessoal: 

Os materiais contidos nesta camada são de natureza pessoal 

porque se caracterizam, em parte, por aquisições derivadas da 

vida individual e em parte por fatores psicológicos, que também 

podem ser conscientes.” (JUNG, 2015.p.24) 

Silveira (1981.p.72) traz a ideia de inconsciente pessoal como os “traços de 

acontecimentos ocorridos durante o curso da vida e perdidos pela memória 

consciente [...] e sobretudo, grupos de representações carregados de forte 

potencial afetivo incompatível com a atividade consciente (complexo)”. Ainda 

que esses elementos estejam fora do campo do Ego, não deixam de ter 

atuação e influência nos processos conscientes, provocando fortes interações 

na faculdade psíquica. 

Segundo Jung, “os conteúdos inconscientes são de natureza pessoal 

quando podemos reconhecer em nosso passado seus efeitos, sua 

manifestação parcial, ou ainda, sua origem específica.” Todos esses conteúdos 

tratados no nível do inconsciente “são partes integrantes da personalidade, 



92 
 

pertencem a seu inventário” de memórias e significações que ascende da 

história da vida humana (2015.p.24) 

O inconsciente coletivo, em contraposto, não deve a sua existência a 

experiências pessoais; não é adquirido individualmente. Jung faz uma distinção 

entre o inconsciente pessoal, representado pelos sentimentos e ideias 

reprimidas, desenvolvidas durante a vida de um indivíduo e o inconsciente 

coletivo, que não se desenvolve de modo individual, uma vez que é herdado. É 

um conjunto de sentimentos, pensamentos e lembranças compartilhadas por 

toda a humanidade, onde consiste toda a herança espiritual da evolução, 

incluso as experiências pré-humanas. (apud.,PIERI,2009) 

Frente à grandeza da vida, o inconsciente coletivo carrega consigo os 

singulares feitos históricos que fazem parte das experiências arcaicas, e que 

definem a trajetória de todas as pessoas. A racionalidade que fortifica a 

consistência do Ego encontra limitações para racionalizar as infusões advindas 

dessa parte da psique. Desse modo, o inconsciente coletivo exerce a função de 

um reservatório de imagens latentes, desenhadas diante das inúmeras 

experiências de vida e definidas como imagens primordiais. 

Essas imagens primordiais são canais de conexão com o desenvolvimento 

de uma psique primitiva, embasadas na história humana, e transmitidas de 

geração para geração, não importa o tempo. É um canal de predisposições que 

experenciamos com nossos antepassados, e das experiências vivenciadas por 

eles, que deixam impressões no inconsciente coletivo do hoje. 

O inconsciente coletivo organiza através das imagens primordiais as 

experiências do ontem, hoje e do amanhã, criando mecanismos para que os 

“processos inconscientes se achem numa relação compensatória em relação a 

consciência”. Esse processo é fundamental para completar-se mutuamente e 

formar a totalidade (Si-mesmo)”, em uma relação que se assemelha as trocas 

realizadas entre indivíduos e sociedade. (JUNG,2015. p. 67) 



93 
 

 
1.1.4 Personalidade e persona 

 
A personalidade se apresenta como uma característica do ser humano 

que organiza os sistemas psíquicos, de forma que interligados a outros 

sistemas determinam a individualidade de cada ser. Sua formação inicia na 

fase infantil e se estende por toda a vida do ser humano, ganhando contornos 

específicos por sua presença em dada sociedade, assim como os modos de 

convivência e educação. 

O nigeriano Wande Abimbola, professor de língua iorubá e literatura, em 

seu artigo A concepção iorubá da personalidade humana (1971) traz um modo 

de desenvolvimento da individualidade que se dá em consonância com a visão 

de  cosmo  e  mitologia  da  sociedade  iorubá,  trazendo  elucidações  que 

 

contemplam a dimensão física e espiritual do corpo, assim como a construção 

dos aspectos subjetivos e sociais da personalidade. 

Os Iorubás são um dos maiores grupos étnicos da África Ocidental, com 

uma população de mais de 30 milhões de pessoas. Vivem, sobretudo, em uma 

grande área do continente africano, que engloba os atuais países da Nigéria, 

Benin, Togo, Gana e Serra Leoa. 

Segundo Abimbola (1971), a personalidade humana iorubá é composta 

por dois elementos principais: físico e espiritual. Esses elementos são 

propiciados pelos movimentos de cada entidade divina presentes na mitologia 

iorubá, sendo estes responsáveis por cada fase desse desenvolvimento. Assim 

diz o autor: 

Enquanto Òrisànlá é o criador do corpo, e Olódumaré é o responsável 

pela criação do èmí (alma), Ajàlá “o oleiro que faz as cabeças” no céu 

é responsável pela criação do orí (cabeça interna), [ou, orí-destino]. 

Após Òrisànlá ter moldado os seres humanos [incluindo orí-cabeça), 

ele passa os modelos sem vida para Olódumaré, que, ao dar-lhes o 

èmí, dá - lhe também sua força de vida vital. Os seres humanos, 

assim criados, movem-se para casa de Ajàlá, que dá - lhes, um orí 

[destino].” (1971. p.7) 

O elemento físico, que é coletivamente conhecido como o ara (corpo e 

tudo que constitui), é, o trabalho manual de Òrisànlá; o èmi (alma), que se 

materializa no coração humano, é o sopro da vida ou a força vital de uma 

pessoa; orí, (que se materializa na cabeça física), é a cabeça espiritual, 



94 
 

associada ao destino da pessoa humana. Já o elemento espiritual, é trabalho 

executado por Olódumaré, que é responsável pela criação do èmí, colocando 

dentro de cada ser humano uma aspiração divina para fazer dele parte da 

existência humana (ABIMBOLA,1971. p. 6-7). 

Para a mitologia iorubá, a escolha do destino de cada pessoa se dá 

através do Orí, que precisa trabalhar arduamente para que a pessoa humana 

alcance sucesso pessoal e social. Uma vez que a predestinação é um dos 

elementos que posicionam a personalidade do indivíduo iorubá, para encontrar 

um bom destino (um bom orí), se faz necessário o encontro da função e do 

status de cada indivíduo na terra, definindo o tipo de qualidade pessoal de cada 

humano. Orí representa, também, a individualidade de uma pessoa, sendo 

responsável por sua personalidade, e está intimamente ligado ao destino 

individual. (ABIMBOLA,1971. p.19) 

Já na psicologia analítica, o conceito de personalidade é assumido com 

duas diferentes acepções: 1) como pluralidade de características psíquicas e 

modos de ser que, na sua organização dinâmica, formam um conjunto 

suficientemente estável de particularidades do caráter e das atitudes, até 

constituir um indivíduo em si; 2) como aquilo que permite estabelecer que uma 

individualidade fará e exprimirá as múltiplas situações em que virá a 

encontrar-se. (PIERI, 2009.p.369). 

Com referência a primeira acepção, estão empregados os processos 

psicodinâmicos que possibilitam as transformações da personalidade, processo 

de retroalimentação que possibilita sua modificação e desenvolvimento, com 

uma compreensão que engloba as possibilidades individuais e coletivas da 

experiência do Eu.(Ibid.,p.382) 

Ao que tange, a segunda acepção, são empregadas as características 

que delineiam seu tipo funcional, onde estão as estruturas da personalidade 

como os arquétipos, complexos, entre outros, que dão a originalidade e 

essência da personalidade (ibidem). 

A personalidade, na obra junguiana, contempla três fases altamente 

importantes para seu desenvolvimento, e sem a compreensão de cada qual 

(personalidade consciente, personalidade inconsciente e personalidade total). 

A passagem por essas fases faz atingir o ponto alto do desenvolvimento do Si 



95 
 

mesmo (PIERI,2009). 

A personalidade consciente “é usada para indicar a parte da 

personalidade que é conhecida e aberta a pessoa, e a qual o indivíduo se 

refere através do pronome pessoal Eu”. Nessa arena se encontram disponíveis 

para a pessoa o acesso as características personalíticas que acessam o 

campo da consciência e que se expressam nas manifestações do Ego. 

(ibid.,.p.382). 

A personalidade inconsciente se apresenta como a “parte da 

personalidade que resulta provisoriamente como “outra”, em relação ao 

complexo do – Eu, e a qual o Eu poderia referir-se, mas apenas como algo 

externo (- não-eu)”. As experiências da personalidade inconsciente são 

desconhecidas do Ego, e se apresentam a partir das imagens arquetípicas, que 

são elementos simbólicos e coletivos oriundos das experiências arcaicas das 

sociedades humanas (ibidem) 

Compreendidos os dois estágios anteriores, a personalidade total 

aparece, por fim, como uma “afirmação absoluta do ser individual e pela 

adaptação, a mais perfeita possível, a tudo que existe de universal, e tudo isso 

aliado à máxima liberdade de decisão própria”. (JUNG,2013.p.182). Enquanto 

uma junção dos aspectos conscientes e inconscientes, a personalidade total 

atua como uma força capaz de fortificar o modo de escolha individual, 

englobando as dimensões compreendidas do Ego, assim como as não 

compreendidas, dispostas no campo inconsciente. 

Assim diz Jung: 

A personalidade jamais poderá desenvolver-se se a pessoa não 

escolher seu próprio caminho, de maneira consciente e por uma 

decisão consciente e moral. A força para o desenvolvimento da 

personalidade não provém apenas da necessidade, que é motivo 

causador, mas também da decisão consciente e moral. (2020.p.185) 

Algumas das características da estrutura da personalidade, na perspectiva 

junguiana, se apresentam como uma forma de dar conta da consistência à 

pessoa em ocasiões diversas, sendo um modo de definição dos 

temperamentos e comportamentos. São esses padrões que irão moldar a 

experiência do desenvolvimento da personalidade no dia a dia de cada pessoa. 

Diante desses variados aspectos, que compõe a ideia de psique humana, 

“um aspecto da personalidade, e mais precisamente o representante mais 



96 
 

conspícuo da psique coletiva externa ou mundana que se encontra dentro da 

própria personalidade” é o conceito de persona. Como um subproduto da 

personalidade, o conceito de persona nasce do termo latino máscara, que é 

uma representação adotada no teatro para concretizar o personagem na peça. 

(PIERI,2009.p.377). 

A fundamentação da ideia da persona, na obra junguiana, consiste nas 

personificações do indivíduo, e como tais personificações são capazes de gerar 

elementos para que este atue dentro da sociedade. 

Assim diz Pieri: 

(...) o papel ou ‘status social’ do indivíduo nas relações com o mundo 

(cultural e social) e, portanto, o aspecto que ele assume nas relações 

com a – cultura e com a – sociedade; e a adaptação do indivíduo 

àquilo que é – coletivo, isto é, a atitude que o indivíduo mostra em 

resposta aos outros e a situações dadas, para adaptar-se ao 

ambiente e nele agir.(2009, p.377). 

O conceito de persona “é uma aparência, em realidade bidimensional, 

como se poderia designá-la ironicamente”, e se revela como “uma simples 

máscara da psique coletiva, máscara que aparenta uma individualidade, 

procurando convencer aos outros e a si mesma que é uma individualidade, 

quando na realidade, não passa de um papel, no qual se fala a psique 

coletiva.” (JUNG,2015. p. 47) 

A persona se apresenta como uma personalidade artificial que traz como 

função ser um sistema de proteção da pessoa humana na relação com o outro, 

representada a partir das construções da personalidade no nível material. 

Trata-se, pois, de um modo de adequação necessário para aplicar suas 

determinações e funcionalidades, e que suplementam os papéis sociais de 

cada indivíduo. 

A aceitação pelo grupo é condição essencial para que laços de fraternidade 

e sinergia sejam estabelecidos e gerar pertencimento, possibilitando assim 

uma abrangência dos subsídios subjetivos e coletivos que se emaranham na 

busca por essa aceitação, e que geram marcas na psique. 

 



97 
 

 

1.2 O movimento Negritude na formação da identidade individual e 

coletiva da pessoa negra 

 

 
As pluralidades étnicas expressam o panorama de diversidades culturais 

presentes no nosso planeta. Sua importância se apresenta enquanto 

formadores das compreensões antropológicas das identidades das pessoas, no 

curso da história. A ideia de identidade negra nasce como parte do processo 

histórico e cultural das populações de cor ao redor do mundo, e reverbera em 

considerações acerca das interpretações do corpo negro dentro das 

sociedades. 

A pessoa negra, vista como um ser individualizado e integrado a sua 

ancestralidade, em seu sentido e contexto histórico, assumindo alternativas de 

vivenciar a experiência do Eu atrelado ao Outro e à Natureza, indo ao encontro 

da moral de um tradicional sujeito africano, segundo os autores Lopes & Simas 

“ser humano é pertencer a uma comunidade” (2021, p.33). 

Nesse encontro da pessoa negra com seu universo, partimos para a 

compreensão do tópico O movimento Negritude na formação da identidade 

individual e coletiva da pessoa negra41, no qual buscamos auxílio em materiais 

que contemplem as diferenciadas experiências e percepções de mundo e dos 

valores culturais do universo negro, com íntima associação a sua 

ancestralidade. 

A partir de literaturas produzidas em África, e no Brasil, autores negros e 

negras colaboraram com a linha do tempo das ressignificações partidas da 

mentalidade africana, necessárias a uma fidedigna assiduidade da experiência 

da pessoa negra no mundo, assim como aqui na diáspora do Brasil. 

 

41 Segundo Walter Boechat, “a interação entre o indivíduo e a cultura em que ele/ela vive é uma 
questão central ao se discutir o desenvolvimento da identidade pessoal [...]onde os indivíduos estão 
sempre submetidos à influência de complexos culturais e simbólicos culturais. Para compreender o 
indivíduo, devemos também compreender a cultura à qual ele pertence 
(CAMBRAY;Sawin.2021.p351). Embora não abordados de maneira direta nessa dissertação, os 
complexos culturais e simbólicos, assim como a identidade cultural, são caminhos de compreensão 
para o pertencimento endógeno, uma vez que são elementos que nascem a partir da experiência 
cultural de cada brasileiro. Em um outro momento, é fundamental explorar as potencialidades 
dessas ideias para uma melhor compreensão dos processos psíquicos nos quais elas atuam. 

 



98 
 

 

O conceito de Negritude nasce das interpretações do movimento literário 

afro-franco-caribenho, e tem forte expansão para outros continentes, dando uma 

nova interpretação a condição de que há um vínculo cultural compartilhado por 

africanos negros e seus descendentes nas diásporas. 

Iniciamos essa análise partindo do ponto que o Movimento Negritude nasce 

fora do continente africano, incluso com indefinições quanto ao seu local de 

nascimento. 

No início do século XX, W.E.B. Du Bois, considerado o pai do pan- 

africanismo contemporâneo, protestou de forma acintosa contra a política 

imperialista imposta a África, sendo considerado um dos propulsores da ideia 

de defesa e promoção da integridade da pessoa negra, frente ao 

enfrentamento do racismo eurocêntrico contra negros, assim como a defesa 

dos direitos dos cidadãos negros da América. Ele também exortou os africanos 

a encontrarem modos de libertarem seus corpos e terras do domínio europeu 

(MUNANGA, 2019.p. 47). Suas ideias foram fundamentais para o 

desenvolvimento do Movimento Negritude. 

Esse movimento ganhou singela importância a partir do início dos anos 

1930, e foi na França que as discussões ganharam forte relevância acadêmica, 
 

em especial com os pensadores da escola francófona. Considerada por muitos 

o nascimento oficial do movimento, as publicações do jornal L’étudiant noir42, 

buscou agregar subsídios frente a valorização da pessoa negra do continente 

africano. Tinha como editores Aimé Césaire (Martinica), Léon-Gontran Damas 

(Guiana Francesa) e Léopold Sédar Senghor (Senegal), se tornando um marco 

de riqueza do estilo negritude na busca pela igualdade e liberdade dos negros 

em África, e no mundo afora. 

Afirmando-se a partir dos movimentos de uma pequena burguesia 

intelectual negra, que surgira dos movimentos de reprogramação da pessoa 

negra na esfera econômica e educacional ao redor de todo o mundo, “poetas, 

romancistas, etnólogos, filósofos, historiadores, entre outros, quiseram restituir 

à África o orgulho de seu passado, afirmar o valor de suas culturas, rejeitar 

uma assimilação que teria sufocado a sua personalidade.” Essa vontade se 

torna a bandeira para a construção de novos ideais, capazes de cunhar outra 



99 
 

personalidade, colocando a pessoa negra numa situação de melhor prestígio 

frente as barbáries do universo branco e eurocêntrico (MUNANGA,2019. p. 54). 

Esses homens (em sua maioria) com intensa produção acadêmica e 

política, passaram a interpretar questões pertinentes a situação de flagelo 

imposto pelo eurocentrismo ao corpo negro, e que afetavam de maneira 

destrutiva a experiência do ser negro no mundo. 

Dentre os muitos intelectuais do período, destacamos Aime Césaire, um 

dos percursores do movimento e tido como o pai do conceito, que nos 

presenteou no ano de 1939 com a obra Diário de um retorno ao país natal. O 

poema traz em seu conteúdo versos que reivindicam, por parte da pessoa 

negra, os elementos da cultura africana tradicional, assim como o combate ao 

eurocentrismo e da educação ocidental prevalecente. Seus versos celebram a 

grandeza da simplicidade da cultura material e imaterial negra, mesmo diante 

do mau apreço do olhar europeu. (FALOLA,2020). 

Para Césaire, “a negritude é o simples reconhecimento do fato de ser 

negro, a aceitação de seu destino, de sua história, de sua cultura”, em uma 

definição que agrega três palavras: “identidade, fidelidade, solidariedade.” 

(MUNANGA,2019.p.54 

Um número considerável de africanos e outros negros pelas diásporas do 

mundo, à época, amparados nessa convicção, buscaram trazer ao nível da 

consciência as questões associadas a construção de uma identidade de 

caráter prático pelo fator raça. Foram traduzidos a realidade inúmeros artifícios 

psicossociais, em busca da valorização do corpo e da cultura negra, assim 

como suas contribuições nas sociedades africanas, nas diásporas, e no mundo 

como um todo (FALOLA,2020). O movimento Negritude atraiu ampla atenção 

internacional após a Segunda Guerra Mundial, em especial pelos processos de 

luta e libertação dos países africanos das garras do eurocentrismo, se 

expandindo e ganhando adeptos. Depois da emancipação da maior parte das 

antigas colônias africanas, no início da década de 1960, a Negritude decresceu 

como movimento organizado, porém, as sementes da Negritude j[a haviam sido 

____________________________ 

42 O Estudante Negro (tradução livre) - jornal mensal da Associação de Estudantes da Martinica 

na França, criado pelo Aimé Césaire em 1935, em Paris.



100 
 

espalhadas, dando um novo sentido as representações sociais do negro nas 

sociedades. 

Ramificações dessas ideias foram geradas em muitos lugares do planeta, 

ainda que de maneira peculiar a cada cultura, visando à afirmação da definição 

de identidade negra própria, que afetassem o campo emocional e cultural da 

pessoa negra de maneira mais fidedigna, valorizando seu corpo, símbolos e 

memórias, ao mesmo tempo que travava uma batalha ao regime de 

imperialismo europeu, de domínio branco.(VISENTINI,2012) 

Para uma compreensão da versão brasileira do Movimento Negritude, 

aportamos as considerações da obra de Kabenguele Munanga: Negritude: 

usos e sentidos (2019), onde o autor delineia as construções biopsicossociais 

do reconhecer-se negro, contemplando seu universo ancestral, psíquico e 

social, aqui no Brasil. 

O movimento no Brasil ganha singela importância frente as contribuições 

ocasionadas pela Frente Negra Brasileira, uma das primeiras entidades a exigir 

uma maior participação na igualdade de direitos dos negros em todas as 

esferas da sociedade brasileira. A Frente Negra Brasileira tratou de trazer para 

o âmago do país as formulações do então chamado 'preconceito de cor', visto 

como um problema nacional e estrutural. Conclamou-se como organização 

representativa dos desejos e aspirações da população negra do início do 

 

século XX, ramificando sua atuação em vários campos da sociedade 

(MUNANGA,2016). 

Nesse contexto histórico, a Negritude ganha mais espaço por volta da 

década de 1940, em especial, pelas contribuições do Teatro Experimental do 

Negro, fundado e dirigido pelo membro da Frente Negra Brasileira Abdias 

Nascimento. Esse movimento tinha por objetivo trazer, a partir das artes 

cênicas, um projeto de enfrentamento e luta frente a marginalização da pessoa 

negra no Brasil, assim como desenvolver artifícios que possibilite a libertação 

cultural e social do povo negro no país a partir da arte (MUNANGA,2016). 

A partir da década de 1970, a negritude passou a ser um sinônimo do 

processo de tomada de consciência racial do negro no Brasil, desenvolvendo 

as bases políticas para o surgimento do Movimento Negro Unificado (MNU). 

Essa inserção de ideias faz com que haja uma valorização dos símbolos 



101 
 

culturais de origem negra, como o samba, a capoeira, os grupos de afoxé, 

entre outros, assim como assumir as religiões de matrizes africanas 

(DOMINGUES,2005.p.15) 

Kabenguele Munanga, professor em Antropologia da população 

afro-brasileira, que se estabelece no Brasil no ano de 1980, depois de realizar 

seu doutorado na Universidade de São Paulo e assumir a cadeira de 

Antropologia da Universidade Federal do Rio Grande do Norte. No ano 

seguinte, Munanga se torna professor de antropologia da Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas na Universidade de São Paulo, onde se 

estabeleceu até sua aposentadoria. 

Dedicado pesquisador no campo das relações étnico-raciais, assim como a 

questão do racismo na sociedade brasileira, Munanga se apresenta como um 

dos maiores intelectuais vivos de nossa sociedade, com uma extensa obra que 

fundamenta as bases de seu pensamento africano, aqui no Brasil. 

No prefácio da obra Identidade: usos e sentidos (2019.p7), Nilma Lino 

Gomes faz uma importante consideração acerca do pensamento de Munanga e 

sua compreensão dos componentes fundamentais acerca da ideia de 

identidade negra, que aborda os fatores histórico, linguístico e psicológico, 

como modos de reforçar uma construção social e coletiva negra. 

A História é um balizador do reconhecimento de uma identidade, sendo o 

fator histórico o elemento que constitui o fio cultural de um povo, que possibilita 

sua conexão com sua ancestralidade. Como elemento que tece a continuidade 

histórica humana, se expressa no conjunto da sociedade através dos 

sentimentos capazes de conectar a pessoa ao seu passado, assim como seu 

inconsciente histórico e cultural (MUNANGA,2019). 

O reconhecimento do fator histórico não termina sua finalidade em apenas 

debruçar-se sobre o passado, com uma análise nua e crua desses eventos 

históricos, mas sim permitir que os ciclos desses acontecimentos, que 

fornecem importantes subsídios para a concretização de novas perspectivas, 

visem soluções diferentes para a solidariedade entre povos negros oprimidos 

pelo mundo: 

A consciência histórica, pelo sentimento de coesão que ela cria, 

constitui uma relação de segurança a mais certa e a mais sólida para 

o povo. É a razão pela qual cada povo faz esforço para conhecer sua 

verdadeira história e transmiti-la às futuras gerações. Também é a 



102 
 

razão pela qual o afastamento e a destruição da consciência histórica 

eram uma das estratégias utilizadas pela escravidão e pela 

colonização para destruir a memória coletiva dos escravizados e 

colonizados. (MUNANGA, 2019.p.10) 

O desenvolvimento de uma consciência histórica sacraliza a construção de 

memórias coletivas de um povo. É através dela que podemos elencar fatos e 

ações que constitui outras probabilidades de conexão com a história negra, 

para além do desumano processo de escravização. A memória permite a 

coligação entre os elementos da ancestralidade e das vivências pessoais, no 

sentido atemporal, e possibilita que a pessoa negra construa recordações de 

maneira mais assertiva e harmônica com sua trajetória de vida. 

Assim completa Munanga: 

No caso da população negra brasileira como de qualquer outra, a 

memória é construída, de um lado, pelos acontecimentos, pelos 

personagens e pelos lugares vividos por esse segmento da 

população, e, de outro lado, pelos acontecimentos, pelos 

personagens e pelos lugares herdados, isto é, fornecidos pela 

socialização, enfatizando dados pertencentes à história do grupo e 

forjando fortes referências a um passado comum (por exemplo, o 

passado cultural africano ou o passado enquanto escravizado). 

(2019.p.15) 

A língua é a base de toda a comunicação, sendo utilizada como modo de 

expressão na sociedade, criando as linguagens estabelecidas entre as 

pessoas. Sendo escrita, falada, ou mesmo gesticulada, a linguagem é uma 

forma abrangente de entender e ser entendido. A linguagem define o modelo 

de concessão do corpo a uma expressividade, conduzido através de palavras, 

sons, visões, movimentos, sendo toda e qualquer atitude que apresente o 

desejo de estabelecer comunicação. 

O fator linguístico tem a capacidade de estabelecer impressões que se 

qualificam como marcas da identidade, criando elementos que definem uma 

experiência de autenticidade e confiança. Os estilos de cabelos, estilos 

musicais diversos, como o funk, soul, samba e outros, os vocábulos de 

comunidades rurais negras, assim como as religiões como o candomblé, além, 

obviamente, da incorporação de vocábulos e expressões derivados do 

continente africano, que se encontram solidificadas na língua portuguesa. 

(MUNANGA.2019 p.10). 

Já o fator psicológico busca trazer inteligibilidade sobre o condicionamento 

histórico do negro, assim como as estruturas sociais que se estabelecem em 

suas identificações comunitárias, pensado em uma relação de dualidade com o 



103 
 

condicionamento histórico imposto pelo branco, que preserva suas 

identificações de modo individual. A questão racial atravessa todo o processo 

psíquico de constituição da personalidade negra na sociedade brasileira. Sem 

a compreensão desse componente, dificilmente a pessoa negra consegue 

construir um caminho autêntico no desenvolvimento dos atributos que lhe 

conferem uma identidade negra autêntica, expressa a partir do corpo e cultura. 

(ibidem) 

Em acordo com as palavras de Munanga, “poder – se - á dizer, em 

última instância, que a identidade de um grupo funciona como uma ideologia” 

uma vez que permite, de maneira livre e autêntica, definir quais são os 

elementos que fundamentam sua existência, assim como reforçar a 

solidariedade existente entre seus comuns de pele escura, conservando os 

aspectos indispensáveis a sua manutenção enquanto coletividade negra 

(2019.p.12). 

Graças à busca de sua identidade, que funciona como uma terapia do 

grupo, o negro poderá despojar-se do seu complexo de inferioridade 

e colocar-se em pé de igualdade com os outros oprimidos, o que é 

uma condição preliminar para uma luta coletiva. A recuperação dessa 

identidade começa pela aceitação dos atributos físicos de sua 

negritude antes de atingir os atributos culturais, mentais, intelectuais, 

morais e psicológicos, pois o corpo constitui a sede material de todos 

os aspectos da identidade. (MUNANGA, 2019, p.18) 

Os benefícios da construção de uma identidade negra se desvelam 

como um modo útil para a negação da branquitude, assim como a aceitação 

positiva dos atributos corporais e mentais do negro. Pensada em consonância 

com sua ancestralidade, a identidade faz parte dos pressupostos que definem 

seu modo individual e cultural, trazendo para o nível da consciência as 

propriedades particulares de acesso as ancestralidades e culturas negras para 

o campo das memórias e afetos da pessoa negra brasileira. 

No âmbito desta situação, indivíduos de ascendência africana têm a 

oportunidade de explorar novas abordagens para construir sua identidade, com 

base em suas conexões ancestrais e fortes ligações, tanto conscientes como 

inconscientes. Ao compartilhar experiências com africanos e brasileiros, podem 

desenvolver novas práticas que reconhecem a importância da experiência 

pessoal negra como parte integrante da experiência humana. A negritude é a 

concretização desse desejo. 



104 
 

1.3 Conceito: um modo de identificação do objeto 

4.3.1  Fundamentos teóricos dos conceitos Endógeno e Pertencimento 

Expostos os fundamentos que norteiam a construção conceitual dessa 

dissertação, começamos com uma explanação acerca da nossa compreensão 

sobre as palavras pertencimento e endógeno, que compõem o substantivo 

composto que dá nome a esse trabalho, assim como algumas ideias que 

origina(m) seu(s) significado(s). 

A etimologia da palavra endógeno nasce da junção das partes “endo” 

(dentro) mais “geno” (gerado). Sua existência se dá a partir “de um processo 

natural ou causado por fatores dentro do corpo; Produzido, originando ou 

crescendo de dentro. A ideia de algo que tem origem no interior de qualquer 

organismo ou sistema, que se desenvolve e se reproduz do interior para o 

exterior . 

Já a etimologia da palavra pertencimento, traduzida no latim por pertinescere, 

de pertĭnēre, ser propriedade de; ser parte de; estar contido em. Já  na  

tradução  inglesa  belongingness,  surge  da  junção  de  belonging 

(pertencente) mais o sufixo ness (como definidor do estado ou qualidade), onde 

o significado de pertencimento seria estado ou qualidade de pertencer, tendo 

influência sobre o tempo de convívio. 

Como um fato empírico, o processo endógeno se dá pelo sofisticado 

intercâmbio que acontece no interior de uma célula, ou seja, a partir das 

articulações internas da célula para com o seu ambiente externo. Assim, a 

célula se caracteriza como um sofisticado sistema de vida endógena, que 

permite seu equilíbrio interno a partir das trocas que ela realiza com o meio 

externo. (NURSE,2019) 

Já o pertencimento, segundo a psicóloga Miriam Debieux Rosa43, 

professora do Instituto de Psicologia da Universidade de São Paulo (USP), traz 

sua compreensão do conceito dizendo que: “pertencimento é aquela percepção 

de alguém fazer parte de uma comunidade, de uma família, de um grupo, de 

uma nação [...] ligado ao reconhecimento e a como um cidadão tem 

respeitadas a sua dignidade, a sua cultura, e as suas diferenças.”, evitando 

alguns problemas de saúde mental, como a depressão, a ansiedade, 

pensamentos suicidas e o sentimento de estar sozinho. 



105 
 

Segundo Souza (2021.p.63), Jung aponta o processo de individuação 

como uma meta existencial para a tomada de conscientização dos aspectos 

ilimitados e desconhecidos do inconsciente pessoal e coletivo, onde por uma 

dimensão de aprendizagem do ser – “é obter o ‘pertencimento’ de si mesmo e 

também o ‘pertencimento’ ao(s) entorno(s) sempre em expansão”, sendo este 

capaz de iluminar e integrar as dimensões sociais do ser e pertencer. 

Os pesquisadores Roy F. Baumester e Mark R. Leary publicaram a obra The 

need to belong: desire for interpersonal attachments as a fundamental human 

motivation (1995)44, um estudo referência sobre os desejos humanos de 

pertencer como uma motivação humana. Trazendo uma série de experiências 

empíricas que detalham a importância desse sentimento para a vida coletiva, 

os autores analisam pesquisas e estudos que abordam o desenvolver das 

relações humanas interpessoais. 

Definidas como hipóteses de pertencimento, elas estão conectadas com 

desejo de motivação iminente a qualquer ser humano, desejo esse que se 

manifesta por necessidade em ter e conservar relacionamentos de 

afetuosidade de maneira estável e a longo prazo, como algo significativo e de 

necessidade, a fim de estabelecer laços fraternos de sociabilidade com seu 

grupo (LEARY&BAUMASTER,1995)  

A professora e teórica Gloria Jean Watkins, mas conhecida como Bell 

Hooks, nos presenteou com a sua última obra em vida; Pertencimento: uma 

cultura de lugar (2022), que detalha seu processo de construção de identidade 

e pertencimento como uma mulher negra do Kentucky, um estado da região 

sudeste dos Estados Unidos. 

Em seu senso inicial de identidade, Hooks não se identificava como uma 

cidadã de Kentucky, mas ao viver anos longe de sua terra Natal, Hooks 

tornou-se consciente do que significa pertencer, enquanto busca do 

reconhecimento e do lugar territorial e simbólico, e diante de um sistema  

 

43 

https://jornal.usp.br/radio-usp/sentimento-de-pertencimento-e-a-necessidade-de-manter-relacoes-estaveis-e- 
de-moldar-o-comportamento/#:~:text=Sentir%2Dse%20parte%20de%20algum,e%20mais%20importante%20q 
ue%20n%C3%B3s – acessado em 02/11/2022 

 
 

44 A necessidade de pertencer: desejo de vínculos interpessoais como motivação humana 

fundamental – tradução livre. 

https://jornal.usp.br/radio-usp/sentimento-de-pertencimento-e-a-necessidade-de-manter-relacoes-estaveis-e-de-moldar-o-comportamento/#%3A~%3Atext%3DSentir%2Dse%20parte%20de%20algum%2Ce%20mais%20importante%20que%20n%C3%B3s
https://jornal.usp.br/radio-usp/sentimento-de-pertencimento-e-a-necessidade-de-manter-relacoes-estaveis-e-de-moldar-o-comportamento/#%3A~%3Atext%3DSentir%2Dse%20parte%20de%20algum%2Ce%20mais%20importante%20que%20n%C3%B3s
https://jornal.usp.br/radio-usp/sentimento-de-pertencimento-e-a-necessidade-de-manter-relacoes-estaveis-e-de-moldar-o-comportamento/#%3A~%3Atext%3DSentir%2Dse%20parte%20de%20algum%2Ce%20mais%20importante%20que%20n%C3%B3s


106 
 

 opressor branco que deturpa o imaginário social do negro.(HOOKS,2022) 

Ao contrário, o sentimento de não pertencimento aos lugares que ela viveu 

a fez regressar ao seu estado, onde morou até o fim de seus dias, abrindo uma 

nova compreensão de pertencimento que abrange o legado geográfico, a terra, 

o meio ambiente, os animais e as expressões culturais e simbólicas, que 

acompanham o corpo negro por todo tempo, se expressando nos hábitos 

implantados na psique. (ibidem). 

Assim a autora define sua experiência de pertencimento no regresso ao 

Kentucky: 

Criar conexões entre a localização geográfica e os estados 

psicológicos foi bem útil para mim, pois me permitiu reconhecer o 

grave aspecto disfuncional do ambiente sulista na qual fui criada, as 

formas como o racismo internalizado afetou nossa inteligência 

emocional como um todo, ao mesmo tempo que revelou os aspectos 

positivos da minha criação, as estratégias de resistência que 

melhoraram nossa vida. (HOOKS,2022.p.46) 

Hooks (2022) sugere na obra que as pessoas negras devem renovar 

coletivamente o compromisso com a terra, com as raízes ancestrais que se 

encontram com as raízes rurais, evitando a destruição da terra preta como uma 

restauração humanizadora de uma vida que harmoniza pessoa e natureza. 

Esse é um modo de respeito para com todos os povos negros do mundo, que 

vivem em conexão direta com a terra, e têm nela sua forma de subsistência, 

resistência e preservação da espécie. 

O Professor dr. Nilton Sousa e Silva, do Departamento de Psicologia da 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, trazem sua contribuição para o 

fomento do conceito, e assim buscamos uma melhor uma complementação 

para a sua tradução: 

Pertencimento endógeno: é um estado mental capaz de 
apontar elementos que conferem ou não o - “consciente 
reconhecimento do sujeito individual ou coletivo”, - amparados 
em uma jurisdição que seja capaz de acolher - “a sua própria 
historiografia à luz de dados materiais ou imateriais; ambos, 
atemporais” - mas não é capaz de solucionar a questão social 
negra, garantida pela própria constituição e leis subsequentes, 
quando - “no contexto biopsicossocial como resultado do 
processo educacional e cultural” – onde a pessoa negra busca 
uma melhora e acesso a melhores níveis culturais, sociais e 
econômicos (SOUZA, 2021 – grifo nosso). 

Toda a construção conceitual é atravessada por múltiplas variáveis, 

que muitas vezes escapam ao olhar do observador, ou não são cabíveis aqui, 



107 
 

nesse momento da investigação. Essa visão limitada do campo de ação da 

pesquisa, nos faz compreender de forma efetiva a importância da construção 

do conceito de pertencimento endógeno, na sociedade brasileira, e faz aportes 

para uma explicação de forma mais ampliada e científica possível. 

 

1.4 O conceito de pertencimento endógeno por Wilmar José 

Pereira de Carvalho 

Aqui apresentaremos o conceito de pertencimento endógeno, que 

traz em sua essência conexões epistemológicas e científicas encontradas em 

nossas pesquisas, além das possibilidades psicossociais e históricas 

encontradas na experiência do ser negro no Brasil e no mundo. 

O pertencimento endógeno é um complexo de características 

biopsicossociais conscientes e inconscientes, expressas no corpo negro e nas 

expressões  de  suas  corporeidades,  definindo  o  modo  de  ser  negro e 

 

desenvolver sua identidade, agregando indivíduos negros distintos em prol de 

uma coletividade simbólica comum de matriz africana, na sociedade brasileira. 

O pertencimento endógeno se dá pela tomada de consciência e 

desenvolvimento da personalidade da pessoa negra, que reconhece seu corpo 

como instrumento de conexão com sua ancestralidade africana, propiciando 

um ambiente gentil e comunicativo para a construção de uma identidade negra 

dentro da sociedade brasileira. 

Dentro de uma perspectiva biopsicossocial, o pertencimento endógeno é 

filogênese. Por natureza o corpo de uma mulher grávida revela com 

propriedade a imagem do pertencimento endógeno. Após nove meses de 

gestação, desvela um novo ser humano. E, então, a influência cultural entra em 

cena para contribuir com o desenvolvimento biopsicossocial do recém-nascido. 

Visto que, na mente de uma pessoa afro-brasileira, o útero materno 

precisa resgatar seu lugar de origem, autóctone, telúrico. Aqui, mais uma vez, é 

possível visualizar a poesia que há no corpo de uma mulher negra grávida: 

embriogênese, pertencimento endógeno e, paulatinamente, a manifestação da 

própria concepção da negritude. 

O pertencimento endógeno é entendido como os conteúdos conscientes 



108 
 

e inconsciente do corpo e da corporeidade, no seu sentido material e/ou 

imaterial, responsável por criar os símbolos que orientam os aspectos 

psicoantropológicos, definidores das subjetividades das pessoas negras. 

A partir das identificações com seu contexto ancestral, histórico e 

simbólico, o pertencimento endógeno ativa os artifícios capazes de modificar os 

esquemas de pensamentos, valores, habilidades e competências, assim como 

seus modos de pertencer a um dado território e cultura. 

O pertencimento endógeno envolve um conjunto de padrões de 

perceber, pensar, sentir, intuir e agir de cada indivíduo negro, possibilitando 

desenvolver suas potencialidades embasadas em seus valores culturais, 

linguísticos, raciais, sociais e educacionais. A edificação da subjetividade da 

pessoa negra reverbera na produção de um universo propício ao 

desenvolvimento da identidade negra no Brasil. 

O pertencimento endógeno molda o ego da pessoa negra sobre novas 

percepções, pensamentos, sentimentos, memórias e identificações, trazendo 

O pertencimento endógeno, de modo irreprimível, traz do campo 

inconsciente as imagens primordiais necessárias para um reconhecimento 

consciente do que é ser negro, sua importância enquanto ser humano 

individual e coletivo, assim como sua apropriação das personas condizentes 

com sua ancestralidade e história, ocupando o lugar antes negado pela cultura 

branca e racista para o consciente processo de reconhecimento do ser negro 

na história e no dia a dia, fortalecendo a capacidade de construir uma 

identidade negra curativa, repleta de fraternidade e solidariedade, que propicia 

espaços de organização coletiva e comunitária. 

O pertencimento endógeno admite sua natureza a partir da linguagem 

estabelecida entre as pessoas. Corpos, símbolos e valores culturais negros 

exprimem a realidade das significações da experiência coletiva de ser um 

corpo negro na sociedade, aproximando a cor e sua preponderância. O corpo 

expressa o simbolismo instrumental do pertencimento endógeno, que 

transforma a energia criativa em energia coletiva, protegendo e valorizando o 

corpo da pessoa negra no Brasil. 

O pertencimento endógeno tem como função desvelar a importância do 

corpo negro como um objeto de racionalidade ancestral e humana, definindo 

seus significados e significações perante uma análise afetiva. Com esse olhar 



109 
 

fraterno, a pessoa negra pode desenvolver seu potencial para construir sua 

identidade e sua negritude, e entender seu papel extraordinário de 

humanidade, frente ao subjugo imposto pelo racismo. 

Enquanto material objetivo presente em cada indivíduo negro, o 

pertencimento endógeno é a ocupação humana do negro no tempo, assim 

como no espaço. Diante da identificação com a terra, a pessoa se permite 

arquitetar um ambiente propício para a moldagem das questões geográficas e 

territoriais, que são elementos basilares do bem-estar e sentimento de pertença 

com o lugar. 

 

1.5 Síntese 
 
 

Carl Gustav Jung enquanto um verdadeiro gênio da psicologia, criou 

conceitos que revolucionaram a ciência moderna. Ele tinha uma visão única 

sobre a importância dos conceitos na nossa vida, como uma forma de dar 

nome e significado às coisas e experiências. Para Jung, a linguagem e os 

signos são fundamentais para a criação de sentido. Ele também acreditava que 

os conceitos são apenas uma parte da realidade, uma manifestação parcial e 

relativa, mas eles têm um papel essencial em nos ajudar a comunicar e 

entender o mundo ao nosso redor. 

O cérebro humano é um mistério, e para entender essa complexidade, é 

crucial considerar os conceitos propostos por Jung na psicologia, como os 

complexos, o ego, os arquétipos e a individuação. Esses conceitos nos ajudam 

a compreender a estrutura da nossa mente e o desenvolvimento da nossa 

consciência pensada por uma perspectiva lógica. A individuação, por exemplo, 

é um processo que nos leva a nos tornarmos seres únicos e autônomos, 

encontrando a nossa verdadeira identidade, e precisa ser compreendido para o 

desenvolvimento pleno da pessoa. 

Jung também define os conceitos de inconsciente pessoal e 

inconsciente coletivo. O primeiro é como um depósito de conteúdos 

conscientes que esquecemos ou reprimimos. Já o segundo não é adquirido 

individualmente, mas sim herdado e contém experiências compartilhadas pela 

humanidade. É como se fosse uma espécie de arquivo de imagens primordiais, 

que organiza as nossas experiências passadas, presentes e futuras. Esse 



110 
 

processo é fundamental para a formação da nossa totalidade enquanto seres 

biopsicossociais, históricos e ancestrais. 

O conceito de personalidade é algo único em cada um de nós, que 

organiza os nossos sistemas psíquicos e determina a nossa individualidade. Na 

mitologia iorubá, por exemplo, a personalidade é composta por elementos 

físicos e espirituais, e é influenciada pelo destino. Na psicologia analítica, a 

personalidade é entendida como um conjunto de características e modos de 

ser que formam a nossa identidade. Ela pode ser consciente, aquela parte de 

nós que conhecemos e mostramos ao mundo, ou inconsciente, aquela que é 

influenciada por imagens arquetípicas e experiências desconhecidas do ego. 

Em ambas as análises, a personalidade é a junção dos aspectos 

subjetivos e coletivos, e fortalece a nossa capacidade de fazer escolhas. 

Outro conceito importante da psicologia junguiana é o de persona. É 

como se fosse uma máscara social que usamos para nos adaptar ao ambiente 

e às expectativas sociais. Sem esse mecanismo da personalidade, seria 

inviável a concretização de ações para aceitar e nos sentirmos aceitos pelos 

outros, estabelecendo laços fraternos. 

Diante de uma diversidade cultural que é expressão da pluralidade 

étnica, a identidade negra é parte de um processo histórico e cultural das 

populações de cor ao redor do mundo. Nesse sentido, o Movimento Negritude 

surge com o objetivo de valorizar a cultura negra e promover igualdade e 

liberdade para os negros. A negritude passa a ser sinônimo do processo de 

tomada de consciência racial do negro e influencia a forma como o negro é 

representado socialmente. 

No Brasil, intelectuais como Kabenguele Munanga abordam a ideia de 

identidade negra a partir dos pilares da Negritude, considerando os fatores 

históricos, linguísticos e psicológicos. A consciência histórica e a memória são 

fundamentais para nos conectarmos com a história do povo negro, além do 

processo de escravização. A linguagem também desempenha um papel central 

na expressão da nossa identidade e na nossa comunicação. 



111 
 

A visão de Munanga sobre a identidade negra é altamente legítima, pois 

ele entende que ela é construída a partir de elementos históricos, linguísticos e 

psicológicos. Essa construção fortalece uma identidade negra autêntica, sob 

uma compreensão multidisciplinar que nega a branquitude e valoriza os 

atributos físicos e culturais dos povos de cor do mundo, e nos encoraja a 

escrever o conceito de pertencimento endógeno. 

Diante de todo esse embasamento teórico supracitado, o pertencimento 

endógeno é, ao nosso ver, a consciência e expressão das características 

biopsicossociais do corpo negro, que define a identidade e o modo de ser 

negro na sociedade brasileira. Envolve o reconhecimento do corpo como 

conexão com a ancestralidade africana e promove a construção de uma 

identidade negra. É responsável por criar os símbolos que orientam os 

aspectos  psicoantropológicos  das  pessoas  negras,  permitindo  o 

desenvolvimento de suas potencialidades baseadas em seus valores culturais. 

O pertencimento endógeno também fortalece a capacidade de construir uma 

identidade negra curativa, repleta de fraternidade e solidariedade. É 

fundamental para o reconhecimento do ser negro na história e no dia a dia, 

protegendo e valorizando o corpo negro no Brasil. 

 
2. CARLOS ALBERTO MEDEIROS: UMA AUTOBIOGRAFIA DO 

PERTENCIMENTO ENDÓGENO 

 

 
Tão pequeno e tão sensível ao toque do abusador 

Logo cedo definido pela voz e sua cor 

Esquecido pelo pai e a mãe que fez e não criou 

Mas agradecido a Deus 

Por sua vó e seu avô 

Marginalizado e só, por não ser mais um igual 

Incapaz de ver beleza em seu corpo natural 

Endeusava o branco por não ser o padrão real 

Mas compreendeu que o mundo é seu, tentar nunca faz mal 

 
Eu sou 

A voz da resistência preta 

Eu sou 

Quem vai empretar minha bandeira 

Eu sou 

E ninguém isso vai mudar 

Tudo começou dar certo quando eu aprendi me amar 

Eu sou 

A voz da resistência preta 

Eu sou 



112 
 

Quem vai empretar minha bandeira 

Eu sou 

E ninguém isso vai mudar 

Tudo começou dar certo quando eu aprendi me amar 

 
Seu nariz é lindo, preto 

Sua boca é linda 

E seu cabelo é lindo, preto 

Sua cor é linda 

Eu sou – Washington Duarte [2022] 

 

O capítulo IV Carlos Alberto Medeiros: uma autobiografia do 

pertencimento endógeno traz a entrevista completa com o objeto de estudo 

Carlos Alberto Medeiros (CAM), em que buscamos a partir dos elementos que 

constituem a vida do autor, informações que fundamentem o conceito de 

 

pertencimento endógeno, desenvolvido nessa dissertação. Foram analisadas 

informações da vida do autor no recorte temporal a partir do último quarto do 

século XX, até o primeiro quarto do século XXI, dos anos 1970 até os anos de 

2022. 

Carlos Alberto Medeiros é o famoso “carioca da gema”. Filho de uma 

empregada doméstica, que criou o filho de modo solo, CAM se tornou jornalista 

escritor, tradutor, pesquisador na área de relações raciais Brasil-Estados 

Unidos, além de um grande conhecedor da história do negro no mundo. 

Doutor em História Comparada (IFCS/UFRJ), mestre em Ciências 

Jurídicas e Sociais. (UFF), graduado em Comunicação e Editoração pela 

ECO/UFRJ, Carlos Medeiros é autor de ‘Na lei e na Raça: legislação e relações 

raciais, Brasil – Estados Unidos’, e coautor de ‘Racismo, preconceito e 

intolerância’. 

É o tradutor responsável pela versão em português de dezenas de obras 

de autores consagrados, incluindo ‘Amor líquido’, ‘A autobiografia de Martin 

Luther King’ e ‘Por uma revolução africana’, entre muitas outras produções 

literárias e acadêmicas. Atuou no jornalismo, assim como em movimentos 

sociais e órgãos governamentais. 

Carlos Alberto Medeiros tem uma experiência de vida composta por uma 



113 
 

série de capilaridades pessoais e coletivas, de reconhecimento e fortalecimento 

da construção de uma identidade negra sólida, de importante conhecimento 

para a comunidade negra brasileira e mundial. Além da entrevista recheada de 

informações, utilizamos outros materiais escritos e audiovisuais, que retratem 

os dados que fundamentem a construção da experiência de pertencimento 

endógeno do entrevistado. Todas as informações aqui publicadas tiveram 

autorização prévia do entrevistado. 

Utilizando da mesma pergunta feita por Munanga (2020.p.199): “Quantos 

homens e mulheres negras colaboraram para a construção do nosso país? 

Quantos resistiram a desigualdade e discriminação e lutaram por uma 

sociedade justa e igualitária?”. Em nosso meio, seja por meio da presença 

física, seja pela lembrança, elas representam parte da luta e da força do povo 

negro. 

Dessa forma, a escolha da vida de Carlos Alberto Medeiros como objeto 

dessa pesquisa se fundamenta em sua atuação nas discussões das causas 

negras, importantes fatos políticos do cenário brasileiro como, por exemplo, sua 

direta participação na conferência de Durban em 2001, na África do Sul, ou na 

construção social de políticas públicas em prol de Ações Afirmativas. 

Diante das inúmeras contribuições ofertadas pelo povo negro, a 

militância de Carlos Alberto Medeiros está entrelaçada com o conceito de 

pertencimento endógeno, desvelado nessa dissertação. 

 
2.1 Entrevista presencial com Carlos Alberto Medeiros 

 
Participantes: 

 
Wilmar José Pereira de Carvalho 

Carlos Alberto Medeiros 

 
Data: 08/07/2022 – Rio de Janeiro - RJ 

Tempo de gravação 

01 hora, 29 minutos e 23 segundos 

 
Legenda 

 

... ◻ pausa ou interrupção. 

(inint) [hh:mm:ss] ◻ palavra ou trecho ininteligível. 



114 
 

(palavra) [hh:mm:ss] ◻ incerteza da palavra transcrita / ouvida. 

Wilmar José Pereira de Carvalho ◻WJPD 

Carlos Alberto Medeiros ◻ CAM 
 

(INÍCIO) 

[00:00:00] 

Wilmar José Pereira de Carvalho: Olá. Sou Wilmar José Pereira de Carvalho, 

discente do Programa de Pós-graduação em Psicologia da Universidade 

Federal Rural do Rio de Janeiro, campus Seropédica, com o tema de 

dissertação: identidade e pertencimento endógeno, a construção 

biopsicossocial de corpos negros na história do Brasil. Hoje, 28 de junho de 

2022. A referida dissertação tem como objetivo central pesquisar e analisar 

aspectos biopsicossociais na história de vida da pessoa negra do Brasil, para 

construir o conceito de pertencimento endógeno. Para elucidação de tal 

construção, trabalharemos como elemento empírico a vida do intelectual Carlos 

Alberto Medeiros. Eu gostaria que o Carlos Alberto se apresentasse para nós. 

Carlos Alberto Medeiros: Bem, você fala em identidade, então primeiro cartão 

de identidade seria: sou militante do movimento negro e estudioso da questão 

racial. Do ponto de vista acadêmico, tenho graduação em comunicação e 

editoração pela UFRJ, mestrado em ciências jurídicas e sociais pela fluminense 

e doutorado em história comparada de novo pela UFRJ. O tema, tanto da 

dissertação quanto da tese, envolveu uma comparação com os Estados 

Unidos, Brasil e Estados Unidos e a questão racial. Isso a dissertação 

resultado no livro Na lei, na raça: legislação e relações raciais no Brasil e 

Estados Unidos. Também atuei em vários órgãos públicos, comunicação com a 

questão racial, e sou tradutor, tenho dezenas de livros traduzidos para o 

português, incluindo quase 25 livros do Zygmunt Baumann, a partir de amor 

líquido, vários outros, pelo menos duas dezenas. Também na área da questão 

racial, autobiografia de Martin Luther King, Por uma Revolução Africana, do 

Frantz Fanon, A deseducação do negro, de Carter Woodson, uma parte do livro 

Casta, de Isabel Wilkerson, que trabalha a questão racial do ponto de vista da 

casta, alguns textos da coletânea sobre Lélia Gonzalez sobre mulher negra 

norte-americana, e também um livro, um conteúdo muito doloroso, que foi a 

nação precisa acordar, The Nation Must Wake, que é sobre o massacre de 



115 
 

Thousand, aquela cidade de Oklahoma, que havia um bairro negro próspero 

que foi destruído, os brancos entraram, saquearam, botaram fogo. Um livro 

também muito pesado. E em Boston enfim, também está crescendo o interesse 

por essa temática racial no campo editorial também. 

WJPC: Perfeito, Carlos. Obrigado pela apresentação. Para a sustentação 

teórica dessa entrevista, nós faremos uso dos conceitos de identidade e 

identificação, propostos pelo psicólogo Carl Gustav Jung e também pelo 

sociólogo Stuart Hall, personalidade e persona, também usa conceitos do Carl 

Gustav Jung, e negritude, do Kabenguele Munanga, que vão ser a base para a 

gente fazer essa nossa entrevista de hoje. Sobre a dinâmica da entrevista, 

Carlos, vão ser trazidos elementos da sua vida a cada década, iniciando a 

partir do ano de 70, mas, antes do ano de 70, uma pequena introdução para 

você poder contar para a gente como foi a sua infância, um pouco da sua 

adolescência, que são aspectos bastante importantes da vida aqui nesse 

sentido. E, a partir do ano de 70, vamos trazer em média 3 elementos e você 

vai dissertar sobre eles, para a gente realizar essa pesquisa a nível acadêmico. 

A gente já vai começar fazendo algumas perguntas sociodemográficas para a 

gente conhecer um pouquinho mais quem é o Carlos. Nome completo? 

CAM: Carlos Alberto Medeiros. 

 

WJPC: Estado civil? 

 

CAM: Casado. 

 

WJPC: Tem filhos? 

 

CAM: Na verdade, tenho um filho que é filho biológico da Débora, mas que me 

adotou como pai. Tenho uma filha de uma relação de uma colega de faculdade, 

foi uma relação de uma vez na vida e tivemos uma filha. 

WJPC: Como você define seu gênero? 

 

CAM: Masculino. 



116 
 

 

WJPC: Onde mora? 

 

CAM: Atualmente estou morando no Flamengo. 

 

WJPC: Rio de Janeiro, não é? 

 

CAM: E coincide que eu sou Flamengo também. 

 

WJPC: Como você avalia sua classe social? 

 

CAM: Classe média. Agora média para média alta. Somos dois oficiais. Depois 

eu conto essa história. 

WJPC: Nível educacional? 

 

CAM: Doutorado. 

 

WJPC: Nível educacional dos pais? 

CAM: Eu fui criado pela minha mãe, ela era semianalfabeta. 

WJPC: Cursou a maior parte da sua educação básica na rede pública ou 

particular? 

CAM: Eu fiz primeiro ano público, primeiro e segundo, terceiro e quarto 

particular, primeiro do ginásio particular e depois público. O ensino médio eu fiz 

na aeronáutica, público também. E faculdade pública. 

WJPC: Sua autoclassificação racial? 

 
CAM: Negro. 

 
WJPC: Você sempre se reconheceu uma pessoa negra? 

 
CAM: Eu tenho uma característica, que é o fato de a minha mãe ser do Rio 

Grande do Sul. Então no meu ambiente doméstico a questão racial nunca foi 

negada. É claro que não havia essa consciência. Nunca foi negado isso. 



117 
 

Embora meus documentos mais antigos constam pardo. 

WJPC: Mas você sempre se reconheceu...? 

 
CAM: Eu sabia que eu era negro. 

 
WJPC: Vamos iniciar as nossas perguntas. Carlos, antes de a gente entrar 

nesse período das décadas que se iniciam em 70 até os dias atuais, a gente 

vai fazer algumas perguntas em referência à sua infância. Como você avalia 

que foi a sua infância? 

CAM: Olha, é uma coisa contraditória. Fui criado por uma mãe solo, 

empregada doméstica, mas eu digo que eu fui muito privilegiado. Primeiro que 

nunca me faltou nada: eu nunca passei fome, nunca deixei de ter uma roupa 

bonitinha para usar no fim de semana. Ela tinha muito cuidado com isso, até na 

percepção da questão racial. Não poderia dar motivo para me discriminarem. E 

essas contradições. O fato de ter sido criado... nós não tínhamos casa, vivia na 

casa dos patrões. Ela devia ter algum impacto, alguma coisa de não me 

discriminarem. Não me lembro de ter uma situação assim. Nas casas de 

patrões, o que acontecia? Isso eu analiso depois. Eu tive acesso à cultura da 

classe média, à linguagem, aos modos. Minha mãe também, com aquela coisa, 

sempre obrigado, por favor, bom dia. Eles tinham bibliotecas. Eu, desde cedo, 

descobri essa coisa, esse prazer da leitura. Eu me lembro que eu lia no 



118 
 

banheiro, eu lia comendo, almoçando, eu lia tudo, até bula de remédio. Eu lia o 

que caísse nas minhas mãos. Claro que isso também foi me dando um domínio 

da linguagem. Mas houve uma pessoa com quem minha mãe trabalhou que eu 

sempre a menciono com muito carinho. O nome dela era Solange Vermont 

Difoni. Esse Vermont era de uma família do Paraná e ela era casada com um 

médico, que foi médico do Vasco e da Seleção Brasileira, Amílcar Difoni. O 

filho da minha idade mesmo ou mais velho. Ela me tratava, ela dizia: “eu sou 

sua mãe branca”. Ela me ensinava piano, que eu perdi pela falta de prática. O 

inglês, eu nunca fiz curso de inglês, estudei inglês na escola, mas ela 

despertou o meu interesse e mostrou que eu tinha um talento para aquilo. Uns 

2 anos depois ou 3, quando eu comecei a estudar na escola, o inglês do 

segundo ano do então ginásio, eu já sabia, então eu pegava o livro e ia sozinho 

para a frente. Uma coisa muito importante, que eu considero, o fato de eu ter 

nascido no Rio, com essa família da dona Solange nós fomos para o interior de 

São Paulo, para Tremembé, e depois para Taubaté. Depois a minha mãe foi 

trabalhar com uma outra família em São Paulo, voltamos para Taubaté, 

voltamos para São Paulo, meio nômade assim, e o Rio Grande do Sul, que é a 

terra dela, então mais ou menos a cada 2 anos nós íamos lá na época de férias 

escolares, tanto no verão como no inverno, que era o frio. Mas em Porto Alegre 

eu fui apresentado a uma realidade da segregação racial. Os clubes eram 

clubes de brancos e clubes de negros, para evitar a pronúncia deles. Até nas 

favelas as festas eram separadas, o que costuma surpreender pessoas de 

outras regiões que normalmente associam clube de negro a clube de pobre. Lá 

não era assim. E lá nós tínhamos uma família, a família totalmente de classe 

média e frequentava certamente os clubes, o Floresta Aurora. O Floresta 

Aurora é um clube fundado em 1872, antes da abolição da escravatura. O 

(inint) Marcílio Dias, o Satélite de Prontidão. E esses clubes de negros, depois 

analisando, eram uma espécie de bunkey onde a gente estava protegido. Ali 

você não seria chamado de apelidos racistas, nem ouviria piadas racistas. Se 

eu fosse tirar uma garota para dançar e ela não quisesse, o que graças a Deus 

nunca aconteceu, não seria por eu ser negro, porque todos ali eram. E, mais: 

eram espaços em que as moças mexiam comigo, me chamavam de pão, que 

era a forma de fazer um elogio aos meninos. É uma coisa que eu não tinha fora 



119 
 

dali. Então aquilo me marcava, ou seja, a contradição: como uma coisa ruim, 

que é a segregação, pode ter um efeito colateral positivo? Que depois eu fui 

associar isso com a realidade dos negros americanos, o que a segregação 

proporcionou para eles em termos de unidade. Lá no Sul havia isso. A questão 

racial é um tema das conversas, da família, dos amigos da família, o que não 

acontecia no Rio. Aqui no Rio evitavam falar da questão racial. Um clube que 

discriminava, um clube de seleção. Evitavam usar essa coisa. No Rio Grande 

do Sul não. Fulano é raça significa fulano é negro. Havia lá um amigo dos 

meus primos que era radical. Eu me lembro que ele me contava, ele estava 

servindo à aeronáutica e amigos deles me convidaram para uma festa em uma 

faculdade, e ele chega na festa e vê a família do comandante da unidade dele, 

com a filha. Ele vai lá, tira a filha do comandante para dançar, ela dança, ele 

vai, volta, no final da música, leva, a família se levanta e vai embora da festa. 

Ele contava isso como uma vitória. Um dia nós estamos na rua, uma fila não 

me lembro exatamente de que, passou um amigo: ô, mulato. Mulato, não. Não 

tem o sangue deles. Bem alto, para todo mundo ouvir. Depois de um tempo eu 

volto já com afro, pode não parecer, mas eu tinha, e me encontra na rua: essa 

negritude toda é só por fora ou é por dentro também? Então toda essa 

experiência de Rio Grande do Sul e depois São Paulo. São Paulo eu já 

participei das situações mais dolorosas. Falando com vocês antes do início da 

entrevista, porque eu morei em um bairro onde havia uma presença muito 

grande, que eu chamaria hoje de árabes étnicos, sírio-libaneses. Eu tinha 9 

anos de idade quando um coleguinha da turma chamado Samir se aproximou 

de mim e disse: minha mãe me proibiu de brincar com você porque você é 

preto. Pode imaginar. Um ano depois o outro... 



120 
 

 

WJPC: Você tinha quantos anos? 

CAM: 9. Um ano depois um outro garoto também de origem árabe, Victor, não 

me lembro do sobrenome dele, me convidou para me juntar a ele em um clube, 

ele era sócio atleta de um clube na área de natação, Tênis Clube Paulista. O 

diretor da área tinha pedido para lavarem outros garotos, para ampliar a rede 

de captação de talentos. Eu fiquei preocupado. Eu não conhecia bem São 

Paulo. Eu não tinha família em São Paulo, como no Sul, mas achava São 

Paulo  meio  parecida  com  Porto Alegre. Chegamos na porta do clube, 

infelizmente eu tinha razão: não passamos da porta. O porteiro: não tem vaga. 

O Victor: mas o diretor pediu para... “não tem vaga, pode sair”. Foi bem 

grosseiro. Eu voltei para casa e chorei. 2 dias depois o Victor me procura, todo 

encabulado: fui falar com o diretor. Imediatamente perguntou: como é que ele 

é? “Assim, um moreninho”. Nós não aceitamos pessoas de cor. Esse incidente 

explica muita coisa, depois analisados. O problema não é raça, é classe. Ele 

não me perguntou se eu era pobre. Eu era. Ele perguntou minha aparência. 

Essa história “ah, não...”, um certo jornalista aí dizia: estão tentando formar um 

Brasil bicolor. Ele fez uma divisão bicolor, ou você era branco ou era negro de 

cor. Ah, “Não existe racismo institucional”. Foi institucional, tanto que 

decodificou imediatamente. Não foi uma ação do porteiro. Era uma norma do 

clube. São as lembranças que eu trago da infância. Depois, adolescência, eu 

saio de São Paulo vou para a escola preparatória de cadetes do ar, em 

Barbacena, que aí é outro capítulo que entra pelo início da juventude. Mas foi 

uma coisa importante para mim, muito em termos de afirmação, porque eu 

passei em um concurso muito difícil, se não me engano eram 5 mil candidatos 

a 200 vagas, e eu estudei junto com um colega que eu conheci lá em São 

Paulo, no ginásio, no Colégio Estadual Presidente Rossevelt e que se tornou 

um grande amigo, parceiro na vida. Nós estudamos o mês de dezembro inteiro, 

eu ia para a casa dele, nós pegamos as apostilas do pessoal que fazia 

cursinho. Nós passamos, eles não passaram. A escola foi muito importante, um 

curso de ensino médio de qualidade. No qual não apenas eu não pagava, eu 

ganhava. Eu ganhava todo o material, uniforme, tudo, e tinha o salário. Se não 

fosse essa escola, talvez eu não tivesse conseguido concluir o ensino médio, 



121 
 

porque havia pressão para que eu trabalhar. Foi importante. 

WJPC: Aproveitando, qual foi a experiência mais marcante enquanto 

adolescente negro? 

CAM: Mais marcante como adolescente? 

 
WJPC: Trazendo esses aspectos da questão racial. 

 
CAM: Eu diria que foram as experiências do Rio Grande do Sul. Assim, as 

discriminações em São Paulo, então é interessante, porque eu nunca fui 

discriminado por professores, por quê? Não foi uma técnica, não é algo que foi 

 

consciente, eu gostava de estudar. Eu passei o primeiro ano, primário, em 

primeiro lugar, o quarto ano do primário em primeiro lugar, o concurso de 

admissão ao ginásio, que foi uma espécie de vestibular, em primeiro lugar, e, 

com isso, eu ganhei uma bolsa. Eu fiz o primeiro ano do ginásio em um colégio 

particular, no Colégio Diocesano, colégio de padres, e como eu passei em 

primeiro lugar eu ganhei bolsa. Depois, a partir do segundo ano, em São Paulo, 

no Rossevelt. Os professores, o professor gostam do aluno, ele percebe. 

Depois eu não passei, mas eu ia bem nas matérias que eu gostava, então 

português, inglês, francês, geografia, matérias mais de ciências sociais e 

humanas, e, mas ninguém me chamar de burro. Não tinha isso. Mas tinha 

aquelas discriminações. Eu me lembro de uma coisa que foi muito dolorosa, 

que eu tinha voltado da escola, estava com o uniforme, era um uniforme, uma 

jaqueta parecida com aquela de universidades americanas, uma calça azul 

marinho, minha mãe pediu para eu fazer umas compras no mercado. Passa um 

bonde e os caras da escola: macaco, tição. Foi bastante doloroso aí. São 

experiências dessa natureza, especialmente que eu não tinha armas para 

revidar. 

WJPC: Agora entrando um pouco mais na sua fase mais adulta, dos anos 70 

ali. Li muito a respeito, assisti suas lives, e eu vi uma coisa que você trazia 

muito, que foi um momento muito importante na sua vida, que foi a adoção do 

cabelo Black, não é? Você poderia contar para a gente o que representou isso 

para você? 



122 
 

CAM: Sim. Para mim, foi uma guinada. Isso veio lá dos nossos irmãos do 

Norte. O que acontece? Aquele momento, final da década de 60, início da 

década de 70, estavam começando a ser produzidos aqueles filmes que eles 

chamam de Black (inint) [00:20:20] movies, que são filmes de ação com heróis 

e heroínas negros, apresentados como belos, corajosos, inteligentes, 

determinados e cheios de orgulho negro, que era um tipo de personagem que a 

gente não tinha aqui e até hoje continua tendo muito pouco, e aquilo tinha um 

impacto. Eu me lembro que tinha uma série, (inint) [00:20:43], que eram 3 

jovens, um rapaz e uma moça brancos e um negro de afrão, que eles se 

infiltravam nas gangues. Aquela imagem é uma imagem muito forte. Para mim, 

também, as revistas. Eu me lembro a primeira vez que eu comprei um número 

 

WJPC: Isso no ano de...? 

CAM: 74. Era todos os sábados. Ali começa também, a partir de um 

determinado momento, a reunião começava às três, mas as mulheres se 

reuniam um pouco antes para falar da Ebony. Eu já tinha ouvido falar, no Rio 

Grande do Sul se falava de Ebony. Ebony é uma revista americana fundada em 

1945, que, naquela época, estava traduzindo aquela realidade dos negros 

americanos. Na capa tinha um jovem político negro da Georgia, Julian Bond, 

com o cabelo afro, e você lia a revista... eu não falo de cabelo Black Power. Eu 

falo de cabelo afro, porque eu aprendi afro natural. Todos os anúncios. Eu 

imediatamente me identifiquei e comecei a deixar o cabelo crescer. Foi uma 

coisa muito forte o impacto que isso causou. Eu me lembro de passar umas 

garotas negras: é bonitinho, mas esse cabelo deve estar cheio de piolho. Mas 

eu estava tão forte com aquilo, porque na escola, na faculdade, eu me tornei 

uma espécie de um negro. Eu até aproveitei muito bem essa coisa, eu não 

estava muito bem-preparado, mas eu me lembro muito bem de uma situação. 

Eu estava no ônibus, em pé, e tinha um casal de jovens brancos na frente. A 

menina beijava o cara para ficar olhando para mim. Tudo isso reforçava, 

evidentemente reforçava. Foi a primeira guinada. Foi essa. Logo depois, não 

passou muito tempo, virou moda, mas eu fui precursor. Havia poucos. Eu me 

lembro que havia o Tony Tornado. Eu me lembro que no carnaval, quando eu 

já estava nessa transição capilar, eu vi o Tony Tornado com o cabelão, aquilo 



123 
 

só me reforçava. 

 

WJPC: E como era a sua percepção em relação à situação do negro no Brasil? 

CAM: Evidentemente, eu tinha a percepção da nossa situação de inferioridade, 

porque a discriminação, essas coisas que eu tinha passado, absolutamente na 

minha cabeça eu não negava aquilo. Agora, quando eu vi, essa coisa da 

realidade americana, além de tudo, eu era um leitor ávido, como eu falei. Eu 

acompanhava o que acontecia nos Estados Unidos, os movimentos, direitos 

civis, muçulmanos negros, panteras negras, essa liderança, Martin Luther King, 

Malcolm X, aquela coisa toda. Mas eu achava que aquilo era muito de lá, que 

aquilo não daria para ser traduzido para a nossa realidade. Primeiro impacto: 

como é que eu me torno um militante? Isso é muito interessante. A partir de um 

determinado momento, sim, o momento é muito preciso: eu frequentava 

escolas de samba e ia muito a Madureira. Depois eu fico pensando: Madureira, 

morava na Tijuca. Por que Madureira? Porque Madureira tinha muito negro. 

Alguns colegas brancos, inclusive, que são meus amigos até hoje, mas muitos 

negros,  então  é  um  lugar  que,  de  uma  certa  forma,  eu  sentia  um 

pertencimento, embora também não percebesse isso. Eu me lembro quando eu 

deixei o cabelo afro, eu pegava revistas Ebony e mostrava para colegas 

negros: deixa também. Daqui a pouco virou moda. E as escolas de samba. Eu 

estava em um ensaio da Mangueira, isso era início de 74, quando fui 

apresentado a um cara se tornaria um grande parceiro de aventuras pelo Brasil 

e pelo mundo, o Filó , Asfilófio de Oliveira, dom Filó, que me convida para uma 

festa, um baile que ele fazia aos domingos no Renascença, que é o clube 

historicamente negro do Rio, que era baile Soul, de Black Music, de música 

negra americana, que tinha uma noite do Shaft em homenagem exatamente a 

um detetive negro desses filmes que eu mencionei. Eu chego na noite do Shaft 

e eu me lembro que o corredor de entrada ficava um pouco acima do salão de 

baile, que era à direita, e quando eu olho para o salão eu vejo um mar de 

cabelos afro, então me identifiquei imediatamente com aquilo. Eu já estava 

acostumado a festas de negros no Rio Grande do Sul, mas ali tinha uma outra 

característica. Os negros iam ali para celebrar a sua negritude. Eu me lembro 

uma vez uma discussão em um ônibus, 2 jovens negros, cabelão: eu sou mais 



124 
 

negro que você. Não, eu sou mais negro que você. Imagina isso? Nesse bairro, 

depois eu ia para festa, baile de soul, em Cascadura, Madureira, Bangu, 

Realengo, Padre Miguel, mas no baile do Renascença havia um grupo que se 

reunia um pouco distante do aparelho de som para poder conversar e para 

falar o quê? De racismo. Situações que eu tinha vivido, livros, filmes, e alguém 

avisa: no sábado que vem vai haver uma reunião no Centro de Estudos 

Afro-asiáticos da Faculdade Cândido Mendes, em Ipanema, para discutir o 13 

de maio. Eu cheguei atrasado. Pessoal, já estava saindo. “Mas vai ter outra no 

sábado que vem”. E continuou havendo todos os sábados, graças, eu digo, à 

generosidade política e intelectual do responsável pelo centro, sociólogo José 

Maria Nunes Pereira, que era um sociólogo comunista em uma época em que 

o comunismo rejeitava a discussão racial, porque ia dividir a classe 

trabalhadora. Então nós nos reunimos lá e aí eu me tornei um militante do 

Movimento Negro. 



125 
 

WJPC: Eu tinha dúvida dessa questão, como você tinha conhecido a Maria 

Beatriz. E como você se sente frequentando esses espaços, frequentando o 

Clube Renascença, como se dava essa sensação de pertencimento negro 

nesses ambientes? Você acha que era uma construção que se amplificava 

para as outras pessoas? 

CAM: Sim, eu passei a ver, primeiro, claro, eu me considerava negro, passei a 

ter mais orgulho, já gostava do cabelo, essa história toda, tinha o efeito que 

produzia, e aí eu vi que eu era aquilo. Acabou, era uma parte daquilo e passei 

a estender essa visão para os negros de maneira geral, a partir, inclusive, disso 

que eu aprendi também com os negros americanos. Por exemplo, eu comecei 

a me interessar mais pela África a partir dos negros americanos, não a partir 

daqui. E a partir disso eu também comecei a me voltar mais para a cultura 

afro-brasileira também. Como é que, de repente, um mosquito que vem lá de 

fora, te picou... 

WJPC: Eu fiz uma viagem para o Haiti em 2017 e também foi a partir desse 

momento que a minha visão brasileira de negritude foi completamente alterada. 

Tem que fazer esse processo de ir para depois voltar. 

CAM: Ainda mais o Haiti. O Haiti, a primeira revolta de escravos, a única talvez. 

 
WJPC: Sim, tem uma história bastante representativa. Eu gosto bastante 

também. Evoluindo um pouquinho nesse caminho histórico que a gente está 

fazendo, como você avalia que foi sua experiência acadêmica, que é uma coisa 

que você sempre traz, com essa ausência de negros na academia? 

CAM: É interessante, porque eu sempre falo isso para mostrar como as coisas 

têm mudado, eu era o único aluno homem negro da faculdade. Único da turma 

e da faculdade. Havia mais duas ou três mulheres, isso no ciclo básico. No 

ciclo profissional entrou mais um na minha turma, então éramos dois homens e 

três mulheres entre 150 alunos. Agora, a minha turma era muito progressista, 



126 
 

então eles acolheram fantasticamente essa minha transformação capilar e 

tinha professores, eu tive o privilégio. Nós fomos alunos de intelectuais como 

Carlos Henrique Escobar, Abel Silva, que era também compositor, quem 

mais...? Heloisa Buarque de Holanda. Olha os professores que nós tivemos. A 

turma era muito progressista. Acho que o maior sinal disso, o currículo de 

comunicação estava em construção. Em um determinado período, resolveram 

botar inglês. Tinha gente ali que já era formada pela Cultura Inglesa. Inglês, 

mas tudo bem. Uma professora que era um pouco mais velha que a gente, 

conservadora nos trajes, e eu faltei a uma aula. No dia seguinte, o pessoal 

estava irado. Ela fez um comentário sobre mim, que eu era o tipo de negro de 

que ela gostava, que andava bem-vestido. Aí ela passa um trabalho coletivo, 

dividiu a turma em grupos, que cada grupo ia escolher um livro em inglês para 

comentar. Sabe o que o meu grupo escolheu? A autobiografia de Malcolm X. A 

gente mandando e a professora: vocês apoiam essa violência? Sabe o que 

aconteceu? Nunca mais ela apareceu na faculdade. Foi aterrorizada. Que 

turma! Que turma! 

WJPC: Discutir Malcolm X já é complexo, naquele período então, imagino que 

tenha sido um choque. 

CAM: E para afrontar a professora. 

 
WJPC: Dessa experiência, Carlos, que você está trazendo, esse acolhimento 

seguramente fez toda a diferença, quais foram os seus maiores aprendizados 

para essa construção inicial de visual depois que você vai tendo? 

CAM: Sim. Uma outra pessoa importante, por exemplo, eu falei daquela minha 

experiência da aeronáutica, fui excluído quando estava no terceiro ano de 

escola da aeronáutica, junto com mais dois. Não foi por questão racial. Nós 

gostávamos de ler, a gente está vendo isso agora, que cultura é ligada a 

comunismo, coisas dessa natureza. Eu fui excluído com mais 2, com esse 

Arthur, com quem eu estudei para passar na prova, depois fomos excluídos. Eu 

não tinha vocação para aeronáutica, na verdade. Eu não tinha vocação para 

militar, nem piloto. Antes eu tive um acidente de avião, caí em Nova Iguaçu 

pilotando, e logo que eu fui excluído falei: vou fazer comunicação. Sempre tive 

a coisa por escrever, por ler. Uma pessoa amiga dessa dona Solange que eu 



127 
 

mencionei, ela era professora, essa amiga fez contato com José Luiz Werneck 

da Silva, historiador, que era responsável pelo cursinho pré-vestibular no Hélio 

Alonso e me matriculou no intensivo do Hélio Alonso, era o mês de dezembro 

inteiro, e graças a isso, os vestibulares não eram unificados, cada faculdade 

tinha o seu, eram 20 vagas para comunicação, passei em 11° e entrei. 

Werneck depois foi professor de história e ele deu um livro. Sabe que ele me 

livro ele me deu? Black Power, do Stokely Carmichael. Eu não era de 

movimento negro ele que falou “minhoca” na minha cabeça. Eu tive isso. Acho 

que é um privilégio ter tido essas oportunidades. 

WJPC: Parece que as pessoas já o associavam muito com a questão da 

identidade negra. 

CAM: Exatamente. 

 
WJPC: É uma associação que vinha de outras partes. Carlos, você podia 

contar para a gente também um pouquinho das suas experiências enquanto 

viagem e contato mesmo com a sua identidade negra no Brasil, lugares, 

espaços em que você teve essa confirmação? 

CAM: O primeiro impacto foi aquele do Rio Grande do Sul, aquela realidade lá, 

a ambiguidade, coisa negativa produzindo impacto positivo. Depois eu morei 

em Minas, mas ali não tive... a gente vivia muito dentro da escola lá em 

Barbacena. Depois fui a Bahia. Aí já tinha uma consciência. Uma experiência 

interessante que eu tive na Bahia tem a ver com identidade negra, porque 

quando fui para São Paulo, primeiro me identificava como baiano, aquela visão 

paulista: tudo que não é... depois descobriram que eu era carioca. O carioca 

que os paulistas falam. Na Bahia, eu me lembro que eu estava no ponto de 

ônibus, tinha um casal de idosos, começamos a conversar, o cara vira para 

mim e fala: pera aí, você não é baiano? Nós jurávamos que você era baiano, 

só que baiano na Bahia é positivo, eles têm uma autoestima fantástica. Depois 

eu vou... primeira viagem para fora do Brasil foi para o Senegal. No Senegal 

me identificaram como egípcio. Eu achava legal, aquela história dos faraós 

negros, essa história toda do egípcio. Depois fui uma segunda vez ao Senegal, 

Estados Unidos. Nos Estados Unidos eu descobri duas identidades possível. 

Sou um negro americano, pessoas passam por mim, tem a história de os 



128 
 

negros se cumprimentarem, aceno de cabeça, e uma vez, uma coisa 

interessante. Peguei um ônibus entre Washington e Nova Iorque uma senhora 

negra, gorda, era professora de escola. A gente conversando, aquele dia eu 

estava muito bem no inglês, aí eu falei uma palavra: “network”. “Excuse me?”. 

“Network”. “Ah, Network. Wait a minute, you're not American. It's amazing, 

you're not American”. Quase a mesma coisa da Bahia. Nos Estados Unidos eu 

descobri uma outra identidade possível, que é etíope, porque etíopes 

chegavam para mim, umas 3, 4 vezes: are you ethiopian? Depois, na África do 

Sul eu descobri uma outra identidade que eu não poderia imaginar, porque eu 

fui àquela conferência de Durban e ali tinha uma presença muito grande de 

indianos. Ali que o Gandhi começou a carreira dele. Lá tem um shopping que 

parece o Taj Mahal, umas coisas assim. Disseram que eu parecia um indiano. 

isso foi confirmado em Londres, em um hotel. A recepcionista era uma indiana 

e falou: quando você chegou ali, lá vem um dos nossos. Aí interessante, 

porque identidades, autoidentidade e que o povo te atribui. Essa identidade que 

me é atribuída vai depender muito da história das gerações raciais naquele 

lugar, naquela região. Então analisando São Paulo. Como eu digo: como 

conceito de raça é uma construção sócio-histórica, isso explica que uma 

mesma pessoa pode ser branca no Brasil e negra nos Estados Unidos ou 

branca na Bahia e negra no Rio Grande do Sul. Eu tive essa experiência 

própria, ser identificado de diversas maneiras ao redor do mundo. 

WJPC: Você poderia falar um pouquinho mais desse contato com o pessoal do 

Senegal, com essa ancestralidade do continente africano? 

CAM: O Senegal eu digo que foi o lugar onde eu tive maior acolhimento, onde 

eu percebi maior consciência da diáspora, uma consciência diaspórica, de 

algumas situações. Vou fazer um vídeo e a gente com a equipe no Museu de 

Dacar. As pessoas com as turmas e eu falei com um dos professores e depois 

fui agradecer e ele me colocou diante da turma: esse aqui é descendente 

daqueles que eu falei para vocês, que saíram pelo porto de Benin. Eles estão 

de volta, um pouco diferentes, mas são os mesmos. Depois, na Ilha de Gorée, 

onde no Maison dês Esclaves, entreposto de escravos, com a equipe chegam 

dois senegaleses grandões: o que vocês estão fazendo aqui? Eu expliquei: 

somos do Brasil, estamos fazendo um vídeo. Aí o cara bate um cumprimento 



129 
 

black, Brésil, la diaspora africaine. Depois, outra vez, a gente entrou no barco, 

(inint) [00:39:27] barco, entre Gorée e Dacar e o Filó arranjou um tamborzinho, 

começamos a tocar, banheiros cantando: vou jogar fora no lixo. O senegalês 

tentando imitar. Depois ele me abraça: c'est la même chose - é a mesma coisa. 

Realmente, demais. 

WJPC: O pertencimento veio. 

 
CAM: Nos Estados Unidos também, é claro, ainda mais com essa história de 

ser percebido como negro americano. Depois: mas, não é? Um tempo atrás: 

pera aí, você é daquele país em que um operário chegou a ser presidente da 

república? Hoje não sei como é que seria essa visão. 

WJPC: E como que era a sua visão, Carlos, enquanto homem negro fora do 

Brasil? Como que você tinha essa percepção, essa negritude fora do Brasil? 

Como você acha que ela era vista? 

CAM: África, eu fui visto como um cara de outro lugar na África. Eu fiz uma 

passagem por Londres, foi muito rápida, vindo da África do Sul, uma passagem 

por Londres. Não deu para aprofundar muito. Estive na Itália, participar de um 

seminário, seminário de imersão internacional, convidado pela Kimberly Green. 

Ela que começou esse conceito de interseccionalidade. Esse lugar 

maravilhoso, cidade de Bellagio, localizada na margem do lago Como, um lugar 

maravilhoso. Ficamos coisa de uns 10 dias, só que aí pessoal dos Estados 

Unidos, do Brasil, da África do Sul, mas da África do Sul brancos, negros... 

não. Negros, colored, de cor, que era uma categoria a parte, da África do Sul, 

indianos, na Índia e franceses. Foi uma troca para discutir muito ação 

afirmativa. Foi uma troca muito interessante. Não tive muito convívio na cidade. 

A tendência, já me vejo como um americano, a tendência é essa. Tive uma 

surpresa lá, andando pela cidade, estou em uma esquina, está lá um italiano 

vendendo caipirinha. Me mostrou a cachaça. Mais recentemente eu estive na 

Bélgica, com uma passagem pela Holanda, junto com Ivanir, com Jacques 

d'Adesky, com a Sandra Martins e a Mariana Gino para participar a convite do 

Lazare Kizerbo da Conferência Mundial das Humanidades, em Liege. 

Passamos a semana, fomos a Bruxelas, passamos rapidamente uma 

tarde-noite na Holanda, em Amsterdã, que é uma festa. Não tive nenhuma 



130 
 

percepção negativa da Holanda. Fiquei muito surpreso em Bruxelas por ver 

uma presença negra significativa lá e os caras “tinta mais forte”, como diz na 

Bahia, muito bem arrumados. O Jacques, na verdade, é um afro belga. Ele é 

de mãe de Ruanda e pai belga. Ele nos levou lá a uma galeria que eram só 

lojas de negros, loja de roupas, e também me apresentou a um grupo que é 

uma coisa interessante, de mestiços. Por quê? O que acontece? Lá no Congo, 

em Ruanda, na África belga, esses mestiços não eram aceitos nem pelos 

negros, nem pelos brancos, então tiveram que criar seu grupo próprio. A gente 

tem essa tendência: o mestiço tem que se classificar, mas ele não era aceito 

por negros. Foi essa coisa da passagem. Mais recentemente também 

Alemanha, eu fui convidado, fui fazer uma palestra sobre o movimento black, 

black Rio, na Universidade de Bielefeld. Fizemos uma passagem, minha 

mulher foi, fizemos uma passagem por Hamburgo. Lá fomos recebidos pelo AD 

Junior. Esse que é o influencer. A gente viu em Hamburgo jovens negros e 

brancos, mas ele disse que na antiga Alemanha Oriental ele não ia, porque lá a 

barra era pesada, assim como na Rússia. A parte oriental da Europa é uma 

coisa mais pesada. Achei até que fomos muito bem recebidos no trem entre 

Hamburgo, que o avião que desceu em Hamburgo, entre Hamburgo e 

Bielefeld. Nós fomos muito bem recebidos num restaurante, o garçom nos deu 

os brindes. Quando descemos em Bielefeld, na estação de trem, não tinha táxi. 

Vi passando um rapaz, todo mundo lá fala inglês, eu estudei dois de alemão, 

mas não me garanto. Falei: nós estamos aqui, não tem táxi. O rapaz ligou, 

pediu o táxi e ficou esperando até o táxi chegar. Eu falei: Débora, nós fomos 

muito bem recebidos. Essa é a minha experiência na Europa. São experiências 

curtas, não é uma experiência de vivência, como eu já tive nos Estados Unidos. 

De ficar hospedado em casas de negros. 

WJPC: Como você enxerga essa experiência dos Estados Unidos? 

CAM: É casa. Você é tratado como um local. Você é de fora, você nunca viveu 

ali e você é percebido como local. Já me disseram algumas vezes, depois de 

me ouvirem falar, que achavam que de repente eu era americano filho de 

estrangeiro, criado ouvindo outra língua. Tinha uma coisa na fala, mas sempre 

muito bem recebido. E aquela coisa: chegaram à planta de um grande 

restaurante,  fino,  o  dono  lá,  o negro, os caras me apresentaram, me 



131 
 

abraçaram. Tem essa coisa de identidade mesmo, de perceberem como um 

deles, de pertencimento. 

WJPC: Eu fiz umas perguntas, mas como você já está em alguns pontos, e aí 

eu estou... só para a gente voltar aqui: como foi para você receber o convite do 

Abdias Nascimento para ocupar um cargo público? 

CAM: Isso foi interessante, porque, como eu disse, com o Abdias eu já tinha 

tido alguns contatos esporádicos. Nessa época, não sei se estava nos Estados 

Unidos ou já na Nigéria. Ele passou por aqui e fez umas palestras. Ele era tido 

como muito radical, o movimento negro achava Abdias muito radical. Fez umas 

palestras. Depois eu, por coincidência, a manifestação que houve em 78, em 

frente ao teatro municipal em São Paulo, que depois dali nasceu o MNU, tem 

gente que fala que foi organizado pelo MNU. O MNU seria fundado dias depois. 

Por acaso, eu estava em São Paulo, Maria Beatriz Nascimento me indicou para 

participar, para fazer uma palestra sobre a frente negra brasileira naquela 

reunião de... como é que é o nome? Anpocs. Era naquela época. Eu estava em 

São Paulo e fui participar. Abdias fez um discurso ali. Depois coincidiu que fui à 

Serra da Barriga e na Serra da Barriga encontrei Abdias e o que aconteceu? 

Você tinha falado de americanos em Salvador. Eu peguei um avião aqui no Rio 

uma vez, foi muito interessante, porque estava cheio de americanos que iam 

exatamente para a Serra da Barriga, ou também depois eu peguei americanos 

que iam lá para a Festa da Boa Morte, no recôncavo, na Bahia. Lá na Serra da 

Barriga veio um grupo de americanos e eles estavam precisando de dinheiro, 

pelo pessoal organizador, e pensaram em pedir alguma coisa aos americanos. 

Eu falei: não. Vamos organizar um evento e aí a gente cobra e eles pagam. E 

Abdias estava e ele teve um contato mais direto comigo. Acho que ele gostou 

dessa coisa. Quando o Brizola cria essa secretaria extraordinária de defesa e 

promoção das populações negras, Abdias me convida para ser... eu fui 

superintendente de alguma coisa, igualdade racial. Depois foi interessante, o 

chefe de gabinete era o Ney Lopes e o subsecretário era o João Ruffino. O Ney 

Lopes veio até mim junto com o João Ruffino, e o João Ruffino eu já conhecia. 

Em uma viagem dessas, a gente se encontrou no Senegal. O João Ruffino vem 

pedir para trocar de cargo. O Ney Lopes queria trocar de cargo, porque ele era 

chefe de gabinete e ele achava muito burocrático. Eu aceitei trocar de cargo 



132 
 

com ele. Depois o Abdias foi para o Senado, foi substituído pela Vanda 

Ferreira, depois voltou, então esse foi meu primeiro trabalho ali com ele. 

Depois o que aconteceu? Eu fazia um trabalho, uma coisa da área de turismo... 

sim, trabalhei, tive essa experiência com o maior jogador de futebol que eu 

conheci na vida e um ser humano que eu considero desprezível, que é o Pelé. 

O Pelé se referia ao Edson, ao Edson e ao Pelé, essas duas... trabalhei então 

no Ministério dos Esportes e tive uma experiência ruim, ambígua, algumas 

coisas boas que a gente conseguiu fazer, que aí estou de volta aqui e eu me 

lembro de que saiu a notícia, aquela notícia errada: Adbias toma posse do 

Senado substituindo Darci Ribeiro. Não liguei para ele para não parecer que 

estava pedindo qualquer coisa. Aí recebo uma ligação: Medeiros, quer voltar 

para Brasília? Aí estou de volta para trabalhar com ele no Senado. Fiquei 3 

anos, 97, 98, 99. 2 anos, 97 a 99. Minha experiência é muito boa, porque, na 

verdade, no Senado, o que eu fazia praticamente era escrever discursos dele e 

era “Ghost writer”, escrever artigos assinados por ele. É interessante que ele 

me encomendava: escreve um texto aí sobre a frente negra. Eu tinha tanta 

afinidade de pensamento que ele encomendava e dizia: escreve aí. Ai depois 

ele vinha pegar o texto, mudava uma palavrinha aqui, uma outra palavrinha ali. 

Eu dizia: porra, que consagração! Me tornei muito próximo, quase que um 

parente, quase que um filho, ia visitá-lo, depois já casado com minha mulher 

Débora a gente ia visitar. Almoço na casa de Abdias, porque não tinha negócio 

de comida de sustentar, de comida não sei o quê. Era peru, era leitão, era uma 

caipirinha gostosa. Foi uma experiência muito boa. 

WJPC: Nesse contato que você esteve trabalhando no governo, no trabalho 

público, como que era a presença de negros nesse momento, trabalhando 

nessas esferas? Existia? Como que se dava? Como acontecia essa 

elaboração? 

CAM: Era uma presença pequena, mas especificamente direto, eu não 

percebia uma discriminação direta, mas percebia, sim, que havia uma 

dificuldade burocrática, uma dificuldade com os projetos. Acho que havia 

aquele poder que o Weber menciona, o poder da burocracia. Eu percebia isso. 

Mas era feito de uma forma discreta, nunca nada de frente, nunca bater de 

frente. Nunca percebi isso. Me lembro uma vez trabalhando no Ministério dos 



133 
 

Esportes, eu fui com junto com o Filó, que foi ser presidente do Instituto 

Nacional do Desenvolvimento do Desporto. Eu era assessor do ministro. Eu me 

lembro que houve um evento lá, Filó foi fazer um discurso, ele tem aquela voz 

grave. Quando ele começou o discurso, alguém fez uma brincadeirinha. Ele 

parou, continuou. Aí não teve mais nada. 

WJPC: Nesse período, que você traz muito a questão desse trabalho anterior 

que sempre é feito para as políticas públicas serem o que elas são, você traz 

muito a questão do governo Fernando Henrique como uma porta de entrada. 

Pode explanar um pouquinho para a gente como é que foi isso? 

CAM: O que acontece? Qual foi meu contato? O Fernando Henrique foi o 

primeiro presidente a reconhecer a existência de um problema racial. Já tinha 

havido criação desses conselhos de negro, municipal, estadual. Primeiro foi em 

São Paulo, no governo Franco Montoro, em 83. Aí outros no Rio, Rio Grande 

do Sul. A Fundação Palmares, criada no governo Sarney em 88. Esse governo 

do Brizola com essa secretaria em 91. Em 95, então, houve a marcha dos 300 

anos de Zumbi em Brasília, que levou 35 mil pessoas. Na sequência da marcha 

o Fernando Henrique se torna o primeiro presidente a reconhecer a existência 

de um problema racial. Ele cria um grupo de trabalho interministerial para a 

valorização da população negra e era o representante de 8 ministérios, se eu 

não me engano, e da sociedade civil. Eu fui receber o presidente como 

representante do Ministério dos Esportes. Essas coincidências do destino. 

Conheci pessoas importantes. Tinha pessoa do Itamaraty, tinha um cara muito 

bom, um negro do Itamaraty, e em 96 o Ministério da Justiça organiza um 

seminário internacional. Qual é o título? Multiculturalismo e racismo, o papel da 

ação afirmativa nos estados democráticos, que foi aberto pelo Fernando 

Henrique. Queria que nós encontrássemos alguma forma original de fazer ação 

afirmativa, mas defendendo. Foi muito interessante, porque o cenário, estavam 

presentes grandes nomes, como Thomas Kidmore, Antonio Sérgio Guimarães, 

Carlos Hausenbaum, que era meu amigo pessoal, que eram todos a favor das 

ideias do movimento negro, mas achavam que ação afirmativa era uma coisa 

muito distante, que a elite brasileira era muito fechada. E, 5 anos depois, nós 

temos essas políticas encontradas aqui pela primeira vez no Rio, ação 

afirmativa com recorte racial. Ação afirmativa já estava presente aqui, embora 



134 
 

sem esse nome. Desde a lei dos dois terços lá da década de 30, medidas para 

mulher, para idosos, crianças e adolescentes, pessoas deficiência. Com recorte 

racial primeiro aqui na UERJ, quer dizer, uma lei da ALERJ, Assembleia 

Legislativa, que institui 40% de vagas para negros também com recorte de 

classe nas universidades do estado, UERJ e UENF. E isso que eu digo que 

acaba contaminando o sistema. Mas aí começa do Fernando Henrique. Essas 

medidas, na verdade, tinham começado a ser adotadas ainda timidamente no 

âmbito do Ministério da Justiça, Ministério da Reforma Agrária, que (inint) 

[00:58:04] e no Itamaraty. Aquelas bolsas para estudantes negros se 

prepararem para o concurso do Instituto Rio Branco. Isso já vem lá do 

Fernando Henrique. 

WJPC: Você se recorda em que ano? 

 
CAM: Segundo mandato do Fernando Henrique. 

 
WJPC: Perfeito. A gente vai entrar breve nessa questão das políticas públicas, 

mas uma pergunta aqui que me é bastante interessante é como que foi para 

você o encontro do Durban enquanto efetivação de um grupo incluindo os 

negros, discutindo seus problemas? 

CAM: Nós já tínhamos, porque muitas delas eram pessoas que já nos 

reuníamos para discutir. Tem algumas presenças marcantes. Mas o que foi 

mais interessante ali? A gente pode ter esse contato internacional com grupos. 

Primeiro, houve aquela coisa: os americanos se retiraram da conferência, os 

americanos e os britânicos, mas você tinha lá judeus de diferentes países, 

aqueles muçulmanos da China, todos defendendo pautas dessa natureza, 

negros de uma série de outros países. Foi um contato internacional muito 

interessante. Do ponto de vista do Brasil, a gente já estava muito acostumado a 

discutir a questão racial naquela época, tanto no plano local como no plano 

interestadual, encontros de negros do Sul e Sudeste. Eu me lembro de um 

encontro que foi muito importante, que foi em São Carlos, na Universidade de 

São Carlos, onde pela primeira vez nos reunimos dentro do Rio e de São 

Paulo, procurando uma pauta comum. Essa experiência de Rio Grande do Sul 

daí e Minas, Bahia. Isso não foi novidade lá, mas o contato internacional 



135 
 

envolvendo não apenas negros, mas pessoas de grupos discriminados de 

outras regiões do planeta foi muito importante. 

WJPC: Na sua opinião, Carlos, em que momento histórico você acha que 

essas políticas públicas deixam de ter esse caráter mais socioeconômico e elas 

expandem para essa questão racial? 

CAM: Exatamente a partir de 2001, na esteira da conferência, quando são 

adotadas essas medidas aqui no estado do Rio de Janeiro, universidades 

públicas estaduais. Como eu falei, isso contamina diversas universidades. 

Universidade de Brasília, Universidade Federal, Universidade Estadual da 

Bahia, Universidade Federal do Pará, votando essas medidas por decisão, não 

por lei, mas decisão dos seus conselhos universitários. Até chega em 2012, aí 

vem uma lei para todas as universidades federais, mas uma coisa importante 

para a gente manter. Há quem diga: ação afirmativa foi tipo uma benção, uma 

coisa do PT. Não foi nenhum partido político, embora setores do PT tenham 

apoiado, mas foi também no PT que saiu aquele tal de Movimento Negro 

Socialista, que apareceu para botar a cara preta contra a política de cotas. Foi 

uma ação do movimento negro. Em 2012 vem essa lei das federais e nesse 

mesmo ano o Supremo decidindo sobre um processo que foi aberto pelo DEM, 

Democratas, contra o sistema de cotas da Universidade de Brasília, por 

unanimidade, aí nos surpreendeu, que isso é constitucional. Começa também 

essas medidas no âmbito do serviço público. Em 2017 também são 

consideradas constitucionais. A ação afirmativa virou uma realidade. Eu digo 

dois grandes impactos. Um é visível: a mudança da paisagem humana nas 

universidades públicas no Brasil. Eu, que era o único lá atrás, agora no 

doutorado eu convivi com dezenas de negros, principalmente os homens, mas 

não somente, homens e mulheres, fazendo graduação, mestrado e doutorado. 

O debate sobre a ação afirmativa obrigou a sociedade brasileira a discutir a 

questão de raça. Eu digo, é um elemento fundamental dessa mudança que a 

gente está vendo. O Ivani me lembrou hoje de um outro aspecto, que é do 

campo empresarial, que as empresas precisam se adaptar a usar esses 

programas de diversidade, até para conseguir captar recursos internacionais. 

Isso é exigido agora internacionalmente, então vivendo nessa nova etapa. E é 

satisfação você ver, você ligar a televisão e ver aqueles anúncios: médico 



136 
 

negro no anúncio da Amil, é uma mulher negra dirigindo um carrão, é uma 

família negra alugando a casa de veraneio, coisas que a gente não via. É claro 

que isso tem um reflexo sobre autoestima, principalmente da garotada negra, 

você se vê representado. 

WJPC: Partindo um pouquinho para a sua formação acadêmica, no mestrado 

você vai trabalhar a questão da legislação, como que se dá essa construção? A 

partir de que ponto você chega a esse tema? 

CAM: Eu não me lembro quem que me atraiu exatamente para legislação. Na 

época, não me lembro exatamente, mas era aquela coisa: nos Estados Unidos, 

houve leis, especialmente no Sul, a segregação, as leis, por exemplo, contra o 

casamento inter-racial, aquela norma “one drop rule”, lei de uma regra de uma 

gota de sangue. No Brasil, embora tenha havido algumas leis também, isso se 

deu pelo costume. Então eu queria comparar essas duas realidades, eu via que 

havia muitas diferenças, mas também muitas semelhanças. Eu acho que isso 

ficou muito patente, por exemplo, mais recentemente, a partir daquele incidente 

do assassinato do George Floyd em Minneapolis. A atuação da polícia é muito 

semelhante. Quantas pessoas já foram asfixiadas tanto por policiais quanto 

por... em supermercados, por vigilantes? Agora, a reação é muito mais intensa 

lá. Então eu mostro como isso conseguiu funcionar aqui sem lei, 

necessariamente, e lá foi por lei. E por lei, ao mesmo tempo, tornou um pouco 

mais fácil você reagir, porque ela está explícita, enquanto essa ideologia da 

democracia racial é um grande obstáculo, porque você tem que trabalhar 

contra um inimigo invisível e o próprio Abdias me falava como era quase 

impossível, principalmente na década de 30, início da década de 50, você 

denunciar alguém por democracia racial. Você estava sendo impatriótico, 

estava sendo divisionista, então era preciso: se o Brasil é uma democracia 

racial, pessoas que fazem isso não são patriotas. Um raciocínio tortuoso, muito 

ineficaz. 

WJPC: Engraçado, mesmo depois da pesquisa de 49 da Unesco é que ele não 

chegava à conclusão de que ainda se seguiu... 

CAM: Sim. A pesquisa da UNESCO é um marco, mas ela abre um pouco uma 

discussão no campo acadêmico pelo menos. Já dá mais espaço para os 



137 
 

negros discutirem, porque é uma conclusão meio ambígua, porque eles 

percebem a discriminação racial, mas, como eu digo, a maioria deles é 

desenvolvimentista, então eles tinham a visão de que esses problemas eram 

reminiscências arcaicas da escravidão e queriam desaparecer com o 

desenvolvimento. Depois a maioria deles mudou de ideia, mas já deu mais 

abertura. E na pesquisa da UNESCO, essa comparação apareceu muitas 

vezes. O Oracy Nogueira fez uma pesquisa sobre uma cidade do interior de 

São Paulo que ele foi ver, e aí ele chegou à visão de que Estados Unidos e 

Brasil, aqui nós temos o preconceito de marca, que é o fenótipo, e lá eles têm o 

preconceito de origem, que seria a regra. Eu digo que lá são as duas coisas, 

marca e origem. Ninguém precisa me perguntar árvore genealógica lá, mas só 

que eu podia ser loiro e por ter antepassado branco ser considerado negro. O 

que fez a pesquisa no Rio de Janeiro, Luís Costa Pinto, diz o seguinte: que a 

diferença entre Brasil e Estados Unidos em questão de raça era uma diferença 

de grau, não de essência. Tudo aquilo que aconteceu lá, aconteceu aqui e vice 

e versa, mas em grau, em nível diferente. É interessante. 

WJPC: Sim. Vamos um pouquinho mais, Carlos. E o seu trabalho enquanto 

tradutor? Como que você vê, você hoje já traduziu muitos livros, é um principal 

tradutor do Zygmunt Baumann que é um dos grandes sociólogos do mundo. 

Enquanto homem negro trabalhando com a tradução, como você contaria um 

pouco dessa experiência para a gente? 

CAM: Eu não vejo minha negritude como tão pesada. O que aconteceu? Eu 

trabalhei durante algum tempo, quando eu terminei a faculdade, eu trabalhei 

algum tempo em uma gravadora de jingles fazendo letras de jingles. Jingle é 

cantado. Spots. Até teve um que eu fiz em cima de uma música dos Beatles. 

Era uma caderneta de poupança, então tem aquela música dos Beatles, When 

I'm 64, quando eu tiver 64 anos, e falei assim: quando você puder recordar dos 

cabelos longos, dos tempos felizes, que o tempo não pode apagar, você vai 

agradecer a Morada, onde o seu dinheiro não parou de crescer, caderneta de 

poupança Morada. Foi um trabalho interessante. Aí o Orlando Fernandes, que 

foi presidente do IPCN, Instituto de Pesquisa de Cultura Negra, trabalhava com 

contrato de gráficas e aí ele me avisa que na editora da Zahar, Jorge Zahar 

editor, estavam precisando de alguém como assistente editorial. Ele me 



138 
 

apresentou. O Jorge Zahar me pregou lá. É interessante. Ele tinha uma visão. 

Embora a visão da esquerda, mas ele... tanto que ele botou meu nome dentro 

da editora como professor, e acho que era uma forma de evitar a 

discriminação. Professor. Eu me lembro de uma situação em que um grupo de 

americanos chegou para falar com ele e eu na antessala dele, assistente 

editorial. E os americanos chegaram ali. Eu devia ser lá um... não, estava 

falando. Aí os caras: era eu. E o que aconteceu? Lá eu comecei a fazer muito 

trabalho de... eu já tinha sido trabalhado como revisor no Jornal do Brasil, 

revisor tipográfico, não existe nem mais tipografia, mas provas tipográficas. Ele 

também começava a trabalhar como copydesk. Hoje eles são preparadores de 

texto, quando você pega um texto de um autor nacional ou uma tradução, vai 

corrigindo português. Hoje você vai fazer no computador, mas você pegava o 

escrito, escrevia por cima. Fazia isso para algumas editoras. Uma vez eu 

peguei no livro de uma editora, acho que Nova Fronteira, era um livro de 

divulgação científica. Era um livro daquele Carl Sagan o autor de Cosmos. O 

título era: o romance da ciência. Em inglês era Broca’s Brain, o cérebro de 

Broca, mas o título em português é decisão editorial. Eu peguei o livro, era 

tanto erro de português, estava todo corrigido. O cara entrava nesses falsos 

amigos. Era um esquisito dia de outono na Nova Inglaterra. Exquisit não é 

esquisito. Era um belo dia, alguma coisa assim. A responsável falou: quer 

traduzir? E eu traduzi meu primeiro livro, que foi esse, O romance da ciência. 

Depois traduzi (inint) [01:12:55] e traduzi outros. Júpiter, (inint) [01:13:06] que 

era um autor de ficção científica, mas esse era um livro... mas (inint) [01:13:13] 

uma viagem a Júpiter, então (inint) [01:13:15] encontrar no caminho. Não era 

ficção científica. Traduzi mais uns dois. Depois eu concluí o mestrado, aí eu fui 

a Zahar: agora eu me considero habilitado a traduzir livros de ciências sociais. 

Eu já tinha traduzido textos de ciências sociais, mas artigos para revistas de 

estudos afro-asiáticos, coisas assim. Eles me dão um livro para fazer um teste. 

Eu gostava, fizeram algumas observações. Qual era o livro? Amor líquido. Foi a 

minha primeira tradução para Zahar. Depois de Amor líquido veio Identidade, 

Europa, vários do Baumann e de muitos autores. Tive uma experiência muito 

gratificante, que alguns anos atrás, não sei se foi 2015, 2016, Baumann veio ao 

Brasil para aquele evento Educação 360, que é o SESC com o Jornal Extra, e 



139 
 

eu, como trabalhei no SESC, fiz o contato com um amigo, queria ser convidado 

para assistir. Aí o pessoal do SESC me disse: você não quer fazer uma 

entrevista com o Baumann? Fui eu lá na Escola SESC em Jacarepaguá e me 

avisaram que ele tinha chegado na véspera, meio irritado. Ele estava com a 

segunda mulher dele, a Janina Baumann já tinha morrido. Já tinha traduzido 

até o livro dela, a biografia dela, Inverno na manhã, uma jovem do gueto de 

Varsóvia. Aí me apresentei a ele, mostrei minhas traduções. Ele viu que eu 

domino. Pô, cara, eu fazia uma pergunta, ele voava. E a minha mulher chegou 

atrasada, pegou problema de trânsito, mas eu quero ser apresentada ao 

Baumann. Eu fui e apresentei. Aí ele virou para ela: your husband is a 

wonderful man. Ela falou: vou te chamar agora de Mr. Wonderful. Realmente, 

foi uma experiência... 

WJPC: Ser chamado de wonderful pelo Baumann, realmente não é qualquer 

coisa. É uma coisa bastante interessante. 

CAM: E mais recentemente eu traduzi 2 livros dele, quer dizer, um livro dele. 

Um que ele escreveu em 68 e não foi publicado. Foi em 68 que ele teve que 

sair da Polônia, os judeus perderam a cidadania polonesa e encontraram os 

originais, mas é um livro teórico, é um livro sobre teoria sociológica. E a 

biografia do Baumann, que é um negócio muito... aquela infância dele, o 

antissemitismo, muito bravo, e como é que ele superou, como é que ele 

avançou. 

WJPC: Eu não li a biografia, mas na identidade ele traz alguma passagem 

explorando isso. Agora, então, a questão do seu doutorado, que é o seu último 

grande passo acadêmico. 

CAM: Eu voltei à comparação Brasil e Estados Unidos em uma perspectiva 

mais ampla, não foi a lei, não foi a legislação. Por exemplo, claro, o Black Rio 

eu tinha que trabalhar com isso. Um incidente também muito interessante, 

aliás, dois, comparei e as pessoas normalmente não conhecem, é comparação 

de duas iniciativas de imigração de americanos para o Brasil e como é que elas 

foram recebidas. A primeira foi no final da década de 1860, início da década 

seguinte, brancos do Sul dos Estados Unidos que fugiram para cá, resolveram 

imigrar depois da derrota para o Norte. Muitos achavam que iam ter vergonha, 



140 
 

se sentir humilhados, porque teve que tratar os negros como iguais, coisas 

dessa natureza. O Brasil ainda tinha escravidão, o escravo aqui era mais 

barato. Eu sei que vieram, segundo as estimativas, 22 mil americanos, se 

estabeleceram principalmente em Americana, São Paulo, Vila dos Americanos, 

e Santa Bárbara do Oeste, onde até hoje eles têm cerimônias com aquelas 

roupas dos confederados, aquela bandeira. Agora que não existe protestos e 

tal. Foram superbem recebidos pelo governo. O governo estimulou, disseram, 

são seres superiores. Muito bem. Em 1920 o estado de Mato Grosso publica 

um anúncio em periódicos americanos estimulando americanos a virem para o 

Brasil como imigrantes, oferecendo o que eles ofereciam, passagem do navio, 

pedaço de terra, e isso acaba tendo uma repercussão, saiu no Jornal Both 

Effort American Journal, que era um dos grandes jornais da imprensa negra, e 

estimula um grupo de negros de Chicago a criarem Brazilian American 

Colonization Civicated, porque, naquela época, havia a visão de que a solução 

para o problema racial estava nos portos, estava em sair dos Estados Unidos, 

de volta à África, como Marcus Garvey pregava ou a pergunta por que não 

para o Brasil? A visão que eles tinham: eles viam uma foto do Nilo Peçanha e 

ali eles viam um mulato, logo um negro, essa era a tendência dos Estados 

Unidos, e isso significava que havia status para ascensão de um negro no 

Brasil. Eu falo: erro de tradução cultural. Primeiro que nem todos os brasileiros 

viam o Nilo Peçanha como um mulato e o mulato, especialmente o mulato 

claro, não era um negro. Quando a notícia chega ao Brasil de que negros 

americanos estavam se organizando para vir para cá, provoca o escarcéu. 

Projetos de lei são apresentados no congresso para proibir aquilo. Até então, 

houve a primeira lei de imigração, que proibia imigração de nativos da África e 

da Ásia. Depois quebraram isso para vir os japoneses. Mas os americanos não 

eram nativos da África. Eu sei que esses projetos não passam, mas o Itamaraty 

manda uma ordem secreta para a embaixada, para os consulados, para não 

dar visto para os negros americanos. Só em situações excepcionais. Na 

Constituição de 34 já fala de a imigração manter a identidade europeia. Só 

lembrando, entre os descendentes desses americanos brancos que vieram 

para cá está a Rita Lee, cantora Rita Lee Jones, aquele Gregório Duvivier, 



141 
 

humorista fantástico, e a ministra Ellen Gracie, que foi ministra do Supremo, 

descendente desses americanos. 

WJPC: Carlos, eu acho que você fez um bom panorama da sua história, a 

gente conseguiu abarcar vários pontos, para chegar nesse ponto que é um 

ponto bastante importante, que é que você se tornou um comunicador de 

direito das pessoas negras. Como você vê isso? Como você entende esse 

momento da sua vida? 

CAM: Eu me vejo... às vezes, me perguntam quanto você vai cobrar? Eu falo: 

se me pagaram, não tenho nada contra, mas eu me vejo como um missionário. 

O que eu já apresentei em escolas, em faculdades, em sindicatos. Uma coisa 

mais gratificante na vida, já aconteceu algumas vezes, é cruzar com um 

camarada na rua e: você lembra? Você fez uma palestra em uma escola não 

sei onde. Naquele dia, mudou a minha vida. Eu falo: ah. É o maior prêmio. Eu 

me lembro mais recentemente, em Salvador, uma festa. Lá eu sou conselheiro 

do Olodum, saí do Ilê Ayê, sou amigo de vovô. Aliás, pessoal está vindo aqui. 

Dia 12 de agosto o Awurê, que é a festa de samba do filho do Filó está 

fazendo, está trazendo o Ilê Ayê. Sou super ligado dentro dessas histórias. Lá, 

chego em Salvador, estou em uma festa, aí vem uma moça, vem uma menina, 

a menina olha para mim, começa a brilhar os olhos: na aula nós usamos o seu 

café filosófico. O que acontece? Eu digo o seguinte, que o principal impacto 

negativo do racismo sobre os negros não é a discriminação que a gente possa 

sofrer, é sobre a autoestima, porque se eu me considero inferior, eu sou 

inferior, eu vou me comportar como inferior. A primeira coisa que a gente tem é 

atacar. Quando a gente mostra história africana, quando a gente mostra 

quilombos, quando a gente mostra toda a resistência à escravidão e o quanto 

tudo isso afeta o conjunto da sociedade brasileira. Não é apenas uma luta dos 

negros, é uma luta para melhorar o Brasil, e eu tenho, vamos dizer, a chancela 

para isso de organizações importantes do capitalismo, porque eu já fiz uma vez 

de uma delegação ao Banco Mundial, com essa mesma delegação o Banco 

Interamericano, em Washington, e depois convidado mais 3 vezes pelo Banco 

Interamericano para falar da questão racial no Brasil. Por quê? Qual é a visão 

dessas organizações? O problema racial afeta o conjunto da sociedade 

brasileira. O quanto a sociedade brasileira poderia ser mais avançada se os 



142 
 

negros tivessem melhores condições? Mais avançada economicamente, 

educacionalmente, tudo. Ia produzir mais cientistas e tudo que você possa 

imaginar. Por isso, pelas minhas experiências de vida, falei aqui de brancos 

que me apoiaram pessoalmente e de quanto nós fomos apoiados também 

nessa luta pela ação afirmativa, nós não conseguiríamos isso, eu digo, se não 

tivéssemos brancos que nos apoiaram. Do caso da Universidade de Brasília, 

José Jorge de Carvalho, que foi um branco que foi o grande lutador pelas cotas 

na Universidade de Brasília. O tempo que eu trabalhei no Maracanã, trabalhei 

alguns meses no Maracanã e vejo na Tribuna o Marco Aurélio Melo, que, 

naquela época, era o presidente do Supremo e tinha publicado um texto 

defendendo a ação afirmativa. Eu fui falar com ele. Senhor Ministro, permita 

que eu me apresente: vou dizer só uma coisa, eu sou do movimento negro. Ele 

imediatamente apertou a minha mão: nós vamos vencer. Meu amigo, arrepia. É 

isso que nós estamos trabalhando. Claro, muito em cima dessa identidade 

positiva negra. Nós somos fortes, nós somos inteligentes, nós somos unidos, 

nós somos corajosos, nós temos um papel importante na história. Não no 

Brasil, no mundo. Nós merecemos estar em uma situação melhor. Temos que 

lutar para isso, unir forças entre nós e com os brancos progressistas, que 

existem, sim, e que juntos nós vamos vencer essa história. Eu digo que isso 

que nós temos vivenciado agora, embora estejamos longe de alcançar a 

igualdade, os números mostram do ponto de vista socioeconômico e 

educacional, mas a gente consegue ver uma luz lá no fim do túnel, a gente 

consegue ver uma coisa lá no horizonte, usando uma metáfora médica, para 

que uma pessoa se cure de uma doença grave, é preciso, em primeiro lugar, 

que ela reconheça a existência dessa doença e que passe a se medicar 

adequadamente. A sociedade brasileira está começando a reconhecer o 

problema do racismo, então tem esperança. 

WJPC: Sim. Como última pergunta, para a gente finalizar nossa entrevista, foi 

tudo superinteressante, como que é a sua percepção sendo objeto de pesquisa 

de pós-graduação hoje? Acho que a sua vida vem trazendo vários elementos 

que te condicionam a isso. E como é para você hoje ter essa oportunidade? 

CAM: Já me aconteceu. Eu acho que é uma cadeia de transmissão. Nós 

estamos passando isso para as gerações. Vocês já estão pegando um campo 



143 
 

mais aberto. Na academia, lá para trás, eu não sofri esse tipo de coisa, mas 

era mais difícil. Os próprios orientadores não aceitavam que você trabalhasse a 

questão racial: isso não vai dar em nada. Se incomodavam com isso. No meu 

caso, do mestrado, meu orientador, Luís Friedman falou para mim: olha, eu não 

entendo muito dessa questão. Me deixou totalmente à vontade. Eu entendo 

bem da construção de uma dissertação e tal. Eu me lembro quando eu 

cheguei, eu desenvolvi uma técnica a partir da primeira vez que eu tive que 

falar para um público grande, comecei a trabalhar isso: se eu vou fazer uma 

palestra, eu preparo aquela palestra. Eu preparo como? Qual é o melhor 

momento? Quando eu estou correndo. Não tem interrupção, estou cheio de 

adrenalina e eu começo ali. Começo a trabalhar na minha cabeça. Depois eu 

começo a falar: não, aquela parte está grande. Fui para defender a dissertação, 

tinha 45, 40 minutos. Depois o Friedman falando: pessoal chega aqui cheio de 

livros, ele veio com uma agenda e nem abriu. Foi totalmente aberto, a turma 

também era uma turma excelente. Depois, agora no doutorado, então, tive 

alguns professores negros e os meus dois orientadores, Flávio Gomes e 

Alisson de Moraes, negros, então no problem. 

WJPC: Realmente, é uma mudança. Eu, então, que estudo na Rural, que é 

quase uma meca negra, tanto professores como os alunos. 

CAM: Tem o Milton, Amauri, tem o Alan. 

 
WJPC: Tem muito. Tem a professora Viviane... 

 
CAM: Joselina ainda está? 

 
WJPC: Joselina também é professora lá. Carlos Alberto, agradeço muito a sua 

presença aqui hoje. Foi de grande valia. Você conseguiu passar todos os 

passos que eu desejo. Te agradeço novamente por essa oportunidade de estar 

aqui trazendo um pouquinho da sua história e de estar me dando oportunidade 

de trabalhar você no meu tema, que vai ser de grande riqueza. Agradeço 

imensamente. 

CAM: Foi um prazer. 

 
WJPC: Bom demais. 



144 
 

[01:29:23] - Fim. 
 

 
2.2 – Uma análise do discurso. 

 
A entrevista descreve aspectos da história de vida e militância do 

intelectual Carlos Alberto Medeiros, explorando aspectos biopsicossociais em 

análise com as questões que referendam o pertencimento endógeno, que 

trabalhamos no capítulo anterior. Nessa análise, buscamos a partir das falas 

de CAM, conexões com o conceito de pertencimento endógeno, buscando a 

confirmação das nossas hipóteses no desvelar do conceito na vida da pessoa 

negra. 

Carlos Alberto Medeiros relata sua percepção sobre sua identidade 

racial e as influências de sua família e ambiente doméstico na construção 

dessa identidade negra. Ele menciona que, apesar de seus documentos mais 

antigos constarem como "pardo", ele sempre soube que era negro e nunca 

negou sua origem racial. 

Sua mãe, embora uma empregada doméstica semianalfabeta, sempre 

ressaltou a importância em conscientizá-lo sobre a questão racial. Quando 

CAM afirma: “ela tinha muito cuidado com isso, até na percepção da questão 

racial. Não poderia dar motivo para me discriminarem”, fala do instinto protetivo 

maternal e familiar, que estabelece por relação filogenética, assim como que 

possibilita o pertencimento endógeno adentrar na cosmologia corporal, do 

cuidado com o corpo e da mente da pessoa negra. Comparado ao Orí, que 

guia e afasta dos maus caminhos, que acompanha a pessoa negra durante seu 

nascimento e toda sua vida, com sabedoria para a pessoa negra vencer os 

obstáculos e se manter resistente. 

CAM relata que foi em Porto Alegre, em suas viagens de férias à casa 

de familiares, que foi apresentada a segregação racial. Além da população 

majoritariamente branca da cidade, existiam os clubes e festas que eram 

separados entre brancos e negros. Apesar dessa segregação, Carlos 

menciona que os clubes de negros ofereciam um ambiente protegido, onde não 

eram alvo de racismo ou discriminação. Ele destaca a contradição de como 



145 
 

essa segregação, que é algo ruim, pode ter efeitos colaterais positivos, como a 

união e a valorização de pessoas negras dentro desses espaços. O 

pertencimento endógeno se dá pela compreensão de um sentimento que 

compartilha de fraternidade e solidariedade, que propicia espaços de 

organização coletiva e comunitária, fortalecendo a capacidade de construir uma 

identidade negra curativa frente aos males do racismo. 

CAM compartilha suas experiências relacionadas à discriminação racial 

e à construção de sua identidade negra. Ele menciona lembranças dolorosas 

da infância, como insultos raciais dirigidos a ele, como "macaco" e "tição", mas 

que o fizeram ter uma postura de enfrentamento ao racismo. Essa tomada de 

consciência do ser negro, e das adversidades impostas pelas questões raciais, 

fez com que suas próprias experiências do seu dia a dia influíssem em sua 

capacidade de perceber e ser percebido no mundo, possibilitando ao ego 

novos modos de perceber, pensar, sentir, criar memórias e identificações, 

trazendo para o consciente o processo de reconhecimento do ser negro, no dia 

a dia da pessoa, característica do pertencimento endógeno. 

CAM relata que sempre se percebeu um corpo negro, diante das 

identificações com seu contexto ancestral, histórico e simbólico. Essa 

conscientização da condição do ser negro, ativa os artifícios capazes de 

modificar os esquemas de pensamentos, valores, habilidades e competências, 

assim como seus modos de pertencer a um dado território e cultura. 

Estudar sempre foi uma ferramenta de aceitação do entrevistado nos 

espaços estudantis pouco frequentados por negros. Devido sua inteligência e 

seu comprometimento com a questão estudantil, CAM destaca que teve acesso 

à cultura da classe média, por conta da vivência nas casas em que a mãe 

trabalhava, incluindo linguagem, modos e bibliotecas, que despertou o fascínio 

por leituras. Desde cedo, desenvolveu o prazer pela leitura e demonstrou 

talento para aprender inglês. Além disso, CAM relata sua experiência na 

faculdade, onde era o único aluno negro do curso. Essa situação destacava 

não só a falta de diversidade e políticas de ação afirmativa na instituição na 

época, mas também a necessidade de desenvolver artifícios para reduzir as 

sequelas do racismo, presentes nesses espaços. 



146 
 

Os relatos exemplificam a jornada de CAM em sua formação de 

identidade e construção do pertencimento endógeno, que se deram com as 

possibilidades de desenvolver suas potencialidades embasadas em valores 

culturais, linguísticos, raciais, sociais e educacionais. A edificação das 

subjetividades e coletividades de CAM reverbera na produção de um universo 

propício ao desenvolvimento do pertencimento endógeno, assim como a 

construção de sua identidade negra. 

CAM destaca a importância da representatividade na mídia, 

mencionando filmes de ação com heróis e heroínas negros, que despertaram 

um impacto positivo nele, ao ver personagens negros sendo retratados como 

belos, corajosos, inteligentes e cheios de orgulho negro. Vale recordar, que 

essas produções se dão em consonância com os movimentos de Negritude, 

dispostos pelo mundo. 

Ele também aborda a adoção do cabelo afro, e como isso se tornou um 

elemento importante em sua identidade. CAM menciona que começou a deixar 

o cabelo crescer após se identificar com anúncios e modelos que 

apresentavam cabelos afro naturais. Ele menciona o exemplo do ator Tony 

Tornado, que tinha um cabelo afro e o inspirou. O pertencimento endógeno é 

admitido como os conteúdos conscientes e inconsciente do corpo e da 

corporeidade, no seu sentido material e/ou imaterial, e esses símbolos são 

importantes elementos na construção da subjetividade e identidade da pessoa 

negra. O corpo expressa o simbolismo instrumental do pertencimento 

endógeno, que transforma a energia criativa em energia coletiva, protegendo e 

valorizando o corpo da pessoa negra e sua negritude. 

CAM também faz referência à influência dos movimentos de direitos civis 

nos Estados Unidos, mencionando líderes como Martin Luther King Jr., 

Malcolm X e os Panteras Negras. Ele acompanhou esses movimentos e se 

interessou pela realidade dos negros americanos, o que o levou a se voltar 

mais para a cultura afro-brasileira e a se identificar como parte daquela 

realidade. Essas experiências, narradas por CAM, ilustram a construção de sua 

identidade negra, influenciada por suas vivências, representatividade na mídia, 



147 
 

movimentos sociais e a percepção de suas diferenças em relação à população 

branca. 

Ao mencionar sua experiência na Bahia, CAM destaca a importância da 

identidade negra e como essa identidade pode ser valorizada de forma 

positiva. Diante dessas identificações, a pessoa se permite arquitetar um 

ambiente propício para a moldagem das questões geográficas e territoriais, que 

são elementos basilares do bem-estar e sentimento de pertença com o lugar, 

que se estabelece pela cor da pele, e que fundamentam o pertencimento 

endógeno da pessoa negra. 

É interessante ouvir sobre suas experiências de identidade em 

diferentes países e regiões. A identidade é uma construção complexa e pode 

ser influenciada pela história, cultura e percepção das pessoas ao redor. É 

fascinante como CAM foi percebido de maneiras diferentes em cada lugar que 

visitou, refletindo as complexidades das relações raciais e étnicas em 

diferentes sociedades do mundo. 

Ele menciona que, em São Paulo, inicialmente era identificado como 

baiano, que é algo pejorativo, mas na Bahia, ser baiano é considerado algo 

positivo, com uma autoestima fantástica. No Senegal, por exemplo, CAM foi 

identificado como egípcio. Nos Estados Unidos, descobriu duas identidades 

possíveis: a de um negro americano e a de um etíope, com base nas 

percepções das pessoas ao seu redor. Na África do Sul, surpreendeu-se ao ser 

comparado a indianos devido à presença significativa dessa comunidade no 

encontro de Durban. Em Londres, também foi identificado como indiano por 

uma recepcionista. 

Essas experiências destacam como a identidade pode ser atribuída com 

base em características físicas, cultura e contexto histórico. O pertencimento 

endógeno admite sua natureza a partir da linguagem estabelecida entre as 

pessoas. Corpos, símbolos e valores culturais exprimem a realidade das 

significações da experiência coletiva do ser negro na sociedade, aproximando 

a cor e sua preponderância. Enquanto material objetivo presente em cada 

indivíduo negro, o pertencimento endógeno é a ocupação humana do negro no 



148 
 

tempo, assim como no espaço, refletindo a diversidade e fluidez do conceito de 

identidade. 

CAM avulta o acolhimento que recebeu no Senegal, onde sentiu uma 

consciência diaspórica e conexão com a história da diáspora africana. Nos 

Estados Unidos, CAM foi percebido como um negro americano local, 

experimentando o sentimento do pertencimento endógeno, que reconhece seu 

corpo como instrumento de conexão com sua ancestralidade africana, 

propiciando um ambiente gentil e comunicativo para a construção de uma 

identidade negra dentro da sociedade. 

CAM destacou a comparação entre as realidades do Brasil e dos 

Estados Unidos, base de seus estudos acadêmicos, no que diz respeito ao 

preconceito racial. Enquanto nos Estados Unidos existiam leis de segregação, 

como as leis contra o casamento inter-racial e a "one drop rule", no Brasil, o 

preconceito se deu mais por meio de costumes e pela diferenciação do 

fenótipo. No entanto, Medeiros menciona que há muitas semelhanças, mas a 

grande diferença entre os dois países em termos de raça, argumentando que é 

uma diferença de grau, não de essência. 

Ou seja, os problemas enfrentados nos Estados Unidos também 

ocorrem no Brasil, mas em diferentes níveis, trazendo especificidades no 

enfrentamento desse problema, uma vez que nos Estados Unidos o problema 

foi resolvido, em maior parte, por leis. Assim, CAM reconhece o apoio de 

brancos progressistas nessa luta e enfatiza a importância da união de forças 

entre negros e brancos para superar esses desafios. 

CAM ressalta a importância da autoestima e da valorização da 

identidade positiva negra para combater o racismo. Além disso, atesta que a 

luta contra o racismo não é apenas dos negros, mas uma luta para melhorar o 

Brasil como um todo, uma vez que o problema racial afeta toda a sociedade. O 

reconhecimento consciente do que é ser negro, sua importância enquanto ser 

humano individual e coletivo, assim como sua apropriação das personas 

condizentes com sua ancestralidade e história, definem os significados e 

significações que possibilitam um caminho da valorização dos atributos da 

pessoa negra. 



149 
 

Perante uma análise afetiva, com esse olhar fraterno, a pessoa negra 

pode desenvolver seu potencial para construir sua identidade e sua negritude, 

e entender seu papel extraordinário de humanidade frente ao subjugo imposto 

pelo racismo. 

CAM também menciona a importância da ação afirmativa como uma 

política de inclusão e valorização da população negra no Brasil. Através de 

iniciativas como cotas raciais nas universidades, houve uma mudança visível 

na composição demográfica dessas instituições, permitindo que mais pessoas 

negras tivessem acesso à educação superior. Suas experiências e reflexões 

destacam a complexidade da identidade e como ela pode ser influenciada por 

fatores históricos, culturais e sociais. É importante valorizar e respeitar a 

diversidade de identidades e reconhecer a necessidade de políticas inclusivas 

que promovam igualdade e equidade. 

CAM compartilha suas reflexões e experiências sobre o debate em torno 

da ação afirmativa, a questão racial e as mudanças que estão ocorrendo na 

sociedade brasileira. Ele mencionou que as empresas estão se adaptando ao 

uso de programas de diversidade para atrair recursos internacionais, o que tem 

levado a uma maior representação de pessoas negras em anúncios e 

propagandas, o que afeta positivamente a autoestima da comunidade negra, 

especialmente os jovens. O pertencimento endógeno, de modo irreprimível, 

traz do campo inconsciente as imagens primordiais necessárias para um 

ocupação do lugar na sociedade outrora negado pela cultura branca e racista. 

Apesar de reconhecer que a igualdade ainda não foi alcançada, CAM 

acredita que “há uma luz no fim do túnel” e que a sociedade brasileira está 

começando a reconhecer o problema do racismo, o que traz esperança, na 

visão do entrevistado. Essas reflexões levam CAM a se ver como um 

missionário, compartilhando conhecimento em escolas, faculdades e 

sindicatos, e encontrando gratificação ao ver o impacto positivo que isso pode 

ter na vida das pessoas. O pertencimento endógeno tem como função desvelar 

a importância do corpo negro como um objeto de racionalidade ancestral e 

humana, trazendo outras possibilidades de vida e acesso a bens materiais e 



150 
 

imateriais, a partir da solidariedade com nossos irmãos negros e negras pelo 

mundo. 

A análise do discurso produzida a partir da entrevista, revela que CAM é 

um indivíduo com uma extensa experiência de vida e atuação nas áreas de 

jornalismo, escrita, tradução e, nas pesquisas em relações étnico-raciais. Sua 

trajetória abrange uma dedicação de mais de 50 anos ao estudo das questões 

que afetam as relações entre corpos negros no Brasil e no mundo. 

Nossa análise desse discurso destaca o engajamento de CAM em 

questões políticas relevantes, como sua participação na conferência de Durban 

em 2001, na África do Sul, e seu envolvimento governamental na construção 

de políticas públicas em favor das ações afirmativas. Em nossa interpretação, o 

conceito de "pertencimento endógeno" se apresenta como um algo empírico e 

que relacionamos com à militância e vida de Medeiros. 

Em suma, Carlos Alberto Medeiros é considerado uma figura importante 

na comunidade negra brasileira devido à sua longa trajetória de estudo e 

militância em questões raciais, bem com sua contribuição na produção de 

obras relevantes. Tal contribuição o faz reconhecido para a comunidade negra 

brasileira e no mundo, e objeto de pesquisa dessa dissertação. Essa 

informação é apresentada como uma fonte de honra e alegria para a pesquisa 

em questão. 

 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 
O conceito “pertencimento endógeno”, mencionado na pesquisa, 

refere-se ao sentimento de pertencer a uma identidade negra e à construção 

dessa identidade a partir das características biopsicossociais, conscientes e 

inconscientes, expressas no corpo negro e nas suas expressões de 

corporeidade. Neste sentido, o pertencimento endógeno busca e possibilita 

desenvolver a identidade da pessoa negra no Brasil, agregando indivíduos 

negros distintos em uma coletividade simbólica comum de matriz africana. 

A identidade e a identificação são unidades psíquicas que plasmam 

fundamentação  na  sociedade,  conectando  as  dimensões  psicológicas, 



151 
 

socioantropológicas e históricas desses elementos através da psique. No caso 

da pessoa negra, a identidade e a identificação estão relacionadas à correlação 

de movimentos psíquicos que buscam trazer inteligibilidade às características 

que definem o indivíduo negro e suas coletividades na sociedade brasileira, em 

relação aos negros em si e aos demais brasileiros. 

A compreensão da história da pessoa negra no Brasil, incluindo o 

período de escravidão, é vista como essencial para se conectar com as raízes 

e abordar os problemas decorrentes do racismo. O racismo é uma força que 

busca aniquilar os aspectos subjetivos e coletivos da pessoa negra. Portanto, é 

enfatizada a necessidade de construir proposições que desvelem e revelem a 

descolonização mental da identidade produzida pela e para a população negra 

no Brasil, considerando suas experiências históricas, percepções e vivências. 

No imaginário social brasileiro, alimentado pelo racismo, a 

representação da pele negra ainda é associada a características pejorativas, o 

que leva à exploração dos corpos e mentes negras. O processo de 

escravização deixou marcas profundas que ainda fomentam o racismo, 

classificando as pessoas negras como inferiores, e a investigação aponta para 

importância desse dado. 

A pesquisa aponta para o problema da reconstrução da identidade dos 

negros que foram trazidos da África e expostos a estruturas sociais hostis, 

desde a captura em terras africanas até sua alocação no Brasil. Esse processo, 

completamente diferente das dimensões sociais e estruturais nas quais os 

sujeitos africanos estavam inseridos, em seus países de origem, forçou-os a 

viver uma série de imposições que condicionavam suas identidades a uma 

posição de subalternidade, desvinculada da pessoa negra africana original. 

É importante destacar que a formação da personalidade e identidade 

das pessoas negras foi profundamente afetada pelo legado da escravidão, e 

suas consequências se estendem até os dias atuais, perpetuando 

desigualdades entre brancos e negros. O racismo busca aniquilar os aspectos 

subjetivos e coletivos da pessoa negra, e construir proposições que fortaleçam 

a ideia de uma identidade produzida pela e para a população negra, 

desconsiderando sua história, percepções e vivências, logo, é fundamental que 



152 
 

o corpo negro possa se fazer e refazer presente na história e construir uma 

identidade positiva e processos de identificação alinhados com sua 

ancestralidade e promoção de bem estar social. 

O racismo também se manifesta por meio de sistemas estruturados pelo 

Estado, afastando a população negra do acesso à terra, cultura e educação. 

Os dados revelam que essa parcela significativa da população está privada dos 

direitos necessários para uma vida plena e digna devido às consequências da 

escravidão, que continuam a afetar essas comunidades, ainda no século XXI. 

O contexto histórico da escravidão teve um impacto profundo na 

formação da personalidade e identidade das pessoas negras no Brasil, tanto de 

forma consciente quanto inconsciente, que vai além do dia 13 de maio de 1888, 

data da abolição da escravidão. Os modelos sociais e econômicos presentes 

no sistema escravista desencorajavam a individuação e o desenvolvimento 

pessoal dos escravizados, limitando suas possibilidades de expressão e 

autodeterminação. Portanto, ainda hoje, pessoas não negras e não autóctones 

que se inserem intelectualmente na história do Brasil buscam atribuir um 

sentido ético e digno ao dia 14 de maio de 1888, o "amanhecer" no último país 

escravocrata do Novo Mundo. 

O corpo negro, como uma experiência empírica, materializa 

comportamentos e emoções por meio de expressões corporais e sociais, 

refletindo uma corporeidade que está relacionada ao manejo das 

interpretações simbólicas e culturais de uma determinada sociedade. Os 

aspectos fenotípicos do corpo negro, como a cor da pele, traços faciais, cabelo 

e penteados, estão conectados à ancestralidade africana e desempenham um 

papel importante na experiência e compreensão da identidade racial. 

O corpo negro é o agente vivo que a sua irradiação possibilita o 

processo de individuação de cada ser humano negro em diáspora. Sua 

trajetória de construção é individual, mas também está conectada de forma 

interdependente com outros corpos em sua trajetória coletiva. Os movimentos 

históricos da população negra, marcados pela solidariedade e capacidade 

integrativa, são considerados importantes para a formação da identidade e 

processos de identificação após a abolição da escravidão no Brasil, assim, 



153 
 

criando um ambiente biopsicossocial propício para a construção do 

pertencimento endógeno. 

Os dados sobre o desenvolvimento da população negra, impulsionados 

pelas políticas de ações afirmativas em diversos setores, demonstram a força e 

o potencial que as pessoas negras podem alcançar quando acolhidas por 

políticas públicas que garantem o acesso a novas oportunidades para 

desenvolver sua humanidade integralmente. No caso, é possível discernir os 

distintivos psíquicos e sociais que o atravessam, contribuindo para sua 

subsistência e plenitude, como aponta os dados trazidos nessa investigação. 

A corporeidade autêntica do corpo negro se expressa em diversos 

aspectos, como danças, culinária, arte e vida coletiva, proporcionando 

representações imagéticas no contexto social e cultural. A pluralidade das 

vivências permite a criação de caminhos para a existência plena, onde a 

personalidade e as personas desempenham um papel importante na 

convivência saudável e equilibrada entre as pessoas, ao mesmo tempo em que 

influenciam na formação da identidade. O inconsciente pessoal e coletivo 

abrange todo o material de uma condição humana ao longo da vida, o que 

torna a compreensão da psique da pessoa negra possível através do corpo, 

onde ocorre o movimento de energia psíquica em busca do encontro com o 

Self, de forma criativa e pedagógica. 

O Movimento Negritude, enquanto ação prática de reestruturação e 

sobrevivência, que sob a influência da ancestralidade africana é destacada 

como importante contribuição para a comunidade negra. O intercâmbio 

estabelecido pelo tráfico negreiro gerou uma série de intercorrências que se 

refletem nas relações entre a África e o Brasil. Os símbolos culturais e a 

ancestralidade africana desempenham um papel significativo na formação da 

identidade individual e coletiva, enquanto conceitos históricos, culturais, 

políticos, mitológicos, religiosos, educacionais e sociais, e são fundamentais 

para a identificação com os aspectos da cultura ancestral que se relacionam 

com a realidade do corpo negro contemporâneo. Esses símbolos culturais 

influenciam a identidade individual em termos de sentidos e memórias, ao 

passo que, em nível macro, impactam a sociedade e fomentam o debate sobre 



154 
 

a Negritude, contribuindo para percepções inclusivas capazes de gerar uma 

autêntica identidade negra brasileira. 

Dentre os objetivos propostos nessa pesquisa, o pertencimento 

endógeno é um conceito capaz de explicar os modos particulares e coletivos 

de identidade e identificação e, quando associados aos fatos históricos, permite 

uma compreensão realista da situação vivenciada pela população negra na 

diáspora, tanto no passado quanto no presente. A pesquisa enfatiza a 

importância de compreender as dimensões psicológicas, sociais e históricas da 

identidade e da identificação da população negra no Brasil. Destaca-se a 

necessidade de reconhecer o contexto histórico, bem como as formas de 

coletividade e solidariedade presentes na vida dos negros atualmente para a 

compreensão do pertencimento endógeno. 

Nessa análise, o pertencimento endógeno é apresentado como uma 

ferramenta poderosa para valorizar a cultura negra de matriz africana, 

promovendo o orgulho racial e reconhecendo as contribuições da comunidade 

negra em diversas áreas. É ressaltada a importância de compreender os 

aspectos conscientes e inconscientes da psique, especialmente no que se 

refere à dimensão racial, para construir uma identidade negra mais autêntica e 

consciente. 

No contexto brasileiro, o pertencimento endógeno é fundamental para 

enfrentar o racismo estrutural e construir uma sociedade mais justa e 

igualitária, reconhecendo a diversidade cultural e a contribuição dos negros 

para a formação da sociedade brasileira. Promover o diálogo intercultural e o 

respeito às diferenças também é destacado como parte desse processo. 

No entanto, a pesquisa reconhece que há a necessidade de uma 

abordagem mais abrangente do tema, considerando a obtenção de mais dados 

qualitativos e quantitativos para comprovar as hipóteses levantadas. A 

incorporação de outros conhecimentos e saberes podem contribuir para uma 

melhor compreensão dos aspectos que envolvem a formação da identidade 

individual e coletiva da pessoa negra no Brasil.



155 
 

7. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

 
ABIMBOLA, Wande. A concepção iorubá da personalidade humana. In: 

Colóquio Internacional para A Noção de Pessoa na África Negra, Paris, 1971. 

Edição nº 544. Paris: Centre Nacional de la Recherche Scientifique, 1981. 

ALDA, LEAL e ARENA, Ana Cristina, Michele e Valéria. Equipe Volante: 

descentralização do atendimento de proteção social de famílias. Referenciadas 

ao órgão gestor de Departamento de Bem-estar Social da Prefeitura Estância 

de São Roque. São Roque, 2016. 

BAIRRÃO, José Francisco Miguel Henriques e ÁVILA, Maria Thereza. 

Etnopsicologia no Brasil: teorias, procedimentos, resultados, Salvador: 

EDUFBA, 2015. 

BAUMAN, Zygmunt. Comunidade. Rio de Janeiro: Ed. Zahar, 2003. BAUMAN, 

Zygmunt. Identidade. Rio de Janeiro: Ed. Zahar, 2005. 

BAUMEISTER, Roy F; LEARY, Mark R. The Need to Belong: Desire for 

Interpersonal Attachments as a Fundamental Human Motivation. Psychological 

Bulletin, Vol. 117, 423, 497-529. Virginia, 1995. 

BRASIL, Ministério da Saúde. Secretaria de Gestão Estratégica e Participativa. 

Departamento de Apoio à Gestão Participativa e ao Controle Social. Política 

Nacional de Saúde Integral da População Negra: uma política para o 

SUS/Ministério da Saúde, Secretaria de Gestão Estratégica e Participativa, 

Departamento de Apoio à Gestão Participativa e ao Controle Social. 3. ed. 

Brasília: Editora do Ministério da Saúde, 2017. 

CAMBRAY, Joseph; SAWIN, Leslie; tradução Caio Liudvik. Pesquisa em 

Psicologia Analítica: aplicações a partir da pesquisa científica, histórica e 

intercultural. 1. ed. Petrópolis: Editora Vozes, 2021. 

 

CARVALHO, Wilmar. Projeto Missão Continental JF Haiti/Diagnóstico 

Social e início do projeto. Juiz de Fora, MG: Material não publicado, 2017. 

CARVALHO, Wilmar. Projeto Quilombo do Carmo: atividades culturais e 

socioeducativas. Vargem Grande Paulista, SP. Material não publicado, 2019. 

COUTINHO, Carlos Nelson, Cultura e sociedade no Brasil: ensaio sobre 

ideias e formas. São Paulo: Expressão Popular, 2011. 

COUTO, Mia. Raiz de orvalho. Maputo: Cadernos Tempo, 1983. 



156 
 

ETHOS, Instituto. Perfil social, racial e de gênero das 500 maiores 

empresas do Brasil e suas ações afirmativas. São Paulo: Ethos, 2016. 

FREUD, Sigmund. A História do Movimento Psicanalítico. São Paulo: Nova 

Cultura, 1978. 

FREYRE, Gilberto, Casa-Grande & Senzala: formação da família brasileira sob 

o regime da família patriarcal. São Paulo: Global, 2006. 

GOMES, Laurentino, Escravidão: do primeiro leilão de cativos em Portugal à 

morte de Zumbi dos Palmares. Volume 1. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2019. 

HALL, Stuart. Quem precisa da identidade? In: SILVA, Tomaz Tadeu (Org. e 

Trad.). Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis: 

Vozes, 2000. p. 103-133. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade; tradução Tomaz 

Tadeu da Silva, Guaracira Lopes Louro; 11.ed. Rio de Janeiro: DP & A editora, 

2006. 

HOBSBAWM, Eric. Tempos Interessantes: Uma vida no século XX. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2002. 

JUNG, Carl Gustav. O Eu e o Inconsciente. Petrópolis: Vozes, 1978 p. 165. 

 . Fundamentos da Psicologia Analítica. Petrópolis: Vozes, 

1985. 

 . Psicologia e Religião. Petrópolis: Vozes, 1987. 

 .Os tipos psicológicos. Petrópolis: Vozes, 2012. 

 . Desenvolvimento da Personalidade. Petrópolis: Vozes, 

2013. 

LE BRETON, David. La Sociología del Cuerpo. Buenos Aires: Nueva Visión, 

2002, 153 p. 

LOPES, Nei. Bantos, Malês e Identidade Negra. Belo Horizonte: Autêntica, 

2021. 

LOPES, Nei. Filosofias Africanas: uma introdução. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2020. 

MACHADO, Carlos Eduardo Dias e LORAS, Alexandra Baldeh. Gênios da 

Humanidade: Ciência, tecnologia e inovação africana e afrodescendente. São 

Paulo: DBA, 2017, 256 p. 

MATTOSO, Kátia M. de Queirós. Ser escravo no Brasil: séculos XVI-XIX. 

Petrópolis: Vozes, 2016 



157 
 

MEDEIROS, Carlos Alberto. Carlos Alberto Medeiros (depoimento, 2004). Rio 

de 

Janeiro, CPDOC/Fundação Getúlio Vargas (FGV), (2h 50min). 

 

MENDES, Karina; SILVEIRA, Renata; GALVÃO, Cristina. Revisão integrativa: 

método de pesquisa para a incorporação de evidências na saúde e na 

enfermagem, 2008. 

Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/tce/a/XzFkq6tjWs4wHNqNjKJLkXQ/?lang=pt 

MOORE, Carlos. Racismo & sociedade: Novas bases epistemológicas para 

entender o racismo. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2007. 

 . Discurso sobre a negritude. Belo Horizonte: Nandyala, 

2010. MORIN, Edgar. Ética, Cultura e Educação. São Paulo: Cortez, 2011. 

MUNANGA, Kabenguele. Negritude: usos e sentidos. Belo Horizonte: 

Autêntica Editora, 2019. 

 . Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade 

nacional identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2020. 

NABUCO, Joaquim. 1849-1910. O abolicionismo. Petrópolis, RJ: Vozes, 2012. 

NASCIMENTO, Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência cultural 

negra. Revista Afrodiáspora, v. 3, n. 6-7, p. 41-49, 1985. 

NURSE, Paul. O que é a vida? compreendendo a biologia em cinco 

passos. Rio de Janeiro, RJ: Intrínseca, 2021 (Kindle digital). 

PATTERSON, Orlando. Slavery and Social Death. A Comparative Study. 

Cambridge (MA): Harvard University Press, 1982. 

PIERE, Paolo Francesco. Dicionário Junguiano. São Paulo: Editora Paulus, 

2002. 

POUTIGNAT, Phillipe. Teorias da etnicidade. Segundo grupos de estudos 

étnicos e suas fronteiras de Friedrik Barth/Philippe Poutignat, Joycelyne Streiff-

Fernart. São Paulo, Fundação da Ed. Unesp, 1998. 

RATTS, Alex. Eu sou Atlântica: sobre a trajetória da vida de Maria Beatriz 

Nascimento. São Paulo: Editora Imprensa Oficial, 2006. 

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Alma Africana no Brasil. Os iorubás. São Paulo: 

Editora Oduduwa, 1996. 

RICHARD and ROBBINS, Lee and Steven B. Measuring Belongingness: The 

https://www.scielo.br/j/tce/a/XzFkq6tjWs4wHNqNjKJLkXQ/?lang=pt


158 
 

Social Connectedness and the Social Assurance Scales. Journal of Counseling 

Psychology, Vol. 42, nº 2, p 232-241. Virginia, 1995. 

ROCHA, E.F. O negro no mundo dos ricos: um estudo sobre a disparidade 

racial da riqueza com os dados do Censo 2010. Brasília: Editora UnB, 2019. 

SANTOS, Ynaê Lopes. História da África e do Brasil Afrodescendente. Rio 
de Janeiro: Pallas, 2017. 
SENRA, Iara. Identidade Nacional: as interpretações de Oliveira Viana, 

Gilberto Freyre e Sérgio Buarque de Holanda. Anais do Encontro 

Internacional e XVIII Encontro de História da Anpuh-Rio: Histórias e 

parcerias. UFF, jul. 2018. 

SETTON, Maria das Graças Jacintho. A teoria do habitus em Pierre Bourdieu: 

uma leitura contemporânea. Revista Brasileira de Educação, nº 20. SP: 

ANPED, mai/ago 2002, p. 60-70. 

SILVA, Alberto da Costa. A manilha e o libambo: a África e a escravidão, de 

1500 a 1700. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2002. 

SILVA, Antônio Luiz. O método etnográfico: uma reflexão a partir da 

Catingueira – PB. PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de 

Ciências Sociais da UNILAP, v.11, nº2, p. 191-209, jul/dez. Macapá, 2018. 

SILVA, Flávia Gonçalves. Subjetividade, individualidade, personalidade e 

identidade: concepções a partir da psicologia histórico-cultural. Psic. da Ed.; 

São Paulo, 2009, p. 169-195. Disponível em: 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/psie/n28/v28a10.pdf 

SILVA, Joyce Gonçalves da. Corporeidade e identidade, o corpo negro 

como espaço de significação. In: Congresso Internacional Interdisciplinar em 

Sociais e Humanidades. Salvador: UCSal. 2014. p. 263-275. 

SILVA, Tatiana Dias. Ação Afirmativa e População Negra na Educação 

Superior: acesso e perfil discente. IPEA, Rio de Janeiro, junho de 2020. 

SOUZA, Domingos. Tópicos de Identidade e Pertença Cultural: Salvador, 

Editora UFBA, 2014. 

SOUZA, Jessé. A construção social da subcidadania: para uma sociologia 

política da modernidade periférica. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 

SOUZA, Jessé. A elite do atraso: da escravidão à Lava Jato. Rio de Janeiro: 

Leya, 2017. 

SOUZA, Jessé. Como o racismo criou o Brasil. Rio de Janeiro: Estação 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/psie/n28/v28a10.pdf


159 
 

Brasil, 2021. 

VIANA, N. Jung e a Individuação. Goiânia: Fragmentos de Cultura. 27, n.4, p. 

486-494, out./dez. 2017. 

VILLANOVA RODRIGUES, Marilia. A transversalidade da prática do 

profissional de história – cap. 5: A história do bairro São Benedito. Ponta 

Grossa: Atena Editora, 2019. 

VISENTINI, Paulo Fagundes. As Revoluções Africanas: Angola, Moçambique 

e Etiópia. São Paulo: Ed Unesp, 2012.



160 
 



161 
 



162 
 



160  

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

  


	DEDICATÓRIA
	AGRADECIMENTO
	RESUMO
	ABSTRACT
	RESUMEN
	SUMÁRIO
	APRESENTAÇÃO
	INTRODUÇÃO
	A ESCOLHA DO OBJETO DE PESQUISA

	REVISÃO DE LITERATURA
	MATERIAL E MÉTODO (Simbólico-Arquetípico)
	1. CONSTRUÇÃO PSICOSSOCIAL DA IDENTIDADE NEGRA NO BRASIL
	1.1 Identidade: uma construção biopsicossocial
	1.1.2 Identidade e Identificação: por Carl Gustav Jung (1875-1961)
	1.1.3 Identidade e Identificação por Stuart Hall
	1.2 As rotas do Atlântico: a construção da identidade negra no período        escravocrata.


	LINHA DO TEMPO
	1.3 Síntese
	2- CORPO HUMANO: UMA IDENTIDADE VISÍVEL DA PESSOA NEGRA
	2.1.2 O corpo humano: uma perspectiva analítica biológica
	2.1.3 O corpo humano: perspectiva analítica psicológica
	2.1.4 O corpo humano: perspectiva analítica sociológica
	2.2 Corpo preto: uma identidade sócio-histórica da pessoa negra no Brasil
	2.3 O corpo negro no hoje: dados da população negra brasileira
	2.4 Síntese

	3 PSICOLOGIA ANLÍTICA E A CONSTRUÇÃO DO PERTENCIMENTO ENDÓGENO
	3.1 Uma compreensão analítica da psique na obra junguiana
	3.1.2 Fundamentos para a construção de um conceito
	em Psicologia Analítica
	1.1.2 Fundamentos teóricos da Psicologia Analítica: conceitos indispensáveis a compreensão da psique junguiana
	1.1.3 O inconsciente pessoal e o inconsciente coletivo:
	1.1.4 Personalidade e persona


	1.2 O movimento Negritude na formação da identidade individual e coletiva da pessoa negra
	1.3 Conceito: um modo de identificação do objeto
	4.3.1  Fundamentos teóricos dos conceitos Endógeno e Pertencimento
	1.4 O conceito de pertencimento endógeno por Wilmar José Pereira de Carvalho

	1.5 Síntese
	2. CARLOS ALBERTO MEDEIROS: UMA AUTOBIOGRAFIA DO PERTENCIMENTO ENDÓGENO
	2.1 Entrevista presencial com Carlos Alberto Medeiros
	2.2 – Uma análise do discurso.

	6. CONSIDERAÇÕES FINAIS
	7. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS


