
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO / INSTITUTO MULTIDISCIPLINAR 

CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO, 

CONTEXTOS CONTEMPORÂNEOS E DEMANDAS POPULARES 

 

 

 

 

 

FILHOS E FILHAS DA LUTA: AS LIÇÕES E O LEGADO DA 

MARCHA DE 1988 E AS LUTAS DE NEGRAS E NEGROS 

ORGANIZADOS NO COLETIVO DENEGRIR – UERJ 

 

 

 

CYRO WANDERLEY GARCIA ROSA JUNIOR 

 
Sob a Orientação do Professor Dr. 

 

Amauri Mendes Pereira 

 

 

Dissertação submetida como requisito 

parcial para obtenção do grau de Mestre 

em Educação, no Curso de Pós-

Graduação em Educação, Contextos 

Contemporâneos e Demandas Populares, 

Área de Concentração em Educação, 

Contextos Contemporâneos e Demandas 

Populares. 

 

 

Seropédica/Nova Iguaçu, RJ  

Dezembro de 2023 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

"O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 

Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001” 

 

"This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001" 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 



 

Dedicatória 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em memória de minha irmã Amanda Maria (Senzy). Minha irmã era um libertária, amante da 

vida e das lutas. Não perdia um combate, educadora daquelas que não deixava ninguém para 

trás e artista por um talento natural. A alegria de aprender nela me inspirava. Essa irmã mais 

velha faz muita falta e não teria chegado aqui sem ela. 

 

Irmã, agora o seu irmão é Mestre! Obrigado! 

 

 

(In memoriam) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Agradecimentos 
 

 

Aos meus Bisavôs/ós: 

 

Alberto Garcia Rosa Tarsila Wanderley da Silva 

Luiza de Souza Prata Rosa  João de Souza Villaça 

 

Gustavo Malaquias de Oliveira Agnello Francisco de Castro 

Joaquina da Conceição Oliveira Malvina Gomes da Silva 

 

 

Aos meus avós/ôs 

 

Cyro Garcia Rosa  José Gustavo de Oliveira 

Amarilles Wanderley Garcia Rosa Maria das Dores da Silva de Oliveira 

 

 

Especialmente à minha mãe, Mary Stella de Oliveira Rosa e ao meu pai Cyro Wanderley 

Garcia Rosa por me manterem de pé nos momentos em que pensei que cairia. Amo vocês! 

 

À minha querida companheira Jacqueline, por ser uma mulher preta que milita, corajosa, 

aguerrida e de elevado conhecimento político e intelectual, que sempre esteve disposta a ler e 

ajudar neste trabalho. Um tipo de apoio que só o amor permite e que o tempo não apaga! 

As/os irmãs/ãos pelo aprendizado político, pedagógico, pela generosidade na partilha e pelo 

ombro a ombro nas primeiras fileiras da Luta! Clarissa França, Fabio Tavares, Cizinho 

Afreeka e ao conjunto do Coletivo de Estudantes Negras e Negros – DeNegrir UERJ, onde 

nasceu os mais furiosos entre os furiosos! 

 

Ao Professor Dr. Irmão Amauri Mendes Pereira. Uma tocha que nunca deixou de arder, um 

símbolo vivo da rebeldia negra dos melhores anos do movimento negro no século XX, se não 

fosse ele, talvez, não existiria o Movimento Negro como conhecemos atualmente. Um 

enorme privilegio tê-lo como orientador, fonte de sabedoria e aconselhamento, que nutriu 

este trabalho. Os meus sinceros e mais respeitosos agradecimentos. 

 

Aos irmãos, os mais velhos, os quais guardo um profundo respeito e admiração: Haroldo 

Antônio, Elias Alfredo, Suzete Paiva e Dona Joana Angélica. Meu muito obrigado, sem a 

existência de vocês lutas não teriam existido, caminhos não teriam sido pavimentado e esse 

trabalho não seria possível. Sem vocês nosso presente seria menor! 

 

Aos meus irmãos Orlando Ferreira e Ras André Guimarães, com eles dividi as “marmitas” na 

“Mad Max” branca da UERJ, nos corredores cinzentos do 9ª andar de onde fizemos brotar a 

Radicalidade Negra e as lutas de toda uma geração. Encontre-nos na Tempestade, Jah no 

Dead! 

 

À Irmã educadora e escritora Lu Ain Zaila, pela valiosa colaboração nesse trabalho. Dessa 

irmã eu lembro com respeito da coragem em assumir uma tarefa dificílima de nossa geração 

no DCE UERJ (2004/2005), em luta e em defesa das ações afirmativas. 



Aos Professores, Carlos Alberto Medeiros, Alexandre Nascimento e Renato Nogueira Jr., uma 

geração que segurou com firmeza as rédeas da luta negra, que meteram o “pé na porta” e que 

fizeram prevalecer os direitos daqueles que vieram depois. Muito Obrigado pela honra em 

fortalecer nesse trabalho. 

 

Aos meus filhos Kehynde Mahin, “aquela que fala em nome de seus antepassados ou que vem 

em nome de seus ancestrais” e Kilunji Garcia “aquele o qual a inteligência fez morada”. Meus 

filhos representam o acerto, o ajuste, o retorno daqueles que nunca se foram. Depois que eles 

nasceram, eu percebi que nada estava perdido, nem as lutas foram em vão e que outras 

primaveras virão! Dei poder e dignidade ao nome deles! 

 

A minha navalha, Nkosi. Pela honra que me foi dada de ter sido o último Kambondu raspado 

nessa vida pelas mãos de Tata Nkosi Biole. Por essas mãos, eu renasci no sagrado e nos 

segredos dos antepassados. Tata Biole dizia que eu seria filho dele, nessa e nas outras vidas e 

isso eu nunca esquecerei. O sangue, que brota da terra, é a semente que foi plantada! Kiuá 

Nkosi! Pokó Imoxi! 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Rei Zumbi de Palmares 

 
A história nos engana 

Dizendo pelo contrário 

Até diz que a abolição 

Aconteceu no mês de maio 

A prova dessa mentira 

É que da miséria eu não saio 

Viva 20 de novembro 

Momento pra se lembrar 

Não vejo em 13 de maio 

Nada pra comemorar 

Muitos tempos se passaram e o negro sempre a lutar 

Zumbi é nosso herói Zumbi é nosso herói, colega velho 

De palmares foi senhor 

Pela causa do homem negro 

Foi ele quem mais lutou 

Apesar de toda luta, colega velho 

Negro não se libertou, camarada! 

Iê, é hora, é hora 

Iêee, é hora, é hora, camará 

Iê, vive meu mestre 

Iêee, vive meu mestre, camará 

Iê, quem me ensinou 

Iêee, quem me ensinou, camará 

 

Mestre Moraes - GCAP 



Presença 

O hálito da Melancolia alargava-me 

O peito, vi suas horas cinzas 

mijando sobre mim, ergui-me, obscuro, 

ante o último pilar desta esperança: 

desvendar o que fui entre o meu povo. 

Gravaram-me, então, na testa: “Eis o estranho!” 

Estou deitado há muito tempo, sou culpado: 

minhas mãos semearam cafezais onde me enforco 

lembrando... 

Do que fizemos já falaram: claro 

é o contorno de nossa rota em torno dos engenhos, 

o vaivém de nossos braços ninando-vos os nenês 

de tez amanhecida. 

Estou aqui. 

Duro de ser quebrado, pois a tristeza 

Passa a enrijecer-me, e já me dispo 

do pouco que enfim me atribuístes. 

Eis-me aqui! 

E convoco a vossa herança para um grande incêndio, 

Pois que ouso mira-me, e já início! 

 

 

Oswaldo de Camargo 



Como num trem de Solano Trindade 

Como num trem de Solano Trindade 

corre o Brasil 

Sob a linha da miséria, 

em febre férrea, 

numérico, anônimo 

 

Orlando Ferreira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aqueles que professam apoio à liberdade, mas depreciam a agitação, 

são homens que querem colher sem arar o solo; eles querem chuva 

sem trovões e relâmpagos. Querem o oceano sem o rugido terrível de 

suas muitas águas. [...] O poder não concede nada sem demanda. 

Nunca concedeu e nunca concederá. Descubra o que qualquer pessoa 

calmamente se submeterá e você descobrirá a medida exata que lhes 

será imposta, e assim será até que haja combate com palavras ou 

golpes, ou com ambos. Os limites dos tiranos são prescritos pela 

resistência daqueles a quem eles oprimem. 

 

Frederick Douglass 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Pedimos um minuto de silêncio às grandes lideranças Internacionais contra o 

Imperialismo e o Racismo. Comandantes na luta de libertação africana estão 

simbolizados, por Steven Biko e por Samora Machel recentemente assassinados pelo 

regime racista da Africa do Sul”. 

 

 

 

 

 

 

Intervenção de Membro do Comando da Marcha, abrindo a Marcha de 1988. 



RESUMO 

 

JUNIOR, Cyro Wanderley Garcia Rosa. Filhos e filhas da luta: as lições e o legado da 

marcha de 1988 e as lutas de negras e negros organizados no coletivo DeNegrir – 

UERJ. 2023. 143p. Dissertação (Mestrado em Educação, Contextos Contemporâneos e 

Demandas Populares). Instituto de Educação/Instituto Multidisciplinar, Universidade Federal 

Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 2023. 

 

Para essa dissertação, a Marcha do Movimento Negro “contra a farsa da abolição”, realizada 

em 1988, é um marco no processo de organização do Movimento Negro no Rio de Janeiro. 

Como um exemplo, o presente trabalho aborda dois de seus legados – o Coletivo Denegrir de 

Negros e Negras da UERJ e o Pré-Vestibular para Negros e Carentes – vistos como novas 

formas de luta negra, o que se confirmou adiante com a criação de incontáveis coletivos de 

estudantes em universidades públicas e privadas e pré-vestibulares comunitários em todo o país. 

Para fundamentar essa análise, foi preciso consultar jornais da época e investigar os contextos 

de pensamentos, articulação e organização que levaram aquele evento marcante no ano do 

centenário da “farsa da abolição”. 

 

 

Palavras-chave: Marcha de 1988, Movimento Negro, Farsa da Abolição, Comitês da 

Marcha, Centenário da Abolição. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

 

JUNIOR, Cyro Wanderley Garcia Rosa. Sons and daughters of the struggle: the lessons 

and legacy of the 1988 march and the struggles of black men and women organized in 

the DeNegrir collective - UERJ. 2023. 143p. Dissertation (Master in Education, 

Contemporary Contexts and Popular Demands). Instituto de Educação/Instituto 

Multidisciplinar, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica/Nova Iguaçu, RJ, 

2023. 

 
 

 

For this dissertation, the Black Movement March "against the farce of abolition", held in 1988, is a 

milestone in the process of organizing the Black Movement in Rio de Janeiro. As an example, this 

paper looks at two of its legacies - the Denegrir Collective of Black Men and Women at UERJ and the 

Pre-Vestibular for Blacks and People in Need - seen as new forms of black struggle, which were 

confirmed further on with the creation of countless student collectives at public and private 

universities and community pre-vestibulars throughout the country. To support this analysis, it was 

necessary to consult newspapers from the time and investigate the contexts of thought, articulation and 

organization that led to this landmark event in the year of the centenary of the "abolition farce". 

 

 

 

 

Keywords: 1988 March, Black Movement, Abolition Farce, March Committees, Abolition Centenary. 

 



Sumário 
 

 

 

 

 

 

Introdução................................................................................. 

 
CAPITULO I – A MARCHA CONTRA A FARSA DA ABOLIÇÃO 

1.1. “Nada Mudou, Vamos Mudar! ” 

1.2. Anos 1970-80, o renascimento das lutas negras 

1.3. Registros históricos que o tempo não apaga: O impacto da Marcha na imprensa e em 

outras instituições 

1.4. A importância e as lições deixadas pelos Comitês que organizaram a Marcha 

 

 

CAPITULO II – “FILHXS DE 1988”: DAS LUTAS PELO ACESSO A UMA NOVA 

UNIVERSIDADE 

2.1 – O Movimento dos PVNCs - Pré-Vestibulares para Negros e Carentes 

2.2 – Estratégias pedagógicas 

2.3. O Movimento AVANÇAR e o Coletivo DENEGRIR: Notas sobre uma nova Agência 

 

Considerações Finais......................................................................... 

Referências Bibliográficas..............................................................… 

Lista dos Jornais Pesquisados........................................................... 

Anexos................................................................................................ 



1 
 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Penso que é tímida produção a respeito dos processos sociais e políticos, que alicerçaram a 

realização da Marcha de 1988 Contra a Farsa da Abolição. Muitos são os estudos sobre o 

movimento negro, porém quase nada temos a respeito das lições e do legado desse evento. 

Segundo as palavras de um de seus principais organizadores, em artigo ao Jornal Questões 

Negras, PEREIRA (1998), esse acontecimento mudou a história do movimento Negro. Em 11 

de Maio de 2023, a Marcha completou 35 anos, por isso o primeiro capítulo cumpre o papel de 

analisar e investigar como o principal ato político de rua, organizado e dirigido pelo Movimento 

Negro. Ele reuniu mais de 20 mil negras e negros de diversas regiões do Rio de Janeiro, 

organizados em Comitês, articulados com associações de moradores, coletivos de base em 

favelas e periferias revelou os limites da democracia racial e as violências do racismo estrutural. 

Um dado que, para mim, marca a importância desse acontecimento político foi deixar a nu, 

nacionalmente, que a ideia de colaboração entre as raças no Brasil – o mito da democracia racial 

– era uma grande mentira criada pelas elites nacionais de ascendência escravocrata. Em minha 

visão, a Marcha do Movimento Negro no ano do Centenário da Abolição criou uma nova 

atmosfera a respeito das condições de vida do povo negro no Brasil, denunciou o abismo das 

desigualdades sociais-raciais e desafiou os poderes políticos e simbólicos no país. Segundo a 

palavra de ordem do comando da Marcha “Vamos marchar até onde o racismo deixar”, estavam 

aí colocadas as novas condições objetivas e subjetivas da luta. Para as mais de 20 mil pessoas 

reunidas na Marcha, o ambiente de transição e mudanças temperava ainda mais os desejos de 

superação da realidade excludente em que vivia a população negra na educação, na saúde, na 

moradia e na segurança pública. 

Passada uma década, o Jornalista Carlos Nobre (1998) escreveria em artigo no Jornal Questões 

Negras, que desde então o Movimento Negro do Rio de Janeiro havia se transformado no 

principal defensor e guardião da Declaração Universal dos Direitos Humanos e dos direitos 

básicos do cidadão discriminado. Em sua visão, a Marcha gerou uma onda de novos sujeitos 

negros, que a partir daquele momento passariam a querer mais e novos direitos. Assim, na 

primeira parte da dissertação procurei investigar o contexto político e organizacional para a 

realização da Marcha e abordo a importância dos Comitês, que sediaram as plenárias de 

organização da Marcha. Realizei, ainda, entrevistas com personagens destacados na luta, 

mobilização e organização negra nos períodos históricos descritos nesse trabalho, também 

tomei por base para a elaboração da pesquisa de Jornais da época, tais como Jornal do Brasil, 



2 
 

 

 

Tribuna da Imprensa, O Dia, Jornal do Comércio, Folha de São Paulo, O Globo, a coluna Afro- 

Latino-América do Jornal Versus, de publicação até 1978, ano da fundação do MNU, o Jornal 

Questões Negras, disponibilizado pelo Jornalista Edson Borges e o Boletim dos Comitês do 

Movimento Negro/ RJ do acervo do CEMUPF–Centro de Mulheres de Favelas e Periferia 

concedido por Dona Joana Angélica. Pelo que está sendo contado inicialmente a respeito do 

papel político, das lições e do legado da Marcha no ano do Centenário da Abolição, acredito 

que esse marco histórico possibilitou novas táticas e estratégias para encarar a luta de combate 

ao racismo. Um bom exemplo é o que encontrei pesquisando o noticiário de jornais nas semanas 

anteriores à Marcha: documentos oficiais e informações mostram o envolvimento da prefeitura, 

através da Secretaria de educação, para que houvesse mobilização de estudantes e realização de 

uma Marcha, também na região central da capital no dia anterior da Marcha do Movimento 

Negro. Foi uma surpresa! Até então, nem em conversas sobre a Marcha e nem nas entrevistas 

havia aparecido essa informação. 

No segundo capítulo, discuto o Movimento de Pré-Vestibulares com destaque ao PVNC (Pré- 

Vestibular para Negros e Carentes) como base de formação política, cultural e social antes da 

entrada à universidade. Fato que evidencia o caráter educador através do impacto e despertar 

da consciência de jovens negros e negras. Importante a dissertação de mestrado de Nascimento 

(2017,pg.02), que me permitiu uma visão ampla das motivações, das características e do alcance 

dos PVNCs 

[...]Esses curso pré-vestibulares, que aqui denominamos de Cursos Pré-Vestibulares 

Populares, são iniciativas educacionais de entidades diversas, de trabalhadores em 

educação e de grupos comunitários, destinadas a uma parcela da população que é 

colocada em situação de desvantagem pela situação de pobreza que lhe é imposta. Um 

dado importante é que, na maioria dos cursos pré-vestibulares populares, há 

preocupações políticas, que se explicitam nos discursos de seus participantes, nas 

propostas e nas práticas dos cursos, que vão desde atividades desenvolvidas em sala 

de aula visando a construção de uma nova consciência em seus educandos 

(consciência racial, de gênero, de classe dos negociação de isenções e bolsas com 

universidades, ações judiciais, formulação de propostas para facilitar o acesso e a 

permanência de estudantes das classes populares no ensino superior e democratizar a 

educação e o acesso ao conhecimento. 

Cabe ressaltar que segundo D‟Adesky (2021, pág.101) 

 
Em 2012, ao julgarem a Ação Direta de Inconstitucionalidade ajuizada pelo Partido 

Democratas (DEM) contra ato da Universidade de Brasília (UnB) que instituiu um 

sistema de 20% de vagas no processo de seleção para o ingresso de estudantes com 

base em critério étnico-racial, os ministros do Supremo Tribunal Federal entenderam, 

por unanimidade que as cotas são necessárias para reduzir desigualdades e decidiriam 

que ela estão de acordo com a Constituição e são essenciais para corrigir o histórico 

de discriminação racial no Brasil. 

 

Resultado que consagrou a legalidade da nova legislação sobre ações afirmativas e cotas, 

legitimando a luta histórica do movimento negro e do empenho político, militante e 



3 
 

 

 

organizacional dos PVNC‟s, que cumpriu uma tarefa excepcional nos anos 90 fortalecendo os 

instrumentos elementares que daria toda uma importante base para o advento das Ações 

Afirmativas nos anos iniciais de 2000. 

No terceiro capítulo, analiso a trajetória das lutas do coletivo DeNegrir da UERJ, que até 

agora é considerado o primeiro Coletivo de estudantes negros em universidades brasileiras. O 

contexto era resultado de uma política inédita na trajetória do povo negro. Dotado de brio e 

radicalidade, o movimento que deu origem ao Coletivo DeNegrir, foi pioneiro em muitas ações 

promovidas por estudantes em comunidades acadêmicas, que naquele momento 

experimentavam, através da política de cotas raciais, a entrada de um número significativo de 

estudantes negros pela via de seu vestibular. Aqui utilizo a palavra radical no sentido da postura 

moral e do compromisso ético e político, de não recuar frente às pressões impostas, de não 

desanimar diante os desafios e as tarefas de seu tempo, por exemplo, não sendo apenas 

testemunha ocular, mas, sobretudo, assumindo as primeiras fileiras de luta. Mesmo o peso do 

racismo na vida de jovens negras e negros nos primeiros anos de vida acadêmica revelou a 

enorme disposição dessa primeira geração de cotistas em fazer valer a luta e avançar em novas 

conquistas coletivas no contexto da própria universidade nas discussões em que se pautavam o 

acesso, a permanência de estudantes negros e negras, pobres da periferia. 

Por último, a fim de contextualizar a implementação das Políticas de Ações Afirmativas 

que instituíram as Cotas Sociais e as Cotas Raciais na Universidade, pensei ser possível realizar 

uma análise dos posicionamentos dos sindicatos de técnicos e docentes e do órgão de 

representação estudantil, SINTUPERJ, DCE-UERJ, ASDUERJ, entretanto isso não foi possível. 



4 
 

 

 

CAPITULO I – A MARCHA CONTRA A FARSA DA ABOLIÇÃO 

 

“É, mas só assim nós vamos ver em cada canto do mundo o negro acontecer” 

Hugo Tobias
1
 

 

 

1.1. “Nada Mudou, vamos mudar”... 
 

 

Jornal O Dia, edição de Quarta Feira de 12 de Maio de 1988. 

 

No dia 11 de maio de 1988 (mês da Abolição da Escravatura – 1888), dezenas de milhares de 

pessoas de todas as idades, majoritariamente negras, chegadas de quase todas as regiões do 

estado do Rio de Janeiro, exibiam seus cartazes, bandeiras e faixas com palavras de ordem 

diversas de denúncia ao racismo, que insistia em esconder-se atrás de um falso mito e de uma 

 

1
 Hugo Tobias Nunes foi o compositor da Música “CHEGA!”, no ano de 1982. Coreógrafo e compositor do 

Grupo Afro-Agbara Dudu, considerado o primeiro bloco afro do Rio de Janeiro, fundado em 4 de Abril de 1982. 



5 
 

 

 

falsa abolição. Concentraram-se na “Encruzilhada da Vida” que separava e ao mesmo tempo 

unia as Avenidas Rio Branco e Presidente Vargas na pretensão de “tomar a história em suas 

próprias mãos”! 

Pela primeira vez na história dos Movimentos Sociais, o percurso confrontaria a “convenção” 

de marchas no Centro da Cidade. Ao invés de marchar da Candelária até a Cinelândia, as 

plenárias de organização nos comitês ocasionaram, então, uma quebra de paradigma: 

Deliberaram seguir pela av. Presidente Vargas, alinhando com o fluxo da multidão de pessoas, 

que, a cada final de dia útil, se dirigia do centro para os terminais ferroviário e rodoviário da 

Central do Brasil e lá fora montado um palanque, negociado pelo comando da Marcha com a 

RIOTUR. Inexplicável o cerco da multidão por tropas do exército e outras determinações 

repressivas do Comando Militar do Leste: perante sua exigência de que marchassem longe do 

Busto de Luiz Alves de Lima e Silva
2
 ou, simplesmente, Duque de Caxias, o Comando da 

Marcha, atendendo pedido do Secretário de Polícia Civil, Hélio Sabóia decidiu realizar a 

Marcha na pista mais distante. Todavia, os militares romperam o acordo e tensionaram, criando 

situações para dificultar e intimidar os militantes. Pessoas foram presas e ameaçadas, faixas e 

cartazes apreendidos e rasgados, quando chegavam nos terminais da Leopoldina e da Central 

do Brasil, assim como em terminais rodoviários e nas Barcas, na Praça XV. Após barrarem a 

Marcha, o Comando Militar do Leste determinou um apagão de toda a iluminação da Av. 

Presidente Vargas, certamente com a intenção de evitar registros visuais da repressão e da 

violência. A iluminação de equipes de reportagens brasileiras e estrangeiras é que permitiram 

tais registros. 

A militância negra e antirracista era orientada por um “Trio Elétrico”, alugado pelo Comando 

da Marcha, o maior que havia no RJ, de propriedade de um deputado estadual, cuja base 

eleitoral era na Zona Oeste. No início da caminhada, havia um carro, de som pequeno, de 

militantes negros dissidentes que foi “engolido” pela quantidade de gente à sua volta até ser 

barrado em frente à Biblioteca Estadual Celso Kelly onde há muitos registros de imagem, 

mostrando muita emoção e empolgação.
3
 

 

 

 

 

 

 

 

2
 Luís Alves de Lima e Silva, o Duque de Caxias, apelidado de “O Pacificador” e “O Marechal de Ferro” foi um 

militar, político e monarquista brasileiro. Homem de confiança de D. Pedro I e responsável pelo genocídio de 

milhares de Negros na Guerra do Paraguai, como afirmado pela tese de Frei David Raimundo dos Santos. 
3
 Ver o vídeo A Marcha e a Farsa, disponível no Canal CULTNE, no Youtube. 



6 
 

 

 

1.2. Anos 1970-80, o renascimento das lutas negras4 

 

Para contextualizar o impacto da Marcha contra a farsa da abolição, parece-me importante uma 

breve reflexão sobre a trajetória do racismo e da resistência ao branqueamento ao longo do 

século XX. Hoje, através de incontáveis pesquisas, há registros da resistência negra, de 

diferentes características em todo o território brasileiro, desde a escravidão até o pós-abolição 

e ao longo de todo o século XX. 

A Frente Negra Brasileira, nos anos 1930, estudada por Florestan Fernandes (2021), e mais 

recentemente por Flávio Gomes (2005), é sempre uma referência. Assim como o TEN-Teatro 

Experimental do Negro sob a liderança de Abdias do Nascimento; e o TPN-Teatro Popular do 

Negro sob a liderança de Solano Trindade, ambos nos anos 1940 e 1950. 

Como meu foco é nos tempos atuais, penso que não é necessário me estender sobre aquelas 

experiências. Também porque, como já disse acima, não teria como abordar incontáveis 

trabalhos, como o de Gianne Vargas Escobar (2010), sobre a importância dos Clubes Negros 

(criados, principalmente, até os meados do século XX, em incontáveis localidades em quase 

todas as regiões brasileiras), e muitos outros. Também não tenho como me alongar em 

referências às manifestações culturais de matrizes africanas, que enfrentaram perseguições, 

preconceitos, opressões de todo tipo e cujas vitórias, hoje, constituem prova incontestável, não 

só de resistência, como de capacidade de superação do povo negro brasileiro.
5
 

As gerações de militantes negras e negros até os meados do século XX enfrentaram as teorias 

do racismo científico e um amplo projeto de eugenia6, que desde o império, é ainda mais 

incrementado a partir dos primórdios da República, as elites intelectuais e políticas tentaram 

implementar no Brasil. Apesar de investirem econômica e ideologicamente (a pretensão era 

branquear a população brasileira) na vinda de imigrantes europeus, a quem foram fornecidas 

condições especiais de adaptação e desenvolvimento, e na subjugação e marginalização da 

população negra, esse projeto malogrou. Em parte, devido à resistência negra, não só os 

segmentos da vida social, mas também devido ao fato de que a população brasileira era 

 

4
 Entre os anos 70 e 80 o movimento negro no Brasil viveu seu período de maior efervescência das lutas, da 

organização, de conquistas e da mobilização política e artística do século XX. Nos livros “Trajetórias e 

Perspectivas do Movimento Negro Brasileiro”, “Do Movimento Negro á Cultura de Consciência Negras” e “Na 

Lei e na Raça – Legislação e relações raciais, Brasil-Estados Unidos” respectivamente de Amauri Mendes 

Pereira e Carlos Alberto Medeiros, analisam a mudança de comportamento da população negra frente as 

mudanças provocadas pela luta do movimento negro, no campo político, intelectual, econômico e artístico. 
5
O livro “O Movimento Negro educador…”, de Nilma Lino Gomes (2018), constitui excelente fonte a respeito do 

papel do Movimento Negro. 
6
Teoria pretensamente científica, baseada na ideia da existência de raças e de hierarquização entre as mesmas – a 

raça branca representaria o ápice da evolução biológica, entre os seres humanos. E seria a única capaz de 

produzir cultura e civilização. 



7 
 

 

 

“irremediavelmente” mestiçada – inclusive a maior parte das elites.7 

Mas logo a perda do projeto daquelas elites recebeu um alento, a partir do pensamento de 

Gilberto Freyre e seus livros Casa Grande e Senzala-1933 e Sobrados e Mocambos-de 1938. 

Sua influência foi imensa e representou uma alternativa para as elites intelectuais. Baseada em 

suas obras tomou forma e ganhou impulso a ideia (que já se insinuava entre muitos intelectuais) 

de que no Brasil vigorava uma democracia racial. Ou seja, aqui as relações entre negros e 

brancos, desde o período colonial seriam harmônicas dentro de um regime escravista muito 

mais ameno do que em outras nações. Isso, devido a características do colonizador português, 

de sua benevolência e tendência conciliadora, despida de preconceitos raciais. 

Ocorre que, no contexto em que ressurge a militância negra nos anos 1970, o principal artifício 

ideológico a ser enfrentado era o mito da democracia racial, então, dessa vez, foi bem sucedida. 

Porque a Marcha do 11 de maio reuniu mais de 20 mil pessoas no centro da cidade (PEREIRA, 

pág. 6, 1998) e explicitou uma posição crítica acerca das comemorações do centenário da 

Abolição. Os militantes não puderam passar em frente ao monumento de Caxias tal qual não 

chegaram, como pretendiam, à Central do Brasil. Ali se desenrolou uma batalha metafórica 

entre Zumbi e Caxias no meio da Avenida Presidente Vargas. Se considerarmos que os 

movimentos vão muito além de seus suportes materiais, ajuda a compreender a importância do 

episódio. O Movimento Negro organizado ousou confrontar as barreiras impostas; o poder 

político e simbólico do regime militar e do racismo, que mesmo após a abolição, não modificou 

seu tratamento à população negra no Brasil. Aquela visão crítica, que se ampliava na sociedade, 

foi resultado da ação da militância negra a partir dos anos 1970, já que o Mito da Democracia 

Racial, de tão sedutor, havia se enraizado na sociedade. Enquanto no cotidiano, o que a 

população negra vivia era um cenário em que o contexto social os colocava subjugados e à 

própria sorte. Isso significa dizer que o Movimento Negro, desde a sua fundação e constituição, 

foi responsável por reivindicações e por transformações sociais que nos anos posteriores 

puderam ser vivenciadas por outras gerações. Ademais, o tom de denúncia do racismo, a 

construção de bases sólidas e um discurso afiado com base em exemplos de acontecimentos 

explícitos, sem o menor constrangimento, fizeram com que começasse um processo de 

reconhecimento acentuado de que no Brasil havia um problema racial em que brancos 

produziam opressões contra pessoas de cor. 

Fundamental na minha argumentação é a compreensão do contexto em que acontecia um 
 

 

7
O artigo “Estado e raça no Brasil: notas exploratórias”, de Carlos Vainer. Estudos Afro-Asiáticos, nº 18-1990, é 

uma fonte extraordinária de informações e análises sobre as influências do racismo científico entre a 

intelectualidade, e nas políticas públicas, que estruturaram o estado republicano e suas instituições. 



8 
 

 

 

evento daquele porte no Rio de Janeiro: os anos 1970 e 1980 assistiram ao surgimento de novas 

entidades e grupos negros, articuladas a manifestações culturais e religiosas, produção de 

eventos (políticos, artísticos, culturais) críticos aos preconceitos e ao mito da democracia racial. 

Tudo isso fazia parte de um amplo processo de organização, nem sempre articulados, que 

acontecia em âmbito nacional, como mostrou a pesquisa de ALBERTI e PEREIRA (2007). 

No Rio de Janeiro, devo destacar a força dos ENCONTROS DE BLACKS em subúrbios e na 

Baixada Fluminense, que mobilizou milhares de jovens, na primeira metade dos anos 70, em 

apoteóticos bailes de Soul Music!
8
 No mundo do Samba, também estavam sendo reelaboradas 

características, dimensões e perspectivas e os papéis que manifestações culturais de matrizes 

africanas viriam a desempenhar nas próximas décadas. Apenas como exemplo, pois não é 

possível nesse momento aprofundar, como eu gostaria: a criação do GRANES Quilombo, uma 

empolgante “virada” de significados e uma nova proposta para sambistas e “quem mais quisesse 

nos enxergar”, sob a liderança de Antônio Candeias Filho; e a criação do FUNDO DE 

QUINTAL: articulação (assim como também pretendia o GRANES Quilombo) de gente do 

mundo do Samba no terreirão, onde há décadas se congregava o Bloco Carnavalesco Cacique 

de Ramos (dos maiores e mais importantes, no RJ): aí foram plasmadas as novas características 

melódicas, poéticas, instrumentais do “pagode” e o impulso final de inúmerxs cantores, 

compositores, ritmistas, etc, que “libertaram na garganta do povo as suas emoções”
9
, impondo 

o mundo do Samba, como legítima “arte popular do nosso chão”
10

 na cena artística brasileira. 

Com pretensão, mais propriamente política, é importante registrar a criação da SINBA- 

Sociedade de Intercâmbio Brasil-África-1974, do IPCN-Instituto de Pesquisas das Culturas 

Negras-1975 e do CEBA-Centro de Estudos Brasil-África-1975. A primeira resultou da 

convergência de ativistas negras e negros de várias regiões do RJ em reuniões semanais no 

CEAA-Centro de Estudos Afro-Asiáticos no Conjunto Universitário Cândido Mendes, em 

Ipanema, ao longo dos anos de 1973-4. A SINBA, entre 1977 e 1980, publicou um jornal, que 

cumpriu papel relevante na difusão das ideias antirracistas e de informações sobre lutas de 

libertação no continente africano. A partir de 1978, o grupo de militantes negros da SINBA se 

aproximou do IPCN, momento em que contribuíram para a recuperação física e patrimonial da 

entidade e acabaram se fundindo a ela, encerrando as atividades da SINBA com o jornal de 

 

 

8
Estão disponíveis inúmeros vídeos no canal CULTNE, um canal no youtube, de referência sobre cultura negra e 

Movimento Negro. 
9
Verso do Samba “Coisa de pele”, de Jorge Aragão, que compôs a primeira formação do grupo FUNDO DE 

QUINTAL, que “revolucionou” o Samba a partir dos anos 70. Importante para compreender o contexto em 

que emergiam essas vozes: O samba na realidade, de Nei Lopes. 
10

Ídem. 



9 
 

 

 

1980. 

O segundo, resultado de articulações de grupos de artistas e de intelectuais negros e negras, se 

tornaria adiante a mais importante entidade negra do estado, para onde convergia a ampla 

variedade de militantes negras(os) da capital da Baixada Fluminense e de cidades do interior. 

Isso devido a ter conseguido comprar uma sede na Av. Mem de Sá, 208 no bairro da Lapa, 

região central da capital. Ao longo dos anos 80 e 90 o IPCN se tornou uma das mais conhecidas 

organizações do Movimento Negro no Brasil. O antigo grupo da SINBA, agora membros e 

dirigentes do IPCN, ocupando uma pequena sala na parte superior da sede, realizou durante 

anos uma atividade semanal em praças e calçadões de subúrbios e na região metropolitana do 

RJ – A IMPRENSA NEGRA ESTÁ BOTANDO BANCA – que se tornou o núcleo central da 

organização e realização de 4 ENCONTROS ESTADUAIS DO MOVIMENTO NEGRO-RJ. 

E o CEBA, criado no município de São Gonçalo, na região metropolitana, se tornou o núcleo 

de articulação do CENIERJ-Conselho de Entidades Negras do Interior do RJ, que realizou mais 

de 30 Encontros em dezenas de municípios, em todas as regiões do RJ, ao longo de mais de 

quase 40 anos. 

Através de entrevistas e de leitura de textos de referência sobre essa trajetória, é possível 

estender um olhar sobre a dinâmica de ações que, a partir do final dos anos 70, tinham o IPCN 

como Centro Irradiador da Luta Contra o Racismo.
11

 Foi na sede do IPCN, quase sempre, 

envolvendo outros grupos, que se definiram ações desafiadoras como a manifestação de outubro 

de 1982, na frente da Secretaria de Segurança do RJ, ou como a participação do MN na 

campanha das DIRETAS JÁ-1984 na campanha internacional LIBERTEM MANDELA-1986. 

A sede do IPCN abrigava, também, o núcleo de organização dos 4 ENCONTROS ESTADUAIS 

DO MOVIMENTO NEGRO, onde abrigou o Comando da Marcha contra a farsa da abolição 

de 1988 além do Fórum Estadual do Movimento Negro, que realizou a terceira reunião 

preparatória – Centro de Formação de Líderes-Moquetá-NI - do 1º ENEN-Encontro Nacional 

de Entidades Negras-SP-1991, que manteve essa articulação até o 2º ENEN, realizado na UERJ 

em 1999. 

É fundamental abordar, ainda que brevemente, a criação do AGBARA DUDU, o primeiro 

Bloco Afro do RJ, logo seguido por vários outros e pela criação da FEBARJ-Federação de 

Blocos Afro-RJ. 

 

11
Essa frase foi exposta em placa de madeira, de 1.20 m de altura, por 1.80 de largura, por cima do portão de 

entrada do IPCN, de frente para a Av. Mem de Sá, via central da tradicional região da Lapa, no centro antigo, 

do RJ – de acordo com antigxs militantes, causou muitos problemas: pessoas se sentiam agredidas e foram 

incontáveis as rusgas com passantes; a diretoria chegou a ser ameaçada de inquérito policial, mas conseguiu 

contornar a situação na delegacia. 



10 
 

 

 

Eram associadas-militantes do IPCN, algumas das principais articuladoras do Movimento de 

Mulheres Negras, cuja sessão do RJ organizou o 1º ENCONTRO NACIONAL DE 

MULHERES NEGRAS. Embora, com perfil de atuação um tanto diferenciado, é importante 

registrar o papel do CEAP-Centro de Articulação de Pessoas Marginalizadas já a partir dos anos 

1990. 

Será demais afirmar que esse legado foi importante, para que, aqui no Rio de Janeiro, um 

parlamentar tenha proposto a primeira legislação que adotou as cotas e ações afirmativas nas 

universidades estaduais? 

Penso que o PVNC e o Coletivo DeNegrir podem ser vistos como legado da geração dos anos 

1978 a 1988 bem como do impacto da Marcha construída pelos Comitês. Conhecedora desse 

legado, e tendo a oportunidade de conhecer pessoas importantes daquela geração anterior, a 

jovem militância negra, desses e de outros contextos de luta, teve condições de se estabelecer e 

levantar outras bandeiras dentro do contexto social que convergiam com as relações raciais no 

Brasil. A jovem militância negra ainda assistiu pelas retinas de testemunhas oculares, 

participantes da linha de frente do comando da Marcha, o modo como o estado brasileiro em 

diversos aspectos, tratou importantes vozes na denúncia contra o racismo. Sobre isso, 

PRUDENTE (Jornal – O dia, 19 de maio de 1988) 

[...] quem acreditou que os calorosos debates em torno do centenário da Abolição 

jogaram o racismo para bem longe daqui pasmou...Ainda no 13 de maio um debate 

sobre a Lei Áurea que seria levado ao ar ao vivo pela Funtevê, via Embratel para 

diversos estados do Brasil e que contava com a participação de alguns dos mais 

brilhantes intelectuais negros deste país, Joel Rufino dos Santos, Júlio César Tavares 

e o próprio Carlos Moura, foi suspenso e nenhuma desculpa serviu de manto para uma 

censura clara, branca e evidente. Temiam alguns certamente que os debatedores 

fossem discutir no ar as tropas contra o movimento. No dia 14, o cozinheiro negro 

Geraldo Máximo de Oliveira é espancado e torturado cruelmente por policiais 

militares que tinham contra ele a acusação formal de estar com a cabeça cheia de 13 

de maio... 

[...]Mais importante que o Centenário da Abolição, é o questionamento de que seu 

povo brasileiro quer ou não quer entrar no século XXI com essa antiga realidade. 

Quanto ao resto, não desanime, Geraldo, é apenas uma ressaca do 13 de maio. 

Importante ressaltar essa entrevista de Wilson Prudente ao Jornal O Dia – Coluna Opinião (19 

de maio, 1988). Apesar do amplo contexto de lutas, que “explodiu” publicamente” e marcou 

aqueles tempos, através da Marcha de 1988 ter movimentado muitos corações e mentes, 

fazendo com que diversas instituições se posicionassem e criassem agendas para reflexão sobre 

o racismo após 100 anos de Abolição da Escravatura. Não obstante, tamanho impacto na 

consciência coletiva, não foi suficiente para mudar comportamentos, ou gerar políticas públicas 

eficazes contra o racismo. Melhor dizendo, a Marcha, ao passo que representou um importante 

manifesto político, social e cultural da história dos afro-descendentes em solo brasileiro, ao 



11 
 

 

 

mesmo tempo serviu de um termômetro para que se compreendesse o tamanho das barreiras e 

dificuldades que haveria pelo meio do caminho. No entanto, seus idealizadores merecem grande 

reverência pelo compromisso moral, ético, pela vida ao organizarem e espraiarem, 

incansavelmente, os motivos pelos quais o povo negro precisava estar com os punhos cerrados 

e na rua para lutar. 

 

1.3 – Registros históricos que o tempo não apaga: O impacto da Marcha na imprensa e 

em outras instituições 

 

Na investigação, abordei jornais da imprensa brasileira dos anos 80. A Biblioteca Nacional do 

Rio de Janeiro foi o ponto de partida, pois nela encontram-se grandes acervos referentes a 

eventos que marcaram a história do país. Contudo, o acervo do Centenário da Abolição, 

disponível na plataforma PACC-UFRJ (Programa Avançado de Cultura Contemporânea – 

Acervo de Cultura Contemporânea) foi fundamental para que eu tivesse noção da proporção e 

da consciência do impacto da Marcha de 1988. 

O acervo em questão reúne um conjunto de notícias, matérias e entrevistas do mês de maio de 

1988 que veicularam em vários Jornais e em vários estados brasileiros dada à proporção que a 

Marcha tomou. 

A partir disso, foi possível verificar no conjunto de documentos do Centro Interdisciplinar de 

Estudos Contemporâneos–UFRJ, onde consta disponível edição do Jornal O Globo (07.02.1988) 

com a seguinte coluna “Negros Renegam o 13 de maio em favor do herói de Palmares”: 

“Figura máxima das comemorações da Abolição da Escravatura no Brasil, a Princesa 

Isabel esta prestes a ser destronada do seu posto. Exatamente no ano em que se festeja 

o Centenário da Lei Áurea, o movimento negro, organizado em mais de 600 grupos 

pelo pais inteiro, luta para mudar o foco das comemorações para outra data que não a 

tradicional 13 de Maio. “O maior exemplo da resistência negra é Zumbi dos Palmares”, 

assegura o historiador Joel Rufino, um dos muitos a integrar à corrente que pretende 

valorizar o dia 20 de novembro – data em que morreu Zumbi, há 293 anos – como o 

marco fundamental para o movimento” – Essa é a verdadeira data da consciência 

negra – desabafa o fotografo Januário Garcia, presidente do Instituto de Pesquisa das 

Culturas Negras (IPCN), entidade que reúne mais de cem grupos negros e registra 

1.200 associados. Como Januário, o ator Milton Gonçalves, membro da comissão que 

organiza o Programa Nacional do Centenário da Abolição da Escravatura, coordenado 

pelo Ministério da Cultura, também aposta na elevação de Zumbi a herói nacional e 

no dia 20 de novembro como principal data de luta abolicionista” 

 

Em face do exposto, verifiquei o contexto e as abordagens preliminares sobre a Marcha Contra 

a Farsa da Abolição, que mesmo antes de seu acontecimento produziu e criou um conjunto de 

ânimos e disposições que influenciou todo cenário nacional, como o citado acima por meio de 

um de seus principais veículos de informação. Depois de 1988 nunca mais se comemoraria o 



12 
 

 

 

13 de maio da mesma forma, os obstáculos e desafios mais importantes diante um modelo 

político e econômico que via o negro apenas como um objeto de reposição era ali colocado 

contra a parede. A expressão “Motor e Ponta-de-lança da Luta contra o Racismo” usada por 

PEREIRA (2007) faz todo sentido, quando pensamos o que significou a Marcha do Movimento 

Negro no Centenário da Abolição. Em entrevista concedida à jornalista Celina Côrtes na edição 

do Jornal O dia em 15 de maio de 1988, o militante do Movimento Negro, fotógrafo e Presidente 

do IPCN (Instituto de pesquisa das Culturas Negras) Januário Garcia, fez a seguinte análise a 

respeito do histórico ato do movimento negro Contra a Farsa da Abolição após ser questionado 

por Celina sobre os motivos de tamanha repressão do exército brasileiro: 

“A gente começa a perceber que há todo um equívoco do Estado brasileiro com a 

Nação brasileira. A Nação tem um rosto, e o Estado tem outro. O que se reproduz no 

rosto do Estado é a oligarquia. Não há espaço para a Nação ter sua representatividade 

dentro do Estado. O sistema usa o racismo como ideologia de dominação, e há também 

a ideologia do embranqueamento. Segundo ela, quanto mais claro você for, mais 

oportunidade terá na sociedade. Você tem o branco como identidade para mira, para 

fazer com que você negue a sua identidade do negro. O não branco é 80% da 

população, e esta grande população é marginalizada no sistema. Então a gente começa 

a refletir sobre quais são os direitos civis da população brasileira, que são negados 

pelo estado brasileiro. A única forma de obstruir esse livre direito de ir e vir é cercear 

essa população com as tropas militares. Você pode medir o nível de liberdade do povo 

brasileiro e do pleno exercício de seus direitos pelo percurso de apenas pouco mais de 

1 quilometro que a Marcha percorreu no dia 11, da Avenida Rio Branco à Avenida 

Passos” 

 

Em outras palavras, como muito bem disse o histórico militante Januário Garcia, o Estado 

através de suas forças militares enviava um duro recado ao povo negro que lutava por dias 

melhores diante sua situação de empobrecimento, que seus direitos estariam limitados a mesma 

proporcionalidade do percurso que os verdes
12

 permitiu marchar, da Avenida Rio Branco à 

Avenida Passos. A Marcha significou um ponto importante da frustração entre o Estado e as 

vidas negras. Aquela militância não aceitaria falsos pactos, fictícias integrações e paternalismos 

assistencialistas nos limites do poder das oligarquias brancas racistas. Para o Movimento Negro 

a dívida do Estado para com a comunidade negra brasileira deveria ser colocada à luz do dia 

como um dever político e econômico de realinhamento do país. Em artigo escrito à Folha de 

São Paulo em 12 de maio de 1988, a parlamentar negra Benedita da Silva fez a seguinte reflexão: 

“No entanto, é enganoso afirmar que o negro tem, no Brasil, a mesma igualdade de 

oportunidades dispensadas ao branco em termos de renda, prestígio social e poder. A 

própria realidade questiona essa igualdade, indicando que existe mais discriminação 

e preconceito do que democracia nas relações sociais. Concluímos, então, que não 

passa de uma grande mentira afirmar que vivemos numa “democracia racial”. Nosso 

 

12
 “Os Verdes” expressão usada pelo o então ex-secretário da Policia Civil Hélio Saboya. No dia 11 de maio de 

1988, quando a Marcha Contra a Farsa da Abolição chegava a seu auge com milhares de manifestantes ocupando 

a principal Avenida do Rio de Janeiro, Av. Presidente Vargas, Hélio Saboya alertava sobre uma provável repressão 

do Comando Militar do Leste. 



13 
 

 

 

 

caso caracteriza mais uma “tolerância racial” do que propriamente uma democracia. 

E o primeiro passo para abolição do preconceito é, além de admitir abertamente sua 

existência, admitir que sua manifestação, entre nós, ocorre de maneira dissimulada, e 

não como em outros países, onde ele é praticado de forma explicita e às claras” 

. 

Carlos Nobre, por sua vez, destacou precisamente no jornal Questões Negras em novembro de 

1988, um encontro entre gerações do movimento negro, onde a celebração festiva era apenas 

um detalhe que de fundo cumpria o objetivo de olhar e cuidar da realidade do povo negro e 

pensar um projeto político de poder. 

O contexto da época eram os 13 anos de existência do Instituto de Pesquisa das Culturas Negras 

(IPCN) e a nova geração de jovens negros e negras que ao circular por seus corredores e salas 

aspiravam conhecer melhor a história de lutas do povo negro e dessa instituição marcante para 

essa geração de militantes. Naquela época, esses jovens teriam entre 20 e 40 anos e um balanço 

se fazia necessário. 

Considerando que a Marcha contra a Farsa da Abolição foi propagadora de vozes silenciadas e 

direitos historicamente negados, compreende-se tão bem a sua expressividade, enquanto 

demonstração de força política e social da história do Movimento Negro no século XX, por 

uma geração que marcou de criatividade e ação toda uma década de grandes acontecimentos e 

avanços para a pauta da luta de combate ao racismo, da luta contra a ditadura militar e a 

redemocratização do país. 

Por isso, na medida em que se compreendeu que o racismo possui relação direta com sistema 

de poder, logo foi possível afirmar que se tratam de pensamentos, sentimentos, comportamentos 

e ações estruturais. De acordo com Almeida (pág 27) 

 
[...]Sob essa perspectiva, o racismo não se resume a comportamentos individuais, mas 

é tratado como resultado do funcionamento das instituições, que passam a atuar em 

uma dinâmica que confere, ainda que indiretamente, desvantagens e privilégios com 

base na raça. Na medida em que as instituições são mantenedoras do poder da classe 

dominante, pois criam todas as condições para tal, por conseguinte, pessoas negras 

acabam por ocupar as funções menos prestigiadas, seja por falta de oportunidades 

dentro do mundo do trabalho, por se perpetuarem as desigualdades de oportunidades 

e padrões discriminatórios. 

Partindo dessa observação precisa, o Movimento Negro assume o papel de despertar a mente 

da população negra e de pessoas não negras para participarem coletivamente da luta pela 

erradicação do racismo, visto que se infere que o racismo é uma doença que assola o mundo e 

atrasa as sociedades. 

A naturalização do desrespeito a pessoas negras se enraizou no país de tal forma que engendrou 

situações de desagregação social, culminando dessa forma no agravamento do problema racial 

no país. Aqui, deixaremos bem explícito de que a categoria racismo não foi criada pelo negro e 



14 
 

 

 

seus descendentes, mas sim, pelo conjunto de esforços do branco em que divulgar facetas 

ordinárias a respeito do ser humano escravizado, tornado produto e trazido no tráfico Atlântico 

sob a égide do terror e do medo. De acordo com esse aspecto, é preciso conceber que a Marcha 

de 88 foi um movimento tangível que reuniu cabeças em prol da Libertação de mentes, corpos 

e dos espíritos mais valentes. Segundo, o jornal Diário de Notícias (12 de maio de 1988, 

Curitiba): 

Um gigantesco aparato policial impediu que a “Marcha contra a farsa da abolição”, 

passeata promovida ontem à tarde, no centro, por milhares de manifestantes do 

movimento negro para marcar o 13 de maio, alcançasse se destino: a estátua de Zumbi 

situada na antiga Praça Onze, Tropas das Polícia Militar, do Exército e da Polícia Civil 

bloquearam a pista lateral da avenida Presidente Vargas (sentido da Zona Norte- 

Centro) por onde evolua a manifestação, na altura da rua Tomé de Souza. A 

justificativa, segundo nota divulgada pelo Comando da Polícia Militar do Leste, foi a 

de evitar tumultos na cidade e protestos diante do Pantheon onde estão depositados os 

restos mortais de Duque de Caxias. Os manifestantes, que pouco antes do início da 

pesseata, por volta das 17 horas, souberam da proibição e tomaram conhecimento da 

proposta de alteração do percurso – o Exército sugeriu que a “A Marcha” passasse por 

trás do campo de Santanna – decidiram levar o movimento “até onde o racismo 

permitir”. Diante de um “paredão” formado pela tropa de choque da PM, dois 

caminhões da polícia fechando a pista, e mais uma tropa da Polícia do Exército a 

reforçar o bloqueio, porém, decidiram retornar, promovendo ato público no trecho da 

Presidente Vargas entre a Avenida Passos e a rua Tomé de Souza. Não houve 

incidentes. 

 

 

Vale a pena referir “A Marcha que mudou o Movimento Negro”, coluna escrita no Jornal 

Questões Negras, assinada por um militante do Movimento Negro e membro do Comando da 

Marcha. Em conformidade com a análise de conjuntura de PEREIRA (pág.6, 1988): 

Aludindo desta forma às pressões do Comando Militar do Leste que prometia reprimir 

a manifestação, Hélio Saboya, então secretário de Polícia Civil, em 1988, 

visivelmente preocupado, repetia esta frase aos membros do comando da marcha, que 

foram convidados por ele para conversar em seu gabinete horas antes do evento. 

No dia 11 de maio de 1988, o centro da cidade amanhece ocupado por forças militares. 

Os pedestres não entendiam o que estava acontecendo e os boatos corriam soltos. O 

fato é que tamanho aparato visava impedir que a Marcha contra a Farsa da Abolição 

programada para o fim de tarde. Para tal, os militares cercaram e depredaram os 

palanques montados pela Riotur em frente à Central do Brasil, reprimiram e 

prenderam militantes que chegavam dos subúrbios e da Baixada Fluminense nos 

terminais ferroviários e destruíram faixas, cartazes etc, e se posicionaram em maior 

número frente à igreja da Candelária e início da Av. Presidente Vargas, onde seria a 

concentração. A sua principal desculpa para impedir a Marcha – a alegação de que 

pretendíamos agravar a imagem de Duque de Caxias – caiu por terra no momento em 

que concordamos em avançar pela pista do lado contrário da avenida – passaríamos a 

quase cem metros daquela estátua – e mesmo assim, eles permaneceram irredutíveis. 

 

Porta vozes do comando militar do leste alegavam que os componentes do ato depredariam a 

imagem de Duque de Caxias. É importante dizer que os militares destruíram toda a estrutura 

montada pela Riotur na Central do Brasil, onde haveria os discursos e encerramento da Marcha. 

Dessa forma, determinou que não seria possível prosseguir com a Marcha até o final, tão pouco 



15 
 

 

 

os militantes e representantes dos comitês poderiam discursar a respeito da importância e 

necessidade do ato no contexto e cenário político da época. Ainda, é cabível de atenção por se 

tratar de práticas de violência que evidenciam o caráter repressivo com o qual a população negra 

era tratada, ao modo como militantes foram presos arbitrariamente pela polícia. 

Nada indicava que o espírito da mobilização seria a destruição do patrimônio público, mas sim 

uma chamada de atenção do Governo a condição social em que a população negra estava 

submetida. 

 

Ademais, PEREIRA (pág. 06, 1998) nos alerta sobre o desenlace que levou o Comando Militar 

do Leste a ocupar diversas áreas, vias públicas, com as polícias no centro do Rio de Janeiro. 

Uma das hipóteses é a de que “o Estado ficou perplexo com o poder de mobilização alcançado 

pelo Movimento Negro”; a outra possível hipótese é a de que dificilmente os militares teriam 

condições de controlar a quantidade de pessoas que estavam nas ruas. Para tanto, passado um 

período, após a Marcha, a singularidade com que o racismo é expresso a partir de suas sutilezas, 

ficou evidenciado na atuação das forças de segurança com relação a um ato pacífico do 

movimento negro. Ainda, para PEREIRA (pág. 06, 1998): 

“a maioria deles não poderia admitir a “ousadia” do Movimento Negro. Afinal, “o 

centenário da Abolição deveria ser festivo, comemorando a integração racial”. As 

reclamações desses negros não têm sentido, são antipatrióticas”...além disso, aquela 

postura ideológica percebia outras implicações: pelo primeira vez, o percurso da 

Marcha inverteria o sentido usual das manifestações políticas – seguiríamos na mesma 

direção do “mar de gente” que abandona a cidade no horário do rush (da Candelária à 

Central), o quê potencializaria a nossa manifestação, ampliando o alcance das nossas 

mensagens e o nosso êxito. Ainda mais que finalizaríamos, em grande estilo, no maior 

ponto de circulação de massa do Rio de Janeiro.” 

 

 

Já para CABRAL (pág. 61, 2010) o combate à discriminação racial e a denúncia do mito da 

democracia racial, ao mesmo tempo em que se busca a afirmação de uma identidade racial negra 

positivada, são características fundamentais do movimento negro contemporâneo que se 

constituiu no Brasil na década de 1970. Naquele momento, a opção pela utilização da ideia de 

raça como um instrumento para construção de uma identidade negra positivada e com o objetivo 

de combater as desigualdades estruturais que atingiam a população negra no Brasil, foi uma 

saída encontrada pelo movimento social negro. Este se constituía em meio às propagandas 

oficiais da “democracia racial” brasileira, que vinham desde os anos 1930 e foram reforçadas 

pelos sucessivos governos durante o regime militar instaurado em 1964. Nesse sentido, a pauta 

de uma luta direta contra o racismo era um elemento impulsionador do movimento negro 

contemporâneo sendo isso evidente. 



16 
 

 

 

Seguindo a visão de Joel Rufino dos Santos, a vertente do Movimento Negro que vai merecer 

maior atenção, na qual se insere o Coletivo DeNegrir, é a de grupos e entidades de diferentes 

tipos, aptos às disputas políticas e institucionais. 

Mais recentemente, PEREIRA (2005, 22), definiu assim: 

Foram as Entidades e grupos de negros surgidos na década de 70 que tornaram comum o uso 

do termo Movimento Negro para designar o seu conjunto e as suas atividades. Documentos 

de Entidades e declarações de militantes do passado já haviam utilizado antes essa expressão, 

mas não chegara a fixar-se com o significado que tem hoje – Grupos, Entidades e Militantes 

negros que buscam a valorização do negro e da Cultura Negra e se colocam diretamente 

contra o racismo, buscando, através deste combate, o respeito da sociedade e a melhoria das 

condições de vida para a população afro-brasileira. 

 

 

PEREIRA (2005), MEDEIROS (2022), DOMINGUES (2007) discutem especialmente 

esse viés do Movimento Negro em sentido estrito, enfatizando de diferentes maneiras, a 

complementaridade dos protagonismos e sua variedade de enfrentamentos de preconceitos e 

discriminações. 

Penso que é útil neste trabalho, para além da recuperação histórica, a releitura e análise desses 

35 anos da Marcha de 88, para observarmos em que setores sociais avançamos, em quais setores 

é preciso avançar e quais lições devemos considerar para que se transite por um caminho na 

construção da cidadania plena e digna em que o direito, as garantias e as liberdades individuais 

e coletivas sejam respeitadas e que a população afro-brasileira tenha as mesmas oportunidades, 

e qualidade e garantia plena da vida no amplo concerto da nação. 

Nesse sentido, reler e analisar esse período é resgatar uma militância e ativismo que deixou 

inúmeros ensinamentos, lacunas abertas, perguntas a serem respondidas, impactos no cenário 

político institucional, que deram origem a políticas públicas voltadas à população 

afrodescendente, abrindo novas possibilidades do ponto de vista da militância mais orgânica 

até a militância mais intelectual, muito presente no contexto das Universidades Públicas, nos 

Institutos Federais de Educação, nas Escolas do Município e Estado; alargando não só a ideia, 

como também a organização e ações materiais da juventude negra. Sobre isso, SANTOS (pág. 

01, 1985) afirma que Movimento Negro é antes de mais nada aquilo que seus protagonistas 

dizem que é Movimento Negro. Ainda indaga dizendo que: 

Não é difícil ver que o movimento negro, no sentido estrito, foi uma resposta, em 

condições históricas dadas, ao mito da democracia racial. Esse conjunto de imagens 

idealizadas, consensual e bastante eficaz, que convencionamos chamar mito da 

democracia racial, elaborou-se, com efeito, no bojo da Revolução de Trinta - e é, 

portanto, uma das intuições reflexas da sociedade brasileira contemporânea. Nem 

importa a identificação dos diversos intelectuais - Gilberto Freyre à frente - que lhe 

deram acabamento científico e literário: a crença na democracia racial decorria do 

senso-comum brasileiro, naquelas circunstâncias históricas; e, ao mesmo tempo, 

estava entretecida a outros conjuntos de imagens idealizadas, como o da história 

incruenta, o da benignidade da nossa escravidão, o da cordialidade inata do brasileiro, 

o do destino manifesto etc. (pág. 01/02, 1985). 



17 
 

 

 

 

Ainda no caminho de uma definição que dê conta de veicular um sentido que abarque as 

inúmeras formas de organização social, é imprescindível dizer que a palavra de 

ordem: ”Movimento Negro é o negro em movimento” – não é mais cabível. Exatamente porque 

é necessário ter a compreensão que nem todos os negros e negras quererão fazer parte do 

Movimento Negro, que nem todos os negros que estão em movimento estão comprometidos na 

luta de combate ao racismo e de auto - determinação negro-africano no Brasil. Por esse motivo 

reduzi-lo a um jargão, ainda que utilizado em um contexto mais cultural, não deixando de ser 

político, seria retirar parte do sentido de suas lutas por reivindicação do bem viver e de sua 

trajetória. A partir disso, a elaboração teórica de Hanchard (2001, pág 25) ao dizer que a raça 

não é apenas um marcador de diferença fenotípica, mas, também do status, da classe e do poder 

político traduz a necessidade de um redesenhar conceitual que alinhe essa categoria de 

organização sem a possibilidade de brechas. Dessa maneira, atrevo-me a explanar que 

Movimento Negro é um conjunto de consciências individuais e coletivas de pessoas negras que 

se enxergam/entendem como subalternas, alijadas socialmente e que a partir da ideia de 

comunalidade atuam conjuntamente por melhores condições de existência. Nesse bojo, cabe 

dizer que as reivindicações por melhores oportunidades no mundo do trabalho, educação, saúde, 

moradia, alimentação, renda e etc entram por se tratarem de esferas essenciais para o bem viver. 

Por outro lado, a agilidade com a qual a contemporaneidade opera, por sua vez obriga especial 

atenção, frente ao contexto de banalização atual que o termo Movimento Negro tomou. Diante 

disso é preciso recontar a história administrando novos olhares para que não se permita que a 

memória faleça com os seus protagonistas e se evada no tempo. 

É preciso criar as condições necessárias para que a categoria racial seja a temática mais 

importante a ser discutida dentro da sociedade brasileira, sem que para isso, as categorias de 

gênero, classe, identidade sexual e outras sejam obliteradas. Mas no sentido de compreender e 

educar a população para o problema que o Racismo representa nesta sociedade, 

impossibilitando, inclusive, que a Democracia avance enquanto princípio constitucional. Nesse 

sentido, inscrever uma ideia de raça e racismo politicamente é dar sentido afirmativo num 

estágio absolutamente novo em que se discute não só a importância, representação, o legado, 

mas, sobretudo, os 35 anos da Marcha de 1988. Então, concordamos com o que diz Gomes 

(2017, Pág. 22) 

“Ao politizar a raça o movimento negro desvela a sua construção no contexto das 

relações de poder, rompendo com visões distorcidas, negativas e naturalizadas sobre 

os negros, sua história, cultura, práticas e conhecimentos; retira a população negra do 

lugar  da  suposta  inferioridade  racial  pregada  pelo  racismo  e  interpreta 



18 
 

 

 

 

afirmativamente a raça como construção social; coloca em xeque o mito da 

democracia racial” 

 

A partir da pesquisa documental realizada na Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro, do 

CEMUFP - Centro da Mulheres de Favelas e Periferias, do Acervo de Cultura Contemporânea 

– UFRJ e da edição exclusiva do Jornal Questões Negras, do acervo de Edson Borges, redator 

do mesmo, foi possível alinhar o pensamento na reelaboração histórica dos inúmeros 

significados e desdobramentos da Marcha de 88 e na soma das equações não solucionadas frente 

à memória, à história e à luta política que acompanha a trajetória da população negra no Brasil. 

Posto isso, penso que a contribuição mais relevante daquele período foi quebrar o 

fundamentalismo do pensamento social brasileiro que se constituiu com a ideia de que no Brasil 

haveria uma democracia racial em que todas as raças viveriam em comunhão e fraternidade. A 

referida tese defendida por intelectuais nas décadas iniciais do século XX da época como 

Gilberto Freyre, dentre outros, foi profunda e consistentemente questionada por Abdias do 

Nascimento (pág. 20, 1978), ao dizer que: 

 
Durante séculos, por mais incrível que pareça, esse duro e ignóbil sistema escravocrata 

desfrutou fama, sobretudo no estrangeiro, de ser uma instituição benigna, de caráter 

humano. Isto graças ao colonialismo português que permanentemente adotou formas 

de comportamento muito específicas para disfarçar sua fundamental violência e 

crueldade. Um dos recursos utilizados nesse sentido foram a mentira e a dissimulação. 

A consciência do mundo guarda bem viva a lembrança do colonialista Portugal 

encobrindo sua natureza racista e espoliadora através de estratagemas como a 

designação de “províncias de ultramar” para Angola, Moçambique e Guiné Bissau; 

como as leis do chamado indigenato¹, proscrevendo, entre outras indignidades, a 

assimilação das populações africanas à cultura e identidades portuguesas. Essa 

rabulice colonizadora pretendia imprimir o selo de legalidade, benevolência e 

generosidade civilizadora à sua atuação no território africano. Porém todas essas e 

outras dissimulações oficiais não dissimularam a realidade, que consistia no saque de 

terras e povos, e na repressão e negação de suas culturas – ambos sustentados e 

realizados, não pelo artifício jurídico, mas sim pela força militar imperialista. 

 

 

Minha visão, então, é que à vista disso a Marcha de 88 representou uma enorme contribuição 

para o descrédito do Mito de Democracia racial, seu sentido e seu significado nas mentes e 

corações do conjunto do povo. Por conseguinte, para que se evidenciasse o racismo presente na 

sociedade brasileira revelando seu caráter hediondo, desumano, excludente, genocida, 

discriminatório, colocando-o na centralidade do debate, ainda que prescrito na legislação 

brasileira de 1988, qualificando-o como crime. Porém, com a ineficácia de aplicação das leis 

no sistema jurídico brasileiro, quando o autor do crime cometido é pessoa branca, e quando é 

pessoa branca considerada influente, fica muito evidente a atenuação do crime em questão. 

Segundo o Anuário Brasileiro de Segurança Pública (2023), os crimes de racismo tiveram um 

aumento de mais de 50% em 2022 em relação ao ano de 2021. Aqui fica evidente que o aumento 



19 
 

 

 

dos crimes de racismo está em alinhamento com a impunidade impregnado no Estado e nas 

instituições como pacto de naturalização de desumanização de negras e negros Carlos Nobre 

(1998, pág 5) joga luz no papel do Estado em proteger aqueles que cometiam crimes contra 

negras e negros motivados pela raça e classe, ele afirma o seguinte: 

 
Como dar precisão técnica a esta questão se o próprio Estado – nos boletins de 

ocorrência das delegacias – não registrava a cor dos mortos. Se o fazia, era de forma 

completamente desvinculada das definições cientificas de raça. Abundava termos 

como “moreno”, “pardo”, “mulato” para designar negro. No debate, algumas ONGs 

discordavam do Movimento Negro, dizendo ser impossível determinar que a 

população negra fosse o alvo preferencial da violência. 

 

 

No dia 11 de maio 1988 na principal Avenida do centro do Rio de Janeiro, a ação política do 

Movimento Negro, através da força mobilizadora dos comitês espalhados por bairros da capital 

e em cidades da região metropolitana, criou uma “tsunami”, que animou toda militância. Entre 

esses não restavam dúvidas que 88 seria um ano do aperfeiçoamento da radicalidade, da 

criatividade e da ação do/no movimento negro. Para os-as membros do Comando da Marcha e 

dos Comitês um novo cenário de lutas se desenhava no país, aquela ação figurava como um dos 

principais acontecimentos do ano do centenário da farsa da abolição. Apontavam para o país e 

o mundo que a nova configuração e os novos rumos políticos e econômicos não poderiam 

ignorar a presença e o significado do povo negro para o Brasil. 

Segundo as palavras de Ivanir dos Santos, em artigo escrito ao Jornal Questões Negras 

(1998,pág. 6) essa Marcha foi importante em todos os sentidos, porque possibilitou reunir um 

conjunto muito amplo do movimento negro do centro, das periferias do Estado do Rio de 

Janeiro e de diversos outros estados da federação. Consideramos oportuna ás considerações de 

Rodrigo Bueno de Abreu (2014, pág.1) quando diz: 

A Marcha figurou entre os grandes eventos programados pelo Movimento Negro para 

aquele ano. O poder simbólico do contexto foi muito significativo para o país e para 

todos os atores envolvidos na redemocratização, após o encerramento do regime 

militar. Foi um ano de mobilização para a miltância. Enquanto o centenário da 

abolição da escravidão provocou uma reunião das diversas associações e órgãos – em 

franca expansão e reconfiguração desde os anos 70, em especial após a fundação do 

MNU (Movimento Negro Unificado), em 1978 – com o objetivo de denunciar a 

permanência do racismo e as condições de exclusão dos negros brasileiros, a 

sociedade acompanhava o fim dos trabalhos da Assembléia Nacional Constituinte, 

que havia marcado para outubro a promulgação da nova Constituição. Anunciava-se 

a Nova República, uma nova democracia, um novo Brasil. 

 

A disputa pelo significado político e a nível do aumento de consciência entre 13 de maio e o 20 

de novembro acirrou os antagonismos entre os setores da camada dominante do país e negras e 

negros em luta, organizados e mobilizados no/pelo movimento negro. De um lado, como 



20 
 

 

 

destacavam e davam nóticia alguns órgãos oficiais de comunicação, tal como o Jornal do Brasil 

publicações de 8 e 9 de maio de 1988, em suas páginas 4 e 9 anunciando no alto da página de 

seu Caderno B/Especial o que seria o panorama do mês de maio de 1988 de amostras e 

atividades artísticas e de exaltação de uma sexualidade excessiva. O que existia era uma defesa 

declarada do 13 de maio como data oficial de celebração e do papel de importância da princesa 

Isabel no fim da escravidão, em contra partida , do outro lado, há mais de uma década o 

movimento negro questionava, estabelecendo o 20 de novembro como data oficial de lutas pelo 

 

JORNAL DO BRASIL, 8 de maio de 1988. 

 

 

fim da escravidão, Zumbi dos Palmares, o verdadeiro herói nacional e a princesa Isabel apenas 

uma figura que seguindo pressões políticas e econômicas internacionais assinou uma lei sem 

pretensões de garantias de direitos e reparações a população negra-africana recém libertada. 

Com a Marcha do Movimento Negro Contra A Farsa da Abolição de 11 de maio, um importante 

legado nos foi deixado. Como cantaria em sua ladainha Mestre Moraes, no Álbum Capoeira 

Angola – Salvador from Brazil (1997), que abre as reflexões dessa dissertação, viva 20 de 

novembro momento pra se lembrar, não vejo em 13 de maio nada pra comemorar e que Zumbi 

é nosso verdadeiro herói. Um novo horizonte político, intelectual e militante estava desenhado 

para as próximas gerações. No tocante aos acontecimentos e narrativas dessa época o professor 

Amilcar Araujo Pereira (2010, pg. 228) declara: 

 
Amauri Mendes Pereira, outra liderança na Marcha de 1988 no Rio de Janeiro, refletiu 

em sua entrevista sobre o que estava sendo preparado oficialmente pelos governos 

para o centenário da Abolição, e qual era a postura do movimento em relação à essa 

preparação naquele momento: “tudo era uma forma de ver harmonia. E nós estávamos 

ali exatamente para botar água nessa sopa. Era para mostrar que não havia harmonia. 

Nosso ímpeto era mostrar que havia o contrário, havia o racismo, que a gente queria 

a harmonia, mas que isso tinha que ser construído.” E completou: “Talvez a expressão 



21 
 

 

 

 

não fosse exatamente essa, mas a idéia era: „Queremos, mas isso não existe. Queremos 

porque não existe. Se alguém diz que existe, está errado e nós temos que combater‟.” 

E, como disse Ivanir dos Santos acima, todo aquele aparato militar disposto pelo 

Exército para impedir uma marcha pacífica de militantes negros, já no período 

democrático, gerou repercussões na mídia e acabou trazendo mais visibilidade para o 

movimento e para o seu discurso em relação a não-existência da democracia racial no 

Brasil, mesmo 100 anos após a Abolição. 

 

Cabe ressaltar que, a partir da constituição de 1988, os casos de racismo no país, graças à lei 

Caó (Lei nº 7.716/89), deixaram de ser definidos por contravenção penal, tornando-se crime 

inafiançável e imprescritível, NASCIMENTO (pg. 184, 1997) uma vez que tipificado como 

crime, o discriminador passa a sofrer maiores sansões prescritas na lei, inclusive com a 

possibilidade de não responder ao ato em liberdade, fato que demonstra o endurecimento do 

sistema jurídico brasileiro na aplicação imediata da lei. Evidente a importância dos esforços de 

Coletivos e demais organizações de base como, associações de moradores, núcleos de 

Juventude, Grupos afros e Centros independentes de cultura, tais como o Grupo Afro Agbara 

Dudu, Grupo Afro Alaafin Aiyé, Grupo de Capoeira Angola Pelourinho (GCAP), Centro 

Comunitário Winne Mandela do Morro do Andaraí, entre muitos outros e o próprio Movimento 

Negro são os responsáveis pelas mudanças, indicando a necessidade de novos paradigmas para 

que se analise as relações étnico-raciais em contexto brasileiro. Além de retirar a ideia de 

Democracia Racial do trono da intocabilidade, em minha visão a Marcha nos permitiu continuar 

na luta com a percepção de que somente as organizações de base e os movimentos sociais 

podem caminhar rumo a transformação positiva do que se espera de uma sociedade em que a 

parte de seu povo mais vulnerável em complexas desigualdades receba a devida correção em 

perdas políticas e econômicas no decorrer dos acontecimentos históricos. Por isso, há 

necessidade de um compromisso de se abordar essas questões, no ensino formal e no contexto 

da militância negra, uma vez que é no espírito das liberdades que são semeadas as inquietações 

de uma revolução de valores. 

 

1.4 A importância e as lições deixadas pelos Comitês que organizaram a Marcha 

 

 

 

 
“Foi deliberado por assembleias massivas, nossas assembleias foram sempre 

realizadas no subúrbio e na baixada fluminense. Dessa sua deliberação foi que a 

Marcha passasse pacificamente pela Av. Presidente Vargas até a Central do Brasil. 

Isso foi deliberado por assembleias constituídas por mais de 200 companheiros, 

assembleias de organização no subúrbio e na baixada fluminense, mobilizadas pelos 

Comitês do Movimento Negro que organizaram essa Marcha. 

Nesse momento nos vemos barrados pela Força Policial, estamos sentindo que esse é 

o limite imposto pelo racismo aos negros brasileiros. O que fazemos? O que fazemos? 



22 
 

 

 

 

Sabemos que o racismo é capaz de nos eliminar, isso tem sido feito individualmente. 

Nesse momento é necessário frisar que agora que estamos organizados, não podemos 

mesmo assim determinar nossos caminhos. Agora estamos organizados nas favelas, 

em todo lugar onde o negro é massacrado. Se diz, que se mata negro por que são 

marginais, por que não tem reflexão, por que não tem consciência. 

Aqui por que querem nos oprimir? Essa é a pergunta que o comando da Marcha deixa. 

Por que querem nos oprimir? Nós que sabemos que nossa Marcha deve ser pacifica. 

Isso é uma humilhação, que o mundo inteiro tem que ver. Mas nós somos 

responsáveis, nós somos responsáveis. Perante essa força policial, teremos que 

reforçar muito mais as nossas forças. Ainda não é hora desta confrontação.”
13

 

 

A fundação do MNU – Movimento Negro Unificado em 1978 – insuflou um novo período de 

mobilização, organização, o despertar da consciência coletiva de militantes antigos e uma nova 

safra de militantes recém-chegados, em descoberta de si e do outro. A organização social, como 

tal, foi responsável por inúmeros eventos de formação da consciência étnico racial por agitar 

as mentes e os espíritos mais corajosos em construção. Segundo AZEVEDO no Jornal Questões 

Negras - (pág 2, 1998) 

 
[...]Esta reflexão prende-se ao fato da humanidade estar despedindo-se do século XX, 

século que foi palco de muitas injustiças, mas também do alvorecer da conscientização 

política dos povos oprimidos. Os negros e as mulheres, em sua grande maioria ainda 

são vítimas das desigualdades raciais, obrigando-os a organizarem-se e apresentarem 

encaminhamentos políticos de mudanças na esfera nacional. O Movimento Negro 

Unificado (MNU) desempenhou papel de grande relevância no processo de 

transformação da contra-informação ideológica, com o objetivo de explicitar para a 

população as artimanhas do “racismo” e das “discriminações”. Após 20 anos de 

acúmulo de luta, o MNU coloca-se no campo de forças comprometidas com as 

transformações. Não para mendigar espaços, mas para ocupar o centro do debate de 

um “Projeto Político de Sociedade”, que contemple o negro como parte indispensável 

do poder. Vale ressaltar que os ideais do Movimento Negro Unificado foram 

elaborados nos ensinamentos da Ancestralidade Negra, que resistiu bravamente às 

injustiças e desigualdades de um passado distante. 

 

 

O pensamento, que levou à criação dos comitês pela base, era colocar o movimento negro na 

vanguarda de luta contra o racismo, elevando o tempero de uma época de grandes 

acontecimentos políticos e de lutas de reinvindicação pelo bem viver da comunidade negra. 

Para os (as) militantes que definiram aquela estratégia, a partir do surgimento dos comitês nada 

seria como antes e nenhum passo seria dado atrás. A partir de sua criação, os comitês de luta 

abriram uma importante advertência no meio do Movimento Negro para a necessidade de 

inserção nas camadas mais populares da comunidade negra. À frente das forças do Exército, o 

discurso daquele militante deixa uma importante pergunta do Comando da Marcha, “Por que, 

 

13
 Discurso de Amauri Mendes Pereira, membro do comando da Marcha Contra Farsa da Abolição, diante de tropas 

da polícia militar e do exército. Mesmo combinado a rota da Marcha por amplas assembleias de base dos Comitês 

do Movimento Negro, os manifestante foram barrados por um forte aparato militar do Comando Militar do Leste 

que impediu a chegada ao seu destino que era a Central do Brasil. Imagens produzidas em 1988 pela produtora 

ENUGBARIJO, através dos Videosmakers Ras Adaulto e Vik Birckbeck e recuperadas e digitalizadas em 2013 

por Filó Filho para o Acervo CULTNE. 



23 
 

 

 

aqui querem nos oprimir?” Por que uma Marcha que desde de sua origem já se dizia pacífica, 

obedecendo todas as orientações de segurança e não conflito, criava tanto temor e preocupação 

no próprio secretário de polícia civil, Hélio Saboya e no alto comando das forças armadas da 

região? O que trazia de tão perigoso que poderia provocar um abalo na estrutura de poder do 

governo, que ainda tinha certa influência de militares na recém nascida democracia ? 

Os comitês de luta atuaram nos territórios da Baixada Fluminense, Zona Norte e Zona Oeste do 

Rio de Janeiro, em especial, destacamos os núcleos dos municípios de Nova Iguaçu, São 

Gonçalo, Queimados, Niterói, São João de Meriti e em muitas cidades do interior; no Centro 

da Cidade e em vários bairros, como Campo Grande, Jacarepaguá, Cidade de Deus, Cordovil, 

Rocha Miranda, em incontáveis e não registrados locais de pobreza, de maioria negra. 

Conforme o Boletim dos Comitês do Movimento Negro /RJ (págs. 03/04/05, 1988) 

 
Há alguns anos, desde o início da década de 1980, vem tomando forma no interior do 

movimento negro a polarização de duas linhas de pensamento quanto ao 

direcionamento da luta do negro na sociedade brasileira. Uma delas usa o discurso da 

luta contra o racismo no sentido de ocupação de espaços dentro da ordem econômica 

social existentes. É a política de ascensão social do negro. A outra, a vertente 

transformadora, coloca a luta contra o racismo no Brasil como fator importante no 

sentido da transformação social da sociedade. 

 

 

A formação dos Comitês do Movimento Negro/RJ provocou grande reflexão interna por parte 

de seus militantes. É importante dizer, que até então, a militância do Movimento Negro era 

majoritariamente composta por negros e negras intelectualizadas(os). Na perspectiva dos 

Comitês, aos poucos se consolidavam a ideia de Consciência Negra, novas entidades e grupos 

negros que se definiam como de luta direta contra o racismo. Isso quebraria o elitismo ainda 

predominante em algumas organizações negras. Segundo a própria redação do seu Boletim: 

 
Surge o embrião de uma nova forma de organização dentro do Movimento Negro – 

Os Comitês. Mobilizando e ampliando a possibilidade de participação da grande 

maioria dos negros, nos subúrbios, na Baixada Fluminense e nas cidades do interior. 

Combatendo o elitismo que sempre embaralhou os nossos passos. [..] a articulação 

entre grupos e entidades negras da capital e do interior do RJ, além da articulação com 

os outros estados está muito mais forte e muito mais dinâmica. Ademais, se reforça 

cada dia mais a atuação consciente de todos aqueles negros ou não, que combatem o 

racismo e questionam os dogmas e a visão elitista e eurocentrista predominante nos 

partidos políticos e sindicalismo, e tão presente no Movimento comunitário. A 

interação entre o Movimento Negro e o conjunto do Movimento Social será decisiva 

para o avanço das nossas lutas e a transformação radical da sociedade brasileira. 

 

É notório que após a Marcha, o Movimento Negro expande suas pautas e reinvindicações em 

direção a denúncia do racismo e da forma como a sociedade brasileira tratava as pessoas de cor. 

Importante lembrar, nesse momento, da Marcha Zumbi dos Palmares de Novembro de 1983, a 



24 
 

 

 

primeira realizada pelo Movimento Negro, cujo trajeto foi da Candelária para a Cinelândia. O 

Boletim dos Comitês diz, que aquela Marcha anterior foi 

“Momento histórico e marcante. Depois de quase 15 anos em sua nova fase, o 

Movimento Negro se mostrou a sociedade numa passeata pela Av. Rio Branco, no Dia 

Nacional da Consciência Negra, com a participação principal das novas entidades e 

grupos negros que se definem como de luta direta contra o racismo.” 

 

No interior do movimento negro, buscando alcançar a base e ampliar o debate, pensava-se 

estratégias que dessem conta dessa tarefa, desse esforço político, intelectual e militante. Com a 

criação dos Comitês, iniciava-se um poderoso movimento, cuja perspectiva era se ampliar por 

todo estado do Rio de Janeiro. No Boletim dos Comitês–RJ, esse movimento foi descrito da 

seguinte forma: 

Há alguns anos, desde o início da década de 80, vem tomando forma no interior do 

Movimento Negro a polarização de duas linhas de pensamento quanto ao 

direcionamento da luta do negro na sociedade brasileira. Uma delas usa o discurso da 

luta contra o racismo no sentido de ocupação de espaços dentro da ordem econômica- 

social existente. É a política de ascenção social do negro. A outra, a vertente 

transformadora, coloca a luta contra o racismo no Brasil como um fator importante no 

sentido de transformação social da sociedade, na medida em que identifica o racismo 

no Brasil, como um fator importante no sentido da transformação social da sociedade, 

na medida em que identifica o racismo no Brasil, como uma ideologia de dominação 

da classe dominante brasileira. 

Esta polarização insere uma luta política no interior do Movimento Negro, na qual a 

hegemonia política ainda pertence a vertente da ascenção social. [...] enquanto os 

setores elitistas do Movimento Negro legitimam a farsa da Nova República e buscam 

se inserir na estrutura da sociedade capitalista defendendo os interesses da burguesia 

nacional. Os setores que lutam pela transformação radical da sociedade, organizaram 

esta Marcha dentro de um eixo político socialista e de independência do Movimento 

Negro; trabalharam na criação dos comitês do Movimento Negro da Baixada 

Fluminense, nos subúrbios do Rio de Janeiro e no interior do estado, proposta que 

representa efetivamente, a organização do Movimento pela base. 

Os Comitês do Movimento Negro representam, desta forma a nova estrutura que 

possibilitará ao Movimento um salto de qualidade. Esta organização reforçará política 

e ideologicamente o pensamento transformador dentro do Movimento, com sua 

respectiva inserção no conjunto dos movimentos sociais e junto a massa da população. 

Desta forma, os Comitês são um importante instrumento político da vertente 

transformadora do Movimento Negro e se constituem efetivamente no embrião de 

uma nova forma de organização. 

 

A pesquisa de Flávia Rios (2014, pág 11) identificou críticas antigas de setores da política 

tradicional, acerca da existência de uma Elite Negra militante, que não se preocupava em 

promover o despertar de uma consciência racial e social transformadora, entre as maiorias 

negras e na sociedade brasileira. A ver: 

Todavia, no veio da interpretação Marxista, essa elite negra não passava de indivíduos 

com ideais pequeno-burgueses que aspiravam uma vida melhor e se viam 

prejudicados pelas práticas racistas, mas longe de proporem uma transformação social 

radical (expressa na luta de classes), o que efetivamente resolveria os problemas 

socioeconômicos do “negro-massa”, esses grupos dispersavam seus recursos políticos 

em discursos e ações calcados em problemas raciais. 



25 
 

 

 

Em meu entendimento, a militância dos Comitês pensava que os elementos fundamentais de 

onde poderiam retirar suas referências estavam inseridos na própria cultura da população negra. 

Porque outros movimentos sociais bem sucedidos se baseavam em suas próprias culturas para 

construir suas pautas. Então, por que seria diferente com o Movimento Negro e, dentro dele, 

com o Movimento dos Comitês? Sobre isso, a redação do Boletim dos Comitês do Movimento 

Negro – RJ nos informa que a cultura negra está presente na luta contra o racismo. As Religiões 

de Matrizes Africanas, o samba, e a capoeira estão representados por aqueles que, de fato, são 

vistos por aquela militância, como produtores da cultura e herdeiros da resistência secular. 

Visão semelhante expressou Lélia Gonzales, no Jornal do MNU, de 19 de maio de 1999 na 

pág.8: 

Eu acho que a contribuição foi muito positiva, no sentido de que nós conseguimos 

sensibilizar a sociedade como um todo, levamos a questão negra para o conjunto da 

sociedade brasileira, especialmente na área do poder político e nas áreas relativas à 

questão cultural. E aí a nossa contribuição é muito mais nossa, digamos assim, produto 

dessa criatividade que marca a comunidade negra. Estou pensando em termos de 

Bahia, fundamentalmente, porque eu acho que a Bahia é um grande fulcro nesse 

sentido da emergência da identidade a partir do cultural. A Bahia, como diria Gil, deu 

a régua e o compasso. E estou pensando, especificamente, nos blocos afro e afoxés 

por esse papel que tem de levar a conscientização para dentro da comunidade negra, 

embora levem também para fora. 

 

O movimento dos comitês, pelo que se lê em seu Boletim da Marcha, pretendia cumprir uma 

importante tarefa de popularizar as ideias da militância negra, chamando atenção para um tema 

extremamente importante e central: a ideia de que somente com mais ampla participação e 

consciências, seria possível enfrentar o racismo, mudando a situação de desvantagem 

econômica, social e política da comunidade negra. 

Nesse sentido, o Boletim dos Comitês, pode ser inserido como um episódio da impressa negra, 

que cumpriu um papel fundamental na construção de novas bases, no despertar de consciências 

e na veiculação de informação acerca das lutas contra o preconceito e a discriminação racial. 

Cabe ressaltar, que o próprio conjunto de jornais e boletins foi indispensável enquanto 

patrimônio imaterial das organizações negras, além de alinhar e remodelar a função histórica e 

social do movimento negro no Brasil. Coube a essa imprensa negra realizar uma reflexão acerca 

do centenário da Abolição da Escravatura que abrisse os olhos da população e dilatasse as 

pupilas para a situação de subjugação e alijamento social em que viviam os negros do país; Para 

isso, foi necessário desconstruir as narrativas sobre o curso da história de 100 anos pós a 

assinatura da Lei Áurea, para que pudesse ser revelada a Cara do Brasil. 

A grande mídia se viu forçada a realizar cobertura e dar informes sobre a Marcha, devido ao 

volume, a empolgação e postura desafiadora de pessoas, ao absurdo aparato repressivo que 



26 
 

 

 

ocupou locais de grande circulação de pessoas no centro do Rio de Janeiro, a partir do meio- 

dia. A presença e participação da “massa negra” não aconteceria se não fossem os Comitês, que 

se organizaram e prepararam para a luta. Cumpriram sua missão, ao pensarem nas camadas 

mais populares como fundamentais na construção de uma luta que denunciava os preconceitos 

e discriminações raciais no Brasil, os prejuízos causados pelo racismo nos corações, nas mentes 

e nos espíritos de pessoas negras no Brasil. 

No período, o país passava pelo processo de redemocratização e a Ditadura Militar com seu 

pensamento ideológico havia cumprido o papel de potencializar o racismo no país e reforçá-lo 

na mente da sociedade brasileira marcada pela herança do colonialismo português. De acordo 

com o Jornal do Brasil, de cinco de maio de 1988 (pág.4), já se aproximando do centenário da 

Abolição, foi preciso chamar atenção para “uma semana de reflexão”. 

“[...] na extensa e variada programação do centenário da libertação dos escravos, três 

eventos se destacam: a Caminhada Estudantil pela verdadeira abolição, terça-feira, a 

tarde, no Centro; a Marcha contra a farsa da abolição, a partir das 16h de quarta, da 

Candelária à Central do Brasil, promovida pelo movimento negro; e a Missa dos 

Quilombos, que reunirá 300 artistas, na noite de sexta-feira, nos Arcos da Lapa. 

Curiosidades, também, não faltarão: a caneta de ouro da princesa Isabel, por exemplo, 

poderá ser vista a partir de sexta-feira no Museu Imperial, em Petrópolis. [..] ainda, o 

Jornal, em sua redação trouxe o seguinte slogan: Passeata – Alunos das escolas 

municipais do Rio farão, à tarde, a Caminhada pela verdadeira Abolição na Avenida 

Presidente Vargas, Centro, após concentração no Sambódromo, marcada para as 14h. 

Na manifestação, promovida por 32 grêmios estudantis e apoiada pelas secretarias de 

Educação e de Cultura, os participantes cantarão músicas compostas nas escolas e 

lerão Manifesto. A caminhada pela Presidente Vargas terminará no Memorial Zumbi, 

onde os alunos da Prefeitura apresentarão jograis e cenas teatrais. Cantarão Sambas- 

enredo alusivos à escravidão e colarão cartazes com o tema: o que Zumbi diria à 

Princesa Isabel”. 

 

A influência do movimento dos Comitês do Movimento Negro-RJ é identificada com 

notoriedade na área da educação, uma vez que esses comitês representavam uma corrente mais 

politizada e comprometida com a inserção dos afrodescendentes na vida social e econômica do 

país. 



27 
 

 

 

 

 

Essa foto registra o dia do lançamento do Comitê, num sábado de 26 de março de 1988. 

Uma surpresa: a ação do Mov. Estudantil 

No Rio de Janeiro, conforme exemplo acima, o Movimento Secundarista teve um papel de força 

e afirmação, um dia antes da Marcha, reivindicando que a sociedade repensasse como a 

população negra era tratada no país. De acordo com o “Manifesto Pela Verdadeira Abolição-10 

de maio de 1988”, o Movimento Estudantil e os Grêmios Escolares discursaram que: 

[...] e em toda parte dá para ver o drama desse país que tem 36 milhões de crianças na 

miséria, sendo que 7 milhões delas estão em total abandono. Em 1871 os poderosos 

da Monarquia fizeram a Lei do Ventre Livre: as criancinhas negras que nascessem não 

seriam mais escravas 

. “Tremendo “um-sete-um”. De fato, elas deixaram de ser escravas na senzala. Mas 

continuaram a ser escravas de uma sociedade que as obrigava a trabalhar por um 

salário de forme, a vender o corpo, a perambular pelas ruas. Elas deixavam de ser 

crianças e passavam a ser “menores”. Até hoje! Apesar dos discursos bonitos das 

autoridades em favor das crianças, um monte delas vive embaixo marquises, nos 

reformatórios, sendo corrompidos pela violência. E não é à toa que a maior parte 

desses pequenos brasileiros é de negros! Não é por acaso também que de cada dez 

crianças sem escola, sete não negras. Cadê a Democracia? Onde está a igualdade? Que 

abolição foi essa? Nada mudou! 

Estamos aqui, no Memorial Zumbi. Para dizer que valeu. Valeu a luta de todos os 

escravos contra a escravidão. Valeu não desistir, não aceitar calado o chicote, a tortura, 

a corrente. Valeu brigar, valeu cantar, valeu rezar, valeu fugir, valeu batucar, valeu se 

organizar. Valeu construir o país, que ainda vai ser mais dos brasileiros, mais dos 

negros, mais de todos os que não tem voz nem vez. Valeu Zumbi! Mas ainda não 

acabou não: tem muita batalha pela frente. Acabou a exploração do trabalhador no 

Brasil? Não! Acabou a exploração do trabalhador no Brasil? Não! Acabou o 

preconceito racial? Não! Já estamos aprendendo a nossa verdadeira História, onde não 

existem apenas heróis brancos que vivem em mansões e palácios? Não! Estamos aqui, 



28 
 

 

 

 

Zumbi, para dizer que nós, estudantes, temos orgulho de ser um povo que é composto 

por 44% de negros e que isso não é vergonha para ninguém. Fazemos parte grande 

raça humana. Valeu Zumbi! Nas nossas escolas, nos nossos Grêmios, nas ruas da 

cidade, vamos continuar tua luta pela liberdade. Vamos Mudar! 

 

 

O manifesto acima exprime que o Movimento Estudantil, caso essa linha de atuação tivesse 

prosperado, poderia resultar num canal de participação crítica ao racismo, cumprindo um papel 

fundamental na conscientização das novas gerações. 

Esse papel foi cumprido, em alguma medida, por profissionais da educação que também eram 

militantes do Movimento Negro e que foram pontuais na reclamação do direito à educação 

antirracista. Com isso tiveram a incumbência de proporcionar um letramento e um alfabetizar 

no que condissesse com as relações raciais. 

A Secretaria Municipal de Educação, em caráter extraordinário, enviou comunicado aos 

Professores de História e Grêmios Estudantis, incentivando-os a integrarem a Marcha Pela 

Verdadeira Abolição: 

Como é do conhecimento geral, dia 10 de maio próximo acontecerá a Caminhada 

Estudantil pela Verdadeira Abolição, da quadra de esportes do Complexo Educacional 

Avenida dos Desfiles (na rua Afonso Cavalcanti, próximo ao metrô da Praça Onze) 

ao Memorial Zumbi (na Av. Presidente Vargas). No Memorial realizaremos um ato 

cultural que tem como eixo a questão “o que Zumbi diria à Princesa Isabel?”. 

O evento estudantil, que antecede a Grande Marcha dos Movimentos Negros do dia 

11/05, é muito importante, mas não se limita a manifestação. Entendemos que ele faz 

parte de um projeto maior, que deve durar o ano inteiro: “Cem anos de Abolição, e 

agora?”. Cada escola encontrará meios e modos de desenvolvê-lo, a partir das 

orientações gerais da equipe de História da SME. O importante é que este Centenário 

da Lei Áurea provoque uma reflexão crítica que venha questionar a chamada 

“democracia racial brasileira” e a propalada “inexistência de discriminação” nesse que 

é o segundo país do mundo em população negra (e que foi o último a acabar com a 

escravidão jurídica...). 

Para a caminha do dia 10/05 é muito importante um debate nas escolas sobre Zumbi, 

a resistência dos negros à escravidão e os quilombos, e também sobre a Princesa 

Isabel, a posição da elite imperial e os significados das Leis Abolicionistas, da 

segunda metade do século passado. O artigo de Clóvis Moura, no verso dessa carta, é 

bastante interessante. Mas além do estudo de personagens e movimentos da História, 

a indagação “o que Zumbi diria à princesa Isabel”? deve se entendida de uma forma 

mais ampla, como “o que uma pessoa discriminada no Brasil de hoje – um negro, um 

trabalhador braçal, uma favelada, uma criança abandonada etc. – diria as 

autoridades?” A ligação do que aconteceu com na nossa história com a realidade atual 

é fundamental, pois Zumbis e princesas continuam aí, desempenhando seu papel na 

sociedade. 



29 
 

 

 

 

 



30 
 

 

 

 

 
 

Se por um lado o Movimento Negro protestava contra a farsa da Abolição da Escravatura, por 

outro, o Movimento Estudantil e os Grêmios Escolares ao compreenderem e alinharem-se à 

pauta do Movimento Negro, manifestavam a sua indignação propondo a partir do tema: 

“Caminhada pela verdadeira Abolição”, as condições necessárias no âmbito da educação, 

cultura, esporte, mercado de trabalho, moradia, lazer e etc para o bem viver da população negra, 

como parte integral da cidadania nacional. Será que é possível dizer que a consciência dos 

estudos da situação do negro e as ações do Movimento Negro impactaram de alguma maneira 

com as estruturas do país, mexendo com as mentes mais conservadoras na cobrança por 

respostas e ações concretas que mais tarde viriam a se transformar em políticas públicas no 

âmbito dos Direitos Humanos, nas Liberdades Individuais e Coletivas e pela garantia de direitos 

e à cidadania plena? 

A participação do Movimento Estudantil, naquele momento, nos revela que foi acertada a 

decisão de realizar a Marcha, tendo como base, os Comitês, para que fosse ampliada a 

participação negra e antirracista. Se a visão expressa no Boletim dos Comitês, assim como o 

que consta no manifesto da Marcha do Movimento Estudantil tivessem perseverado, o debate 

da questão racial teria avançado muito mais na sociedade. O problema é que, nem os 

Movimentos Sociais, assim como os partidos políticos e as mais influentes instituições da 



31 
 

 

 

sociedade civil, não estavam alinhados ao debate racial, desde longe havia timidez e ressalvas 

ao tratar o tema. Num primeiro momento, a partir de 78, com a fundação do Movimento Negro 

Unificado (MNU), com a volta e incremento da Imprensa Negra, além da criação da sessão 

Afro-Latino América no Jornal Versus, destinada a discutir a problemática do racismo, criaram 

novas condições de debate sobre a questão racial e a luta contra o racismo. Pode-se dizer que 

estavam abertas as condições objetivas e subjetivas para que o campo da Esquerda e dos 

Movimentos Sociais se conscientizassem de que para avançar, enquanto sociedade, seria 

primordial discutir a questão racial. Mas até que ponto isso aconteceu? Porque indicadores 

sociais e econômicos continuam evidenciando que a maior parcela da população brasileira é 

negra, padecendo prejuízos materiais e simbólicos por isso. 

A passeata do Movimento Estudantil foi articulada, em confluência com profissionais da 

Educação, que pensavam o ambiente escolar e o contexto da Escola como um espaço de 

políticas transgressoras. A partir disso, a Secretaria de Cultura da época somou esforços para 

que as escolas municipais, que tivessem grêmios estudantis e quisessem participar, estivessem 

presentes. A ideia, para além do momento efervescente e farto de acontecimentos na esfera 

política, econômica e social, era verificar o nível de informação e entendimento do que 

representou o período colonial no Brasil com a escravização de negros e negras pelos 

portugueses. Posto isso, pode-se afirmar que a passeata teve como objetivo realizar um trabalho 

pedagógico com viés multidisciplinar. É preciso afirmar que a formação em seu sentido mais 

amplo acontece para além dos muros da Escola. Lamentavelmente, não houve continuidade!!! 

Ao se pensar na Av. Marquês de Sapucaí, local marcado por inúmeros acontecimentos históricos 

indispensáveis à formação da cultura carioca e brasileira, observa-se a partir da Coleção do 

Centenário da Abolição que a geografia do Rio de Janeiro, no território do Centro da Cidade, 

sofreu modificações no decorrer do tempo. A Praça Onze, o Sambódromo, “A Pequena África”, 

- como era conhecida até meados do século passado, a área que vai da Pedra do Sal, na região 

portuária, até a Praça Onze – configuram uma unidade na geografia simbólica da cidade. 

É como se A “Caminhada estudantil pela verdadeira abolição” representasse, juntamente, a 

outros eventos que ocorreram naquele dia 10 de maio, um aquecimento para o dia posterior, dia 

em que aconteceu, de fato, a Marcha de 88. Segundo a Coleção do Centenário da Abolição – 

Impressos: 

 
A “caminhada” fora concebida como parte dos eventos promovidos pelos movimentos 

negros na semana do 13 de maio. Foi pensada por seus organizadores, em certo 

sentido, como uma preparação para a aguardada “Grande Marcha” dos movimentos 

negros programada para o dia seguinte. É importante remarcar que, como que por 

ironia (da História?) a “caminhada”, diferentemente, da “Grande Marcha”, cumpriu 



32 
 

 

 

 

integralmente o percurso programado. Em outras palavras: À “caminhada” do 

sambódromo ao busto de Zumbi não foi proibida a reconstrução simbólica dos fortes 

liames que aproximam “o berço do samba” ao “espaço do guerreiro” – Zumbi. 

 

O Jornalismo oficial representava a opinião das Elites da época, como os militares, os políticos 

mais conservadores e coube, como tarefa, amortecer o manifesto da Marcha de 88, reduzindo à 

programação dos eventos que ocorreram na semana do dia 13 de maio, como intervenções 

folclóricas. Porém, estudantes de 43 escolas entre município e estado tomaram as ruas da 

Candelária rumo ao Mártir Zumbi. Fica evidente que não houve interrupções na caminhada do 

movimento estudantil por agrupar um grupo que contou com crianças da 5º à 8ª série e, além 

de ser um escândalo, incriminaria o Estado, caso houvesse qualquer ato de hostilidade contra 

crianças. 



33 
 

 

 

CAPITULO II – “FILHXS DE 1988”: DAS LUTAS PELO ACESSO A UMA NOVA UNI- 

VERSIDADE 

 

“O único lugar onde os negros não se revoltavam é nas páginas dos 

historiadores capitalistas” 

 

C.R.L James
14

 

 

 

2.1 – O Movimento dos PVNCs-Pré-Vestibulares para Negros e Carentes 

 

Ao falar do Movimento dos Pré-vestibulares Sociais para Negros e Carentes (PVNC) é neces- 

sário a compreensão de que aqui tratamos de um seguimento do Movimento Negro (Movimento 

Social) que teve em sua principal linha de atuação o contexto histórico, social e político da 

educação de negros e negras no Brasil com foco na preparação de gente negra e da periferia 

para o acesso em universidades públicas, através do exame vestibular. Ou seja, é um movimento 

que luta por justiça social e igualdade de direitos, que para isso levanta um discurso de mobili- 

zação por mudanças na ordem social, propondo ações junto ao Estado Brasileiro. A emergência 

com a qual o debate das Políticas de Ações Afirmativas, chegam ao Brasil no século XXI traz 

à cena e torna evidente a falha e a incoerência na Democracia Brasileira, uma vez que descortina 

o Mito da Democracia Racial. 

A constituinte de 1988 abre um novo momento das lutas negras contra o racismo e todas as 

formas de exploração e opressão no Brasil. Além dos direitos individuais, os direitos coletivos 

e as demandas sociais passam a ganhar espaço a partir das reinvindicações de maiorias excluí- 

das. No caminho de promover um Estado de Direito mais democrático, a luta contra a elimina- 

ção do racismo passa a ser uma luta por mais democracia no país. Segundo VALENTIM (pág. 

57, 2012) 

 
[...] temos presenciado diferentes iniciativas públicas que partem do reconhecimento 

de desvantagens sociais experimentadas por grupos culturais como mulheres, negros, 

índios, deficientes, homossexuais e outros, através de políticas públicas a eles desti- 

nadas, ainda que limitadas, que se propõem a remediar as desigualdades. A partir da 

década de 1980, a emergência dos novos movimentos sociais, como a exemplo, o 

Movimento Negro (grifo meu), dá visibilidade a formas inovadoras de organização 

dos trabalhadores, às vezes em oposição mesmo às estruturas tradicionais dos partidos 

 

14
 C.R.L James. O historiador, Jornalista, pensador e militante Cyril Lionel Robert James (1901-1989) nasceu em 

Trinidad e Tobago, onde é lembrado como um dos pais da independência do país, na Inglaterra e nos Estados 

Unidos, ele é celebrado como um pioneiro do movimento negro. Seu pensamento também teve influência 

decisiva sobre os movimentos anticoloniais na África. Autor dos clássicos “Os Jacobinos Negros – Toussaint 

L‟Ouverture e a revolução de São Domingos” e “Uma história da Revolta Pan-Africana” 



34 
 

 

 

 

políticos e sindicatos. Mulheres, homossexuais e negros, por exemplo, passaram a 

formular diferentes estratégias para o desenvolvimento de políticas da diferença, cons- 

truindo uma pauta de demandas relativas aos modernos direitos sociais, que impuse- 

ram o tema da identidade como central nessas demandas. 

 

 

É profunda a contradição, quando, partindo do pressuposto de que a sociedade brasileira é 

democrática, respeitando a diversidade cultural e as demandas sociais coletivas de grupos 

minoritários deparamos com os dados do Atlas da Violência (pág 49, 2021) em que: 

A intensa concentração de um viés racial entre as mortes violentas ocorridas no Brasil 

não constituiu uma novidade ou mesmo um fenômeno recente. Pelo menos desde a 

década de 1980, quando as taxas de homicídios começam a crescer no país, vê-se 

também crescer os homicídios entre a população negra, especialmente na sua parcela 

mais jovem. Embora o caráter racial da violência letal tenha demorado a ter presença 

constante nos estudos mais gerais da violência22, as organizações que compõem o 

movimento negro há décadas tematizam essa questão, nomeando-as de diferentes 

modos, conforme apontado por Ramos (2021): discriminação racial (1978-1988), 

violência racial (1989-2006) e genocídio negro (2007-2018). Nesse sentido, a 

desigualdade racial se perpetua nos indicadores sociais da violência ao longo do 

tempo e parece não dar sinais de melhora, mesmo quando os números mais gerais 

apresentam queda. Os números deste Atlas, mais uma vez, comprovam essa realidade. 

Em 2019, os negros (soma dos pretos e pardos da classificação do IBGE) 

representaram 77% das vítimas de homicídios, com uma taxa de homicídios por 100 

mil habitantes de 29,2. Comparativamente, entre os não negros (soma dos amarelos, 

brancos e indígenas) a taxa foi de 11,2 para cada 100 mil, o que significa que a chance 

de um negro ser assassinado é 2,6 vezes superior àquela de uma pessoa não negra. Em 

outras palavras, no último ano, a taxa de violência letal contra pessoas negras foi 162% 

maior que entre não negras. Da mesma forma, as mulheres negras representaram 66,0% 

do total de mulheres assassinadas no Brasil, com uma taxa de mortalidade por 100 mil 

habitantes de 4,1, em comparação a taxa de 2,5 para mulheres não negras. Ao 

analisarmos os dados da última década, vemos que a redução dos homicídios ocorrida 

no país esteve muito mais concentrada entre a população não negra do que entre a 

negra. Entre 2009 e 2019, as taxas de homicídio apresentaram uma diminuição de 

20,3%, sendo que entre negros houve uma redução de 15,5% e entre não negros de 

30,5%, ou seja, a diminuição das taxas homicídio de não negros é 50% superior à 

correspondente à população negra. Se considerarmos ainda os números absolutos do 

mesmo período, houve um aumento de 1,6% dos homicídios entre negros entre 2009 

e 2019, passando de 33.929 vítimas para 34.446 no último ano, e entre não negros, 

por outro lado, houve redução de 33% no número absoluto de vítimas, passando de 

15.249 mortos em 2009 para 10.217 em 2019. 

 

 

A pesquisa realizada pelo IPEA (Instituto de Pesquisa Econômica e Aplicada) traz evidências 

de que para que a população negra tenha condições de usufruir de políticas públicas que 

caminhem em direção à equiparação frente ao atraso de 200 anos da entrada de negros no 

Sistema Público de Ensino, é fundamental unir forças e organizar debates públicos, onde a 

sociedade civil seja convidada à reflexão sobre a urgência de implementação, revisão e criação 

de Políticas Públicas que funcionem como garantia dos direitos fundamentais, garantindo o 

acesso, a permanência e a extensão de pessoas negras no sistema público de ensino brasileiro. 

Ainda assim, a desigualdade com a qual os dados desnudam o comportamento social são a 



35 
 

 

 

imagem e semelhança de políticas que não caminham em direção à diminuição das diferenças. 

Nesse sentido, VALENTIM (pág. 59, 2017) nos diz que: 

Cada vez mais, as pessoas, individual ou coletivamente, se mobilizam, pretendendo 

minorar injustiças étnicas, religiosas, raciais e/ou culturais. Uma luta que faz parte de 

um processo histórico por mudança social e liberdade cultural, com iguais 

oportunidades culturais, ou seja, por demandas voltadas ao reconhecimento cultural, 

sem olvidar as necessárias demandas por políticas de redistribuição socioeconômicas. 

Nessa perspectiva, grupos politicamente minoritários, em articulação com a sociedade 

civil organizada, vem, por sua luta e esforço de visibilização, clamando por uma 

cidadania apta ao convívio democrático, com base no reconhecimento da diferença 

cultural. Nesse contexto, as relações entre educação e cultura(s) estão adquirindo 

paulatinamente maior importância, em especial, entre outras medidas, com o 

incremento das ações afirmativas voltadas aos estudantes negros nas universidades 

públicas e privadas. 

 

Nesse sentido, cabe ressaltar que a institucionalização do Movimento Negro que se organiza, 

também, a partir da base, foi imprescindível na reinvindicação pelos direitos fundamentais e 

pelas liberdades individuais, conforme prescrito na Constituição de 1988 ao assumir um 

protagonismo em diferentes frentes e ao criar estratégias de lutas de acordo com as demandas 

da população afro-descendente com o propósito maior de minimizar as desigualdades sociais 

no país. 

Para EMERSON (pág 232, 2006) 

 
Institucionalidades são criadas, atores são reconhecidos: o movimento PVNC se torna 

um ator e interlocutor político no debate sobre a democratização racial do ensino 

superior, dialogando em diferentes esferas do Estado, inclusive com o Governo 

Federal; alguns núcleos do PVNC se tornam atores políticos importantes em 

diferentes contextos locais – sendo referência para discutir, às vezes, todas as questões 

e carências sentidas no local, e não somente as referidas à questão racial e seu 

entrelaçamento com as desigualdades no mundo da educação, que são eleitas como 

sendo as fundamentais do movimento; alguns núcleos se tornam referências políticas 

municipais; outros núcleos não se envolvem com qualquer plano de intervenção 

política; enfim, uma série de configurações possíveis se materializam na relação entre 

os núcleos, o PVNC enquanto coletivo, e a dimensão na intervenção no campo da 

política. 

 

Sendo assim, a pertinência do trabalho do Professor Alexandre Nascimento é essencial, sendo 

o primeiro a abordar o Movimento do PVNC em sua dissertação de mestrado e, em sua tese de 

doutorado. Esse autor destaca o papel crucial daquele movimento, constrangendo o Estado 

Brasileiro, ao criar com seus próprios recursos, mecanismos de mobilização e preparação para 

o acesso ao ensino superior. Ao mesmo tempo em que denunciava o descaso governamental 

pela ausência de Políticas Públicas efetivas e concretas para a população negra e empobrecida. 

O que os Pré-Vestibulares para Negros e Carentes desempenharam na formação política, 

intelectual e acadêmica dos estudantes de periferia foi um divisor de águas para um público que 



36 
 

 

 

ainda não tinha até o presente momento uma perspectiva do que era a Universidade Pública. É 

importante dizer que a grande maioria negra e pobre não tinha perspectiva de avançar nos 

estudos e via o acesso ao ensino superior como um lugar distante e inalcançável. 

Nascimento (2012) nos dá a oportunidade de conhecer os PVNCs na sua relação orgânica. 

GOMES apud SANTOS (pág. 24, 2017) 

Afirma que toda experiência social produz conhecimento. [...] não existe 

conhecimento sem prática e atores social. E como umas e outros não existem senão 

no interior das relações sociais, diferentes tipos de relações sociais, diferentes tipos de 

relações sociais podem dar origem a diferentes tipos de epistemologias. O Movimento 

Negro, entendido como sujeito político produtor e produto de experiências sociais 

diversas que ressignificam a questão étnico-racial em nossa história, é reconhecido, 

nesse estudo, como sujeito de conhecimento. 

 

O surgimento do PVNC (Pré-vestibular para Negros e Carentes) representou o trilhar de um 

caminho em busca de novas oportunidades e de escurecimentos acerca dos anseios de gente 

negra e pobre, o papel pioneiro dos PVNCs, cuja ação estratégica, talvez, possa ser vista como 

um motor nos anos finais do século XX para o que depois se convencionou conhecer por 

Políticas de Ações Afirmativas e o processso de redemocratização, vivenciado em 

Universidades Públicas e em inúmeros sistemas educacionais no país. Em seu livro, Do Direito 

à Universidade à Universalização de Direitos: O Movimento dos cursos pré-vestibulares 

populares e as políticas de ação afirmativa, o Professor Alexandre do Nascimento afirma: 

 
“Ao se apresentarem como alternativas para ajudar estudantes pobres e negros a 

ingressarem no ensino superior, os cursos pré-vestibulares populares constituem-se 

como lutas por afirmação de direito, como questionamento da qualidade do ensino 

básico, como denúncia das discriminações presentes nas políticas educacionais e nas 

dinâmicas das instituições de ensino superior, como exigência de mudanças nas 

formas de funcionamento dessas instituições e como demanda por medidas de 

universalização dos direitos. Essa dimensão política do trabalho dos cursos pré- 

vestibulares populares coloca, também, em debate a capacidade desses cursos em se 

constituir como um movimento social que, nas suas dinâmicas de luta, contribua para 

a redução das desigualdades e das relações sociais assimétricas que a própria 

existência do movimento denuncia, ou seja, a capacidade do movimento de ensejar 

um processo de universalização material do direito ao ensino superior.” 

(NASCIMENTO, 2012, pg. 24) 

 

 

No decurso desse trabalho, cabe afirmar o Movimento dos Pré-vestibulares para Negros e 

Carentes enquanto Movimento Social em decorrência de suas ações, impactos formativos do 

ponto de vista social, político e econômico para a população negra em contexto brasileiro. Seu 

caráter de impulsionador de agente de transformação social, coloca-o em destaque significativo 

na trajetória do Movimento Negro Brasileiro. 

Para FERREIRA (pág. 85, 2009): 



37 
 

 

 

 

 

“as normas que criaram as primeiras ações de políticas afirmativas no ensino superior 

no Estado do Rio de Janeiro decorreram, sobretudo, do trabalho de entidades que 

buscaram promover a inclusão de estudantes negros e pobres nas universidades. Os 

principais exemplos nesse campo, como dissemos, são os pré-vestibulares 

comunitários, principalmente aqueles que militam pela inclusão racial. 

[...] Estas organizações tem atuado politicamente na defesa da democratização do 

ensino superior de quatro formas: lutando por isenção das taxas de inscrição para os 

vestibulares das universidades públicas; conseguindo bolsas de estudo em instituições 

privadas (PUC/RJ, FGV, por exemplo) , buscando alternativas para o apoio à 

permanência dos estudantes na universidade e exigindo a instituição de ações 

afirmativas no ensino superior numa atuação guarda sintonia com as reinvindicações 

antigas do Movimento Negro, a diferença está no fato dessas entidades imprimirem 

maior foco na luta pela inclusão racial no ensino superior. ” 

 

Ao ressaltar o papel político, social e educador do PVNC não poderíamos deixar de elucidar 

sua práxis afirmativa no combate ao racismo, na luta pela diminuição da desigualdades sociais 

para a população negra, principalmente, no âmbito educacional, no despertar das consciências 

individuais e coletivas a partir do estudo da cidadania e da ética dentre outras ações e frentes 

de trabalho. Diante disso, NASCIMENTO (pág 36, 2012), diz que: 

 
[...]Esses movimentos colocaram-se como sujeitos da sua própria história ao 

afirmarem suas discordâncias e desconfianças em relação aos poderes instituídos, e, 

ao buscarem interferir e tomar para si as decisões que afetam as suas condições de 

vida, constituíram um espaço público além da medida do sistema de representação 

política. Podemos dizer que os movimentos sociais promovem profundos 

questionamentos das instituições de poder estabelecidas, acompanhados pela 

afirmação de autonomia e construção do reconhecimento do valor da luta: só com as 

lutas são produzidos direitos e se conquista o controle das próprias condições. Os 

movimentos sociais como o movimento social negro, não somente vem conseguindo 

transformar suas reivindicações em debates e políticas públicas e institucionais, como 

também redefinir comportamentos e práticas sociais e culturais, recompor espaços de 

representação e participação política e, consequentemente, contribuir para que a 

sociedade avance na constituição material da democracia. 

 

Ao radicalizar a luta por mais acesso à educação superior às camadas negras e empobrecidas, 

os PVNCs incomodaram os setores dominantes da sociedade que nunca tiveram cuidado ou 

inquietação com o quadro de quase exclusão total da população afrodescendente e indígena das 

universidades do país. E nesse sentido está o pioneirismo dos PVNCs: esse movimento 

identificou que o problema das desigualdades não eram simplesmente sociais, de classe como 

parcela majoritária dos movimentos sociais defendia, mas sim, que a questão raça e racismo 

eram cruciais nas chances de aprovação de negras e negros num vestibular e, caso aprovados(as), 

cursar e terminar a graduação. Ao promover o debate, que não era apenas melhorar as condições 

gerais de ensino fundamental e médio, era, principalmente, criar condições de encorajamento e 

de oportunidades reais à juventude negra, os PVNCs inauguram uma luta contundente por mais 

democracia, já que a jovem democracia nos inícios dos anos 90, engatinhava sobre certa 



38 
 

 

 

influência de setores na política nacional que seguiram alinhados a ideologias do regime de 

ditadura militar e da classe dominante mais ortodoxa, que nunca se convenceu da garantia de 

direito à educação para todos e todas. 

Sobre isso, é importante considerar o que dirá o Professor Jacques d‟Adesky (pág. 88, 2021) a 

respeito da jovem democracia brasileira: 

“A “Constituição Cidadã” se espelha no respeito baseado no reconhecimento dos 

direitos fundamentais de igualdade e liberdade em direitos. Em outras palavras, ela 

consiste num documento que expressa um momento histórico de conquista e do 

retorno à plena expressão da vida política que permitia vislumbrar, depois do fim do 

regime militar, um horizonte ideal onde todos seriam considerados no mesmo pé de 

igualdade, abarcando a perspectiva teleológica de uma igualdade concreta a se 

alcançar entre brancos, negros (pardos e pretos) e indígenas, assim como expressando 

o respeito e a valorização da diversidade étnica e do pluralismo cultural. 

Obviamente, nenhuma Constituição, mesmo que seja apelidada de “Constituição 

Cidadã”, deve ser considerada uma chave mágica. Talvez possa ser associada no 

máximo a uma lanterna que venha iluminar os princípios nela contidos, bem como as 

orientações implícitas que apontam os caminhos favorecendo a promoção do bem 

comum necessário à concretização de uma vida harmoniosa entre cidadão. A 

Constituição não se assemelha, portanto, a um conjunto de receitas visando 

estabelecer um “viver junto” chancelado por uma visão monológica da vida política, 

na medida em que remete à noção de democracia com base no pluralismo de ideias e 

no confronto de debates realizados num plano igualitário e não assimétrico. 

Diante deste horizonte constitucional, talvez possamos perguntar em quê a população 

afrodescendente tem sido contemplada nas suas reivindicações para alcançar um 

patamar socioeconômico decente, que venha a se equiparar ao da população branca 

em termos de oportunidades de trabalho, condições de saúde, moradia,a cesso 

igualitário ao ensino fundamental e superior” 

 

 

 

2.2 – Estratégias pedagógicas dos núcleos do PVNC 

 

Na contramão das desigualdades sociais que geram e alimentam o espectro da pobreza e da 

miserabilidade em países como o Brasil, movimentos como o PVNC precisaram traçar 

estratégias de enfrentamento e rompimento para que os afro-descendentes pudessem fugir à 

balança de uma sociedade que “produz pobres nos períodos de crise econômica, mas também 

em fases de crescimento”, nas palavras de Jaccoud e Theodoro (pág 103, 2005). 

Dessa maneira, é preciso dizer que o Movimento de Pré-Vestibulares para Negros e Carentes 

(PVNC) aparece na sequência de um processo – que se intensificou no pós-Marcha Contra a 

Farsa da Abolição, de geração de novas estratégias no âmbito do Movimento Negro. Agora 

pensadas a partir da necessidade de acesso e permanência à educação. 

Diante das investigações de SANTOS (pág 232, 2005) 

(i) A escolarização dos negros como processo de construção de novas 

lideranças e fortalecimento de outras lideranças, (ii) a capilarização de 
militantes da luta anti-racismo em diferentes espaços de luta e intervenção 



39 
 

 

 

 

social, que vai legar a este novo movimento (o pré-vestibular) uma cultura 

de convergência e hibridação de valores, leituras do social e formas de atuar. 

O PVNC nasce, portanto, como uma estratégia diante da necessidade do 

aumento da escolarização da base social dos movimentos negros, em 

discussões que tiveram lugar nos anos 80 sobretudo no âmbito dos Agentes 

da Pastoral do Negro, onde ganhou corpo a ideia de intervir na ponte entre o 

segundo e o terceiro graus, ou seja, de fortalecer a entrada na universidade 

de estudantes negros. 

 

Na medida em que era preciso subverter o status quo racial no contexto da educação, a 

experiência bem sucedida do PVNC abriu espaço para um movimento que já se insinuava em 

âmbito nacional, passando a ter vários núcleos pelo país como forma de organizar e ampliar a 

pauta da luta contra o racismo. A interação entre diferentes sujeitos sociais fez com que outras 

agendas fossem disputadas discursivamente e o olhar para as maiorias excluídas seja pela 

desigualdade social, misoginia, discriminação da população LGBTQIA+ dentre outros 

ganhasse voz e espaço de luta. SANTOS (2005, pág 234) irá dizer que as estruturas 

institucionais do PVNC são fruto de embates entre diferentes visões e projetos de mundo e de 

movimento, representando, portanto, vitórias parciais dos diferentes campos que disputavam 

hegemonia em seu período de formação. 

Peço licença para essa longa citação, dada sua importância no contexto de minha argumentação: 

[Ainda que]… as intervenções dos agentes envolvam esforços de racionalizações, 

motivações e monitoração reflexiva, que são incapazes de evitar consequências 

impremeditadas ou de suprimir os efeitos das condições não reconhecidas da ação, é 

possível identificar cânones, marcos fundamentais nas formas destas “estruturas 

institucionais” que remetem, sobretudo, à influência do corte ideológico católico- 

franciscano, hegemônico no movimento. A forma como se estruturam os núcleos, 

amplamente difundida e reproduzida por todo país, é lapidar. Os núcleos do PVNC – 

e a grande maioria dos pré-vestibulares populares criados na esteira de sua experiência 

– se constroem com uma estrutura que parte dos seguintes preceitos basilares: 

a) A “auto-gestão” – boa parte dos núcleos é coordenada pelos próprios alunos, ex- 

alunos e professores. Este aspecto, de um lado, confere uma autonomia decisória 

aos núcleos que, diante do afastamento e da tensão entre as agendas e 

enfrentamentos correntes no seu cotidiano e o plano dos fóruns coletivos, se torna 

um forte componente a facilitar sua ruptura com o movimento organizado em 

rede. De outro lado, está autonomia acaba por valorizar os debates cotidianos dos 

núcleos enquanto instâncias decisórias, o que tem como efeitos motivar, criar e 

fortalecer sujeitos através de uma cultura de participação marcada por um padrão 

de democracia como relação, e não como formato institucional. Ainda que muitos 

núcleos sejam marcados às vezes por gestões despóticas – afinal, toda revolução 

dos bichos pode ter seu porco!-, há um sem número de casos de conflito e até 

deposição de coordenações e professores por alunos que então assumem a 

condução do núcleo, fatos pouco imagináveis nos espaços formais escolarização. 

Esta vivência insta os integrantes do pré-vestibular à participação e politização, 

o que, significa a responsabilidade na definição dos marcos ideológicos 

norteadores da iniciativa. O pré-vestibular ganha, então, uma dimensão de 

formação política pela prática à qual os sujeitos são compelidos, o que se dá num 

contexto onde, mais do que nunca, o cenário lega heranças e influências. Uma 

coordenação nova a assumir um núcleo, ainda que formada por sujeitos 

inexperientes em iniciativas políticas ou discordante das bandeiras fundadoras do 

PVNC, não abandona (pelo menos no plano discursivo) práticas políticas 

“cristalizadas” no movimento, como a disciplina Cultura e Cidadania, que 



40 
 

 

 

 

objetiva um trabalho de politização através de temas que não necessariamente 

serão trabalhados nos exames vestibulares. 

b) A quase inexistência de compromissos financeiros – normalmente os alunos 

contribuem com algo em torno de 10% do salário mínimo, verba destinada à 

aquisição do material didático necessário, alimentação (nos cursos que funcionam 

ao sábados e domingos durante todo o dia), custeio de passagem para os 

professores e, se possível, ajuda aos alunos no pagamento das taxas de inscrição 

no vestibular, quando não conseguem isenção. Este traço – que na construção do 

PVNC – condiciona uma alergia de grande parte dos pré-vestibulares populares 

ao financiamento – público ou empresarial. Esta não aceitação de aportes 

externos inviabiliza parcerias e dinâmicas cooperativas de trabalho desses cursos 

com o Estado e com o setor privado, criando um vazio nas tendências atuais de 

execução de cursos pré-vestibulares como política pública ou iniciativa vinculada 

a parcerias empresariais, que vem sendo ocupado por ONGs, movimentos sociais 

e uma série de organizações e atores atuantes em outros campos que se fortalecem 

e se territorializam – se inscrevem no espaço e se inserem em contextos sociais 

locais – mediante a criação de cursos pré-vestibulares financiados. 

c) O trabalho voluntário – dos professores e coordenadores, num contexto marcado 

pela desmobilização e esvaziamento de militância de diversos movimentos 

sociais no Brasil, e, paradoxalmente, pela emergência de valores como a 

solidariedade e a participação, ainda que marcados por uma negação da dimensão 

política de sua participação. 

 

Ainda que alguns de seus analistas não tenham como referência, ou mesmo, não vejam dessa 

maneira, a ideia de Consciência Negra (valorização do ser negro e necessidade de enfrentar o 

racismo), foi extraordinariamente impulsionada a partir dos eventos do Centenário da abolição, 

em que se destaca a mobilização dos Comitês que organizaram a Marcha, conforme já analisado 

no primeiro capítulo. Ou será que é irrelevante, o fato do PVNC surgir em São João do Merití, 

sob a orientação de Frei Davi Raimundo dos Santos, um dos mais ardorosos participantes das 

plenárias dos Comitês da Marcha? Por sinal, foi na Igreja da Matriz, a mesma onde surgiu o 

PVNC, que foi realizada a maior de todas as plenárias da Baixada Fluminense, de organização 

da Marcha do 11 de maio no centro do RJ.
15

 

Com base na memória da luta política orgânica, acadêmica e intelectual é possível afirmar que 

o movimento de Pré-Vestibulares Comunitários para Negros e Carentes nasce enquanto uma 

linha de atuação do Movimento Negro enquanto Movimento Social na tentativa mais certeira 

de atuar e construir através da pauta e reivindicação da Educação. Os PVNCs não são um 

fenômeno solto no tempo e no espaço, muito pelo contrário, ele foi resultado dos acúmulos e 

articulações de lutas negras, que não pararam de crescer desde a fundação do MNU–Movimento 

Negro Unificado em 1978, que culminaram nos eventos do ano do Centenário da Abolição. 

Uma década de formação de uma vanguarda negra que lutou pelo fim da ditadura 

contestestando a jovem democracia burguesa e os limites da constitucionalidade. A pergunta 

 

15
A radicalização de Frei David, que declarou em entrevista do seu desejo de pichar a estátua de Caxias (para ele, 

responsável pela imensa perda de vidas negras, na Guerra do Paraguai), foi uma das principais alegações 

utilizadas pelo Comando Militar do Leste, para colocar um efetivo desproporcional, intimidador, e bloquear a 

Marcha, mesmo seu percurso passando a mais de cem metros do panteon de Caxias. 



41 
 

 

 

que precisamos fazer é: Seria possível pensar um Movimento da envergadura dos PVNCs sem 

os acontecimentos anteriores que impulsionaram toda uma geração de militantes do Movimento 

Negro e reflexões em amplos setores da sociedade? Para o intelectual e militante do movimento 

negro Renato Emerson dos Santos, em seu texto A difusão do ideário antirracista nos Pré- 

vestibulares para negros e Carentes, a construção do movimento Pré-Vestibular para Negros e 

Carentes (PVNC) é um desdobramento de um conjunto de estratégias do Movimento Negro nas 

décadas de 1970 e 1980 (pág.232, 2005). Reforça tal analise o Professor Alexandre Nascimento 

(pág. 69, 2012) quando diz: 

 
Embora tenham proliferado e se tornado politicamente expressivos ao longo dos 

anos de 1990, os cursos pré-vestibulares populares não surgiram nesta década. Em 

1975, por exemplo, o Centro de Estudos Brasil-África (Ceba), uma organização do 

movimento negro, situada no Município de São Gonçalo, no Estado do Rio de 

Janeiro, organizou um curso pré-vestibular para negros. Podemos citar também o 

curso pré-vestibular do projeto “Universidade para Trabalhadores”, da Associação 

dos Trabalhadores em Educação da Universidade Federal do Rio de Janeiro (Assufrj, 

atual Sintufrj), criado em 1986. 

Entretanto, foi na primeira metade da década de 1990 que este tipo de organização 

para lutar por acesso ao ensino superior ganhou popularidade e formas que tornam 

possível caracterizá-las como um movimento social. Isso começou a acontecer, 

principalmente, a partir do surgimento dos cursos Pré-Vestibulares para Negros e 

Carentes (PVNC), na região metropolitana do Estado do Rio de Janeiro. Por isso, 

estamos considerando as experiências que foram referencias para a popularização da 

proposta de curso pré-vestibular popular na década de 1990. Além disso, a gênese da 

configuração atual do Movimento dos Cursos Pré-Vestibulares Populares está 

relacionada aos novos contextos políticos-econômicos e às novas formas das lutas 

sociais (os chamados novos movimentos sociais), que surgiram com força na década 

de 1980. 

 

 

 

Adentrando o bojo de perspectivas, concepções, ideias, pensamentos até a prática concreta de 

ações como propostas de mudança e/ou construção de uma trajetória social é necessário dizer 

que executar a educação antirracista é ir de encontro à corrente. Melhor dizendo, é um ato 

contra-colonial que conjuga as inúmeras cabeças que trabalharam na construção dos PVNCs, 

que se alinhavam politicamente em torno de um projeto maior que não só dialogasse, mas 

colocasse em xeque as políticas de racialismo no Brasil, no fundo políticas de controle e/ou 

exclusão social. 

De acordo com PINHO (2007, pág. 23-24) 

 
[...] Estabelecido no limite ou nas fronteiras do discurso como um campo separado 

dos fatos da linguagem, a discursividade sobre a miscigenação no Brasil produziu o 

mestiço como um objeto indeterminado, incapaz de se propor como um sujeito. Este 

objeto, o mestiço ou a cultura miscigenada, está eivado de componentes raciais e de 

controle social e é parte da estratégia de biopoder característica das formações sociais 

latino-americanas. Revelando as marcas particulares da história colonial local neste 

processo. 



42 
 

 

 

 

 

Numa sociedade com diferenças abissais entre negros e brancos, onde o racismo ainda é capaz 

de definir quem tem o direito de viver melhor ou/e mais, é uma sociedade onde a democracia 

não se consolidou. Ao lutar por ajustar e/ou dar fim a tais diferenças, raciais e sociais, os PVNCs 

cumpriram um legítimo e histórico papel de radicalização da luta por mais democracia. Um 

país, onde indivíduos e grupos não possuem seus direitos assegurados, é um país com pouca 

democracia ou “democracia” para alguns. Os PVNCs em suas propostas e estratégias 

pedagógicas desenvolveram novos métodos, que ampliaram muito as oportunidades e pontes 

de acesso a Universidade Pública. Mais do que isso, favoreceram a formação política e de 

consciências sociais mais consistentes, especialmente, a partir da criação de uma disciplina que 

chamou Cultura e Cidadania. 

A disciplina de Cultura e Cidadania figurou como instrumento pedagógico primordial na 

formação e no aumento da capacidade de pensar e de ver o mundo, de tal forma que entrar na 

Universidade Publica, para a maioria de seus beneficiários, não era um fim em si mesmo. Na 

verdade, constituiu-se numa parte importante de um projeto mais amplo de redefinição de 

lugares e da condição de desvantagem histórica do qual negros(as) e empobrecidos(as) sempre 

estiveram condicionados. À face do exposto NASCIMENTO (pág.99, 2012) se expressa da 

seguinte forma: 

 
Além disso, “Cultura e Cidadania é o conceito de uma prática pedagógica que não é 

um momento isolado, é um conceito para todas as áreas” 

Desde o seu início, em 1993, o PVNC discute internamente como o seu trabalho 

pedagógico pode contribuir para o “desenvolvimento da atitude de questionamento, 

de reflexão, de leitura crítica do texto e do contexto e para um posicionamento 

autônomo no mundo”. 

Essa preocupação não é apenas do PVNC. Em geral, nos cursos pré-vestibulares para 

estudantes negros, há a mesma preocupação. É assim na Educafro, que, por ser uma 

dissidência do PVNC, também possui a matéria de “Cultura e Cidadania”; é assim 

também no curso pré-vestibular do Instituto Steve Biko, que inclui em seu currículo 

uma disciplina semelhante, chamada de “Cultura e Consciência Negra” 

Além da preocupação pedagógica com a questão racial, os Cursos Pré-Vestibulares 

para Negros desenvolvem outras ações de combate à discriminação e á desigualdade 

racial. Como já foi dito, esses cursos pré-vestibulares, a partir de 1993, passaram a 

reivindicar, estudar, elaborar e propor, e a participar ativamente do debate público 

sobre políticas de ação afirmativa, voltadas a promoção da igualdade de oportunidades, 

tratamento e reconhecimento cultural. 

 

Uma hipótese muito provável, diante dos acontecimentos políticos e populares que sacudiram 

o ano de 1988, é que os PVNCs herdaram um proceder de ações, mobilização e inserção dos 

temas de raça e racismo no interior das cidades, periferias e bairros, que lembram muito e 

guardam semelhanças, considerando, evidentemente, suas diferenças, à forma como os Comitês 



43 
 

 

 

do Movimento Negro surgiram e se insurgiram para levar a frente a tarefa política de 

popularizar e dar dimensão de massas a triste situação em que a população negra vive, a questão 

do racismo e os privilégios da brancura. O que reforça ainda mais essa ideia é que o articulador, 

idealizador e um dos fundadores dos Pré-Vestibulares para Negros e Carente, Frei David 

Raimundo, também foi um importante personagem que polemizou radicalmente com os 

militares. O pertencimento racial era um ponto crucial, embora não se menosprezasse a 

condição social de pobreza, que dava sentido e orientava os PVNCs, no critério de escolhas e 

acolhimento de alunos nos Núcleos. Quanto a importância disso o Dos Santos (pág. 242, 2005) 

diz o seguinte: 

 
O pertencimento racial emerge, portanto, enquanto critério de seleção de alunos: isto 

já era praticado, ainda que parcialmente, no âmbito do PVNC e de cursos diretamente 

influenciados por ele, mas agora passa a ser um ponto de inflexão e tensionamento de 

todos os cursos que se denominam populares. Portanto, onde tal critério não é 

praticado, as coordenações são instadas a elaborar discursos justificando tal negação 

– discursos, normalmente, marcados por uma subsunção da dimensão racial das 

desigualdades a outras manifestações, como a da pobreza e da renda (vista como fator 

de diferenciação, e não como consequência de diferenciações nas trajetórias dos 

indivíduos e dos grupos sociais), do pertencimento a alguma comunidade pobre, de 

escolas públicas, etc. Tais manifestações, segundo estes discursos, “contemplam” a 

dimensão racial – o que é absolutamente questionável. De outro lado, quando 

recordamos que, até bem poucos anos atrás, a maior parte destes indivíduos sequer 

imaginava o estabelecimento da correlação entre racismo e as desigualdades, ser 

obrigado a construir tal retórica os coloca numa situação de questionamento que já é, 

em si, um flagrante avanço – sobretudo pelo caráter constante deste questionamento, 

que muitas vezes acaba por fazer estes indivíduos mudarem de posicionamento, num 

processo que vem tomando cada vez maiores setores da sociedade favoráveis ás 

políticas racialistas. 

 

Após significar as principais pretensões do Movimento Negro em sua linha de atuação na 

educação é imprescindível encerrar esta análise retomando a ideia de que somente a luta 

coletiva e organizada é capaz de mover as estruturas sociais e ser agente de transformação. É 

assim, que outros atores tem ocupado espaços de protagonismo e caminham em direção à 

mudança. É forçoso reconhecer que essa linha de atuação do Movimento Negro deu certo em 

toda sua base de atuação e nas estratégias pedagógicas. O protagonismo do PVNC, e de 

incontáveis pré-vestibulares (sociais, comunitários, ou outros nomes) que seguiram seu 

exemplo, é de máxima relevância, quando se analisa o contexto de criação das Políticas de 

Ações Afirmativas, que oportunizaram o acesso ao ensino superior de muitos milhares de 

jovens negros-as e pobres. Assim, contrariando o status quo racial-social, ao obter formações 

que até outrora só eram possíveis para as famílias mais abastadas. 



44 
 

 

 

 

 

2.3. O Movimento AVANÇAR e o Coletivo DENEGRIR: Notas sobre uma nova agência16
 

 

 
“É o pais mais escravizador debaixo do sol. Eu não posso quase chegando ao 

centenário, aos 100 anos, mentir para vocês. Eu morro protestando, lutando, exigindo 

e enfrentando todos os inimigos, todos os detratores do negro. E, é isso, a minha 

alegria de ver esse grupo de jovens dessa universidade criando sua organização de 

combate sobre a bandeira do DENEGRIR!” 

 

Abdias Nascimento em discurso sobre o Coletivo DeNegrir-UERJ
17

 

 

 

Das lutas por acesso advindas do movimento dos PVNCs, insuflado pelas experiência e energias 

da Marcha de 1988, o início dos anos 2000 foram marcados por corajosas iniciativas de jovens 

negros militantes, honrando a ancestralidade e acúmulos de décadas de ativismo social negro, 

por dignidade de direitos e por reparações políticas, econômicas e culturais. 

O Movimento Avançar surge com a chegada da primeira geração de jovens negros no ensino 

superior, através do regime de cotas raciais e sociais, com o objetivo de redefinir os modus 

operandi do mundo estudantil e acadêmico. Em entrevista Ras André Guimarães (2023), um 

dos pioneiros e idealizadores do Movimento Avançar, afirma o seguinte: 

 
Eu participava das reuniões do Coletivo Lélia Gonzalez também, que era um setor 

mais radicalizado. Tinha nosso Irmão Fabio Florêncio, que hoje assume o nome de 

Kwesi. Então eu circulava, entre o CONEN, o LELIA e CENEG. Eu compartilhei 

junto a galera de ir para a UERJ, na época o Rogério encorajou, tipo “vai para UERJ 

sim, irmão!”. Eu já estava quase terminando história na FEUDUC, eu já estava 5 ª 

período. E ai, já nos reunimos no Espaços Afirmados, tinha uma articulação ali, 

Rogério junto ao Espaços Afirmados, que era um espaço junto ao Laboratório 

Políticas da Cor, junto ao PPCor – Programa Políticas da Cor. Que foi uma assessoria 

de estudantes oriundos das políticas de Cotas que tinha como direção Pablo Gentili, 

Emir Sade e uma galera da CLACSO. Eles preparam um espaço que tinha computador, 

tinha aula de redação, aula de metodologia de pesquisa para os estudantes oriundos 

das ações afirmativa. E na época sabíamos que não estávamos defasados da questão 

acadêmica, da questão de produção, mas já existia um peso muito maior em cima dos 

estudantes oriundos do sistema de cotas. E ali começamos a conversar. Eu tive a 

oportunidade de encontrar ali, nessas reuniões, Rodrigo Reduzino e compartilhei com 

ele que estava indo pra UERJ tinha feito a prova, que estava aguardando resultado 

mas que estava muito confiante que tinha passado. Ele por outro lado achou muito 
 

16
 Agência – Conceito desenvolvido pelo Professor Molefi Kete Asante, do qual é a capacidade de dispor dos 

recursos psicológicos e culturais necessários para o avanço da liberdade humana. O Professor Molefi é do 

departamento de Estudos Americanos da Universidade Temple, Filadéfia,EUA. Onde fundou e implantou o 

primeiro programa de doutorado em Estudos Africano-Americanos dos Estados Unidos. 
17 

Trecho do discurso de Abdias Nascimento, em 2009 na ocasião da homenagem e inauguração da sala/sede do 

Coletivo de Estudantes Negras e Negros – 9ª Andar/UERJ, Nº9001 – BL F, no auditório 91. Todo o discurso de 

Abdias Nascimento consta na integra citado nesse trabalho acadêmico e disponível, também, no link nomeado 

UMA CRUZ Á MAIS : https://youtu.be/GTOAx_t7byA?si=2VNTjFoA3OrcBU3e 

https://youtu.be/GTOAx_t7byA?si=2VNTjFoA3OrcBU3e


45 
 

 

 

 

legal. Eu comentava com ele que o Movimento Estudantil da UERJ era reacionário, 

era racista e tinha os pretos apenas como tarefeiros, cumpridores de tarefa. 

Chego na Universidade, no segundo semestre de 2005. Começamos a conversar com 

a galera por que na semana dos Calouros, algumas semanas depois abriria o edital de 

inscrições de chapa para o DCE – Diretório Central dos Estudantes. Chego na 

universidade encontro o Rodrigo Reduzino, juntamente com Orlando, que é um 

grande irmão que estava na luta. Orlando participava das reuniões do CENEG lá nos 

espaços afirmados. Participavam das reuniões do Espaços Afirmados Orlando, Ellen, 

Adriano, Cyro Garcia Jr. 

Na primeira semana de aula tivemos a oportunidade de recrutar a galera. Falei com 

Luciene, encontrei Cizinho e começamos a conversar e a reunir a galera com o 

objetivo de disputar as eleições. E durante um tempo fizemos reuniões, fizemos 

reuniões no pátio, ali próximo do auditório. Chamávamos o povo paras as reuniões 

ate que conseguimos mobilizar componente. Ai foi Reduzino, Hugo que também 

participou das reuniões do CENEG dentro dos Espaços Afirmados, teremos dai em 

diante algumas pessoas que vão vir também, como Luane Bento, Elle, Allyne e vão 

começar participar da reunião com objetivo de se mobilizar para poder disputar a 

chapa, que deu origem a chapa AVANÇAR, uma chapa inédita. Uma Chapa que foi 

100% preto, que disputou do DCE e gerou alguns ruídos. Por que tínhamos algumas 

figuras na universidade que não queriam esse tipo de situação, que queriam ficar 

mendigando e dos interesses e dos desejos da chapa que era majoritariamente do PT, 

que tinha o PCdoB, PSTU. As vezes vinham com os independentes, uma galera do 

PCR e uns setores que ficavam por ali circulando. Na época não tínhamos o PSOL 

estava em construção. Estávamos disputando com essa galera. Nós Chapa Avançar 

éramos 100% só de preto e que estávamos extravasando e criando uma ruptura com o 

tradicional Movimento Estudantil, inclusive esse tradicional Movimento Estudantil 

era contra as Cotas 

 

No dia 19 de julho de 2001, jovens negros oriundos do pré-vestibulares para negros e carentes 

e a Educafro realizam um significativo ato político, no qual André Guimarães, um jovem negro 

é crucificado nos portões da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, exigindo a destinação 

e garantia de 50% das vagas para negros e empobrecidos. O ato pretendeu uma analogia com a 

Via Crúcis em que Cristo sofreu todas as dores e humilhações possíveis e impossíveis até a sua 

crucificação, semelhante às dores enfrentadas pelo povo negro na luta pelo reconhecimento do 

seu papel na formação da sociedade brasileira. 



46 
 

 

 

 

 

Ato da Educafro - RJ, O Cristo Negro protagonizado pelo militante do movimento negro Ras 

André Guimarães, pelo cumprimento da Lei de reserva de 50% das Vagas para Negros e 

Carentes no Vestibular da UERJ, junho de 2003. 

 

 

 

Em 2003, como dito em alguns parágrafos acima, a Lei de Cotas
18

 é sancionada e a UERJ, que 

em minha visão experimentou um dos maiores acontecimentos políticos de correção de 

caminhos no âmbito da educação: a democratização do acesso ao ensino público superior. Nessa 

 

18
Lei que criou modificações no acesso ao ensino superior no Estado do Rio de Janeiro, primeiro com a Lei n. 

3.524/2000, seguida em 2001 da Lei 3.708/2001 de reserva de vagas para Negros e Pardos, em 2003 essa Lei 

sofre nova mudança passando a ser a Lei n. 4.151/2003, juntamente a essas leis temos as lei 5.074/2007 e n. 

5.346/2008. 



47 
 

 

 

ocasião jovens negras(os) recém ingressos na universidade pública, juntam-se, organizam-se e 

desenvolvem coletivamente um programa político de intervenção e disputa do espaço 

acadêmico, assim, nasce o movimento Avançar que mais tarde daria espaço para a fundação 

do Coletivo de Estudantes Negras(os) DeNegrir. 

Desse modo, compreendendo que o processo histórico brasileiro sempre destinou ao negro o 

lugar da margem, é fundamental referir suas lutas de resistência e combate ao racismo. Com 

essa perspectiva, penso que o Movimento dos PVNCs tencionou a sociedade e contribuiu para 

a redefinição do projeto de nação. Sendo suas ações, pelo exemplo e resultados obtidos por 

incontáveis jovens pobres e negros aprovadas (os) em vestibulares, inauguraram novas formas 

de luta contribuindo significativamente, com o acesso da juventude negra e empobrecida de 

periferia ao ensino superior, inspirando o surgimento do coletivo de Negros e Negras da UERJ 

– DENEGRIR, no início do novo século. 

O mesmo nasce do desejo, da força e da coragem de subverter a ordem social, o status quo, do 

racismo à brasileira. Por esse motivo, seus processos de organização – dos PVNCs e do 

DENEGRIR – podem ser vistos como tendo o mesmo “espírito” da marcha do dia 11 de maio 

de 1988, que ousou se insurgir contra agentes da repressão. Assim como nos anos 1990, os 

PVNCs criaram seus próprios mecanismos e jeitos de acessar o ensino superior, furando 

bloqueios estruturais, que perpetuavam a brancura nas universidades públicas, a juventude dos 

anos 2000, através de suas mentes e corpos mostrou a urgente necessidade de construir um 

programa de estudos com o intuito de pedagogizar pessoas negras; reivindicou espaço nos 

Centros Acadêmicos (CA) dos cursos de graduação; disputou o Diretório Acadêmico dos 

Estudantes (DCE); participou das assembleias de discussão sobre reforma acadêmica e 

curricular, promovendo ações para conscientizar a sociedade civil dos malefícios do racismo, 

como, também para se posicionar contra as repetidas práticas de racismo. 

Desse desejo, surge no ano de 2001, um movimento que procura desempenhar um papel de 

formação e educação, rompendo com o senso comum que alimentava o imagináro social racista: 

de que a universidade pública não seria um lugar para negros e pobres! “Metendo os pés na 

porta” se reposiciona, questionando, radicalmente, seu lugar nas relações estruturais da 

sociedade brasileira. Nesse sentido, e, sem arrogância intelectual, toma para si a tarefa de ajudar 

a ampliar as vozes silenciadas nas periferias, favelas, ruas e becos, inflamando os discursos e 

intervenções, afirmando que o “Lugar de Negro” é no ensino superior definitivamente. Sem ter 

medo de errar e dando a “cara a tapa” que o DENEGRIR, esse “filho de 1988”, e “irmão” do 

Movimento dos PVNC, procura fazer parte desse importante capítulo da história das lutas negra 

no Brasil, assumindo sua posição nas primeiras linhas do front na defesa das Políticas de Ações 



48 
 

 

 

Afirmativas (Cotas) no STF (Supremo Tribunal Federal). O Professor Alexandre Nascimento 

já nos alertava que as Cotas seriam uma realidade desde de 2001/2002. Primeiro com a 

aprovação na Assembleia Legislativa da Lei nº 3.708/2001, modificada para Lei 4.151/2003 e 

logo no ano posterior a 2001, com a PL Nº 73/2002. Sobre essa questão o Professor Nascimento 

diz: 

 

 
“Entre as universidades, as primeiras a instituir cotas para negros, em 2002, foram a 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro (Uerj) e a Universidade Estadual do Norte 

Fluminense (Uenf), não por iniciativa própria, mas por meio da Lei n. 3.708, de 09 de 

novembro de 2001, aprovada na Assembleia Legislativa do Estado do Rio de Janeiro. 

Na proposição, aprovação e regulamentação da lei no interior das universidades 

estaduais, foi decisivo o trabalho dos cursos pré-vestibulares, cujas lideranças 

participaram ativamente das audiências públicas e dos debates internos que 

aconteceram nas duas universidades. A consolidação das cotas para negros no Rio de 

Janeiro abriu as portas para que outras instituições adotassem a mesma medida. Na 

Universidade de Brasília (UnB), por exemplo, a proposta de um sistema de cotas é de 

1999, mas só foi aprovada em 2003 pelo Conselho Universitário. A UnB, além de ser 

a primeira universidade federal a adotar cotas para negros, foi também a primeira 

universidade do Brasil a tomar essa decisão com base na autonomia universitária” 

(NASCIMENTO, 2012, pg. 173) 

 

Em decorrência desse fenômeno político, outros(as) estudantes negras e negros reuniram-se e 

fundaram coletivos em diversas universidades espalhadas pelo país. 

A construção de políticas públicas inclusivas para a educação é uma conquista dos movimentos 

sociais, contudo antes de qualquer coisa, uma pauta muito discutida e reinvindicada pelas 

maiorias, até então excluídas, que formam a base da pirâmide sócio-econômica do país e 

indicam os mais variados níveis de desigualdades existentes. Nesse caso, cabe dizer que foi na 

base, com trabalhadores informais e formais que se ampliou o debate, ao mesmo passo que se 

formou por meio da conscientização de raça, classe e gênero essa via de mão dupla que só foi 

possível porque a esperança acalorava os corações mais humanos em busca de transformação 

social. Dentro da egrégora da luta contra o racismo no Brasil, nascia em 1990, um dos 

movimentos de base mais importantes para negros e carentes da história, que contava com 

formação de base política, educacional e oportunizava o ingresso das camadas populares nas 

universidades públicas. 

Como já dissemos anteriormente, o trabalho do Movimento dos Cursos Pré-Vestibulares para 

Negros e Carentes consistia em ensinar conteúdos solicitados nos exames de seleção das 

instituições de ensino superior, a fim de preparar estudantes oriundos de classes populares e de 

grupos sociais discriminados para tais exames, os chamados vestibulares. Essa é a atividade 

fundamental a que mobiliza pessoas num trabalho de cooperação e solidariedade. 



49 
 

 

 

Na Democracia se encontra uma base que deveria suster as camadas mais empobrecidas do país. 

No entanto, não ocorre porque por mais que se tenha conhecimento de que a cultura, a sociedade, 

e a escola não são organismos estáticos, ainda assim, valores morais preconceituosos e 

discriminatórios predominam, num modelo de ensino conservador e ultrapassado, perante uma 

diversidade étnico-racial tão grande dentro de um mesmo território. Acredita-se que o processo 

de aprendizagens é homogêneo, isso significa dizer que a diversidade cultural pautada em 

diferenças geográficas, linguísticas, ontológicas, religiosas, de identidade de gênero e etc, não 

são levadas em consideração, excluindo sujeitos sociológicos pela diferença que os marca. O 

que ratifica ser uma das formas simbólicas e concretas de criar desigualdades que afetam o 

campo das identidades e corporificam prejuízos sobre sujeitos que se encontram à margem das 

melhores oportunidades em processos educativos e sociais. 

Para compreender com maior profundidade todos esses processos políticos, militantes e 

institucionais, entrevistei jovens da primeira e segunda geração de negr(x)s oriundos das Cotas 

sócio-raciais, que protagonizaram lutas e não se esconderam, que deram “a cara a tapa” nesse 

despontar das políticas de ações afirmativas. 

As subjetividades reveladas mostram que há jovens negros/negras cansados do alijamento 

social e de andar pelas beiradas sem poder acessar o centro. O centralizar-se é afirmar um lugar 

de sujeito que imputa da experiência concreta do viver/existir, mesmo que essa experiência 

empírica aconteça, seja demasiado tomar de assalto a voz, que ao passo que liberta, silencia. 

Fruto dessas experiências de base é que o DeNegrir se torna, já dentro da Universidade Estadual 

do Rio de Janeiro (Uerj), um entrave para a estrutura acadêmica e na mesma proporção uma 

solução, e/ou possível campo de proposições e análises da condução da vida educacional de 

seus estudantes. Por isso que o coletivo passou a criar programas que dessem conta de formar 

redes educativas dentro do contexto universitário para falar a respeito da experiência enquanto 

coletivo negro, contribuindo na formação da consciência social dos estudantes que por ali 

passaram. Orientando sobre os por quês, não servirmos de modelo com a apresentação de novos 

paradigmas para o conjunto de valores equivocados da branquitude. 

O movimento Avançar pela primeira vez na história do movimento estudantil disputa as 

eleições do DCE da UERJ com uma chapa somente com negros(as). Esse fato nunca antes na 

história do movimento estudantil estabeleceu novas relações institucionais e na pedagogização 

e no método de atuar das organizações estudantis, DCE, DAs, CAs e os departamentos de 

graduação e pós-graduação em relação à presença e interesses de estudantes negros. Também, 

será motivo de profunda atenção o que significou “Os Espaços Afirmados” no início da 

implementação das ações Afirmativas. 



50 
 

 

 

A tarefa que ali se cumpria, na Universidade do Estado do Rio de Janeiro, por jovens negros 

organizados sobre a sigla do movimento Avançar de redefinição do paradigma institucional e 

acadêmico, é o que nos vai apontar o Professor Alexandre Nascimento em seus estudos sobre 

os movimentos sociais negros: 

 
“Os movimentos sociais continuam sendo importantes para a produção e 

democratização de direitos. Alguns movimentos sociais, como o movimento social 

negro, não somente vêm conseguindo transformar suas reinvindicações em debates e 

políticas públicas e institucionais, como também redefinem comportamentos e 

práticas sociais e culturais, recompõem espaços de representação e participação 

política e, consequentemente, contribuem para que a sociedade avance na constituição 

material da democracia” (NASCIMENTO, 2012, pg.36) 

 

 

O movimento Avançar da mesma forma que abriu conflitos no modo de vida, do senso comum 

acadêmico e institucional, também promoveu reconfiguração de posturas e nos olhares. 

Daí a necessidade de registrar nos autos da história o que possibilitou o surgimento do Coletivo 

de Negros e Negras da UERJ – DeNegrir. Bem como, o(s) porquê(s) que impulsionaram as 

ações que pressionaram a comunidade acadêmica e `convidaram a sociedade civil a repensar o 

ethos que formou a categoria social brasileira. Assim, o tempo histórico rememora momentos 

de lutas, insurgências que foram cruciais para reorientar pensamentos, mudanças de posturas e 

ordenamentos na esfera público e privada. Além disso, é válido insistir que a expressão 

“cidadania de papel” ainda não foi modificada graças ao enraizamento e a prática encontrada 

no aforisma, “uma mentira contada diversas vezes se transforma em verdade”. Ratificar a ideia 

de que “política não se discute”, acaba por endossar o desinteresse em um tema tão vital para 

uma coletividade que se quer trabalhadora, estudante, melhorias que impactem a qualidade de 

vida e oportunizem o acesso à informação em amplos seguimentos sociais. É essa mesma 

coletividade que reclama por direitos, sendo lesada historicamente no sistema de ensino no 

Brasil. Por isso, apresento algumas reflexões sobre a trajetória e as lutas de negros e negras do 

coletivo DeNegrir (UERJ), analisando os acontecimentos históricos advindos da organização 

coletiva do movimento social negro, como imprescindíveis na discussão, adiante, das políticas 

de ações afirmativas e nas políticas públicas que alteraram a LDB 9.394/96, a partir da lei 

10.639/2003 e da lei 11.645/2008. A proposta pode ser descrita como uma declaração 

pedagógica de cunho étnico-racial, que visa contribuir na construção de paradigmas que pensem 

a universidade enquanto espaços democráticos e na universalização do ensino de modo 

equânime. Uma proposição que valoriza a diversidade cultural e pensa em alternativas que 

impulsionem a educação na luta contra a barbárie. 



51 
 

 

 

O DeNegrir assiste o calor da implementação das Políticas de Ações Afirmativas (Lei nº 12. 

711) que determinam 50% das vagas em universidades e institutos federais para estudantes 

negras(os), que tenham cursado o ensino médio em escola pública. A política pública que torna 

o sistema de cotas uma realidade, é pauta do movimento negro desde a sua reorganização pós 

marcha manifesto de 1988 e os seus desdobramentos revelam e evidenciam que o Brasil poderia 

estar à frente não somente no debate entorno das variadas esferas de atuação do racismo, como 

também de outras políticas públicas que dessem conta de margear as lacunas não preenchidas 

no percurso desses 10 anos de implementação da lei 12.711. 

Nesse contexto, estudantes negros e negras, já com consciência de raça, classe e gênero, em 

grande parte são oriundos ou incentivados(as), graças ao protagonismo político e social dos 

movimentos dos pré-vestibulares para negros e carentes, que proporcionaram pedagogias 

indispensáveis à formação para ingresso na universidade pública. Reafirmamos as palavras, 

Abdias Nascimento, quando o mesmo em uma de suas últimas atuações públicas e em 

homenagem merecidamente recebida e preparada com todas as honrarias devidas pelo DeNegrir 

de Estudantes Negras e Negros (UMA CRUZ Á MAIS, 2009), proferiu o seguinte discurso no 

auditório 91, do 9º andar da UERJ: 

 

Um esforço de quase um século de lutas. Na verdade eu não poderia 

deixar de aceitar o convite dessa juventude aqui da UERJ, para a 

inauguração de uma sala, para um grupo, cuja legenda, é uma bandeira 

e um desafio, a essa sociedade que nos colocou a margem daquilo que 

chamam de sociedade brasileira. 

Nós fomos realmente os fundadores da nação, mas fomos alijados das 

suas bases e suas instituições mais representativas. Assim que, além de 

criarmos nossas próprias instituições, nós temos que dignificar essa cor 

e essa origem nacional, essa origem racial, que nós exibimos não como 

uma maldição, mas com orgulho. E este orgulho que eu estou aqui 

tentando representar e dizer a vocês, que orgulhem-se de sermos de 

origem negra. Por que nós não escravizamos ninguém, nós não 

tentamos invadir território e nem amordaçar seres humanos, nós não 

queimamos em ferros em brasa a nenhum de nossos semelhantes, nós 

não trouxemos em navios preparados para martirizar todo um povo, nós 

não fizemos isso. 

Portanto, nós só fizemos coisas nobres, nós só fizemos coisas válidas 

para a humanidade. Assim, quando eu era criança, lembro de muitas 

pessoas de nossa raça que achavam que era uma maldição ter nascido 

negro. 

Nós temos um passado de nobreza material, mas a nossa grandeza é o 

espirito e a capacidade criativa e sobretudo a fraternidade. Esses são 

valores de toda civilização e a base de toda nossa cultura de origem 

africana. Nós nascemos e somos educados desde da infância a queremos 

bem uns aos outros e a perdoar. Nós não queremos se vingar de 



52 
 

 

 

ninguém. Nós só queremos justiça da história desse pais, um pais que 

nós construímos não pode continuar a tratar raça negra da forma que 

tá!!! (Aplausos acalourados) 

Nós não queremos vingança, mas exigimos, não mendigamos e nem 

pedimos consideração a cuja dita sociedade brasileira. Nós não pedimos 

e nem mendigamos, nós exigimos, não se trata um povo dessa maneira. 

Um povo que levantou os melhores elementos da nossa riqueza 

nacional. Desde dos primórdios daquilo que se chamaria Brasil, nós 

estivemos ali, junto com nosso irmão martirizado, nosso irmão Índio. 

Mas nós não estamos aqui, mendigando as sobras dessa sociedade. Nós 

temos que batalhar pelas melhores coisas. Até por uma educação que é 

obrigação de qualquer estado nós temos que mendigar. A grande luta, 

falasse de Cotas. Mas a quanto tempo nós gritamos pelas Cotas? Que 

lutamos pelas Cotas? 

Eu estou aqui de cabelos brancos, não foi por que eu tingi o cabelo 

oxigênio, não! (Ironia). Foi por que mantive sempre uma luta dura para 

que meus irmãos de raça, de origem, de orgulho racial, pudessem estar 

bem nessa sociedade racista, ímpia. Se dizem católicos, isso e aquilo. 

Mas uma sociedade desmoralizada, uma sociedade que não respeita a 

humanidade dos Outros. Nós temos que clamar, exigir, nos 

organizarmos para desfralda-los e erguemos as bandeiras da nossa 

dignidade humana, da nossa dignidade que se abateu durante todo esse 

século de martírio. E até hoje o martírio continua! 

É mentira o 13 de maio. 13 de maio é uma piada trágica. O que houve 

sim, é um problema de assinatura da Lei áurea, mas a escravidão 

continua cuspindo na cara dos negros e das negras desse pais. Ainda 

somos tratados como cidadão de terceira e quarta classe. E isso não é 

só desumano, é injusto e é criminoso, o tratamento que nos dão. Lembro 

que quando fui fazer a faculdade de economia, o quanto eu sofri, foi 

nessa mesma universidade (UERJ) antes de ter esse nome, que eu obtive 

o diploma de economista. É claro que esses “economistas” ai são todos 

uns “almofadinhas”. Nós não entramos nesses negócios, nós estamos 

debaixo das pontes, pedindo e esmolando para não morrer de fome. É 

isso que nos dão. 

Mas a nossa voz está se levantando, não com humildade, mas com 

arrogância, com orgulho. Por que nós temos direito, nós não roubamos 

de ninguém, não viemos aqui para fazer negociatas. Portanto nós temos 

o direito de exigir o que é nosso com dignidade, com a cabeça erguida. 

Olhando, olho no olho do branco usurpador. Não temos que ter 

nenhuma exitação, não temos que ter nenhuma humildade, humildade 

para que? Diante desses humanos desumanos. Que tem no aguilhoados, 

nos aferroado, durante tantos séculos. 

Olhem meus amigos não temos que ter piedade. Por que na base da 

piedade nós fomos escravizados, nós vertemos sangue e suor, e hoje 

estamos de mãos vazias. Nós não temos estação de televisão, não somos 

donos de Jornal, não somos donos de banco, não somos donos de 

imobiliária, não somos donos de nada. 

Quando se tem um barraco, se tem muita coisa. Esse pais é o pais mais 

injusto da terra. É o pais mais escravizador debaixo do sol. Eu não posso 

quase chegando ao centenário, aos 100 anos, mentir para vocês. Eu 



53 
 

 

 

morro protestando, lutando, exigindo e enfrentando todos os inimigos, 

todos os detratores do negro. E, é isso, a minha alegria de ver esse grupo 

de jovens dessa universidade criando sua organização de combate sobre 

a bandeira do DENEGRIR! (Aplausos acalorados) 

Eu quero agora prestar reverencia a minha Mãe Jorgina, que morreu 

muito moça, e ela nos ensinava essa questão, que não tínhamos que 

baixar a cabeça, tem que falar olhando fixo. Na verdade, nós temos 

amigos brancos, mas no grosso modo a maioria desonestos, chamados 

indecorosos. Até hoje eu sei que se a minha mãe fosse viva seria 

chamada de uma negra rebelde. Ela nos ensinou a enfrentar mesmo no 

braço os que pensava que podiam chicotear as crianças negras sem ter 

quer, também, pagar um preço. Ela sempre se opunha a esse tipo de 

tratamento desumano, desrespeitoso e criminal. Ela se opunha e 

enfrentava esse tipo de mães brancas que achava que negrinho era para 

apanhar. Foi a grande lição de vida que eu recebi ainda criança e que 

procuro cumprir o que ela me ensinou. 

Mas agora nós temos um momento na história desse pais, é o nosso 

momento, é o momento que o negro precisa ter uma posição muito 

afirmativa. Não pensar nas consequências, por que tudo que a gente faz 

tem uma consequência. (Aplausos!) Temos que nos organizarmos no 

trabalho, no estudo, na diversão. Sempre onde for devemos estar como 

se tivéssemos numa trincheira. Para nós é sempre uma trincheira esse 

pais. Eu testemunho e continuo dizendo que, EU NASCI NUM 

EXILIO! Eu não fui exilado apenas no período da ditadura militar, eu 

nasci no exílio. Esse pais não é meu, eu não tenho nada. Agora eu tenho 

uma outra coisa aqui ó! O presidente Lula me deu uma cruz, então eu 

carrego uma cruz (Aplausos acalorados). Assim meus amigos eu encaro 

esse convite dos estudantes da UERJ, como um convite desnecessário 

(Ironia), me convidaram para luta e eu já nasci na luta. 

De qualquer maneira eu sou muito grato a esses estudantes. Eles não 

tem essas atitudes bem brasileira da sociedade convencional de 

desprezar quem tem cabelos brancos. Eles não desprezaram esses 

cabelos brancos. Estão aqui somando forças para continuar a luta de 

Zumbi. A luta de Zumbi foi o resgate da dignidade, da liberdade e essa 

luta não pode parar enquanto esse pais não tiver a nossa marca nas 

instituições. Por que nos expulsaram das instituições. As instituições do 

pais não tem negro, o que tem negro é para limpar, fazer a limpeza. As 

mulheres negras só para trabalho doméstico deles. Por que o trabalho 

doméstico não tem nada de desonesto e nem de vergonhoso. Acontece 

que o trabalho doméstico para as mulheres negras, para minha mãe, 

minha irmã e minhas irmãs é um trabalho de limpeza deles, fazer a 

comida deles, é um trabalho que eles consideram inferior, então é um 

trabalho de negro. Nós não queremos mais esse tipo de separação e 

desse tipo de classificação social. Isso ai é classificação deles e não 

nossa. 

E nós precisamos começar a fazer a classificação deles. E a 

classificação deles é essa, são desumanos, são racistas, são criminosos. 

Não tenhamos medo das palavras não, temos que rotulá-los. Por que 

para nós foram feitas as penitenciárias, eu mesmo por falar essas coisas 

que estou falando estive em duas penitenciárias. A penitenciária Frei 



54 
 

 

 

Caneca e tive na penitenciária de São Paulo, no Carandiru. Mas eu não 

parei de falar não. Fui para o exilio por 13 anos, por que temos que falar 

a verdade, ficamos com muita delicadeza com a sociedade branca e nós 

recebemos o que? Tapa na cara, cassetete da polícia ou então, tiro. 

Nós não temos que ter esse tipo de consideração, não tiveram 

consideração com os nossos avós, não tiveram com os construtores 

desse pais e não tem conosco. 

Eu quero dizer que estou com esse grupo. Vou DeNegrindo bastante 

esse pais, temos que fazer isso com muita consciência e muito 

entusiasmo. Eu estou ao lado de vocês e quero agradecer essa honraria. 

Essa honraria e por lutarem por essa causa nobre como está, é um 

convite que só se faz para grandes amigos. Nós temos que juntar forças 

e temos que continuar a luta de Zumbi. 

Axé!(NASCIMENTO,2009.Disponível em: 

(https://youtu.be/GTOAx_t7byA?si=2VNTjFoA3OrcBU3e) 

https://youtu.be/GTOAx_t7byA?si=2VNTjFoA3OrcBU3e


55 
 

 

 

 

Considerações finais 

 
O presente trabalho, inicialmente, se propusera a realizar uma investigação minuciosa da 

formação do Coletivo de Negros e Negras da UERJ – Denegrir, bem como das circunstâncias 

que levaram ao seu surgimento, os principais agentes, a dinâmica de sua militância, as ações 

desenvolvidas, as formações políticas etc. No entanto, no decorrer do processo de pesquisa, a 

Marcha de 1988 – Contra a Farsa da Abolição da Escravatura, aparece ocupando um lugar 

merecidamente legítimo neste trabalho e a continuidade da pesquisa até chegar aos Filhos de 

88 não poderia ser diferente. Afinal de contas, a população negra é diretamente ou indiretamente 

afetada positivamente por um conjunto de ações convertidas em Políticas Públicas que se 

espraiaram por vários segmentos sociais dentro da sociedade brasileira. A exemplo das Políticas 

de Ações Afirmativas (Lei de Cotas – 14.723/2023); a Lei 10.639/03, de Inclusão Social, a Lei 

12.288/10 que instituiu o Estatuto da Igualdade Racial dentre outras. 

Penso que a Marcha é um marco, ao aproveitar os acúmulos de mais de uma década da 

reemergência do Movimento Negro e o ambiente propício, uma vez que a abolição da 

escravidão é um dos poucos dados históricos, profundamente, arraigados no imaginário social 

brasileiro, e (atendendo suas próprias agendas e interesses) os meios de comunicação 

repercutiam intensamente histórias da escravidão e o ambiente de “comemorações”. O 

Movimento dos PVNCs e o Coletivo DENEGRIR, me parecem representar bem a sequência de 

amadurecimento do Movimento Negro. Para finalizar, devo dizer que tenho consciência de uma 

lacuna neste trabalho. 

Para abordar a potência e a contribuição dos “filhos de 1988”, me parece importante, também, 

observar o contexto político-institucional no qual atuou aquela vertente do Movimento Negro. 

Preparei-me para coletar visões e experiências de João Costa Batista (COINTER-Coord, de 

Interações Comunitárias)-SR3-UERJ, Paulo Fabio (Coord. Vestibular UERJ), Alberto (Ex- 

dirigentes do SINTUPERJ) e da pró-reitora de ações afirmativas, Rachel Villardi, Os quatro 

estavam investidos em funções, que implicavam posicionamentos sobre o contexto de 

implementação de medidas de apoio a oriundos(as) do PVNC nos anos 1990 e das cotas e ações 

afirmativas nos anos 2000. Esforcei-me para realizar essas entrevistas, mas problemas pessoais 

e profissionais me surpreenderam e exigiram que eu me contivesse, focasse no aprimoramento 

das análises sobre a Marcha e “seus filhos”. 

A finalidade, nesta etapa, seria relatar o impacto daquelas mudanças sobre as instituições 



56 
 

 

 

referidas e o comportamento através das ideologias contribuintes para a formação de opinião 

que encabeçaram as discussões entorno de uma universidade mais ética e pluriversal. A política 

de acesso a Universidade Publica de negros(as) e pobres e/ou as ações afirmativas, que não se 

resumem apenas ao acesso ao ensino superior, chegou abrindo um verdadeiro abismo de pontos 

de vista, opiniões e posições na sociedade como um todo. Era voz corrente no Movimento 

Negro no início do século XXI, que, quando é pra manter o negro em lugar de pobreza e 

marginalidade, a esquerda e a direita fazem coro. Isso porque tanto o movimento sindical como 

o movimento estudantil assumiram por um bom tempo posições contrárias, ou mesmo, 

absolutamente tímidas em relação às políticas públicas de benefício à população negra. 

Minha intenção era entender e explicitar as posições que marcaram as entidades docentes e 

discentes da UERJ no período em que estava no auge o debate sobre cotas raciais, quando, na 

época, essa discussão era destaque em todos os veículos de informação do país. Pareceu-me 

evidente que muitos dos principais agentes (gestores ou não) no contexto político-institucional 

daquela universidade seguiam as visões de alguns dos mais influentes e combativos ideólogos 

anti-ações afirmativas e cotas, tais como Demétrio Magnoli e a antropóloga Ivonne Maggie 

(UFRJ). 

Na época o SINTUPERJ, a ASDUERJ, o DCE-UERJ e a maioria dos CAs e DAs da 

Universidade defendiam uma posição contrária, ou no melhor dos casos davam de Pilatos, 

“lavando as mãos”, e fingindo não ver o grito da juventude negra em ânsia por espaço nas 

instituições acadêmicas. Renato Emerson é assertivo em sua análise: 

“A cena do debate sobre as desigualdades sócio-educacionais no Brasil 

é marcada, dentre outras, pela emergência da polemica acerca da 

reserva de vagas no ensino superior, vulgarmente chamada de politica 

de cotas. Diferentes recortes sociais são evocados e discutidos, em sua 

pertinência e seus possíveis desdobramentos: (i) o corte racial, (ii) o 

corte pela renda, (iii) o corte pela natureza do sistema de ensino- publico 

ou privado, e (iv) cortes apontando outros fatores de desfavorecimento 

em nosso tecido social, deficiência, etnia indígena e ate mesmo de 

origem regional são matizes que vem dando lugar à implementação de 

reserva de vagas já existentes ou à criação de vagas adicionais em 

diversas universidades publicas em nosso pais. A modalidade mais 

polêmica neste debate – e, podemos dizer, a maior impulsionadora dele 

– é a reserva de vagas para negros “ (SANTOS, 2005, pg.12) 

No limite de meus esforços, descrevi, analisando características de ações políticas nos processos 

de articulação e mobilização do Movimento Negro, que levaram à realização da marcha de 1988, 

como marco referencial e histórico, por ser uma resposta ao mito da democracia racial, e uma 

crítica ao centenário dá abolição da escravatura. 



57 
 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

A MARCHA DE 88. Jornal Questões Negras, Rio de Janeiro, Novembro, 1988. 

A MARCHA DO MOVIMENTO NEGRO. BOLETIM DOS COMITÊS DO MOVIMENTO 

NEGRO /RJ, Rio de Janeiro, Maio, 1988. 

ALBERTI, Verena; PEREIRA, Amilcar Araujo. Movimento negro e “democracia social” no 

Brasil: entrevistas com lideranças do movimento negro. Rio de Janeiro: CPDOC, 2005. 15f 

Almeida, Silvio Luiz de. Racismo Estrutural. São Paulo. Editora Jandaira, 2020. 

Bento, Cida. O Pacto da branquitude – 1ª Ed. – São Paulo. Companhia das Letras, 2022. 

Caixeta, Bianca Aparecida dos Santos. Movimento Negro Universitário : Um Olhar 

decolonial sobre afetos, trajetórias e organização política dos grupos/coletivos Negros na 

Universidade de Brasilia. Brasilia – DF. UNB, 2016. 

CAMPOS, Adrelino de Oliveira; Maria Alice Rezende Gonçalves (Org.). Educação, Cultura 

e Literatura Afro-Brasileira: contribuições para a discussão da questão racial na escola. 

Rio de Janeiro: Quartet Editora e Comunicação Ltda, 2007. 

CENTENÁRIO DA ABOLIÇÃO: uma semana de reflexão. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, 

Maio, 1988, ed. 00031 disponível em 

http://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=030015_10&Pesq=%22Marcha%2 

0Contra%20a%20Farsa%20da%20Aboli%c3%a7%c3%a3o%22&pagfis=231123 

D‟Adesky, Jacques. O Duplo antirrascimo da Constituição Federal de 1988. Afro-Brasil II: 

Debates e pensamentos. Organizadores Jacques d‟Adesky, Marcos Teixeira de Souza – Rio de 

Janeiro. RJ: Autografia, 2021. 

DOMINGUES, Petrônio. Movimento Negro Brasileiro: alguns apontamentos 

históricos. Revista Tempo, n 23. 2007. 

DOS SANTOS, Renato Emerson. A difusão do ideário anti-racista nos pré-vestibulares 

para negros e carentes. Ações Afirmativas e combate ao racismo nas Américas. Organizador, 

Sales Augusto dos Santos. – Brasília: Ministério da Educação. Secretária de Educação 

Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2005. 

FERNANDES, Florestan. O negro no mundo dos brancos. DIFEL. SP. 1971 

FERNANDES, Florestan. A integração do negro à sociedade de classes. Reedição da editora 

contracorrente. SP. 2021 

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro Educador: Saberes Construídos nas Lutas por 

Emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017 

http://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=030015_10&Pesq=%22Marcha%20Contra%20a%20Farsa%20da%20Abolição%22&pagfis=231123
http://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=030015_10&Pesq=%22Marcha%20Contra%20a%20Farsa%20da%20Abolição%22&pagfis=231123


58 
 

 

 

GONZALEZ, Lélia e HASENBALG, Carlos. Lugar de Negro. Rio de Janeiro: Marco Zero, 

1982. 

Hanchard, Michel George. Orfeu e o Poder: O Movimento Negro no Rio de Janeiro e São 

Paulo (1945-1988). Rio de Janeiro: EdUERJ, 2001. 

http://docvirt.com/docreader.net/DocReader.aspx?bib=arq_cu 

ltura&id=5977102978937&pagfis=72 

http://docvirt.com/docreader.net/DocReader.aspx?bib=arq_cultura&id=5977102978937&pagf 

is=9185 

MEDEIROS, Carlos Alberto. Movimento Negro no Brasil – Desmentindo uma 

Historiografia Enviesada. Revista AÚ. Ano 5, Edição 4. ISSN 2238-8494, 2021. 

MEDEIROS, Carlos Alberto. Na Lei e na Raça: Legislação e Relações Raciais, Brasil- 

Estados Unidos – Rio de Janeiro: DP&A, 2004. 

MOORE, Carlos. O Marxismo e a Questão Racial: Karl Marx e Friedrich Engels frente ao 

Racismo e à Escravidão. Belo Horizonte: Nandyala; Uberlândia: Cenafro, 2010. 

NASCIMENTO, Alexandre do. Do direito à universidade à universalização de direitos: o 

movimento dos cursos pré-vestibulares populares e as políticas de ação afirmativa. Rio de 

Janeiro: Litteris Editora, 2012. 

NASCIMENTO, Elisa Larkin. Afrocentricidade: uma abordagem epistemológica 

inovadora. São Paulo; Selo Negro, 2009. 

NOGUERA, Renato. Denegrindo a educação: um ensaio filosófico para uma pedagogia da 

pluriversalidade. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação (RESAFE). N. 18, 62-73, 

2012. Disponível em: https://doi.org/10.26512/resafe.v0i18.4523 

Oliveira, Guilherme dos Santos. Coletivos de Estudantes negros no ensino superior 

brasileiro: políticas da diversidade e organização política estudantil. Rio de Janeiro. UERJ- 

FEBF, 2019. 

OS NEGROS ESTÃO NAS RUAS. Jornal Versus, São Paulo, Julho/agosto, 1978. Suplemento 

– Afro-latina-américa. Disponivel em 

http://www.marcosfaerman.jor.br/Versus23.html?vis=facsimile 

PEREIRA, Amauri Mendes, Movimento negro brasileiro: motor e ponta-de-lança da luta 

contra o racismo. Rio de Janeiro: CEAP, 2007. 

PEREIRA, Amauri Mendes. Do Movimento Negro à cultura de Consciência Negra: 

reflexões sobre o antirracismo na sociedade brasileira. Belo Horizonte: Nandyala, 2018. 

http://docvirt.com/docreader.net/DocReader.aspx?bib=arq_cu%20ltura&id=5977102978937&pagfis=72
http://docvirt.com/docreader.net/DocReader.aspx?bib=arq_cu%20ltura&id=5977102978937&pagfis=72
http://docvirt.com/docreader.net/DocReader.aspx?bib=arq_cultura&id=5977102978937&pagfis=9185
http://docvirt.com/docreader.net/DocReader.aspx?bib=arq_cultura&id=5977102978937&pagfis=9185
https://doi.org/10.26512/resafe.v0i18.4523
http://www.marcosfaerman.jor.br/Versus23.html?vis=facsimile


59 
 

 

 

PEREIRA, Amauri Mendes. Trajetória e Perspectivas do Movimento Negro Brasileiro. Rio 

de Janeiro: Comissão de Combate às Discriminações e Preconceitos de Raça, Cor, Etnia, 

Religião e Procedência Nacional da ALERJ, 2006. 

PEREIRA, Amilcar Araujo. O Mundo Negro: a constituição do movimento negro 

contemporâneo no Brasil (1970-1995), Universidade Federal Fluminense, Instituto de 

Ciências Humanas e Filosofia, Departamento de História, 2010. 

Santos, Márcio André de Oliveira. 

 

Thoth/ Informe de distribuição restrita do senador Abdias Nascimento/ Abdias Nascimento, n.1 

(1997 – Brasília: Gabinete do Senador Abdias Nascimento, 1997. 

Trindade, Azoilda Loreto da. O projeto político da/na escola: capitalizando a temática das 

africanidades brasileiras. Rio de Janeiro: CEAP, 2007. 

TURE, Kwame (anteriormente conhecido como Stokely Carmichael ) e HAMILTON, Charles 

V. Black Power: A política de libertação nos Estados Unidos. Tradução Arivaldo Santos de 

Souza – São Paulo: Jandaíra, 2021. 

Valentim, Daniela Frida Drelich. Ex-Alunos Negros Cotitas da Uerj: Os Desacreditados e o 

sucesso Acadêmico. Rio de Janeiro: Quarter: Faperj. 2012. 

GUIMARÃES, Antônio Sergio, RIOS, Flavia, SOTERO, Edilza. Coletivos Negros e Novas 

Identidades Raciais. Novos Estudos, CEBRAP. São Paulo, Maio – Ago. 2020. V.39 – N.02. 

RIOS, Flávia. Elite Política Negra no Brasil (1978 – 2002). Tese Doutorado. Universidade São 

Paulo, São Paulo, 2014. 

NASCIMENTO, Abdias. Quilombismo: Um Conceito Emergente do processo Histórico – 

Cultural da População afro-brasileira. In NASCIMENTO, Elisa Larkin. (ong.) Uma Abordagem 

epistemológica inovadora. São Paulo : Selo Negro, 2009. 

COLETIVO DENEGRIR. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=CG3JnXLTYVI 

COLETIVO DENEGRIR Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=i0SNa9q9bPA 

COLETIVO DENEGRIR (Canto para Mãe Oxum) Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=3qpDJnTUPYg 

COLETIVO DENEGRIR Abdias Nascimento -Uma Questão 1 Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=QOu1zO7wAig 

COLETIVO DENEGRIR Abdias Nascimento – Uma Questão 2 Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=juLJaNZHpAI 

https://www.youtube.com/watch?v=CG3JnXLTYVI
https://www.youtube.com/watch?v=i0SNa9q9bPA
https://www.youtube.com/watch?v=3qpDJnTUPYg
https://www.youtube.com/watch?v=QOu1zO7wAig
https://www.youtube.com/watch?v=juLJaNZHpAI


60 
 

 

 

COLETIVO DENEGRIR Uma Cruz a mais ( Inauguração da Sala Abdias Nascimento) 

Disponível em: https://youtu.be/GTOAx_t7byA?si=2VNTjFoA3OrcBU3e 

COLETIVO DENEGRIR Professor Muniz Sodré na Sala Abdias Nascimento Disponível em 

https://www.youtube.com/watch?v=Bp05WmOGttA 

https://youtu.be/GTOAx_t7byA?si=2VNTjFoA3OrcBU3e
https://www.youtube.com/watch?v=Bp05WmOGttA


61 
 

 

 

LISTA DE JORNAIS PESQUISADOS: 

 

 

 

 RIO DE JANEIRO

Jornal do Brasil – Edição de 8 de Maio de 1988 

Jornal O Globo – Edição 7 de Fevereiro de 1988. 

Jornal O Dia – Edição 15 de Maio de 1988 

Jornal do Comércio – Edição 12 de Maio de 1988 

Jornal Tribuna da Imprensa – Edição de 30 de Maio de 1988 

Jornal Questões Negras – Edição de 20 de Novembro de 1998 

Boletim dos Comitês do Movimento Negro – Edição Única de Maio de 1988 

Jornal VERSUS nº 23 – Edição de Julho/Agosto de 1978 

Jornal do MNU – Edição de 19 de Maio de 1991 

 

 

 SÃO PAULO

 

 

Folha de São Paulo – Edição de 12 de Maio de 1988 

 

 CURITIBA

 

 

Jornal Diário de Notícias – Edição de 12 de Maio de 1988 



62 
 

 

Anexos: 
 

 

 

 

Ato Unificado Coletivo DeNegrir, Educafro RJ e militância Independe em 13 de maio de 2008, 

em defesa das Ações Afirmativas e Contra A Farsa da Abolição. Em Frente à Igreja de Nossa 

Senhora dos Pretos Novos na Uruguaiana e no Aeroporto Santos Dumont Centro do Rio de 

Janeiro. 



63 
 

 

 

 

 

Ato Unificado Coletivo DeNegrir, Educafro RJ e militância Independente em 13 de maio de 

2008. Em defesa das Ações Afirmativas e Contra A Farsa da Abolição. Em Frente à Igreja de 

Nossa Senhora dos Pretos Novos na Uruguaiana e no Aeroporto Santos Dumont Centro do Rio 

de Janeiro. 



64 
 

 

 

 

 

Ato Unificado Coletivo DeNegrir, Educafro RJ e militância Independente em 13 de mio de 

2008, Em defesa das Ações Afirmativas e Contra A Farsa da Abolição. Em Frente à Igreja de 

Nossa Senhora dos Pretos Novos na Uruguaiana e no Aeroporto Santos Dumont Centro do Rio 

de Janeiro. 



65 
 

 

 

 

 

Ato Unificado Coletivo DeNegrir, Educafro RJ e militância Independente em 13 de maio de 

2008, em defesa das Ações Afirmativas e Contra A Farsa da Abolição. Em frente à Igreja de 

Nossa Senhora dos Pretos Novos na Uruguaiana e no Aeroporto Santos Dumont Centro do Rio 

de Janeiro. 



66 
 

 

 

 

 

Delegação do Coletivo DeNegrir -UERJ na audiência de avaliação da legitimidade das Ações 

Afirmativas em Plenário do STF – Supremo Tribunal Federal, 2009. Ação ajuizada pelo DEM 

– Partido Democratas que questionava a legitimidade das ações afirmativas para Negros e 

Pobres. O representante e militante dos Estudantes Negras e Negros, enquanto Coletivo 

DeNegrir – UERJ, Cizinho Afreeka, discursou em plenária do STF, representando todos os 

alunos Cotistas da Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Disponível em : 

https://www.youtube.com/watch?v=i0SNa9q9bPA 

https://www.youtube.com/watch?v=i0SNa9q9bPA


67 
 

 

 

 

 

Encontro com Abdias Nascimento em sua casa, Sede do IPEAFRO, Rua Beijamin Constant – 

Glória, em 14 de agosto de 2008. Abdias do Nascimento se tornou o patrono da Sede/Sala do 

Coletivo de Estudantes Negras e Negros DeNegrir. Toda sala foi inspirada nas teorias e no 

exemplo de luta de Abdias Nascimento 



68 
 

 

 

 

 

Foto do evento de Inauguração da Sala/Sede do Coletivo DeNegrir em 27 de agosto de 2008. A 

sala foi batizada com o nome do patrono Intelectual e político do Coletivo, Abdias Nascimento. 

O Professor Abdias Nascimento se fez presente e emocionou a todos com um importante 

discurso. Na foto em questão, da esquerda para a direita, estão: Ademir Silva, Adriano, Paulo 

Henrique, Cyro Garcia Jr, Moacir, Rubens, Sandro e Clarissa França. 



69 
 

 

 

 

 
 



70 
 

 

 

Entrega de presente ao Professor Abdias Nascimento, na inauguração da Sala que levaria o 

nome de Abdias Nascimento, no auditório do 9ª andar UERJ, em 27 de agosto de 2008. Rubens 

membro do Coletivo, é escolhido para a entrega ao Professor Abdias Nascimento, segura o 

microfone a Professora Eliza Larkim. Ao fundo assistem ao ato os seguintes membro do 

DeNegrir Coletivo de Estudantes Negros e Negras. Da esquerda para direita, Cyro Garcia Jr, 

Adriano, Sandro, Simone, Fabio Tavares, Fabiane (Bibi), Clarissa França e Ademir Silva. 

 

Inauguração da Sede/Sala Abdias Nascimento, 9ª andar da Universidade do Estado do Rio de 

Janeiro – UERJ, em 27 de agosto de 2008. Abdias Nascimento emocionou a todos e todas 

presentes ao se erguer da cadeira e proclamar seu discurso. 



71 
 

 

 

 

 
 

 

Jornal O Dia, edição 26 de julho de 2006. Ato do Coletivo DeNegrir no Hall do Queijo da 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro – UERJ, Contra Agressão sofrida por aluno cotista 

dentro do campus da universidade. 



72 
 

 

 

 

 
 

 

Cartaz da Marcha de 11 de maio de 1988 Contra a Farsa da Abolição no ano de Centenário da 

Abolição. Com concentração na Candelária, às 16h, a Marcha tinha como trajeto Av. Presidente 

Vargas com destino a Central do Brasil. Em decorrência do aparato militar montado pelo 

Comando Militar do Leste a Marcha teve seu destino impedido. 



73 
 

 

 

 

 

Matéria da Edição do Jornal do Brasil de 26 de março de 1988, dando nota à Marcha dos 

Grêmios Estudantis pela Verdadeira Abolição. 

 



74 
 

 

 

 

 

Manifesto Estudantil de 32 Grêmios lançado em 10 de maio de 1988, um dia antes da Grande 

Marcha Contra a Farsa da Abolição na Av. Presidente Vargas. 



75 
 

 

 

 

 



76 
 

 

 

 

 



77 
 

 

 

 

 
 

 

 

 



78 
 

 

 

No caminhão principal da Marcha de 1988, uma parte do comando da Manifestação do 

Movimento Negro. Na Foto da esquerda para direita Elias Alfredo, Silvia Mendonça, Amauri 

Mendes, Gil e Suzete Paiva 

 

Edição do Jornal do Brasil de Quinta Feira 12 de Maio de 1988. Documento compartilhado por 

Silvia Mendonça, militante histórica do Movimento, do comando da Marcha de 1988 e uma das 

fundadoras do Comitê de Duque de Caxias. 



79 
 

 

 

 

 

Fotos do Acervo pessoal da Militante Histórica do Movimento Negro Silvia Mendonça, do 

Comando da Marcha e fundadora do Comitê do Movimento Negro de Duque de Caxias. Em 



80 
 

 

 

1988 os Comitês do Movimento Negro foram muito importantes para realização da Marcha de 

11 de maio, Contra a Farsa da Abolição. Essa foto registra o dia do lançamento do Comitê, no 

sábado de 26 de março de 1988. 

 

 

 

Coluna da Polícia do Exército do Comando Militar do Leste para impedir que a trajetória da 

Marcha de 1988 passasse pelo Panteon de Duque de Caxias, Av. Presidente Vargas. 



81 
 

 

 

ANEXOS 2: 

 

ENTREVISTAS COM INTEGRANTES E EX-INTEGRANTES DO MOVIMENTO 

AVANÇAR E COLETIVO DE ESTUDANTES NEGRAS E NEGROS – DeNegrir-UERJ 

 

Rio de Janeiro, 22 de setembro de 2023 

Entrevista realizada via GoogleMeet (http://meet.google.com/rah-pqcs-kyc) 

Horário 17:00h 

Entrevistador: Cyro Garcia Junior 

Entrevistado: Ras André Guimarães 

Tempo de Entrevista 1h 2min 42seg 

1ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR – Nome, Idade, Naturalidade, Formação e Como você chegou à 

Universidade e ao Movimento Negro? 

RAS ANDRÉ GUIMARÃES – Meu nome é André Luiz Guimarães Daniel, idade de 

43 anos, nasci no dia 10 de abril de 1980, sou natural de São João de Meriti, município 

da Baixada Fluminense. Sou formado em História e Teologia. Chego à universidade 

através do Movimento de Pré-Vestibulares Comunitários, que surge na década de 1990 

e aí eu vou ter acesso à formação no chamado Núcleo de Pré-Vestibular Comunitário e 

na sequência eu sou aprovado com bolsa de estudos na Fundação Educacional de Duque 

de Caxias – FEUDUC, onde inicio meus estudos, graduação em História no ano de 2002. 

Em 2005, faço uma prova de transferência externa e sou aprovado na Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro. Nesse momento eu início o Movimento Estudantil Negro. O 

Movimento Negro eu começo atuar paralelamente quando chego ao Pré-Vestibular 

Comunitário. Chegando ao Pré-Vestibular Comunitário eu tenho acesso a formação, 

leituras e acesso a uma percepção mais ampla de política. Sou de formação protestante- 

pentecostal (Assembleia de Deus), meu Pai Sindicalista-Ferroviário e minha Mãe Dona 

de Casa-Evangélica. Tive a oportunidade de ver meu Pai na atuação sindical, mas muito 

de forma muito orgânica e sem muita reflexão. A partir do Pré-Vestibular Comunitário, 

com as aulas de Cultura e Cidadania foi o espaço do qual gosto de dizer que foi o meu 

espaço de formação política. E, obviamente, foi o lugar onde eu tive maior acesso ao 

Movimento Negro, porque tive condições de estar próximo aos agentes Pastorais do 

Negro e de conhecer as pessoas ligadas ao GRUCON- Grupo de Consciência Negra, 

paralelo a isso eu conheci algumas figuras do MNU – Movimento Negro Unificado, só 

http://meet.google.com/rah-pqcs-kyc


82 
 

 

 

conhecia, não tive uma abertura. Só depois, bem depois eu vou ter acesso de forma mais 

participativa a essas organizações. 

2ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – O que é o DeNegrir? Como você definiria essa organização? 

RAS ANDRÉ GUIMARÃES – O DeNegrir é desdobramento de um fenômeno 

interessante que acontece na UERJ no semestre de 2005. No momento que tivemos a 

oportunidade, na época, nós integrávamos o Coletivo Estadual de Estudantes Negros, 

uma iniciativa não regulamentada, não tinha uma regulamentação, não tinha um 

documento, não tinha uma carta de princípio, mas era um movimento, digamos, 

espontâneo. Esse movimento do CENEG tinha algumas linhas de conexão. Tinha o 

CONEI, que era a Comunidade Negra do IFCS-URFJ que tinhamos ali, alguns 

militantes como o Rogério José, Ellen Barcelos, Leonardo Bento. Eu ia de vez em 

quando e tinha o Zé Carlos, que era funcionário do IFCS que viabilizava espaço de 

reunião, onde tinha ali, Márcio André. Havia outras pessoas que participavam da 

Comunidade Negra do IFCS, pessoal da PUC e tal. Depois esse grupo racha e 

ampliando-se para outros estudantes negros de outras universidades. Era eu da 

FEUDUC, uma galera que frequentava o Coletivo Lélia Gonzalez que era lá da PUC, 

tinha o irmão Fabio, o Alexandre, o Lincoln, o William e algumas meninas que 

estudavam lá., Silvia, Fabiane e Elaine, essas meninas participavam mais do IFCS – 

CONEI. 

Eu participava das reuniões do Coletivo Lélia Gonzalez também, que era um setor mais 

radicalizado. Tinha nosso Irmão Fabio Florêncio, que hoje assume o nome de Kwesi. 

Então eu circulava, entre o CONEN, o LELIA e CENEG. Eu compartilhei junto à galera 

de ir para a UERJ, na época o Rogério encorajou, tipo “vai para UERJ sim, irmão!”. Eu 

já estava quase terminando história na FEUDUC, já estava 5 ª período. E aí, já nos 

reunimos no Espaços Afirmados, tinha uma articulação ali, Rogério junto ao Espaços 

Afirmados, que era um espaço junto ao Laboratório Políticas da Cor, próximo ao PPCor 

– Programa Políticas da Cor, que foi uma assessoria de estudantes oriundos das políticas 

de Cotas tendo como direção Pablo Gentili, Emir Sade e uma galera da CLACSO. Eles 

preparam um espaço onde havia computador, tinha aula de redação, aula de metodologia 

de pesquisa para os estudantes oriundos das ações afirmativa. E na época, sabíamos que 

não estávamos defasados da questão acadêmica, da questão de produção, mas já existia 

um peso muito maior em cima dos estudantes oriundos do sistema de cotas, ali 

começamos a conversar. Eu tive a oportunidade de encontrar, nessas reuniões, Rodrigo 



83 
 

 

 

Reduzino, compartilhando com ele que estava indo pra UERJ tinha feito a prova, que 

estava aguardando resultado mas que estava muito confiante que tinha passado. Ele por 

outro lado achou muito legal. Eu comentava com ele que o Movimento Estudantil da 

UERJ era reacionário, era racista e tinha os pretos apenas como tarefeiros, cumpridores 

de tarefa. 

Chego à Universidade, no segundo semestre de 2005. Começamos a conversar com a 

galera por que na semana dos Calouros, algumas semanas depois abriria o edital de 

inscrições de chapa para o DCE – Diretório Central dos Estudantes. Chego à 

universidade encontro o Rodrigo Reduzino, juntamente com Orlando, que é um grande 

irmão que estava na luta. Orlando participava das reuniões do CENEG lá nos espaços 

afirmados. Participavam das reuniões do Espaços Afirmados Orlando, Ellen, Adriano, 

Cyro Garcia Jr. 

Na primeira semana de aula tivemos a oportunidade de recrutar a galera. Falei com 

Luciene, encontrei Cizinho e começamos a conversar, a reunindo a galera com o 

objetivo de disputar as eleições. Durante um tempo fizemos reuniões, no pátio, ali 

próximo do auditório. Chamávamos o povo para as reuniões ate que conseguimos 

mobilizar componente. Então foi Reduzino, Hugo que também participou das reuniões 

do CENEG dentro dos Espaços Afirmados, dai em diante algumas pessoas que vão vir 

também, como Luane Bento, Elle, Allyne e vão começar participar da reunião com 

objetivo de se mobilizar para poder disputar a chapa, que deu origem a chapa 

AVANÇAR, uma chapa inédita. Uma Chapa que foi 100% preto, que disputou o DCE e 

gerou alguns ruídos. Porque tínhamos algumas figuras na universidade que não queriam 

esse tipo de situação, querendo ficar mendigando dos interesses e dos desejos da chapa 

que era majoritariamente do PT, que tinha o PCdoB, PSTU. Às vezes vinham com os 

independentes, uma galera do PCR e uns setores que ficavam por ali circulando. Na 

época, não tínhamos o PSOL, estava em construção. Estávamos disputando com essa 

galera. Nós, Chapa Avançar, éramos 100% só de preto e que estávamos extravasando e 

criando uma ruptura com o tradicional Movimento Estudantil, inclusive, esse tradicional 

Movimento Estudantil era contra as Cotas. Tenho alguns recortes de Jornal que mostra 

M que tanto PCdoB e como alguns setores ligados ao PSTU e setores do PCR tinham 

dificuldades de assumir as ações afirmativas. Tanto que houve um Congresso, o CONEB 

da UNE de 2003-2004 que defendemos nesse congresso que se colocasse à mesa o 

debate sobre as Ações Afirmativas, que o PCdoB e o PT eram contra. Havia uma 

Professora chamada Giovana Xavier. Eu estava nesse congresso, CONEB da UNE lá 



84 
 

 

 

em São Paulo, estava Rogério José e Eu, e Giovana Xavier que estava na Chapa do 

REFAZENDO gritava contra as Cotas, falando que as Cotas eram uma estratégia de 

dividir a universidade pública. Na época, nós assumimos uma posição das Cotas que o 

Movimento Negro ainda não estava convencido. Tínhamos figuras como Ivanir, o 

próprio PVNC – Pré Vestibular para Negros e Carentes em que tinha uma posição 

reacionária em relação às cotas, dizendo que as cotas fragilizariam a educação pública 

de qualidade. É interessante, vendo essa galera hoje fazendo essa discussão nós somos 

defensores. Mas lá atrás nós éramos considerados os reacionários e eles se colocavam 

como os radicais de esquerda, que estavam zelando pela educação pública. O Coletivo 

de Estudantes Negras e Negros estavam numa articulação junto com uma galera de 

Brasília com um povo da UFBA, do NENOS UFFS – Universidade Federal de Feira de 

Santana. Essa galera junto com o ENEGRECER da UNB, estava articulando um debate 

nacional em relação aos estudantes negros. Então depois das eleições do DCE-UERJ, o 

Coletivo que se torna DeNegrir, se pensou a necessidade de se ter um Coletivo 

organizado para dar sustentação política aos estudantes que estavam ocupando o cargo, 

tanto da parte executiva e no corpo do DCE, então foi nossa irmã Luciene que era da 

Pedagogia e, depois a desistência de nosso irmão Orlando, é escolhido nosso irmão 

Hugo para assumir no corpo como estudante de Filosofia. O Denegrir é fruto desse 

movimento de estudantes que estão discutindo e disputando espaço estudantil dentro da 

universidade. Consequentemente o DeNegrir surge pra isso. Surge com esse objetivo, 

de ser um lugar de fortalecimento, de acolhida, de luta e de muitas coisas interessantes 

que o Coletivo pode fazer dentro da universidade. Claro, depois teremos um problema 

sério de personalismo, de desvio do que se propôs a ser o coletivo inicialmente. 

Entretanto, o Coletivo surge do objetivo de disputar o Movimento Estudantil e ser um 

lugar de fortalecimento dos estudantes e das estudantes, negras e negros da UERJ. 

 

 

 

3ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual o ano e mês do surgimento do movimento avançar e 

Denegrir? O que muda no cenário da UERJ? 

RAS ANDRÉ GUIMARÃES – Eu não estava no dia que colocaram o nome de 

DeNegrir. Foi no dia que rolou uma parada na casa do Cizinho. Por alguma circunstância 

eu não pude estar lá. Na época, lembro, que Ras Romeu apareceu na reunião e a proposta 

do nome DeNegrir foi de Ras Romeu. Essa reunião foi na casa do Cizinho que morava 



85 
 

 

 

ao lado UERJ. Pensou no ADINKRA,que era o símbolo da chapa Avançar, como 

símbolo do DeNegrir. Isso foi em 2005. A galera começou a se reunir na sala, as 

situações em relação ao racismo começaram a pipocar. O Coletivo se consolida de forma 

muito bonita, porque vamos ter gente da Engenharia, das humanas do 9ª andar, gente do 

Direito. Não conseguimos avançar para Medicina na época, acho que foi uma grande 

barreira que tivemos e uma grande perda não ter conseguido ganhar a galera da 

Medicina naquele momento. Como o Haroldinho ficava em outro lugar e a maioria 

ficava por ali mesmo Campus Maracanã, nós não tínhamos muito acesso ao Campus 

Haroldinho. A Chapa e o DeNegrir ficou muito circunscrito ao campus Maracanã. Por 

exemplo, FFP, nossa galera não ampliou para lá. A FEBF-Caxias, nossa galera não 

conseguiu ampliar para lá. Ficou muito centralizado no Campus Maracanã, na verdade 

foi um outro erro, visto que até hoje não fizemos um balanço disso, contudo não 

deixamos de ter votos lá. Tivemos votos na FEBF e por incrível que pareça na FFP, sem 

contar a unidade de Rezende onde nunca estivemos. 

O que muda? O que muda na UERJ é que há uma correlação de forças. Os estudantes 

negros não são os estudantes negros despolitizados que precisavam de uma “grande 

organização” partidária para dar uma direção. Esses estudantes começam a se perceber 

como protagonistas capazes de gerar transformações. O Cenário do Movimento 

Estudantil na UERJ muda, porque não há mais chapas tradicionais, apenas organizadas 

pelos partidos. Você vai ter ali um grupo de autônomos, claro marcadamente de 

esquerda, eu, particularmente, tenho uma formação de esquerda, filiado ao PT, participei 

de um coletivo orgânico Raça e Classe. Mas quando o PT assume o governo federal, eu 

me desfilio, me afasto do partido. Logo eu me torno ali, uma pessoa crítica ao governo 

federal, crítico ao PT, e fazendo uma discussão que o Movimento Negro estava fazendo, 

principalmente, o MNU. De discutir o protagonismo de negros e negras, e denunciando 

a conjuntura política de uso dos pretos como massa de manobra. Do Lula como um 

“ Grande bem feitor”, na realidade não era. A Lei que Lula vai assinar em 2003, que dá 

uma ampliação as ações afirmativas é fruto do Movimento Negro, não é fruto da benesse 

do Lula. Em 2002, 2001 e 2000 os Pré Vestibulares estavam lá debatendo com o governo 

FHC acesso. Vamos ter uma grande mobilização em 1998, que foi uma sabotagem dos 

Pré Vestibulares junto, na época, com a UJS naquela greve na UFRJ, uma greve 

radicalizada que pela primeira vez não teve vestibular. A galera do Pré Vestibular 

Comunitário tencionando o Movimento de Greve da Universidade que não suspendia o 

vestibular. Era uma Greve radicalizada nacional de 98. Os Pré-Vestibular estavam no 



86 
 

 

 

Fórum em relação a ALCA, os Pré-Vestibulares estavam acontecendo e estavam 

fazendo a luta. Tanto é que em 2002 nós vamos ter o ato que resultou na grande 

visibilidade para os Pré-Vestibulares Comunitários na implementação da Lei de Cotas 

na UERJ. A implementação de Lei de Cotas na UERJ é resultado de luta política dos 

Pré Vestibulares Comunitários, uma vez que as organizações estudantis estavam em 

dúvida em relação ao caráter positivo e de luta das ações afirmativas. 

O Cenário dentro da Universidade muda, só não mais os clássicos brancos e brancas 

que têm algum tipo de remuneração de mandatos onde estão fazendo política dentro da 

universidade. São pretas, pretos, pessoas de comunidade, pessoas de bairro periférico, 

Baixada Fluminense, de famílias pobres que estão lá fazendo a disputa, a discussão, em 

que estão falando o que é importante para eles. O cenário era esse. E agora, os estudantes 

negros representados pelo DeNegrir são chamados para o debate. Estão dentro do DCE, 

disputando a política estudantil, reivindicando condições para os estudantes. Essa é a 

grande mudança, os professores não podem falar futilidades racistas. Por quê? Porque 

os estudantes estão atentos. O tratamento não pode ser mais diferente, e a representação 

deles, por mais equivocada que depois é que foi. Por que o DeNegrir não conseguiu ter 

capacidade de ser e manter a escuta, de ter assembleias abertas, de ouvir ali os estudantes, 

mobilizando os estudantes negros dentro da universidade, com plenárias e grupos de 

trabalho, nós não conseguimos fazer isso. Até porque, na época, éramos muito 

entusiastas, a experiência política ainda estava em processo de construção, flertando 

depois com o que se conceituou mais tarde por Afrocentricidade, mas ao mesmo tempo 

havia uma discussão de Raça e Classe, tinha um setor interno que tinha dificuldade e 

que rechaçava tudo relacionado à esquerda, entretanto, por outro lado, descobrimos 

depois, que muita gente era reacionária, estavam ali no meio de nós e estava rolando 

uma situação de esvaziamento, ou seja, nós estávamos em disputa. 

O que quero contribuir e dizer é que, a UERJ não foi mais a mesma. A UERJ teve um 

grande corte de Raça e Classe dentro da universidade e nós estávamos ali fazendo a 

discussão. 

 

4ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Fale sobre a atuação política do DeNegrir. Suas tensões e suas 

disputas no Movimento Estudantil. 

RAS ANDRÉ GUIMARÃES – o DeNegrir era um espaço que acolheu muita gente. 

Havia uma galera que vinha de uma política de esquerda de partido, eu e você também. 



87 
 

 

 

Estávamos num setor que conseguíamos dialogar. Inclusive muitas intervenções dentro 

do cenário, dentro da política institucional da UERJ. Muitos irmãos que eram corpo do 

DCE não se posicionava, quem se posicionava era você ou era eu. Muitas vezes foi 

assim que aconteceu. Quando você faz a ruptura com PSTU e abraça o Coletivo, claro, 

gerou tensionamento com a galera que antes seus aliados no PSTU, eu causei um mal 

estar com setores que outrora eu dialogava do PT, Gustavinho e aquela galera toda, 

gerando aquele tensionamento todo. A Ellen Barcelos que caminhou com a gente na 

construção da Chapa, a proposta dela era que nós integrássemos na Chapa do PT, por 

que tinha ela como figura e que ela ganharia cargo, tanto é que ela ganhou o cargo dentro 

do DCE na época para fazer política contra nós. 

Eu gosto de pensar que nós éramos diversos dentro do DeNegrir e conseguimos 

construir um setor mais combativo. De discussão e disputa, que era Eu, você, Reduzino 

que não pode esquecer que esse irmão foi muito importante nessa discussão. Em seguida, 

teremos também a figura do Cizinho, que vai tentar ali fazer as intervenções, mas de 

maneira muito tímida. Nós tentamos ensaiar uma aproximação do DeNegrir com o 

MNU, tivemos a oportunidade de levar lá na época o Haroldo, o Elias e o Julinho 

Condaque para fazer o dialogo. Tivemos algumas filiações no MNU do DeNegrir, que 

também resultaram em ações importantes, depois, eu lembro da tarefa sua, Cyro, de 

escrever a tese, dentro do que a galera hoje nem tem ideia. Fomos nós enquanto 

DeNegrir, dentro do MNU, disputando o que depois virou ENJUNE. A galera sabotando, 

ai eu lembro que havia o rapaz que era mulçumano chamado Onêre, nós na disputa e 

fazendo a discussão negra estudantil. Naquele momento a ANEN já havia se 

fragmentado indo para o MNU para construir o ENJUNE, que foi uma loucura. Há muita 

coisa! Precisamos fazer um trabalho conjunto para resgatar essa memória. 

O DeNegrir fez esse movimento de fazer conversas, houve articulações fora do Brasil. 

Lembro que, também, um galera foi ao STF defender as Cotas. Nessa época eu já não 

estava tão ativo. Foram os meninos e as meninas do DeNegrir. Então tivemos uma 

atuação potente. Nesse momento tivemos a aproximação de alguns mandatos, como o 

da Jurema Batista, tivemos um problema por que descobrimos que o Erivelton recebia 

uma certa ajuda. Na época, por outro lado, não tivemos maturidade para administrar 

isso, que, talvez, pudesse ter sido interessante. No entanto tínhamos muita resistência 

ao PT que sempre usou a nossa galera para se dar bem. Depois fica evidente que a 

política estudantil, realizada na UERJ, não dava conta da realidade de estudantes negros. 



88 
 

 

 

Não dava conta, não tinham postura, não tinham política e não tinham condições 

nenhuma de falar e negociar por nós. 

Tivemos muitas questões equivocadas? Tivemos. Todavia é inegável que o Coletivo 

construiu uma visibilidade, discussão e impôs uma outra leitura, escuta e acolhida as 

reivindicações. Em relação aos aspectos harmônicos, durante um tempo conseguimos 

resolver nossas crises e debates internos saindo unificados para fora. Chega um tempo 

que essa condição ficou muito fragilizada, porque no DeNegrir alguns setores se uniram 

em torno de uma política que não tinha o objetivo de alcançar mais os estudantes, apesar 

disso uma política personalista, personificada e de negociação com a reitoria. Não em 

prol de uma agenda dos estudantes, porém uma discussão de lugar de privilégio. Tanto 

que depois que o Coletivo conseguiu a sala o DeNegrir some do debate estudantil. Isso 

é algo duro e muito triste que ainda guardo no coração fazendo algum sentido. Em algum 

momento desistimos da disputa estudantil. Isso foi uma traição aos estudantes. Porque 

os estudantes contavam com a gente, contavam com a nossa posição. Os estudantes 

contavam com a nossa luta. E quando a gente assume o Coletivo, assumimos enquanto 

estudantes negros e negras da UERJ. Mas depois que foi adquirida a sala passamos a ter 

um diálogo mais institucional, nesse momento foi o início da traição, na minha avaliação. 

Daquilo que a gente se propôs a ser no início. Sabemos a tarefa do militante na 

construção, como dizia Amilcar Cabral que o quadro político tem a tarefa educadora. 

Que o quadro político tem a tarefa da educação. Tanto do partido como do movimento, 

durante muito tempo nós falhamos com isso. 

 

5ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual a relação do DeNegrir com o Movimento Negro? Seus 

aspectos Harmônicos, Conflitivos e Colaborativos? 

RAS ANDRÉ GUIMARÃES – Os aspectos harmônicos, incialmente, foram que nos 

colocamos uma alternativa da organização, da luta. Aquela vez da Nota de Corte, que 

fomos para plenária e tensionamos em relação a isso. No que concerne aquela situação 

de estágio que vieram enquadrar a galera a respeito do padrão estético para o estágio 

que deveria estar com o cabelo arrumadinho. Sobre o estágio do SEPLAG e os 

estudantes reivindicando auxílio estudantil, e a diretora dá o papo “Por que os estudantes 

precisam estar ali limpinhos com o cabelo arrumadinho”. Na época, você estava com o 

Black estufadão, soltando os Dreads eu perguntei “Por favor, como é esse negocio de 



89 
 

 

 

arrumar o cabelo? E ele aqui, o que ele vai fazer com o cabelo dele?” o auditório venho 

abaixo com os estudantes vibrando com a nossa posição. (Risos) 

Assim, nós começamos a enquadrar a universidade de como tratar os pretos e pretas. E 

a galera do movimento estudantil com medo, porque todos os debates em relação à 

universidade nós estávamos lá. Sempre levantávamos a questão racial, de forma 

radicalizada causando muito mal estar. Isso foi conflitivo, com certeza! Lembro da 

Greve, não lembro o ano, da ocupação da UERJ. Em que nós radicalizamos com a 

seguinte palavra de ordem “Ou é Greve Geral com os estudantes e implicando com 

Vestibular ou essa Greve é fachada” e, claro, muita gente do DCE ficava de lado porque 

não queria comprar desgastes. 

O colaborativo eram as lutas. Nós estamos em todos os debates e em todas as lutas. 

Quero destacar justamente isso. O DeNegrir prestou um grande serviço ao conjunto do 

Movimento Negro, fazendo os debates do movimento negro na universidade. Tudo isso 

como fruto das ações afirmativas. A importâncias das ações das ações afirmativas foi de 

alcançar esses espaços. Até chegar o jovem à universidade tem um processo de 

genocídio que funciona como uma peneira. Acontece quando o cara não morre na 

maternidade vítima de uma saúde obstétrica violenta, quando o cara extrapola isso a 

infância na escola, junto com a família, é uma infância de sofrimento. Falta de alimentos 

básicos, violência no território. Quando não morre ali, nesse lugar, de bala perdid, de 

fome ou da violência do estado. Esse preto e preta entram no ensino médio, totalmente 

fragilizados e arrebentados, e quando sobrevivemos a isso, nós entramos na 

universidade. Mas quantas outras políticas públicas que fortaleceriam suas existências 

foram negligenciadas ao longo da jornada? Por isso entendemos as ações afirmativas 

como algo tático dentro do grande conjunto estratégicos pensando o poder político do 

país. Outra coisa, falta o trabalho de formação política. Perdemos a mão na formação 

política. O que nós tínhamos nos Pré Vestibulares Comunitários como ação de 

Cidadania se perdeu. Hoje na universidade Pública pode ter um Fernando Holliday 

como pode ter um Fernando Senzada, que passaram de forma oportunista pelo 

movimento negro, bebeu do movimento de esquerda, se graduou, fez mestrado, 

doutorado através das políticas públicas de ações afirmativas e hoje tem a coragem de 

dizer que elas não são necessárias. 



90 
 

 

 

6ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual a importância das ações afirmativas para a população 

negra? Tensões, avanços e potencialidades. 

RAS ANDRÉ GUIMARÃES – Eu acredito que o seu trabalho de pesquisa é muito 

importante para isso, porque está apontando para gente a partir de um método, de uma 

pesquisa, sério e profundo, de maneira cientifico e metodológico. Do bom jeito de fazer 

pesquisa e do nosso jeito militante. São dados importantes que você vai trazer, 

justamente por que você está acompanhando a Marcha de 88, acompanhando os 

desdobramentos políticos dessa Marcha. E essas paradas que estão vendo hoje e 

discutindo, não caem do ceú, não caem do pé de goiabeira, do pé de manga. É fruto de 

um debate e muita luta. Fazer uma avaliação do impacto das ações afirmativas é algo 

que a gente não teve coragem de fazer. Você está fazendo no âmbito da UERJ, mas olha 

quantas outras universidades, quantas famílias e olhas quantas estruturas, possivelmente, 

foram mudadas com pessoas que ingressaram com a cabeça, com o coração e que 

ocuparam espaço? 

Depois vamos observar que uma outra geração que entrou não deu a devida importância 

a tudo que se conquistou. Uma geração de uma galera que vai entrar para a universidade 

e não vai ter esse lugar de acolhida e formação politica. Era isso que o DeNegrir se 

pretendeu no início e que depois se perdeu. Ficamos preso no lugar da manutenção do 

consenso. Não conseguimos avançar mais na política, assim como observamos esse 

fenômeno em outros coletivos também, como o próprio Enegrecer, o NUNE- UFFS, o 

CONEI- Comunidade Negra do IFCS-UFRJ, o Lélia Gonzalez – PUC-RJ que depois 

virou TEIA, mas que também se perdeu. O que aconteceu com os Coletivos Estudantis 

Negros? A suspeita que tenho, é que foram mais uma vez sugados pela tradicional 

política estudantil branca, que transformou uma agenda, uma causa e uma luta em um 

puxadinho do discurso deles. 

Acho que sua pesquisa, ela é muito potente e muito frutífera porque está buscando 

identificar essas causas e motivos de retrocessos e avanços. Até hoje ninguém discutiu 

o que foi o ENJUNE, os desdobramentos do ENJUNE. Os desdobramentos do 

Movimento Estudantil Negro em suas universidades. O que aconteceu no IFCS –UFRJ? 

O que aconteceu no Enegrecer em Brasília? O que aconteceu com o Coletivo de 

Estudantes Negros da UFBA? Algumas figuras do ENJUNE foram para o governo, 

como o filho do Miltão, o Samori. A Ângela Guimarães que, hoje, é secretaria de 

Igualdade Racial pelo PCdoB era do ENJUNE. E qual os desdobramentos políticos do 



91 
 

 

 

ENJUNE e qual as lideranças políticas que esse ENJUNE produziu? O ENJUNE – 

Encontro Nacional de Juventude Negra ocorreu em 2007-2008, se não me engano. O 

DeNegrir fez essa discussão aqui no Rio. O ENJUNE surge dentro do MNU articulado 

junto a jovens e dirigentes do MNU ligados ao Miltão em Campinas, como Onêre, Tom, 

Samori, Thais Zimbabwue, Reginaldo Bispo. Depois esse grupo perde o controle do 

processo para Juventude do PT que mais tarde se tornaria o ENEGRECER. 

Em 2005, tivemos um grande racha nisso que se consolidou por Movimento Negro 

Estudantil por causa da Marcha Zumbi + 10, porque o povo de Brasília rompe, que tinha 

o Jornal Erohin, rompem com aquilo tudo para poder cair na pauta de um dirigente do 

PT, que estava articulando a Marcha Zumbi +10 em São Paulo. Havia uma crise, depois 

todo mundo foi para Brasília. Havia um povo que queria Marchar dia 15 e o povo que 

queria Marchar dia 20 de novembro. Tiveram duas Marchas, uma coisa vergonhosa. As 

ações afirmativas geraram esse espaço político, viabilizando pessoas e grupos que se 

organizassem e disputassem essa arena pública. 

 

 Rio de Janeiro, 27 de setembro de 2023 

Entrevista realizada via GoogleMeet (http://meet.google.com/ptp-cvnj-mrd) 

Horário 16:00h 

Entrevistador Cyro Garcia Junior 

Entrevistado Clarissa França 

Tempo de Entrevista 1h 29min 50seg 

1ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Nome, idade, Naturalidade, formação e como chegou a 

universidade e ao movimento negro? 

CLARISSA FRANÇA – Me chamo Clarissa Marques Santos França, tenho 39 anos, 

natural de Sergipe. Sou Advogada, atuo na área e sou pós graduada nessa área. Chego 

ao Movimento Negro na Universidade. Meus pais foram universitários e para mim era 

algo que já estava traçado. Quando eu cheguei, fui ingressa na UERJ, entrei em meio a 

um furacão de discussões e assim nós formamos o DeNegrir. Eu cheguei quando se 

iniciava as reuniões para realização do Movimento Avançar. A primeira reunião que 

teve foi para organizar uma chapa só com pessoas negras. Saí dessa reunião convencida 

das nossas tarefas. Eu sou de Aracaju, sempre estudei aqui e fui para o Rio de Janeiro 

só para prestar o Vestibular. Porque eu queria ser diplomata, alguém me disse que eu 

teria que fazer Direito num grande centro. Ai, eu fiz vestibular em Brasília e não gostei, 

http://meet.google.com/ptp-cvnj-mrd


92 
 

 

 

achei muito ruim a cidade e meu sonho era morar no Rio de Janeiro. Fiz o vestibular, 

primeiro eu passei em Sergipe e numa universidade privada no Rio. Porque eu sabia que 

minha mãe não me deixaria ir para o Rio de Janeiro se eu não tivesse passado em nada. 

Eu passei em Relações Internacionais e ela me deixou ir por que não tinha em Aracaju. 

Eu fui, mas eu achei muito fraco o curso. Fiz 6 meses. Depois saí e voltei para o cursinho, 

foi quando eu fiz Direito. Realizei o Vestibular e não conhecia a UERJ, meu sonho era 

passar na UFRJ. Primeiro passei em Direito na UFRJ, comecei a fazer Direito entretanto, 

passei na UERJ na primeira reclassificação. Todo mundo dizia que a UERJ era a melhor, 

porém eu não me importava porque meu sonho era estudar na UFRJ, só que a 

universidade era um caos, não tinha aula. O povo me incentivou ir para a UERJ, decidi 

a fazer Direito na UERJ e na UFRJ eu mudei de curso fui para História. Acabou que eu 

larguei a História e segui só com o Direito. Isso tudo aconteceu no de 2003, começando 

no segundo período de 2003. 

Eu conheci o Cizinho num evento da UERJ, minha turma do Direito era dívidida, os 

brancos de um lado e os pretos do outro. Tinha uma garota que era a Monique, que era 

do Criola, ela era militante. Eu fui num evento de Capoeira com Allyne Andrade que 

era a minha caloura e aí Cizinho venho chamar a gente para essa reunião. Chegando à 

reunião, lá também estava o André. Fiquei lá ouvindo e eu era do Centro Acadêmico de 

Direito da UERJ, eu já sabia o que era ser preta. O DeNegrir nasce em 2005, eu já estava 

na UERJ há 1 ano e meio. Daí em diante comecei a participar, eu não fiz parte da chapa, 

porque eu era do CACO e a galera do CACO falava super mal da chapa dizendo que era 

um povo que queria dividir o movimento. Eu ouvi de um lado e achava coerente, ouvia 

do outro e não concordava, assim segui junto ao Movimento Negro. Assim eu rompi 

com o CACO, seguindo a construir a Chapa Avançar. O próprio Movimento Negro na 

figura de algumas pessoas que procuramos foram contra, acharam que estávamos 

fazendo idiotice, ouvimos coisas do tipo “eu tanto para esses garotos da UERJ fazerem 

uma chapa” não tivemos apoio de nenhuma das organizações antigas que eu tenha 

conhecimento. Não entenderam o espaço de formação e o espaço de disputa que era a 

universidade. Procuramos o Criola, o Ivanir, a Educafro e eles não aceitaram bem a ideia. 

 

2ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – O que é o DeNegrir? Como você definiria essa organização? 

CLARISSA FRANÇA – Eu definiria o DeNegrir como um grupo de pessoas pretas 

querendo fazer alguma coisa, e que se uniram, e que o mais importante era ter o grupo, 



93 
 

 

 

mesmo com todas as divergências, achava muito ter o grupo. Eu não concordava com 

posturas de racha ou sair. Não via sentido nos rompimentos, porque não via como um 

problema programático ou de objetivo, era muito por que questões pessoais. Eu sou 

muito mais pragmática e dizia que estava ali pra fazer política. Hoje em dia vejo que era 

um espaço de resistência e de existência, onde nos juntamos para sobreviver a realidade 

da universidade, do ponto de vista existencial, no qual teríamos um lugar de resistência, 

onde, principalmente, o que você sente é acolhido, porque o que você sente é o que o 

outro também está sentindo. Em outros espaços que você fala o que você sente, as 

pessoas falam que tal isso é “coisa da sua cabeça” ou “ você só vê racismo”. Esse foi o 

primeiro lugar que eu consegui identificar o mal estar que eu sentia. Dar um nome para 

o mal estar que eu sentia de viver nessa civilização. Eu tinha vários problemas, porque 

eu sempre vivi entre brancos. Então eu tinha vários problemas de autoestima que eu não 

sabia por que e eu achava que a culpa era minha mesmo, achava que eu era o problema. 

Quando vou para o DeNegrir, eu vejo que não, que nós não tínhamos problema nenhum. 

O problema é da sociedade, o problema é histórico, tínhamos que nos valorizar, 

tínhamos que tomar a “pílula vermelha” e aí criar outro mundo. Começar a ver as coisas 

com outros olhos, começar a ressignificar o que você viveu. Saber que só vivemos 

aquilo porque éramos pessoas negras. Eu tinha muita dificuldade com meu cabelo e 

descobri que era um processo. 

Eu acredito que o grupo foi essencial para isso, se não eu estaria como algumas mulheres 

negras, que não são militantes, que estão o tempo todo querendo se adequar. Minha 

saúde mental eu devo ao Movimento Negro e ai você se blinda. Eu, hoje, vou para certos 

lugares, sabendo o que vou esperar. Várias pessoas pretas que não são do movimento 

ficam naquela ideia de querer reconhecimento. Da minha atuação mesmo como 

advogada é um outro diferencial isso, uma vez que eu já sei como me comportar, eu já 

sei o que o sistema vai fazer. Acaba que eu acho estratégico esse conhecimento, para 

sobreviver nessa sociedade extremamente racista. 

O DeNegrir tinha um posicionamento, que batia muito com meu posicionamento 

individual de não me submeter. Eu vejo que para mim era muito confortável estar no 

Denegrir porque eu pensava assim. Nunca foi um grupo que pregou que tínhamos de 

aceitar migalhas, lutar por cargos ou fazer certas negociações. Bateu com a minha 

mentalidade do que tínhamos que fazer nossas coisas por nós mesmos. E quando você 

está no grupo, isso te dá uma força, eu tinha muito dificuldade de falar em publico e o 

DeNegrir tinha um negócio que tinha que se revesar, não poderia ser sempre a mesma 



94 
 

 

 

pessoa. Já tinha sido todo mundo, então chegou a minha vez e a minha vez foi num 

evento na UERJ que eu iria falar na mesa com o Reitor, eu teria que bater no Reitor 

(Risos). 

Até hoje eu tenho esse jeito de falar, sou muito DeNegrir nas coisas. Contundente de 

falar e dizer que as coisas estão erradas. Eu vejo que o movimento negro na sua maioria 

não. Não é tão natural como a gente (DeNegrir), por exemplo a crítica ao casamento 

Interracial, vários críticas que nós temos. Ser preto e ser do Movimento me levam para 

lugares que são os lugares que eu gostaria de estar. Não nesse lugar de conseguir cargos 

ou conseguir benefício, mas um lugar de um empoderar outras pessoas negras. Tenho 

um posicionamento que é um posicionamento do DeNegrir de não militar em outras 

organizações com a pauta da questão racial, que não sejam organizações negras. Sempre 

me enviam convites para participar de organizações brancas para ser a cota. Eu me 

posiciono e digo que só milito em organizações negras. Na OAB mesmo, a galera chama 

para ser presidente da Comissão de Igualdade Racial, eu não aceito. Eu acho a OAB 

uma instituição extremamente racista. Se eu tiver que dedicar minha vida a alguma coisa, 

eu vou dedicar a uma organização negra. Isso vem muito do DeNegrir, de não tornar o 

movimento negro um emprego, de não tornar o movimento negro fonte de renda, fonte 

de prestígio ou privilégio. Trago isso para minha vida e acabo influenciando onde estou. 

Hoje tenho uma outra organização que é o “Aqualtunelab” que também é um coletivo. 

Eu já disse que só faço parte se só tiver preto e que não milito em organizações mistas. 

Outra coisa, não pode ser forte de emprego, nem de cargos e nem de nada que não seja 

a produção de estudos sobre o direito às tecnologias. A última reunião eu disse que os 

brancos não iriam pautar o movimento negro, todo mundo tomou um susto. e os nomes 

que iremos apoiar para as próximas eleições serão os pretos que irão decidir. Os brancos 

não vão se meter não, eu falo na cara deles mesmo. Essa formação foi o DeNegrir quem 

me deu. 

 

3ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual o ano e mês do surgimento do movimento Avançar e 

DeNegrir? E o que muda no cenário da UERJ? 

CLARISSA FRANÇA – O DeNegrir eu sei que é em maio de 2005 Agora a Chapa é 

de 2004. Nós montamos a Chapa, fomos vitoriosos, começamos as conversas para dar 

início ao DeNegrir. Foi em maio de 2005 a formação do DeNegrir. Ou seja, a Chapa 

Avançar mudou de nome, para DeNegrir - Coletivos de Estudantes Negros, que foram 



95 
 

 

 

muito inspirados no Enegrecer de Brasília. O Enegrecer já existia, eu lembro que era 

uma galera que a gente se espelhava. A internet não era como hoje, mas era um canal. 

Os garotos do DeNegrir tinham muito mais contatos e tudo chegava muito através deles. 

Em relação à UERJ, à sua Reitoria e as diretorias das faculdades, eu acho que foi 

importante que nos colocamos como atores naquele cenário, nós constituímos as falas 

das pessoas negras. Não era uma coisa dos cotitas, eram os cotitas negros da UERJ 

tinham uma representação que era o DeNegrir. Para além das tradicionais 

representações, ainda que eu ache que o Denegrir negligenciou muito esse papel. No 

sentido que nunca quis ampliar o DeNegrir, que tivesse muita gente no DeNegrir. Não 

tínhamos um planejamento estratégico, um objetivo. Tudo foi se construindo no dia a 

dia e nas atuações. Teve uma ida para Brasília que provocou o primeiro racha no 

DeNegrir, onde havia uma galera maior e ai tem o primeiro racha, ficando uma galera 

que era menor número. 

Em relação à burocracia da UERJ o DeNegrir vai se tornar um ator que vai pautar essas 

discussões sobre a questão racial dentro da UERJ. Havia muito uma preocupação em 

organizar os pretos, mas não de organizar os pretos com o sentido de entrarem no 

DeNegrir. Era de promover debates, de promover o grupo de estudos. Era uma reflexão 

interna que já fizemos, que nós mobilizamos o povo e depois o povo não tem para onde 

ir. Acho que isso fomentou a criação de vários outros grupos, como a galera queria se 

mobilizar mas não tinha como entrar no DeNegrir, porque o DeNegrir era extremamente 

burocrático para entrar, acabou fomentando a criação de outros grupos. A preocupação 

do DeNegrir sempre foi para o estudante negro, as pessoas que estavam ali em fazer 

eventos. Nunca teve uma preocupação pautar a questão estudantil, a negociação com a 

universidade era com base em alguns pedidos básicos, ônibus, ida ao COPENE, sala e 

etc. Isso é uma grande discussão, também, dentro do DeNegrir. Foi uma discussão no 

sentido, de nunca ter a pretensão de representar todos os Negros ou a única voz falando 

sobre as coisas, nunca tivemos isso como uma prioridade. Só que do lado de lá a gente 

era visto assim, não que quiséssemos esse lugar. 

 

4ª PEGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Fale sobre a atuação política do DeNegrir suas tensões e suas 

disputas no Movimento Estudantil 

CLARISSA FRANÇA – Em relação ao movimento estudantil, a esquerda tinha uma 

prerrogativa que era hegemônico na representação dos estudantes, na organização. 



96 
 

 

 

Quando o DeNegrir surge ele diz “Não!” você não me representa. Nosso 

posicionamento em relação às eleições, tivemos mais uma ideia de auto empoderamento 

e no sentido de poder pautar uma Chapa porque acreditávamos na sua importância do 

que propriamente querer rivalizar com o Movimento Estudantil, mas o Movimento 

Estudantil via isso no DeNegrir, como se o DeNegrir quisesse desarticular o movimento 

ou quisesse dividir o movimento, essas coisas. Contudo o DeNegrir nunca teve essa 

preocupação, a nossa preocupação de criar um grupo, e que fosse discutir as eleições. 

Essa autonomia, esse capital político, isso começa na universidade. Tudo isso baseado 

nessa militância estudantil. Muita gente faz militância estudantil para ir para política, 

mas isso eu fui tomar conhecimento muito tempo depois. Naquele momento eu ia para 

esse lugar que eu me sentia acolhida, nesse lugar eu me sentia bem, porque entre os 

brancos eu não me sentia bem. Um lugar onde eu aprendia coisas nova, coisas que no 

Direito não havia. 

O DeNegrir exigia muito de quem participava. As pessoas tinham que estar ali presentes 

e havia uma galera que queria se beneficiar de privilégios, vencendo a posição de não 

ter isso. Em seguida, eu fui estudando, tomando maior conhecimento, havia uma 

exigência de ler tudo e isso criava certo incômodo. Eu vejo que hoje em dia isso foi 

muito bom pra mim, consigo analisar muitas coisas que não foi a faculdade de Direito 

quem me deu, foi a militância e essa convivência com vocês por outro lado. Foi o 

DeNegrir quem me deu essa visão mais filosófica e social. 

Eu nunca tinha pensado sobre isso, que tínhamos que pensar num todo. Não só porque 

eu tinha, é por que outras pessoas poderiam não ter. essa visão de Coletividade quem 

me deu foi o DeNegrir. Porque tinha uma vida totalmente classe média, tipo você luta e 

consegue, é seu, se os outros não fizeram é por que não quiseram. Não quis estudar, não quis 

trabalhar. Eu tinha totalmente essa visão quando eu cheguei ao Rio de Janeiro. O destino me 

trouxe a realidade. Se eu tivesse ficado com a patotinha do Direito-UERJ eu não teria tido essa 

oportunidade de ver outras coisas, outras realidades e entender as dificuldades que as pessoas 

passam. Hoje, eu sou Comunista. (Risos) Estou estudando a análise que Marx faz do Capital. 



97 
 

 

 

5ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual a relação do DeNegrir com o Movimento Negro? Seus 

aspectos Harmônicos, Conflitivos e Colaborativos? 

CLARISSA FRANÇA – O DeNegrir tinha um lance meio de amor e ódio com 

movimento negro. Havia umas pessoas com muito valor como o Carlos Moore e já havia 

outras que o pessoal não tinha boa vontade, por exemplo, o Ivanir. A informação 

chegava ao DeNegrir e tomávamos nossas decisões. Há um mérito muito grande de ter 

sido um protagonista de sua história e as coisas ruins o qual o DeNegrir nunca teve foi 

o diálogo. De construir para dentro da UERJ, também não teve essa preocupação de 

conversar com o movimento e com as pessoas. Uma referência que sempre foi e que 

sempre falávamos era o Yedo Ferreira, o Carlos Moore, o Runoko Rashidi, o 

Kabenguele, esses foram nossas referências. 

6ª PEGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual a importância das ações afirmativas para a população 

negra? Tensões, Avanços e potencialidades. 

CLARISSA FRANÇA – A primeira coisa, as ações afirmativas são importantes para 

as pessoas individualmente, elas promovem acesso às pessoas individualmente. Existe 

uma potencialidade de construção de benefícios para o grupo População Negra. Isso não 

é um relacionamento direto, porque existe uma questão de você entrar na universidade 

e ser coptado pela branquidade, pelos valores do capitalismo. Acho que ainda não demos 

conta, enquanto Movimento Negro, de pensar esse lugar para além da obtenção de 

recursos e de melhoramento de vidas. Por exemplo, eu sou cotista e sou a única pessoa 

que milito no movimento negro do Direito UERJ. Muitas pessoas que foram 

beneficiadas diretamente pelas cotas não militam no Movimento Negro. Isso é uma 

questão que nós, enquanto Movimento Negro, precisamos conversar. Quando eu 

conversei com o Frei David, ele me falou sobre isso, que nem 5% da galera que passou 

pela Educafro, acaba contribuindo com a Educafro. Porque acabamos reproduzindo essa 

cultura do individualismo, a cultura de se beneficiar e depois ir embora. Vejo que existe 

essa contradição. Existe esse fenômeno que é muito preocupante, a atualização desses 

negros contra o movimento contra a população negra. O que fragiliza, primeiro por ser 

um “irmão” por acessar lugares que uma pessoa branca não acessaria, é tipo um capitão 

do mato. Essas pessoas negras que estão com a máscara branca, eles acessam lugares 

que é quem vai nos ferir, porque abaixamos a guarda quando vemos um irmão negro e 

o outro fenômeno é que não conseguimos “bater” nos pretos, há uma ética. Não tem só 



98 
 

 

 

preto santo, tem preto de caráter duvidoso. Eu vejo essas fragilidades, o conhecimento 

que temos ao acesso é embranquecido. Não temos um Coletivo desses, um local para 

poder fazer essa reflexão e esse encontro fica difícil. Vejo que a política está 

desarticulado. Hoje quantos pretos entram na universidade? O PROUNI desarticulou a 

política de Cotas. Temos muita discussão sobre estética. E, sinceramente, eu acho que 

falta uma análise material da realidade, temos uma análise idealizada da realidade. Hoje 

temos baixa vontade de intervir nos espaços reais de poder. 

Quando falamos que não vamos nos articular em partidos políticos, nós acabamos 

aplaudindo a manutenção dessa realidade, porque a gente não está disputando os 

espaços que podem transformar. Ficamos numa discussão que acaba sendo uma 

discussão acadêmica. Entretanto o espaço real da população negra nós não estamos. 

Quantos dessa galera que se diz do movimento negro tem um trabalho na comunidade, 

um trabalho de onde a pessoa surgiu? Não tem, até porque a lógica da Capital é tirar a 

pessoa daquele lugar dando um emprego, onde você vai ficar trabalhando 12horass por 

dia e você precisa dar a melhor escola para seus filhos. Por isso essa lógica da 

comunidade da qual você se criou, fica cada vez mais distante. 

Eu vejo essa contradição muito grande e é difícil de abordar isso no movimento. Porque 

parece que lutamos por algo que vai destruir a própria luta, a pessoa preta se transformar 

em pós doutor em Filosofia e vai dizer que a Filosofia Africana não existe. Obtém-se o 

grau acadêmico que legitima a falar isso, dessa forma a pessoa fala contra a militância 

e contra toda uma construção de Movimento Negro. 

Eu gostava de uma análise de um marxista sobre o papel da USP na formação da 

intelectualidade brasileira. E tipo, a gente caiu no covil das cobras, é uma galera muito 

jovem e sem arcabouço para poder manejar com isso e somos criados nesse meio. Não 

temos uma visão estratégica de construir coisas nossas, essa é minha angústia. Hoje, 

tivemos um bocado de pretos que se formou, temos um bocado de pretos que tem acesso 

a recursos e quais desses pretos querem pegar uma parte de seus recursos e construir 

uma coisa coletiva? Quantos pretos desses querem doar seu tempo? Fazer uma formação 

numa favela, não há muito. Seguem uma lógica liberal de que nunca tem tempo. Eu 

acho que tudo isso é resultado de nossa desconexão. 

Lutar pelas cotas tomou conta do cenário e não conseguimos avançar para além disso. 

A grande luta do Movimento Negro tem sido é lutar por Cotas. Volto para o que Yedo 

Ferreira nos alertava, que a gente não discutia as políticas no Brasil. Observo que as 

ações afirmativas são importantes, mas nós perdemos nesse caminho o que é tático e o 



99 
 

 

 

que é estratégico. Agora eu sou uma leitora de Lenin, tenho falado muito do que é tático 

e do que é estratégico. Quem consegue entrar, vai para um lugar confortável, porque é 

melhor ser um professor universitário do que ser um trabalhador braçal ficando em torno 

disso e de apenas teorias na prática não temos isso efetivamente. As últimas eleições 

demonstraram que a nossa luta pode acabar rapidinho. 

 Rio de Janeiro, 04 de outubro de 2023 

Entrevista realizada via GoogleMeet (http://meet.google.com/gzj-hrds-sqk) 

Horário 17:00h 

Entrevistador Cyro Garcia Junior 

Entrevistado Fabio Tavares 

Tempo de Entrevista 01h 26min 05seg 

 

1ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Nome, idade, Naturalidade, formação e como você chegou a 

universidade e ao movimento negro? 

FABIO TAVARES – Meu nome é Fabio Rodrigo Vicente Tavares, mais conhecido no 

Movimento Negro como Fabão do DeNegrir. Tenho 44 anos, sou natural do Rio de Janeiro, 

nasci dentro de casa em Magalhães Bastos e moro em Deodoro há 40 anos. Eu sofri um acidente 

quando eu tinha 21 anos, minha perna caiu no meio da rua num acidente de moto, “os caras” 

consertaram minha perna, assim eu imaginei ali, pra mim, que um trabalho laboral não daria 

mais, então voltei a estudar, então falei com minha irmã, que é uma irmã assistente social. Ela 

me orientou um Pré-Vestibular que tinha na Praça Seca, eu fui lá. Por acaso o Pré-Vestibular 

era da educafro, não era uma busca minha e nem de minha irmã. A ideia da minha irmã era só 

o projeto que tinha. Fui lá nesse projeto e fiz a inscrição. Nesse momento, estavam morando na 

minha casa, as minhas irmãs que se separaram e vieram morar aqui com seus filhos e eu tomava 

conta dessas crianças. Minha Mãe estava separada do meu padrasto e resolveu sair de casa. Ai, 

tipo assim, eu tive que tomar conta das crianças para minhas irmãs irem trabalhar, eram 3 irmãs, 

acho que naquele momento eram 5 sobrinhos. Eu tive que sair desse Pré Vestibular da Praça 

Seca, porque ele era de segunda a sábado, não daria para estudar e tomar conta das crianças. Eu 

fui pra outro que era durante finais de semana, aqui no Curral das Éguas. Para mim foi meio 

difícil porque meu irmão foi assassinado e eu estudei ali. Estudei ali no projeto da Educafro, 

estudei 2 anos. Eu sabia que era preto, brigava em Baile Funk, uma das questões era não poder 

perder pra branco. Essa questão de ser negro, ser preto eu não tinha dúvidas. Mas um trato mais 

fino racial eu não tinha. Em 6 meses no Pré eu li tudo o que eles tinham, eu li tudo! Isso foi em 

http://meet.google.com/gzj-hrds-sqk


100 
 

 

 

2002. O Pré era formado, a coordenação e os professores eram todos estudantes. Eles não 

tinham muito tempo para ir nas palestras que o Movimento Negro fazia sobre as cotas. Eu tinha 

muito vale transporte porque meu cunhado era Gari, então ele tinha muito vale transporte, 

porque ele ganhava vale transporte e usava a roupa, então o pessoal dava carona, então sobrava 

Ticket e ele me dava assim eu participava de tudo. Eu ia em todos os debates que havia na 

UERJ, UFRJ, UNIRIO, e participava de tudo. Eu me inscrevi no Pré e já buscava as isenções 

nas universidades, nisso as pessoas foram me conhecendo, e eu já era de falar, então quando eu 

entrei na universidade não parecia que eu era calouro, por que as pessoas já me conheciam por 

eu estar participando da Educafro das coisas. Eu estudei 2003 e 2004, entrei na UERJ 2005. Fui 

3ª Turma de Cotista da UERJ. Assim que cheguei à Universidade, escolhi Ciências Sociais, o 

que não foi por acaso. Nesses debates em que eu participava nos Prés sobre Cotas, sempre quem 

tinha voz eram brancos sociólogos ou antropólogos, e isso me irritava muito, porque falavam 

de uma realidade que eles não conheciam, falavam merda. Mas eles eram legitimados porque 

dominavam o Modus Operandi e eu queria dominar aquilo também. Então eu escolhi Ciências 

Sociais pra disputar esse discurso. Hoje eu tenho 13 anos como professor, trabalhei em 

instituições públicas e privadas, sou Professor do Colégio Pedro II e sou Mestre em Ciências 

Sociais pela UFRRJ. Atualmente faço Filosofia pela UERJ. 

 

2ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – O que é o DeNegrir? Como você definiria essa organição? 

FABIO TAVARES – É Impossível fazer isso, impossível definir o DeNegrir, impossível definir 

uma instituição. O DeNegrir ele é a partir dos membros que ele tem. Então, se o Cyro voltar 

hoje, o Ademir, o Adriano, a galera, o DeNegrir se torna outra coisa. Porque tem outras 

demandas, há outra forma de ver, outros braços, outras mentes. O DeNegrir não é, ele está 

sempre sendo. Ele está sempre em processo, a depender da configuração interna dos membros 

o DeNegrir vai caminhar mais ou menos. Por outro lado, ele tem bases como se fosse cláusulas 

pétreas. O DeNegrir tem coisas que não tem como mexer mais. O DeNegrir não faz políticas 

com brancos, a gente defini nossas pautas e nossas articulações entre pessoas pretas. Essa é uma 

questão, como você é da filosofia, sine qua non para o Coletivo. Uma outra coisa a gente quando 

esta fazendo política entre membros do DeNegrir, nós não usamos nenhuma droga e nem álcool. 

Nós quando sentamos para fazer política é pra fazer política. É muito difícil, inclusive, pra mim 

que bebo quando estou fazendo uma articulação a partir do DeNegrir que convidam para um 

jantar ou é alguma coisa, as pessoas colocam logo bebida. Isso é muito difícil porque 

internamente já definimos que não é assim que trabalhamos. A gente discute política, define os 



101 
 

 

 

direcionamentos e depois saímos pra beber. Não durante. Acho que é impossível definir o 

DeNegrir, porém o DeNegrir é um grupo que tem princípios e valores. Eu estou no DeNegrir 

desde de sua fundação. Eu acho que sou um dos poucos remanescentes que fundou o DeNegrir 

e que toca a agenda do DeNegrir. Hoje, a agenda é mais de minuta, porque todo mundo é pai, 

todo mundo tem uma vida profissional. O DeNegrir tem mais um pricipio, que é “Ninguém do 

DeNegrir vive do Racismo”, se o racismo acabar amanhã todo mundo do DeNegrir continua 

ganhando o mesmo dinheiro, todo mundo tem emprego, “não precisa ser antirracista”, não 

precisa ser nada disso, pelo contrário os membros do DeNegrir pagam caixinha, os que querem. 

Então, o DeNegrir gasta meu tempo e gasta o meu dinheiro. Se o DeNegrir acabar eu teria mais 

tempo e sobraria mais uma grana. Acho que o papel, historicamente, do Denegrir é formar 

público, a galera chega no movimento sem uma orientação de leitura, como ler alguma coisa, 

esses primeiros passos. O pessoal cola no nosso grupo de estudos, numa atividade nossa e a 

gente vai dando essas diretrizes. Em seguida essa mesma pessoa vira oposição a nós e isso é 

tranquilo. Nós lembramos “olha essa pessoa chegou e não sabia nada”. A gente acolheu, instruiu 

e tal. Continuamos lá e muitos que se colocaram numa oposição, hoje mais maduros, o Coletivo 

tem 18 anos, vê a luta a perenidade da parada e rever suas posições. Principalmente, quando 

observa que o DeNegrir tem capilaridade em outros estados brasileiros, até mesmo fora do 

Brasil, acaba que essa pessoa redimensiona o coletivo. O coletivo tem relações muito amplas 

que até eu mesmo não tenho noção. Às vezes eu chego em certos lugares e as pessoas me tratam 

bem e essa mesma pessoa viu uma ação nossa a 15 anos atrás e lembra. Não tem como 

dimensionar isso porque nós só estávamos fazendo. 

 

3ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual o ano e mês do surgimento do movimento avançar e DeNegrir? 

O que muda no cenário da UERJ? 

FABIO TAVARES – Avançar foi campanha do DCE de 2005, ele deve ter acontecido ali entre 

mês de março e abril. O DeNegrir é fundado em 14 de maio de 2005. O nome do DeNegrir é 

proposto pelo Ras Romeu. Ele deu essa dica, a galera gostou e eu gostei também. O que 

aconteceu. Nós fizemos uma chapa que continha trinta e poucas pessoas inscritas mais uma 

galera não inscrita, só pretas e pretos. Não queríamos disputar o DCE, nós queríamos disputar 

a pauta, a agenda. Ninguém queria DCE nada. Nós aprendemos algumas coisas com essa 

campanha. Primeiro, o DCE disponibilizava Xerox. Isso aí foi embrião do grupo de estudos, 

nós copiamos muitos livros. E muitos livros que não tínhamos acesso, pegamos emprestado, 

em vez de fazer panfleto, copiamos livros para a galera ler. Então nós usamos a máquina do 



102 
 

 

 

DCE pra isso. Ao mesmo tempo nós aproveitamos que nas eleições, os professores abrem as 

portas para as chapas se apresentarem, nos organizamos e passamos na universidade toda, 

invadindo de “bondão”, principalmente, os cursos de Direito, onde a galera era toda branca pra 

falar de questões raciais, isso tomando uma volúpia muito grande, inclusive, com alunos se 

sentindo constrangidos com a nossa chapa porque só tinha preto. E nós, por outro lado 

respondíamos, dizendo que as chapas historicamente só havia brancos e nunca se dizia nada. 

Muitas pessoas que fecharam na consolidação política do DeNegrir ou que entraram logo no 

início do DeNegrir ficaram assustados também, mesmo os pretos. Não queriam colar com a 

gente. Nós fomos tencionando a universidade, a universidade já estava tensionada devido as 

cotas. Então esse movimento Avançar gerou ali uma atmosfera muito grande, adesão ou 

oposição. Era muito difícil uma pessoa já que naquela época, na UERJ, se colocar neutra ou 

não ter consciência do que estava acontecendo, porque todos os dias entrávamos em um monte 

de sala, pra falar de questões raciais, apresentar dados estatísticos e apresentar bibliografia que 

eles não estavam acostumados. Uma “cambada” de pretos falando, falando com dados, com 

articulação teórica, eles tomaram um susto. Então a chapa gerou um espectro muito grande na 

universidade. Daí surge a famosa nota de corte, naquele momento a sub-reitora Rachel Villard 

encaminhou via Conselho Universitário uma Nota de Corte. O que acontece? Você precisa 

colocar isso na sua dissertação que a condição para uma pessoa entrar não é passar no vestibular 

e sim ter o ensino médio. O Vestibular é criado a partir do momento que o Estado brasileiro 

admite sua incompetência em criar vagas para todas as pessoas. Então o Vestibular é uma forma 

de hierarquizar as pessoas que deveriam estar na universidade, ponto. Ele já é uma coisa ruim, 

ilegítima. Mas dito isso, as universidades criam seus mecanismos de acesso. A UERJ criou o 

seu que é uma prova objetiva que você precisa alcançar uma certa pontuação. Uma vez 

alcançada aquela pontuação você vai pra uma segunda fase. Nessa segunda fase você não pode 

zerar nenhuma das provas e a partir do momento que você não zera, entra-se no período de 

classificação dele curso que você escolheu. O que essa Nota de Corte fazia? Essa Nota de Corte, 

ela instituía nessa segunda fase uma nota mínima. O que acontece? Se as pessoas não atingissem 

uma nota mínima, saíam. Desse modo muitos pretos não conseguiam acessar. Nós propomos 

negociar essas vagas que não entravam negros. A ideia era criar opções com as vagas que 

sobravam em cursos de maior prestígio, tais como Direito que a nota era maior. O discurso na 

verdade era aumentar a proporção de vagas para pessoas brancas. Esse que era o verdadeiro 

intuito. E a gente perdeu! Isso passou, isso vigora até hoje na UERJ e percebemos que não dava 

pra ficar na maneira reativa sempre, sempre reagindo, sempre indo atrás das coisas. E que a 

gente precisava construir um Coletivo que possibilitasse estarmos articulados e antecipar esses 



103 
 

 

 

problemas com uma capacidade de interlocução maior. Então o Coletivo DeNegrir é uma 

consequência da atmosfera e do movimento Avançar. 

CYRO GARCIA JR. – Irmão, poderia falar a respeito das posições do DCE, do SINTUPERJ 

e da ASDUERJ que eram as organizações dirigidos pela esquerda na UERJ. 

FABIO TAVARES – ASDUERJ Contra e fechado com a Rachel Villard. Fechado com a reitoria, 

não teve nenhuma posição, nada! O SINTUPERJ fingiu que não viu, o DCE pagou de 

meritocrático, dizendo que deveria primar pela qualidade e que deveria ter realmente uma nota 

mínima. O DCE não estava preocupado com a questão racial, a Luciene era minoria. Na 

realidade, a vaga do DCE, foi uma vaga interessante, porque não fizemos o coeficiente. O 

Avançar não fez o coeficiente. Oficialmente, não tínhamos uma cadeira, só que os partidos 

tentaram nos coptar, pra poder fechar e levar mais uma cadeira mas não rolou. Eles viram que 

não íamos fechar com nenhum dos lados, então eles entraram em consenso e a cadeira que 

sobrou ficou pra nós. Era a Cadeira de Cultura, Diversidade e Opressões. O que o DCE fez? 

Logo de cara, o DCE ficou numa situação muito constrangedora, eles não sabiam muito como 

agir. A gente tinha a capacidade de mobilização muito grande. Então eles ficam como: “Não dá 

pra ficar brigando com esses caras”. Acabavam que cediam as coisas que fazíamos, se 

precisávamos de alguma coisa ou apoio, eles davam. Entretanto uma atitude pró-ativa do DCE 

nunca aconteceu. O DeNegrir criou uma outra estratégia, criamos apoio nos Centros 

Acadêmicos, tínhamos vários aliados irmãos e irmãs e alguns brancos aliados que, 

constrangidos, pressionavam o DCE, era dessa forma mais indireta. A ação do DCE era uma 

ação de negligência. Não posição, uma suposta neutralidade que nós sabemos que a 

neutralidade acaba apoiando o status quo. 

ASDUERJ fechada com a reitoria. SINTUPERJ não viu e o DCE uma atitude contraditória 

quando conversava conosco, dizia que iria pautar em reunião e que daria apoio, contudo, um 

apoio oficial que nunca aconteceu. ASDUERJ votou junto com a reitoria pela Nota de Corte da 

Rachel Villard. Os professores defendiam a meritocracia e eles não queriam as cotas. A própria 

reitora, posterior, a Nicéia Freire era contra as cotas. Quando ela viu que aquilo poderia ser uma 

oportunidade ela se tornou a favor por uma questão de visibilidade nacional, tanto que virou 

secretária de mulher no Governo Lula. 



104 
 

 

 

4ª PERGUNTA 

CYRO GARCI JR. – Fale sobre a atuação política do DeNegrir, suas tensões e suas disputas 

no Movimento Estudantil 

FABIO TAVARES – A política Strictu Senso é disputa pelo poder. Vou falar uma coisa que eu 

acho, não é um consenso do Coletivo, visto que o Coletivo tem pessoas com graus diferentes. 

Há pessoas que estão no Coletivo pelo afeto, estão no Coletivo pela irmandade. Há vários tipos 

de adesões. Há uma galera que tem uma agenda, uma pauta que dá sua vida por uma questão 

política. São coisas diferentes. A atuação, que eu poderia dizer de fato, que não é a escrita é 

formar. A gente chegou à universidade e não tinha acesso, não tinha leitura. Popularizamos 

autores que, hoje, você vai na Boimtempo e eles redescobriram o historiador do Quilombo, 

Clovis Moura. Eles não liam isso, cara! O Fanon foi famoso no início, foi apagado e voltou. 

Guerreiro Ramos ainda é pouco reconhecido, mas é um dos que a gente pauta, pauta bastante. 

toda essa literatura preta, são literaturas que tensionamos no grupo de estudos, divulgou e trouxe. 

Então isso é uma atuação política, é mostrar que há outros referenciais. Quando vamos a um 

debate, desqualificamos o companheiro e a companheira que vêm falando, só falando literatura 

branca, apontamos que não é assim. Então eu acho que isso é uma postura política, precisamos 

utilizar os nossos próprios referenciais. Quando colocamos o “YURUGU” pra debater no grupo 

de estudos não é uma coisa aleatória. O DeNegrir desde de 2009 se pauta politicamente pela 

Afrocentricidade, o DeNegrir se pretende um PanAfrikano e Afrocentrico. Agora não é uma 

Afrocentricidade que acatamos tudo. Há várias coisas da Afrocentricidade que discordamos. 

Por outro lado entendemos que é importante ter essa orientação. Como agora, por exemplo, o 

Grupo de Estudos está a uns 4 meses discutindo só W. Wilson, estamos pautando vários textos 

do W. Wilson, é uma via da Afrocentricidade. Estudamos a Afrocentricidade! 

Como a Afrocentricidade é aplicada? É uma coisa etérea? Não tem aplicação? Nobles vai dar 

uma possibilidade e a gente está rasgando essas possibilidades com W. Wilson. Ele é uma forma 

de você ler o mundo. Essa semana, segunda-feira, há grupos de estudos. Eu fiquei de fazer um 

resgate da Neusa Santos, justamente para discutir esse ideal teórico branco. Enquanto 

estivermos nesse modelo de disputa, nesse léxico, a gente continua buscando ser referência 

nesse modelo branco, que já foi apontado na literatura outras vezes, né!? 

Quando Fanon fala em Peles Negras, o que é o homem? É bom falar com você que é um cara 

da filosofia, você sabe que em filosofia não se consegue criticar o Ser. O Ser é. O que você 

disser do Ser, não é mais o Ser. E Fanon faz a provocação, o que é o Homem? E depois ele fala, 

o que é o Homem Negro? Ou seja, o Homem Negro já não é o homem universal. Então nós 

buscamos insensantemente essa universalidade que é legado a nós. Nós estamos em outro 



105 
 

 

 

escrito, não precisamos ter o branco como referencial, o DeNegrir dá essa trava. 

A própria questão da mobilidade que é trazido pela Neusa. Os mais vulneráveis a nível da 

consciência racial são os pretos de mobilidade, o cara quer usar roupa do branco, falar igual o 

branco, morar onde o branco mora, ter as coisas do branco. Os valores dele são todos brancos, 

mesmo ele sendo preto. Então, você não escuta o cara falar que vai ganhar uma grana e vai 

fortalecer a família, vai abrir um empreendimento educacional onde ele mora, vai organizar a 

comunidade. Você escuta o cara falar que quer morar no bairro tal, quer o carro tal. São outros 

valores. Essa disputa, de não deixar passar batido e essa ideia de vida boa, como uma vida 

branca. Sabe, uma vida que não é coletiva. Eu conheço vários amigos que são considerados por 

ter uma vida bem sucedida. Eu olho, a vida deles é uma merda, eles só trabalham. Colocam os 

filhos na creche e nem veem crescer. Não está entendendo o que é vida boa. Não se dá com a 

família, não vê pai e mãe há anos, mas está num bairro legal. Então, o que é politicamente? É 

se pensar um modo de vida que não conseguimos e de resgate de comunidade. Assim com todos 

os problemas que o DeNegrir possa ter, eu sei que há uma cambada de pessoas, que já foi, já 

passou pelo DeNegrir, que eu posso ligar, que eu sei que não vai me desamparar. Que está na 

nossa comunidade, vai ligar e vai ter consciência; “Não, maluco tá pedindo alguma coisa, é 

sério. É confiança!” 

Na maioria das vezes eu não peço nem pra mim, eu só faço a ponte. O DeNegrir atua 

politicamente até hoje, tentando resgatar uma ideia de comunidade. Eu acho que essa acaba 

sendo a nossa grande bandeira. E não é “Black Money”, não é isso. Nós ganhamos força é na 

divisão e não no acúmulo. As pessoas acham que estão mais fortes no acúmulo, acabamos 

ficando mais forte na divisão, divide mais. Isso explica ate IDH. IDH é divisão, não é acumulo. 

Quanto mais a sociedade é rica e acumula, mais diminui o IDH. O IDH aumenta na divisão. Ter 

saúde, educação, saneamento e condições de vida melhor. 

Posso dizer que seguimos a Afrocentricidade, com ressalvas. Porque por exemplo, ninguém do 

DeNegrir fez a iniciação. Tentamos uma parceria com a Afrocentricidade em 2009 – 2010. 

Chegamos a conversar e eles exigiam de nós uma filiação e uma iniciação. Cara não vou ser 

funcionário de ninguém. O DeNegrir não topou nos termos que eles queriam. Nós queríamos 

ser parceiros e não ter patrão. Ter alguém que dê ordens. Se não for para construir não rola. A 

mesma coisa aconteceu com o MNU. Fizemos uma primeira reunião com o MNU, para se 

aproximar do movimento, primeira reunião os caras distribuíram uma ficha de filiação. Acho 

que viram a gente jovem, entenderam isso. Não seria nem um problema a filiação, mas não era 

naquele momento. Podia ser desenrolado, assim nós queríamos construir uma relação de 

complementariedade e não de seguidor. O DeNegrir é ambíguo nesse sentido porque as pessoas 



106 
 

 

 

acabam tentando nos encaixar em certas caixinhas que não cabemos. Justamente porque temos 

nossa autonomia da grana, cada um com seus empregos. Não estamos preocupados com cargos, 

com visibilidades, isso não é uma questão. 

CYRO GARCIA JR. – Irmão, fale um pouco das tensões na relação com o Movimento 

Estudantil 

FABIO TAVARES – O movimento estudantil tem até hoje uma pegada Marxista, que já 

tínhamos definido que não era a nossa pegada. Uma linha à esquerda, ela é importante. Não vou 

falar que ela não serve para nada, pensando no sentido conceitual. O que eu quero dizer quando 

estou falando no conceitual? Eu penso a Direita um grupo que pensa a sociedade de cima para 

baixo e estou pensando a Esquerda uma galera que está pensando a sociedade de baixo para 

cima. Eu sou povo, sou base, então não tem como eu ser de Direita. Só se eu fosse idiota! Nós 

nunca tivemos muito acordo com a Esquerda. O Movimento Negro ajudou a fundar o PT e 

quando o PT chegou ao poder sentiu uma frustação muito grande, porque foram excluídos. 

Criaram a SEPPIR, não deram orçamento. O PT teve uma grande capacidade no primeiro 

governo que foi de neutralizar os movimentos sociais. O PT criou a SEPPIR e isolou os negros 

lá, para não brigar mais por politicas públicas. O PT criou a Secretaria de Mulheres e começou 

a dar dinheiro para determinadas agendas feministas, que, na verdade, eram agendas que 

conflitavam com a Mulheres Pretas porque colocava as Mulheres Pretas a reboque. Financiou 

e não garantiu a Lei, o Movimento LGBT, que era um movimento nas suas articulações 

verdadeira micaretas gigantes financiadas pelo dinheiro público. O Movimento Sindical foi 

todo coptado, criou os conselhos gigantes para colocar todas as lideranças sindicais ganhando 

altos salários. Então, assim, o Movimento Estudantil segue o direcionamento nacional, tinham 

um alinhamento, não era nada descolado. Quem era mais descolado ali que fazia critica era 

galera do PSTU e o PSOL estava surgindo ainda. A galera do PSTU nas universidades e alguns 

sindicatos faziam o tencionamento, criticando o governo, porque ninguém criticava o governo. 

O Movimento Estudantil não criticava o governo, o Movimento Negro não criticava o governo, 

o Movimento Feminista não criticava o governo, Movimento Operário não criticava o governo 

E de cara o Governo já começou taxando o inativo, FHC não conseguiu e Lula taxou. 

5ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual a relação do DeNegrir com Movimento Negro? Seus aspectos 

Harmônicos, Conflitivos e Colaborativos? 

FABIO TAVARES – Hoje nós somos respeitados. Hoje somos convidados a sentar à mesa. Em 

algumas mesas, visto que sabem que a outras mesas nós não queremos ir. Ainda me convidam 

para várias paradas, acaba que tenho a maior visibilidade do Coletivo. Geralmente as paradas 



107 
 

 

 

chegam a mim. Acho que mudou muito a forma como somos vistos. Por que, num primeiro 

momento éramos bem radicalizados. Estávamos em busca de espaço e não tínhamos 

alinhamento com os partidos. Sempre fomos contra em ter branco no movimento e movimento 

negro sempre teve branco. Movimento negro sempre teve branco, vivia muito bem com os 

brancos, eles tinham espaço de liderança e nunca admitimos isso. Havia relações afetivas com 

brancos e sempre fomos contra. E isso foi há 15 anos ou 20 anos a gente tencionando isso, não 

era legal. Hoje, mudou esse campo semântico, já é visto de outra forma. Aquilo que era uma 

pauta radical, agora é uma pauta necessária. Tipo, uma pessoa hoje, que tem uma relação 

Interracial, ela perde potencia no discurso. Ela pode falar tudo bonito, mas: “Pode sair daí, você 

casou com branco!” 

Isso não era assim e nós pautamos isso. Chamavam-nos de “afro-nazistas” porque apertávamos 

para uma questão de uma estética preta. E assim, já tinha? Claro que já tinha! Mas não na 

universidade e no volume que se deu. Todos nós usávamos Dread, dava muito trabalho mas era 

uma questão importante de identidade. Tencionamos, mas sempre tivemos respeito. Nós sempre 

respeitamos o mais velho. Também sempre questionamos “a gente te respeitou, te ouviu. Agora, 

você ouve!”. O DeNegrir dentro de suas grandes coisas, apresenta uma metodologia muito 

interessante. Nós podemos convidar o maior mestre pra ir lá falar na sala. Ele acha que vai lá 

só falar, ele vai ouvir. Nossa relação é sempre dialógica. Ela vai lá falar, mas antes de ela falar, 

ela vai ouvir. Vamos trocar e depois vamos ouvi-la também. Carlos Moore, Medeiros, Runoko 

Rashidi, Nego Bispo, Hamilton Borges foram lá, mas escutaram. Várias referências que já 

foram lá na sala, vai falar mas escuta primeiro. Escutou e falou! Hoje, as pessoas passaram a 

entender isso. 

Outra coisa é a confiança. As pessoas escutam uma fofoca, ligam para saber. A galera que é de 

compromisso não cai em historinha. Como você sabe daquela Carta (2013 – Jornadas de 

julho),que foi uma Carta Anônima, onde as pessoas assinaram sem buscar saber o que de fato 

rolou e sem dar o direito ao contraditório, foi uma baita irresponsabilidade de quem assinou 

sem saber o que assinava, Contudo o DeNegrir chamou as câmeras da UERJ numa plenária. 

Como se faz uma Carta Denuncia em que não há elementos concretos de uma possível violência 

em questão? Uma coisa falsa, fictícia. Então eu vi uma questão menos política e mais pessoa, 

pra tentar destruir por inveja ou ressentimento. Hoje há menos espaço para isso acontecer, se 

tentar isso a pessoa será colocada frente a um questionamento público, porque o Coletivo tem 

credibilidade. As pessoas conhecem a postura, mesmo as que não concordam. 

Nós iniciamos conflitos com o Movimento Negro, por conta de trazermos novas bases. Como 

não tolerância com relações inter-raciais, não tolerância com brancos em reunião de pretos, 



108 
 

 

 

pautando não tolerância com as esquerdas tradicionais e seus partidos na institucionalidade. 

Fomos rompendo com certas situações que eram novas e até acomodar isso, gerou conflitos. 

O DeNegrir e o Enegrecer são os principais coletivos do Brasil que cumpriu uma agenda num 

momento histórico, não tem como fazer um encontro, como o que aconteceu, na UFRJ de 

Coletivos e não chamar o DeNegrir. Como que se faz uma parada e não se chamam esses 

Coletivos? Pode gostar ou não gostar, mas a relevância está dada! 

 

6ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual a importância das ações afirmativas para população negra? 

Tensões, Avanços e Potencialidades. 

FABIO TAVARES – A ação afirmativa parte do pressuposto vai tratar o desigual, os desiguais. 

O Estado brasileiro assume que há a desigualdade e assimetria entre as oportunidades então 

tentar atenuar essas assimetrias. Desse modo, você cria uma lógica de desigualdade para 

potencializar os desiguais numa ação desigual para poder equiparar essa distância. Se você 

pensar que o Brasil escravizou por mais 300 anos toda uma população, veremos que não tem 

100 anos que vota, porque na República Velha, você tinha que ser alfabetizado, tinha que ser 

proprietário. Mesmo hoje você vê que a cidadania é bem abaixo. A ação afirmativa tem um 

aspecto que é muito potente, Nelson Werneck Sodré no livro dele sobre o Colonialismo, eu 

tenho esse livro aqui, ele fala uma parada que é assim, no Império, na Monarquia, os caras são 

nobres não precisam fazer nada, ponto. Quando você tem o advento da República, precisa-se 

um novo sentido de hierarquia e a hierarquia foi o anel de grau. O Brasil foi ter uma 

universidade em 1934 que é a USP, porque se tinha faculdades isoladas e eram muito caras. As 

pessoas que tinham dinheiro, estudavam em Coimbra, em Portugal e em outros lugares. Era 

muito, muito difícil. Olha-se o Colegio Pedro II, as coisas que eram oferecidas, Francês, Latim, 

Música(...) O pobre mesmo se ele conseguisse entrar lá, não teria como se sustentar. Mesmo o 

ensino público no Brasil era muito caro. Para ter noção, a tarifa gratuita de ônibus é de 1982 do 

Governo Brizola, as escolas não necessariamente tinham merenda. Era muito caro estudar. Caso 

se pegue os índices de Educação no Brasil, o povo preto só chega no ensino fundamental depois 

que 100% dos brancos chegam. Sempre assim só chegamos depois dos brancos. Depois que os 

brancos estão estabelecidos é que a gente chega. Há outra coisa, a elite brasileira, a elite mesmo, 

aquele 0,2%, essa galera estuda nas universidades Globais, não estudam na UFRJ. A ação 

afirmativa criou essa possibilidade de uma autoestima que nos deixa melhor posicionado no 

mundo. Por outro lado, não podemos esquecer que estamos no mundo do capital, ele vai 



109 
 

 

 

metaboliando tudo. Logo se nesse metiê, reproduzindo os valores do próprio capital. 

Consequentemente ele vai dizer que está numa posição bacana por que ele se esforçou e que o 

primo dele está na merda porque é vagabundo, isso é comum também. Com isso a ação 

afirmativa nos potencializou por um lado, mas precisamos ir junto a ela criar uma ação política 

que nos proporcione uma visão de mundo mais ampliada. Até porque temos perdido muitas 

pessoas pela mobilidade social. A mobilidade social, atualmente, é o nosso grande problema, é 

uma coisa positiva, mas acaba não sendo. Posto que acaba o cara negar aquele mundo dele. A 

lógica da mobilidade social deixa o negro sem formação política muito vulnerável ao mundo 

branco, é como eu vejo. 



110 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anexos 3 - ENTREVISTA COM PERSONALIDADES NEGRAS DOS 

ANOS 80. 

Esse conjunto de entrevistas com intelectuais-militantes do movimento negros dos anos 70/80, 

apesar de limitado, procura dar conta do montante de acontecimentos políticos que marcaram 

o acontecimento da Marcha Contra a Farsa da Abolição, que aconteceu no dia 11 de maio de 

1988 com trajeto organizado às 16:00h da Candelária, pela Av. Presidente Vargas, com destino 

a Central do Brasil, onde teria seu desfecho. 

 

 Rio de Janeiro, 18 de outubro de 2023. 

Rua Clara Nunes – Madureira, Calçada do GRES PORTELA 

Horário: 17:00h 

Entrevistador: Cyro Garcia Junior – UFRRJ 

Entrevistado: Haroldo Antônio – MNU RJ 

Tempo de Entrevista: 0h 41min 00seg 

 

1ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Haroldo, me informe seu nome, idade, naturalidade e como você 

chegou ao movimento negro? 

HAROLDO ANTONIO – Meu nome é Haroldo Antônio da Silva, tenho 63 anos de idade. 

Nasci do município de Queimados na Baixada Fluminense. Comecei minha militância na 

década de 70, quando conheci o Movimento Negro, a partir da leitura de um livro chamado 

“Negras Raízes” de Alex Halley. Esse livro me despertou para consciência Negra e a partir daí 

comecei a militar e essa militância nossa de um coletivo negro na Baixada, cuminou com a 

fundação de um grupo, Grupo Afro Cultural 20 de novembro. Foi fundado por 3 companheiros 

de luta na Baixada: Eu, companheiro Jair Nepomucemo da Pavuna e o companheiro Jorge 

Damião (falecido recentemente), inclusive, foi militante do CEAP. A partir da constatação da 

violência racial na Baixada Fluminense, particularmente, em Queimados e Nova Iguaçu. Nós 



111 
 

 

 

iniciamos esse debate da criação de um movimento que pudesse responder na Baixada e que 

pudesse responder a questão do racismo no Rio de Janeiro, então a gente fundou o 20 de 

novembro. O 20 de novembro era um movimento que a gente fundou lá na SAC – Sociedade 

Amigos da Cultura lá em Queimados e nós fazíamos tanto movimento cultural como 

movimento político. O 20 de novembro surgiu, objetivamente, para lutar contra a violência 

policial na Baixada Fluminense, a violência racial e policial contra negros naquele período, 

início da década de 80 na Baixada, na ocasião em que se configurou grupos violentos como o 

mão branca, esquadrão da morte que tinha como objetivo eliminar pessoas. Dentro dessa 

concepção de eliminar pessoas, a maioria que era eliminado era a população negra. 

 

2ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – O Cenário político no Brasil e no mundo naquele momento? 

HAROLDO ANTONIO – Final da década de 70 e início da década de 80 o país vivia um 

processo de luta intenso pela questão da redemocratização, ainda havia a presença da ditadura 

militar que prosperou até 1984, então era um momento de efervescência no Brasil, havia a 

necessidade de se lutar contra a ditadura militar e nós surgimos, esse nosso grupo da Baixada 

surgiu nesse período, na ebulição da luta pela redemocratização e da necessidade da derrubada 

ditadura militar no Brasil, que prosperou 30 anos e foi capaz de criar grandes problemas para a 

nação brasileira: aumento da miséria, violência generalizada e a impunidade militar, nosso 

grupo surgi nessa conjuntura política, uma conjuntura de ditadura militar. Nós, enquanto 20 de 

novembro, esse grupo da Baixada Fluminense ao qual me refiro, é uma das nossas bandeiras de 

luta, era o combate à ditadura militar, que havia a necessidade de construir uma sociedade, um 

país que fosse democrático, então a luta pelas eleições diretas já, nós estivemos na linha de 

frente dessa luta, organizando os Comitês e a mobilização do movimento como necessidade de 

se construir uma democracia plena num país. Essa luta, pela democracia plena, fez-se junto ao 

movimento das Diretas Já e cominou com que a gente reconhece como redemocratização do 

país, o retorno das pessoas que estavam no exílio, enfim, somos parte integrante dessa luta pela 

redemocratização do país. 

 

3ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Quais eram os Coletivos que impulsionavam as lutas negras nos anos 

80? Qual deles se destacava mais? 

HAROLDO ANTONIO – Na década de 70 havia alguns grupos no Brasil, o MNU é um desses 

que surgiu em 1978 a partir do grande ato nas escadarias em São Paulo, na década de 80 havia 



112 
 

 

 

o 20 de novembro ao qual me refiro, que nós fomos um dos fundadores desse grupo, as pessoas 

que eu citei. Existia o grupo União e Consciência Negra que era ligado a Igreja Católica, enfim, 

existia o IPCN no Rio de Janeiro que foi fundado em 1975, o SINBA que foi fundado antes do 

IPCN, um coletivo de negros também que tiveram participação de pessoas que tiveram 

participação na configuração do Movimento Negro Unificado, isto é, havia grupos que tinham 

características Estaduais, regionais, assim como havia grupamentos políticos, grupamentos 

políticos com características nacional, com características nacionais tinha o MNU, como o 

bastião o principal de todos e o União e Consciência Negra formado a partir da intervenção de 

alguns negros na estrutura da Igreja Católica. Diversos movimentos culturais também, o Ilê Ayê 

movimento cultural, o Agbara Dudu movimento cultural. Essas organizações forma as mais 

políticas em relação a questão negra. 

 

CYRO GARCIA JR. – O Papel dos Comitês e do Coletivo 20 de novembro. 

HAROLDO ANTONIO – Cada uma organização, estruturava a seu jeito. O 20 de novembro, 

o nome já diz, Grupo Afro-Cultural 20 de novembro, só que esse grupo Afro-Cultural 20 de 

novembro tinha duas características, não só uma intervenção cultural como uma intervenção 

política. Ele intervia politicamente em um dos eixos centrais de sua intervenção contra a 

violência policial e racial. Além disso, havia outras organizações que também tinham essa 

configuração. Agora, os Comitês políticos ao qual você se refere nasce a partir da organização 

da Marcha de 1988, não havia Comitês antes. Havia organizações, mas os Comitês políticos 

surgiram a partir da Marcha 88, com a necessidade de organização dos movimentos a partir de 

seus lugares de intervenção, havia em Queimados, Nova Iguaçu, Madureira, Campo Grande e 

em todas as regiões do Rio de Janeiro, nós propusemos, inclusive, isso foi razão de uma das 

plenárias que aconteceu no IPCN, onde já havia uma intervenção de grupos trotskystas que 

começaram a intervir nos processos de 88 nas grandes plenárias do IPCN que organizou a 

Marcha 88. Essa proposta da questão dos Comitês surgiu a partir do coletivo Trotskysta que era 

ligado a Convergência Socialista. A ideia dos Comitês, era a ideia dos Soviets, a ideia de se 

construir Soviets locais que a gente pudesse estruturar a nossa intervenção na Marcha de 88, 

pelo seu tamanho e pela sua dinâmica. Os Trotskysta-Leninistas negros propuseram a criação 

dos Comitês de organização da Marcha e ele foram vitoriosos, porque a Marcha foi construída 

pela base. A Marcha de 1988 foi construída pela base, com debate pela base, surgindo surgiu a 

partir de propostas que foram feitas lá no IPCN por esse coletivo de negros que eram Marxista– 

Leninista –Trotskysta nas plenárias no IPCN. 



113 
 

 

 

CYRO GARCIA JR. – O 20 de novembro tinha essa característica, né!? Negros, de formação 

Trotskystas? 

HAROLDO ANTONIO – Isso, o grupo 20 de novembro era uma célula de comunistas Negros 

CYRO GARCIA JR. – Seria uma corrente da Convergência no Movimento Negro? Ou não? 

HAROLDO ANTONIO – Não, necessariamente. Fomos debater com o Trotskysmo, essa 

célula de Negros(as) do 20 de novembro, a partir de 1983-84 no processo de reorganização da 

democratização. Lá por trás, começo de 80, nós tínhamos uma relação com algumas células que 

haviam retornado de Moçambique, uns guerrilheiros que tivemos a oportunidade de conhecer, 

algumas pessoas que tiveram na linha de frente da luta armada, eles se abrigavam num Coletivo 

chamado Gregório Bezerra. Eram pessoas que estiveram, inclusive, em Queimados e fizemos 

diversos debates sobre a questão da FRELIMO, com pessoas que eram muito ligadas a 

FRELIMO e também ao Coletivo Gregório Bezerra, estavam retornando de Moçambique, onde 

tiveram uma relação estreita com o 20 de novembro. Então, o 20 de novembro abrigou um 

debate intenso, revolucionário de Moçambique, sobretudo de Moçambique com pessoas que 

participaram da luta armada e eles participavam do grupo Gregório Bezerra. Havia uma relação 

entre o Grupo Gregório Bezerra e o 20 de novembro, existem pessoas que não citarei o nome 

que estiveram nesse processo, são/foram guerrilheiros, uma parte deles eram da Geologia da 

UFF. Não posso citar nomes por uma questão de segurança. 

CYRO GARCIA JR. – O 20 de novembro cumpriu um papel destacado a nível nacional e 

internacional. 

HAROLDO ANTONIO – Inclusive, havia ameaças de morte a nós. Fazíamos diversas 

atividades em Queimados, por exemplo. Nós percebemos que nas nossas atividades contra a 

matança desses grupos do esquadrão da morte, do mão branca e dos grupos de extermínio. 

Havia a interferência da P2 e da PM, como tínhamos uma relação muito estreita com a cidade 

de Queimados, eu nasci em Queimados, nós sabíamos quem eram os infiltrados, eram negros 

da policia militar. Como soubemos disso? Através de outros negros que também eram da policia 

militar, que nos alertavam: “Cuidado que tem um cara assim e assim, que é da P2 da PM e que 

está com a missão de saber quem são vocês e o que estão fazendo” e esses caras apareciam nas 

atividades que realizávamos. Nós realizávamos nossas atividades nas escolas de Samba, era o 

Grupo São Nicolau, Escola de Samba São Nicolau, tinha outra escola de Samba chamada 

Oriente. Com essas escolas de Samba, iniciamos uma intervenção, uma influência no mundo 

do Samba, ajudando, inclusive, na formulação de enredos de esquerda sobre a questão da 

Negritude. Aproveitávamos esses espaços das escolas de samba para fazermos nossas reuniões, 

já que não tínhamos espaços próprios e também os espaços da Igreja Católica de Queimados. 



114 
 

 

 

Nessas atividades que fazíamos sempre havia a presença de P2, policiais que eram amigos 

nossos nos informavam e sempre sumiram materiais de nossas atividades. Nossas atividades 

sempre foram acompanhadas pela P2, sempre sumiam nossos documentos. 

 

4ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual era a importância da Marcha de 1988 na luta pela democratização 

no pais e no avanço das pautas raciais? 

HAROLDO ANTONIO – A Marcha aconteceu depois do fim da ditadura, visto que a ditadura 

militar levou até 84. Em 84, acaba a ditadura militar, enquanto regime, em 85 existe aquele 

processo todo do Tancredo e, que, posteriormente, Sarney assume a presidência em virtude a 

morte de Tancredo Neves. A Marcha acontece depois do processo mudança de regime, onde 

saímos de um regime de ditadura para um regime de democrático burguês capitaneado por 

Tancredo Neves que morre e na sequência assume Sarney. Então podemos dizer que a Marcha 

de 88 não interfere na queda da ditadura militar, a Marcha em si. O Movimento Negro, sim. Ele 

sim, foi capaz de lutar contra a ditadura, capaz de fazer a intervenção. Até mesmo nós tivemos 

participação e presença do movimento negro no grande palanque de 84, quando na atividade 

das Diretas Já na Candelária. O movimento Negro esteve como coluna e estive fazendo 

intervenção junto à cúpula, Brizola, Arraes(...) Amauri Mendes representou o Movimento 

Negro. 

CYRO GARCIA JR. – Qual o papel que a Marcha cumpriu nesse momento? O significado 

dela? 

HAROLDO ANTONIO – A Marcha é parte integrante de um novo regime no Brasil. Saímos 

da ditadura e o Brasil refunda a democracia burguesa, a luta contra a ditadura fundou contra a 

ditadura, fundando um novo regime, que é o regime democrático burguês. Ele alavancou o 

ressurgimento de uma dinâmica de lutas no país, a Marcha contribui para isso. Porque era um 

momento da retomada da democracia, do debate político, dos questionamentos em relação às 

desigualdades no país, desigualdades econômicas, sociais e raciais. Logo, a Marcha de 88, 

diferentemente, uma parte da esquerda só lutava contra a ditadura, contra o racismo não. Até 

porque boa parte das forças que lutavam contra a ditadura, sempre consideraram também que a 

luta contra o racismo dividia a classe operária. Então, a Marcha de 88 é o ressurgimento de uma 

luta por mais democracia, que é a democracia racial. A democracia no Brasil é não uma parte 

integrante de um conjunto de democracia, ela pode ser uma democracia liberal, contra um 

regime de opressão. Mas não entendendo que o fato de existir racismo configurava ainda a 

inexistência de uma sociedade que fosse realmente, verdadeiramente, democrática. Não existe 



115 
 

 

 

democracia num pais onde existe racismo, o racismo é a ausência de democracia, 

essencialmente. Categoricamente podemos dizer, uma sociedade burguesa que existe racismo 

não é uma sociedade saudável. O fim do racismo é uma necessidade, então 88 foi necessário 

que pudesse dar continuidade a esse processo de redemocratização, impulsionado por esse 

processo. As conjunturas internacionais também foram muito fundamentais, as ebulições no 

final da década de 80 também eram fundamentais, pois no mundo existiam lutas, sobretudo, na 

África do Sul, a luta contra o regime do Apartheid, se teve nos países como Angola e 

Moçambique o fim do processo de colonização que foi em 75. Na década de 80, ainda nós 

tínhamos em 80/90 a luta contra o regime do Aparthaid na África do Sul. Era também parte 

integrante de uma batalha internacional que tínhamos que travar, tanto que o movimento negro 

esteve na sua integralidade no grande ato na presença do Nelson Mandela aqui no Brasil, 

quando o regime do Aparthaid estava sendo destruído. 

 

5ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Como os movimentos de emancipação nacional na África, EUA e 

América Latina influenciaram o movimento negro no Brasil? 

HAROLDO ANTONIO – Integralmente, mesmo porque a luta internacional e a influência 

internacional de uma luta são partes de todo esse processo. O fato de a luta pelos direitos civis 

nos EUA trouxe muitas consequências positivas para o Brasil. O processo de abolição de 

escravatura nos EUA foi muito diferente do que no Brasil. Nos EUA, nós tivemos, não que isso 

tenha sido numa intensidade gigantesca, mas o fato da mini reforma ter sido feito no governo 

Abraah Lincoln, foi completamente diferente no Brasil. Lá se reconheceu o fato de ter havido 

um processo de escravidão, não houve reparações de fato, mas não saímos com uma mão na 

frente e outra atrás nos EUA. Tanto que a configuração social nos EUA é completamente 

diferente que no Brasil. Nos EUA há negros que são industriais que têm estrutura financeira 

poderosa e presença estatal; a presença negra nos EUA é muito forte na estrutura de governo e 

na estrutura de estado e isso é oriundo de todo esse processo histórico nos EUA, que vai desde 

abolição até a chegada em nossos dias das ações afirmativas, onde tinha por objetivo construir 

a integração da população negra na sociedade americana, existindo uma camada média negra 

nos EUA que não tem comparação com o Brasil. No Brasil, quem é rico são jogadores de futebol, 

esportistas(...), nos Estados Unidos você tem uma classe industrial que é oriunda do processo 

da reforma agrária, mini reforma agrária do governo Lincoln. No Brasil a abolição foi: “está 

instinta a escravidão, revogam-se as disposições contrárias” assinada em 1888 e no dia seguinte 

nós saímos andando por aí como vagabundos. Em 1889 se funda a Policia Militar para correr 



116 
 

 

 

atrás do negros. Em 1888 Abolição e, em 1889, a fundação da Policia Militar, que tem por 

objetivo fazer a repressão. A história está toda interligada, tudo que aconteceu na África foi 

muito importante como caixa de ressonância para o Brasil, os processos de independência que 

aconteceram nos países africanos, eles foram fundamentais para que o movimento negro 

brasileiro visualizasse essa dinâmica que havia luta na África, que havia luta nos Estados 

Unidos e que havia luta no mundo contra o racismo. Essas lutas foram muito importantes para 

que houvesse luta contra o racismo no Brasil. Logo as organizações negras se pautaram e se 

alinharam com organizações internacionais, MPLA em Angola, a FRELIMO em Moçambique 

e tantas outras organizações que foram fundamentais para que tivéssemos animado a nossa luta, 

dado que também precisamos de solidariedade internacional, de compreensão internacional e a 

gente fez essa aliança internacional contra o racismo e estamos fazendo até hoje. Tudo que 

acontece de positivo na luta contra o racismo nos países africanos, no Brasil, nos EUA e na 

Europa são fundamentais também para nossa luta, o internacionalismo é uma necessidade, a 

luta internacional. 

6ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Da fundação do MNU em 1978 a realização da Marcha de 1988, 

podemos afirmar que foi a década do Movimento Negro? O que muda para o Movimento Negro 

após a Marcha? 

HAROLDO ANTONIO – Muda que de 1978 à Marcha de 1988 o movimento negro lutou 

intransigentemente, contra o racismo e da Marcha de 1988 para cá muitas coisas positivas 

aconteceram na nossa história de luta. Muitos fatos positivos aconteceram, mas não só 

conseguimos transformar as políticas de ações afirmativas numa política debatida nesse país 

nas universidades e nas relações de trabalhos, nós conseguimos transformar o 20 de novembro 

como dia Nacional da Consciência Negra e com o descompromisso com os diversos governos, 

governos de esquerda e de direita aos quais me refiro. O dia Nacional da Consciência Negra 

ainda não é um dia nacional literalmente pela falta de compromisso, tanto da esquerda como da 

direita em transformá-lo, escrevendo “lá!” a partir de agora o 20 de novembro é o dia Nacional 

da Consciência Negra. A esquerda esteve no poder, a direita esteve no poder e nenhum deles 

teve coragem de transformar o 20 de novembro, a data de Zumbi e de Dandara como o dia da 

Consciência Negra. Hoje somos atacados, alguns caras de direita querem derrubar a nossa data. 

Fica registrado o descompromisso desses setores na luta contra o racismo. Mas continuamos no 

processo, atualmente em toda sociedade brasileira o debate sobre o racismo está presente. Há 

anos a gente caminhava nas ruas fazendo panfletagem, fazendo atividade, dizendo que o Brasil 

era um país racista onde as pessoas, simplesmente, pegavam nossos panfletos e jogavam fora. 



117 
 

 

 

Hoje, quando estamos fazendo panfletagem as pessoas se veem como negros, começam a se 

ver como negros, hoje saltamos de 2% a quase 30% de negros nas universidades, graças a nossa 

luta. Enfim, existiram diversos fatos que foram infinitamente positivos, se fizermos uma 

pesquisa junto à população negra quem é que se considera negro, o nível de positividade diante 

desse fator aumentou significativamente. Isso significa que a maioria da população começa se 

assumir como negros. Na atualidade ligamos a TV e conseguimos ver nas novelas, nos 

organismos de propaganda uma presença considerável de negros, hoje as empresas privadas 

começam a debater a necessidade da presença de negros em cargos de direção, em cargos de 

gerencia e etc. Ou seja, tudo isso é fruto de nosso esforço uma luta que deu certo e que nosso 

caminho é esse pois é batalhando que o nosso caminho é lutar. Parabéns ao nosso companheiro 

Cyrinho, espero que você tenha nota máxima nesse trabalho que você está fazendo de Mestrado 

e estamos juntos aí pra contribuirmos contigo, Valeu irmão! 

 

 

 

 

 Rio de Janeiro, 31 de agosto de 2023 

Rua Coroa Grande, nª 5 LT 02 – QD 06, Jardim Barro Branco. 

IGBÁ ASÉ JÓ TI IDINNÚ – Raiz Axé Oxumare 

Horário: 09:00h 

Entrevistador: Cyro Garcia Junior – UFRRJ 

Entrevistado: Suzete Paiva - Militante histórica do IPCN 

Tempo de Entrevista: 02h 26min 02seg 

1ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Suzete, informe seu Nome, Idade, Naturalidade e como você chegou 

ao Movimento Negro? 

SUZETE PAIVA – Meu nome é Suzete Paiva dos Santos, mas eu assino muito como Suzete 

Paiva. Meu Pai Durval dos Santos e Minha mãe se chama Maria Noemi de Paiva, depois se 

tornou Maria Noemi de Paiva Marques, porque ela foi casada com o sobrinho do Souza 

Marques. Eu tenho 67 anos, sou de 13 de agosto. Sou originária da Zona Oeste, nasci em 

Realengo. Eu morava na Rua Caramuru, os fundos da casa davam pra rua Imperador era a casa 

de Mãe Ondina, a 3ª sucessora do Axé Oponjá. Minha mãe tem um histórico com o sindicalismo, 

ela trabalhou na fábrica Manoel Sarmento. Na época em que fui para escola Normal, chamada 

Julia Kubitschek que funcionava no Amaro Cavalcante, eu conheçi um menino chamado 

Bebeto e esse menino era ligado ao MEP – Movimento de Emancipação do Proletariado. Daí 



118 
 

 

 

em diante estudando no Amaro Cavalcante - Julia Kubitschek, tinha a tabela do professor 

Araquém, ele tinha um olho azul e o outro vermelho, que era o diretor da Julia Kubitschek. Esse 

homem também era diretor do Colégio Santo Inácio juntava a escola da Zona Sul que era ligado 

à Igreja a gente, então o nível ia elevando. Certo dia, houve uma feira folclórica e tinha o teatro. 

Um professor de Matemática começou a fazer curso de preparação para o vestibular e toda vez 

que ele me encontrava ele falava assim: “Você precisa prometer pra gente, pro corpo docente 

da Julia Kubitschek, que você vai batalhar no sentido de dar aula e fazer teatro”. Num certo dia, 

no ônibus, com um menino chamado Godolfredo que tinha um cargo alto no Bate-Folha de 

Campo Grande, eu comecei a fazer teatro lá, aproximei-me do pessoal do teatro, do Arcélio que 

era comunista, tinha eu, Rogério, a mulher do Arcélio(...) quando dei por mim estava fazendo 

parte de um grupo chamado Garra Suburbana e tinha o Asdrubol – Grupo Experimental de 

Teatro Asdrubol, ligado à Regina Casé. A nossa base era lá naquele Teatro de Marechal Hermes. 

Na sequência, eu integrei também um grupo chamado Panela de Pressão. Importante dizer que 

eu e Alcinéia (Cantora do Agbara) somos fundadoras do Agbara e meu primeiro contato com o 

Movimento Negro é com o Zé Ricardo de Almeida numa palestra, eu fazia escola normal e 

Alcineia fazia segundo grau, e nós fomos num evento no SESC de Copacabana numa exposição 

do curso de folclore dado pelo Zé Ricardo de Almeida, que era do IPCN. Nesse momento, eu e 

Alcineia, fomos parar no IPCN, onde conhecemos a Vera do Igbara. Nesse período o IPCN era 

interditado pela Ditadura e tinha um outro grupo que se reunia no ICBA – Instituto Cultural 

Brasil-Alemanha, nisso eu conheço o Sr. Olímpio. Eu transitei nesses espaços, eu era muito 

jovem, Jorge Candido ainda era vivo e ao chegar, eu encontrei o Thor, o Fumaça, o Joinha(...) 

Os Caras que conseguiram articular projetos para ter um espaço e que colocaram “Instituto da 

Pesquisa das Culturas Negras” não porque era um Instituto de Pesquisa, era justamente para 

poder driblar a questão da ditadura. Foi daí que eu conheci Sr. Olímpio Marques dos Santos, 

tenho para mim que ele era filho de Mãe Senhora e andava com o Lagdbá, a casa dele foi 

fechada com os cabos de aço da aeronáutica. Seu Olímpio era baiano, o irmão dele ficou lá e 

ele veio para cá. Seu Olímpio só não morreu de tortura, mas ele sofreu aditivo químico na 

comida, tanto que ele foi anistiado, nesse momento fui fundar o PDT que era o PTB e ele me 

chamou, porque tem a questão da impressa negra, eu vi os jornais do SINBA – Sociedade 

Intercambio Brasil-África, então eu comecei a ver o movimento Ação da Juventude brigando 

pela anistia. Eu pegava os jornais e saía vendendo, naquela época Yedo Ferreira teve a ideia das 

banquinhas do Movimento Negro com uma aste que dizia: “O Movimento Negro tá botando 

banca!”. Nessa mesma época eu fiquei muito ligada ao Agbara Dudu, que teve seus fundadores 

Vera(Presidente), Alcineia, Suzete, Carlinhos que se tornou pai de santo e trabalhava na Castelo 



119 
 

 

 

Branco e o Juninho que fazia as poesias e os cartazes, Vovô (do Ilê) vinha para ajudar na 

fundação do Agbara. 

Seu Olimpio Marques tem uma história importante lá no IAPI de Realengo, que foi cercado por 

cabos de aço da aeronáutica, ele só não se prejudicou porque ele era jornalista, trabalhava na 

Aeronaútica, e o Jornalista Saldanha foi foca do Sr. Olimpio. Ele foi aprender coisas com Seu 

Olimpio e eles eram todos do Partidão, o Caó passou por essa escola, todo mundo. A casa do 

Seu Olimpio, na Alcides Bezerras - Ipirapuã, foi cercada pelos militares. Depois Sr. Olímpio é 

anistiado e escreve o livro “Negro Liberta-te”. 

Seu Olimpio me levava para muitos eventos e, num desses eventos, tive a honra de confrontar 

com ideias, nada mais nada menos, que a grande Lélia Gonzales. Seu Olímpio questionava de 

lá e eu questionava também, assim fui me formando. Fui forjada no aço, e na fundação do PDT 

ele me chamou pra ir. Ele disse “Vamos lá, você tem verne pra isso!”, na fundação do PDT foi 

Sr. Olímpio, Eu (Suzete Paiva), Lizelia de Maciel e Talarico. Assim, eu cheguei ao Movimento 

Negro. 

Certa vez, na época do Teatro, estava eu e Godolfredo que era um dos guardiões do Axé Kupapa 

Unsaba de Campo Grande, ele ia ver o pessoal do Panela de Pressão, era um grupo de dança 

patrocinado por um homem do Oxóssi conhecido do Amauri, nesse dia eu estava com uniforme 

de gala e eu falava sobre consciência e tal, quando, de repente, Amauri virou para trás e disse: 

“Vocês estão falando de consciência, toma esse jornal aqui!” que era o Jornal Nª1 do SINBA. 

No Jornal tinha poesia, tinha o “Tem gente com Fome” do Solano Trindade e tinha um artigo 

chamado a omissão da Mulher Negra. Eu já estava envolvida no IPCN, então questionei ele 

(Amauri Mendes), sobre o artigo que falava da omissão da mulher negra, eu dizia pra ele que 

discordava, ai ele disse: “Olha para trás e veja quantas mulheres negras têm aqui”. Ali eu fui 

desafiada a organizar alguma coisa que tivesse referência às mulheres, porque até então as 

mulheres iam para o ICBA – Instituto Cultural Brasil-África, até a própria Lélia Gonzales, só 

fazia o protagonismo dela do ponto de vista acadêmico, entre elas Joana Angélica e todas as 

demais. A organização do debate de Mulheres Negras se iniciou no IPCN. Podemos dizer que 

eu dei esses primeiros passos, Amauri ficou de revelar as fotos, porém isso nunca aconteceu da 

reunião de mais de 100 mulheres no IPCN. 

 

2ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – O Cenário político no Brasil e no mundo naquele momento 

SUZETE PAIVA - Era um período de ditadura. Eu começo a militar em 1975. Eu me lembro 

que certa vez Amauri disse que teria que fazer uma viagem, ele disse: “Se eu sumir você liga 



120 
 

 

 

aqui pra esses telefones” ,e depois o Almir que estava num movimento de formação do MEP, 

eu já estava nessa época, em contato com o Brizola, pedindo pra socorrer o Almir que tinha 

sumido, em seguida o Almir apareceu. Nessa época tivemos um 1 maio tenso, porque foram 

apagando as luzes, o João Carlos Negão era vivo, eu estava no palanque. Fiquei com muito 

medo, quando vi Elza Soares, não sei como ela conseguiu arrumar uma lata d‟água colocar na 

cabeça e descer cantando “Lata d‟água na cabeça...” visto que escureceu rápido, começou a 

chover e apagar as luzes e todos nós cercados. Depois que atravessamos a pista não me pergunte 

como eu fugi, por que eu fugi. 

Quando fundamos o grupo de Mulheres, eu escrevi o artigo, chamei as mulheres e elas foram. 

Eu lembro que a Leia Garcia me deu muito apoio. Então pensamos num nome, algumas 

sugeriram Maria Felipa, até que se decidiu por REMUNIA, que seria uma grande Reunião de 

Mulheres Negras Aqualtune que convergiria todas as mulheres de tudo que fosse agrupamento 

e entidades num corpo só. Essa proposta durou um pouco e foi em 1977, fizemos umas 4 

reuniões. Yedo Ferreira e Amauri Mendes me ouviam e apoiaram muito e essas reuniões 

aconteciam ali no IPCN, agindo juntos, combatendo. Nem Lélia conseguiu levar à frente algo 

parecido. Minha militância partia muito do IPCN e do SINBA e minhas impressões, lembro 

muito de um intervenção da ditadura no IPCN e os fundadores, nesse período estavam afastados, 

como Benedito Sergio e o pessoal do Teatro Opinião estava um pouco escondido, mas seguiam 

fazendo coisas no Teatro Opinião. Eu me lembro que eu não percebía quem era envolvido e os 

grupos, eu ouvia muito o Vandré. O Bebeto (MEP) me dizia para ter cuidado, dado que 

geralmente, as pessoas muito bem afeiçoadas são os espiões da ditadura. O Arcélio, também, 

alertava para ter cuidado que poderíamos estar envolvidos sem estar preparados e organizados, 

a partir disso eu comecei a prestar mais atenção e tudo que eu ouvia ou via de estranho eu 

comentava muito com Yedo e com Amauri. Conversava com mais tempo com o Yedo, naquele 

período o Yedo era telegrafista, mas ele teve problemas com a ditadura, ficou em um certo lugar 

que era uma “rede de transmissão” próximo aos lados da Penha, na Rua Uruguai, íamos muito 

lá. Nessa etapa o Gil já estava, Gil Aderaldo, Gil era novinho na época, que eu, colocava banca. 

Naquele período havia a UEE e havia a UNE, estava reativando o pessoal do ensino médio. 

Havia também o pessoal do Alicerce. Esse coletivos eram do Movimento Estudantil. 

Eu dizia assim: “O Jornal tá acumulado!” do SINBA – Sociedade Intercambio Brasil-África 

onde as reuniões ocorriam em Deodoro. Faziam parte Denise Barbosa, o irmão dela, Derival. 

Também, tinha o Benzim e o Carlão que era o mais ferrabrás. Eu comecei a vender os jornais 

encalhados, nª1 e nª2, que tinham as poesias de Solano Trindade e “Onde te Encontrar” que era 

uma poesia sobre a revolução, havia um artigo que falava sobre a omissão da mulher Negra que 



121 
 

 

 

eu questionei. Havia muita perseguição à nossa iniciativa, a Banca e a base do Jornal era no 

IPCN. Yedo e Amauri me davam formação, mais foi na minha atuação do “Movimento Negro 

tá botando banca” que consegui autonomia e consciência política e intelectual. Nesse momento 

começo a ter dimensão do momento em que vivíamos, porque, quando voltávamos, as gavetas 

estavam arrombadas, lembro-me que quando havia reuniões alguns “Pau mandados” se metiam. 

Tudo eu falava para minha mãe, sobre tudo, ela dizia que eu deveria tomar cuidado. Como eu 

sempre chegava tarde a casa e narrar pra ela o que acontecia em função de eu estar no 

movimento negro, ela começou a criar mecanismo de fuga se fosse necessário sair do país, mas 

ainda não tinha dimensão do que poderia acontecer comigo, entretanto, minha mãe de santo e 

minha mãe carnal sabiam. Eu comecei a ter noção disso e da realidade a partir do momento que 

me aproximo do Movimento Estudantil, porque ia às universidades vender os Jornais do SINBA. 

Lembro também que nessa época o Edson Santos, na época militante ligado aos Metalúrgicos 

e Estaleiros e do PT, ainda não era vereador, batia muito na gente, dizendo que tínhamos 

discursos extremistas, visto que para ele a questão era de classes. Depois ele funda o Conexão 

Zumbi. Edson Santo criticavam o Movimento Negro. Ele implicava muito comigo, quando me 

via levando os Jornais do Movimento Negro. 

Assim que eu percebi qual era o cenário, que era um momento muito difícil, talvez o mais cruel 

daquele momento, que as pessoas eram pegas mesmo. Recordo que houve um momento que o 

Amauri foi pra Petrópolis e Teresópolis e deixou a orientação de ligar para “fulano” e “sicrano” 

caso não voltasse em determinada hora. Quando Almir caiu, ele foi para um centro de formação 

da Convergência Socialista. Convergência ocupava um papel importante no movimento negro, 

eles tinham muito a questão da formação e nós também tínhamos, quem preparava as nossas 

formações era o Yedo Ferreira, e depois se aproximou o Haroldo que era da Convergência, no 

entanto era antes do Coletivo 20 de novembro. 

 

3ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Quais eram os coletivos que impulsionavam as lutas negras nos anos 

80? E qual se destacava mais? 

SUZETE PAIVA – Tinhamos o IPCN, Agbara Dudu, o MNU, o CEBA, tínhamos os militância 

independente que tocava as lutas como o Abdias Nascimento, Leia Garcia, Ruth de Souza que 

era contra que fôssemos para rua. Tinha também o Cadu, Gil, Eu, Stella e Pedrina. Tinha o 

pessoal do Acorda Criolo, um coletivo ligado ao Adauto que hoje é defensor público que era da 

Cidade de Deus, eles tinham um Jornal. Tinha o REAJA A VIOLÊNCIA POLICIAL, tinha o 

Medeiros, que também trabalhava com Jornal, tinha o Benedito Sérgio  que aparecia 



122 
 

 

 

discretamente no cenário. Tinha o Prudente, a Silvia, eles apareciam de vez enquando. A Joana 

aparecia também com o CEMUFP e havia o grupo de Estudantes da Universidade Federal 

Fluminense, um grupo de resistência de alunos negros que era geralmente representado pelo 

Ruy, havia a representação do André Rebouças, esse era um grupo de Centro de estudos da UFF 

representado pela Professora Yolanda. Eram esses conjuntos de coletivos e fragmentos que se 

juntavam e faziam movimento negro. Nós conseguíamos reunir muita gente, toda militância 

que ia no IPCN e ao MNU. Tinha também o Mestre Vieira que era Capoeira e que era ligado à 

Associação dos Ex-Alunos da FUNABEN, que funcionava na 24 de maio, no Méier. Sandrão 

que era a companheira do Mestre Vieira, que mora na Alemanha, era figura presente na 

militância. 

Um detalhe que daria destaque, por outro lado, é que muito poucas pessoas se envolveram no 

dia a dia, do fazer a Marcha de 1988 acontecer. O que se tinha eram os Comitês do Movimento 

Negro que organizaram a Marcha, eu saía fundando Comitês. Eu, Yedo, Pedrina...na Baixada e 

outros lugares. Um dos últimos Comitês que estivemos juntos foi em Queimados, 20 de 

novembro, e nessa época, o Haroldo ainda não era MNU, ele era 20 de novembro. 

Tivemos ações importantes de divulgação da Marcha, com colagem de Cartazes pelo Centro da 

cidade, houve um dia que fizemos um mutirão da noite pro dia enchendo a cidade de propaganda 

com Cartazes. Nesse dia, teve um show do Jorge Aragão no Teatro João Caetano, como eu 

conhecia algumas pessoas eu articulei e entrei por trás para falar com ele para divulgar a Marcha 

do dia 11 de maio, fui falar com Jorge Aragão e ele estava se concentrando. Ele falou assim: 

“Você não sai, fica aqui dentro vou dar uma entrada. Dar boa Noite, cantar uma música e vou 

apontar pra você” e ele apontou pra mim, anunciando que era um pedido do Movimento Negro 

para anunciar a Marcha Contra a Farsa da Abolição. 

4ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual a importância da Marcha de 1988 na luta pela democratização no 

pais e no avanço das pautas raciais? 

SUZETE PAIVA – Quero começar com uma análise a respeito de uma posição de Chico 

Alencar, ele fazia parte do SEPE, fez todo um empenho para que os 100 anos da Falsa Abolição 

fosse comemorado centrado no Zumbi dos Palmares. Nossa proposta era outra, que 

marcharíamos da Candelária até a Central do Brasil. Chico Alencar queria organizar uma nova 

trajetória da Marcha com destino ao busto de Zumbi em função da atividades da escolas. Bem 

da verdade que setores ligados à esquerdas, gostavam de se aproveitar das pautas raciais e 

conseguir votos, sejam na disputa do SEPE ou do processo Eleitoral propriamente. 

Como eu era muito ativa, o meu nome foi escolhido para que eu fosse do comando da Marcha 



123 
 

 

 

e oradora da mesma, assim como o Gil. Gil se empenhou muito para realização da Marcha. Eu 

me lembro que, certo momento, tinha que está às 4h da manhã no Centro da Cidade onde 

encontrei com Gil para garantir Carro de Som. Gil chegou primeiro, só que Gil ele teve um 

problema no Banerj e alguém havia me orientado a não ir ao encontro dele, pois ele tinha sido 

pego. Tive que tomar uma rápida decisão, quando segui imediatamente para o IPCN, pois sabia 

que uma parte do Comando da Marcha estaria lá. Cortei por dentro do Campo do Santana e 

segui para sede do IPCN. Porém antes de chegar na sede do IPCN fui interceptada por uma 

“baratinha” carro da P2 (Policia Infiltrada ou Seção de Espionagem) de dentro do fusca da 

polícia saiu justamente o cara que tínhamos suspeita que frequentava as reuniões do IPCN. Ao 

mesmo tempo que consegui despistar o P2 eu comuniquei aos demais companheiros que 

estavam no interior do IPCN para descer e que o Gil tinha sido preso, “Desce! desce! desce! 

Paulo boca, desce, Januário...” 

A concentração já estava organizada na Cinelândia, ao mesmo tempo que o Carro de Som 

chegou. Decidimos ligar para o Brizola e para a imprensa. O Secretário de Segurança Savoya 

pressionava para mudar o destino da Marcha em reunião num prédio, onde hoje é o Detran. 

Brizola num gesto de firmeza disse que não existia o 5ª poder, ele era o chefe do executivo e 

como chefe do poder executivo, o papel da Polícia Militar Estadual era proteger os 

manifestantes em Marcha, isso quase gerou uma crise entre poderes. Eu segurei o carro de Som, 

na agitação, para não dispersar a Marcha. Eu lembro que o destino da Marcha e de seus 

desdobramentos foram decididos como resultados das decisões que eu, Amauri e Gil tomamos. 

Amauri foi para negociação com o secretário, eu e Gil ficamos no Carro de Som. Foi uma 

comissão negociar com o Secretário de Segurança e o comando do exército do Leste, Amauri 

Mendes, Sebastião Soares, Paulo Boca, entre outros militantes. Só havia homens na comissão 

de negociação, quando eu decidir ir e participar. Percebi que não queriam que eu participasse, 

mas eu bati o pé e não recuei, disse na reunião de negociação que a Marcha não recuaria e que 

seguiriamos em frente, sim. Deixei o Gil e os irmãos Prudentes no cuidado do Carro de Som. 

Como desdobramento de todos esses acontecimentos, derrubando Caxias ou não, nós 

derrubamos o Mito da Democracia Racial. Nós não queríamos derrubar a estátua. Foi uma 

Marcha emblemática, foi uma demonstração de força nossa. Como saldo importante do pós 

Marcha foi a fundação dos Comitês Pró-Mandela. 



124 
 

 

 

5ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Como os movimentos de emancipação nacional na África, EUA e 

América Latina influenciaram o movimento Negro no Brasil? 

SUZETE PAIVA – Eu tenho certeza que influenciaram bastante. Aqui tínhamos os “Cadernos 

do Terceiro Mundo”, documentos que ajudaram muito nessa compressão. Tenho alguns 

volumes. As questões dos EUA, Black Power, Malcolm X nos influenciaram muito. Tivemos 

um momento importante na visita do líder afro-americano Storckely Charmicael (Kuame Ture) 

na sede do IPCN, ele me presenteou com o Livro Poder Negro. Mesmo na minha época de 

ativista do movimento estudantil, sempre pautei a questão racial, como resultado dessa 

influencia negra internacional, levava à frente o debate sobre a luta de solidariedade 

internacional ao Múmia Abul Jamal e ao Mandela. Na ocasião que o Mandela vem ao Brasil, o 

Brizola fez questão que eu fosse recebê-lo, fui ao Hotel e dei um Oxé de Xango pra ele, fiquei 

entre ele e a Winne Mandela, eu tenho essas fotos. 

 

6ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Da Fundação do MNU em 1978 a realização da Marcha em 1988. 

Podemos afirmar que foi a década do Movimento Negro? O que muda para o Movimento Negro 

após a Marcha? 

SUZETE PAIVA – Isso criou novas condições para que mais adiante criássemos grupos de 

estudos e, além disso, tínhamos duas saídas, ou avançava na questão da formulação e 

organização e de maior protagonismo ou retrocedia e perdia o momento histórico. 

 

 

 

 Rio de Janeiro, 16 de setembro de 2023 

Praça Paulo da Portela – Oswaldo Cruz, Sede do Grupo Afro Agbara Dudu/MNU. 

Horário: 19:00h 

Entrevistador: Cyro Garcia Junior – UFRRJ 

Entrevistado: Elias Alfredo Agbara Dudu/Quilombo Raça e Classe 

Tempo de Entrevista: 0h 40min 01seg 

1ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Elias, me informe seu Nome, Idade, Naturalidade e como você chegou 

ao movimento negro? 

ELIAS ALFREDO – Eu sou Elias José Alfredo, nascido no Rio de Janeiro no Bairro de Rocha 

Miranda no ano 1960 do dia 20 de outubro, 63 anos. Filho de José Alfredo e Helena de Oliveira 



125 
 

 

 

de Castro. Atualmente sou presidente do Grupo Afro Agbara Dudu, Metroviário do setor de 

manutenção há 42 anos e sou militante do Movimento Negro, passei pelo MNU, sou dirigente 

do Quilombo Raça e Classe uma organização do Movimento Negro Brasileiro, atuando no 

Partido Socialista dos Trabalhadores Unificados – PSTU. A minha inserção no movimento 

negro se dá basicamente no início da década de 70 com o surgimento do movimento Soul Music. 

Um movimento surgido aqui na periferia do Rio de Janeiro, que com aparição da equipe de som 

Soul Black Power no mesmo bairro, onde nasci em Rocha Miranda, eu vivi essa experiência de 

um movimento de autoestima à comunidade negra no início da década de 70, participando do 

início dos bailes naquele processo de ebulição de autoestima da negrada e inspirado no 

movimento dos Afro-Americanos, que trouxeram através da vertente cultural e musical do Soul 

Music, todo um movimento que estava traduzido nos direitos civis afro americano. Então me 

considero um militante do movimento negro a partir daí. Um movimento consciente, muito 

forte que já nos idos dos anos de 72/73 mexeu com minha condição humana e a década de 70 

foi exercida por mim como jovem negro de periferia dentro do Soul Music, que era um 

movimento paralelo ao movimento do Samba no Rio de Janeiro que se consolidou. No início 

da década de 80, eu tive a oportunidade de conhecer uma outra vertente que foi o movimento 

Afro Cultural Agbara Dudu que é um grupo que se consolidou na periferia no bairro de Oswaldo 

Cruz, como uma referência de um movimento que traz no seu bojo a autoestima afro-brasileira, 

na sua estética, no seu canto, na sua música. Produz isso na periferia e se ramifica para o Estado 

e se torna na região sudeste um movimento que alavanca a discussão afrocultural. 

2ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – O Cenário político no Brasil e no mundo naquele momento? 

ELIAS ALFREDO – A Década de 70, quando inicio minha militância. Foi uma década 

efervescente de lutas. Porque se nos Estados Unidos se expressava a luta pelos direitos civis, 

da comunidade Negra, na África expressava-se a luta por auto-determinação e a luta anti- 

colonial em relação às condições que os países europeus impunham sobre os países africanos, 

era uma combinação de fatores. Para nós, na América Latina e no Brasil, isso se refletiu, 

obviamente de alguma forma. Do racismo que se experimentava de forma mais escancarada 

nos Estados Unidos ou na África do Sul, no Brasil, ele era velado, mas era exercitado. A nossa 

posição de negro ao longo do século passado de marginais, de vítima em potencial do estado 

policial, algo que marcou muito. Então eu compreendo essa nossa trajetória, enquanto Ser 

Negro, como algo que por um lado as necessidades falaram mais alto, sejam elas econômicas, 

social e cultural, também política. A nossa participação na vida política é uma combinação de 

fatores. Se a gente faz valer a nossa expressão cultural, por um lado, a necessidade elementar 



126 
 

 

 

de poder se alimentar também determinou, por isso, a combinação. Por exemplo, o surgimento 

do MNU no final da década de 70, por mais que tenha sido reflexo de um fato contundente de 

um ato racista que foi o assassinato de um jovem numa delegacia de polícia em São Paulo, 

naquele mesmo período estava em ebulição o ressurgimento da luta operária no País. Com o 

movimento do ABC, as greves que estavam se ressurgindo, o surgimento do MNU combina 

com aquele processo de luta de classe no país. As mobilizações da classe operária, da classe 

trabalhadora, do movimento estudantil. Então, são combinação de fatores. 

3ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Quais eram os coletivos que impulsionavam as lutas negras nos anos 

80? Qual se destacava mais? 

ELIAS ALFREDO – Nos anos 80, já era o MNU consolidado a nível nacional a entidade de 

expressão nacional, basicamente a única. Mas tinha nos âmbitos regional e estadual várias 

organizações que surgiram também, entre elas no Rio de Janeiro o IPCN que foi uma das 

maiores expressões fundada em 1974, o IPCN se consolida na década de 70 sendo uma 

referência no Rio de Janeiro muito forte, década de 80 também era o polo concentrador das 

mobilizações no estado do Rio de Janeiro e o Agbara vem nesse marco, fundado em 82, 

inicialmente, mas é discussão que se inicia finalzinho da década de 70 e início de 80, então traz 

essa vertente afrocultural que se diferencia das demais entidades do movimento negro no Rio 

de Janeiro, passando a ser um polo aglutinador em maior escala a nível do Rio de Janeiro. 

Agbara Dudu além de trazer uma discussão mais ampla afro-cultural, tinha uma discussão 

previamente definidas de ida para as comunidades, sistema penitenciário, nas escolas, gestou 

um movimento de mobilização muito amplo, esse foi o papel que o Agbara cumpriu no sistema 

penitenciário, com a juventude negra, com as mulheres, com os adultos. Possibilitou um contato 

com os setores marginais da sociedade na estrutura onde historicamente nós estamos 

condicionados. Por um outro lado, o Agbara atuou nas comunidades e favelas, atuou nas 

universidades, nas escolas públicas, construindo esse movimento de conscientização, gestou 

um movimento fortíssimo de agregação, além do fato de trabalhar as famílias, o Agbara, na 

verdade se consolida, também, a partir de várias famílias que foram trazidas para seu interior, 

os quais se relacionavam e co-relacionavam, na década de 80/90, onde deu no que deu, né! Um 

movimento de autoestima, um movimento de autocotização, um movimento de africanização 

no subúrbio do Rio de Janeiro. 

CYRO GARCIA JR. – Elias, fale sobre o papel dos coletivos de base que eles tiveram na 

consolidação e na organização da Marcha de 88 

ELIAS ALFREDO – A Organização da Marcha de 88 foi algo muito bem pensado e 



127 
 

 

 

determinado, são coisas assim que aquele momento do país, o ano de 87, quando deflagramos 

a ideia da Marcha, aliás a ideia da Marcha surge entre julho-agosto, e setembro se tem uma 

primeira plenária no IPCN em 1987, apontando para se organizar para o ano 1988 o que seria a 

Marcha. Eu, como militante da Convergência Socialista, militante do Agbara e atuante em 

parceria com o Coletivo 20 de novembro na Baixada Fluminense, eu atuava no sindicato na 

base do metroviário, atuava no Agbara e atuava no 20 de novembro e atuava na Convergência 

Socialista que era uma corrente interna do PT. Então tínhamos uma intervenção na Baixada 

Fluminense, como tínhamos no Centro-RJ, tínhamos no Agbara. A gente vinha num debate 

sobre a alto organização dos trabalhadores, da importância de Comitês Populares, das 

organizações sindicais de base e propomos que isso ocorresse no âmbito do Movimento Negro, 

seria a primeira experiência política e por incrível que pareça, nós da Convergência propusemos 

na plenária do IPCN, enquanto militantes da Convergência e também como militantes do 20 de 

novembro, a constituição da organização da Marcha a partir de Comitês Populares. O que 

implicaria pensar os Comitês Populares da Marcha, ser criado nas regiões, ser criado nos 

sindicatos, nos bairros, nas comunidades, favelas e isso aconteceu, se consolidou. A Plenária 

aprovou a criação dos Comitês, deliberou uma programação e um calendário de ações nas 

Região Serrana, Região Sul-Fluminense, Baixada Fluminense, Zona Oeste, Niterói, Região dos 

Lagos (...). Foi pensada uma programação e construída essa programação, colocando em prática 

a constituição dos Comitês Populares da Marcha de 1988, de setembro de 1987 a maio de 1988 

plenárias semanais aconteciam, regiões nas comunidades. As informações sobre as realizações 

das reuniões eram permanentes sobre os afazeres a seguir, foi estruturado como rastilho de 

pólvora à criação dos Comitês. E cada Comitê abria um novo Comitê, na região, no bairro, na 

cidade para justamente chegar aonde chegou, que foi o grande dia de 88. O que se tinha de 

fundamental eram as Plenárias Gerais que ocorriam na sede do IPCN como fruto dos 

trabalhos realizados nas regiões, as Plenárias naquele período de ebulição, expressavam o que 

estava sendo discutido nos Comitês, a nível dos informes e tudo mais. O que acabou culminando 

no Grande Ato no dia 11 de maio de 1988 no Centro da cidade, que culminou também com toda 

uma intervenção da polícia militar por parte do exército, por parte do estado a nível da secretária 

de segurança pública, que colocou a polícia militar e civil pra tentar neutralizar a manifestação 

no formato que ela foi definida da Candelária com parada na Central do Brasil, o palanque que 

foi organizado pelo comando. A ideia era sair da Candelária para na Central e rumar para o 

busto de Zumbi. No entanto o exército veio para rua, tomou a estações ferroviárias, tomou a 

extensão da Presidente Vargas, tomou da Rodoviária Novo Rio ao monumento de Duque de 

Caxias, o exército tomou toda aquela extensão das vias públicas, criaram uma estrutura de 



128 
 

 

 

aquartelamento dentro do Ministério do Exército na Central do Brasil sobre o argumento que 

setores do exército tinham tomado conhecimento que a gente tinha planejado derrubar o panteão 

do Duque de Caxias. Isso não estava dentro do contexto da organização da Marcha, isso não 

era verdade. As neuroses dos militares levou a isso, prenderam muitos manifestantes, que 

partiam para participar do evento da Marcha, que traziam consigo no corpo adesivos da Marcha, 

camisetas, botons(...) e nas estações rodoviárias muita gente foi presa, desmontaram o palanque 

que estava montado na Central do Brasil, em suma, montaram um aparato de repressão que há 

muito não se via no Rio de Janeiro. Os tanques de Guerra que na madrugada do dia 11 desceram 

para o centro da cidade e a quantidade de soldados que cercaram o panteão do Caxias foi assim, 

algo impressionante. Contudo não intimidou. Não intimidou o comando da Marcha do qual eu 

fazia parte com Haroldo Antônio, Amauri Mendes, Suzete Paiva, Gil, Wilson Prudente e a gente 

manteve, inclusive, a postura de seguir a deliberação do Fórum da Marcha que era levar a 

Marcha da Candelária a Central do Brasil, porque o governo do Estado junto com o comando 

militar Leste do exército tentou impedir que o comando de seguir a orientação original da 

Marcha, tentando forçar a mudança de rota da Candelária para Cinelândia e não como definiu 

o Comando da Marcha em Plenária Geral, da Candelária a Central do Brasil. Nós dissemos para 

eles: 1ª Ali estávamos seguindo uma orientação do Fórum do Movimento Negro e 2ª Só o 

próprio Fórum poderia mudar essa orientação e que levaríamos ao conhecimento dos 

manifestantes. Houve uma reunião dentro do Banco Real na esquina da Candelária, no 

cruzamento Rio Branco com Presidente Vargas, na agência do Banco Real, um representante 

do comando militar do exército do leste, secretário de segurança pública, que na época era o 

Hélio Saboya. Intimou-nos a estar dentro da agência do Banco Real para tentar demover a nossa 

ida à Central do Brasil, debatemos com eles e dissemos que isso seria submetido ao Fórum dos 

manifestantes, colocamos isso em votação e a galera votou pelo trajeto original da Marcha. 

 

4ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Qual a importância da Marcha de 1988 na luta pela democratização no 

pais e no avanço das pautas raciais? 

ELIAS ALFREDO – Tivemos naquele ano, os 100 anos da abolição, cinco meses depois no 

mês de outubro estaria sendo votado a Constituinte, a nova constituição. Ali abriu toda uma 

discussão sobre o que o racismo no Brasil, de fato, exercia e como exercia, porque mostrou a 

voracidade racista do estado e dos governantes brasileiros. A estrutura do aparato militar no Rio 

de Janeiro e na Bahia foi feroz, mas no Rio de Janeiro foi mais feroz de todos, a estrutura 

repressiva não teve igual, nem em São Paulo e nem Bahia. Assim, abriu-se uma discussão sobre 



129 
 

 

 

essa democracia racial, de como o racismo está transversalizado na sociedade. Por um lado, foi 

bom, porque o estado mostrou a sua garra. Por outro lado, mostrou o quanto o povo estava 

disposto a lutar. A adesão à manifestação, Marcha de 88, foi enorme. As pessoas que não 

estavam na manifestação se incorporaram à manifestação, tomando um vulto em termos de 

participação de uma maneira impressionante. Ali ficou demarcado o quanto só tinha de Mito a 

tal democracia racial, porque o estado brasileiro, só pelo fato de termos ousado ir às ruas e 

denunciar o racismo, demonstraram o quanto que são capazes de reprimir a gente, o racismo é 

isso. Poderia ter acontecido um conflito na manifestação, felizmente não aconteceu. Entretanto 

a estrutura que eles colocaram para reprimir o povo, a ideia era essa, de fato pensaram duas 

vezes. 

O que fica demarcado com o Ato da Marcha e a reação do Estado é que o Estado é racista. 

Abriu-se um horizonte, com isso, uma compreensão do povo negro em relação ao estado 

brasileiro, o quanto ele é racista, ajudando a impulsionar o despertar de consciência das pessoas 

que ainda tinham dúvidas. Viram que por tão pouco o quanto os “caras” mostraram o quanto 

são capazes de reprimir, havendo uma comoção por que a sociedade sentiu e discutiu isso, era 

natural as pessoas falarem sobre o que havia acontecido, o exército ter ido para as ruas só porque 

os negros tinham ousado se manifestar, algo que até então nunca havia acontecido. É isso! 

 

 

 

5ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Como os movimentos de Emancipação nacional na África, EUA e 

América Latina influenciaram o movimento negro no Brasil? 

ELIAS ALFREDO – O Aparthaid e a luta Anti colonial influenciou diretamente a nossa luta 

no Brasil. E era combinado, uma combinação. Apesar das diferenças que existem na luta 

anticolonial a África e a nossa luta contra o racismo aqui. A gente teve ações de solidariedade 

e essência, segue sendo a nossa luta contra o racismo, a nossa luta pra fazer valer a nossa posição 

diaspórica. Então, se na década de 70 os Angolanos, Moçambicano, Nigeriano a galera estava 

pegando em armas para obter a independência, isso nos animou, aqui estávamos lutando contra 

o racismo e lá contra o colonialismo com armas na mão. A Àfrica nos influenciou aqui de várias 

formas. Anticolonial determinava lutar com armas em punho contra os portugueses, os 

franceses e ingleses, aqui estávamos lutando contra o racismo que também era reflexos das 

políticas dos portugueses, dos franceses, ingleses e holandeses. 



130 
 

 

 

6ª PERGUNTA 

CYRO GARCIA JR. – Da Fundação do MNU em 1978 a realização da Marcha em 1988, 

podemos afirmar que foi a década do Movimento Negro? O que muda para o Movimento Negro 

após a Marcha? 

ELIAS ALFREDO – Foi a década do Movimento Negro, assim como foi a década da luta de 

classes no nosso país e no mundo. Os reflexos dessa realidade, a questão racial está combinado 

com a questão econômica, não estão desassociadas nunca. No meu entendimento, o que muda 

pós isso são os avanços significativos a nível internacional no debate racial. O debate racial 

entrou na pauta e hoje está na pauta. O problema é que nós carecemos de uma organização 

socialista, revolucionária, internacional, negra com caráter de classe? O problema está aí! 

Pensar que a África é o que é, conquistou a liberdade dos países coloniais, mas são 

administrados pelos gerentes do capitalismo negro. E aí? África do Sul, Nigéria, Angola, 

Senegal, Moçambique...e ai?, então quem ganhou foi o capitalismo, é isso ai. Milhões de seres 

humanos tentando buscar condição de vida mínima, arriscando suas vidas diariamente no 

atlântico e morrendo, morrendo de fome, de sede(...) esse é o problema, o contraditório que o 

capitalismo impõe a milhões de seres humanos. Vivemos ainda um dilema de como avançar de 

fato na luta de raça e classe, para fazer a revolução socialista que é a necessidade maior da 

humanidade. Não tem como termos dignidade na América, África, Ásia nos marcos do 

capitalismo, esse é o X da questão. Precisamos superar essa fase, essa etapa do imperialismo 

que impõe miséria e fome as grandes massas do nosso povo e de nossa classe. Essa é a parada! 


