
 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

 

 

 

 

RICKSON PEREIRA 

 

 

Nas encruzilhadas do axé: representações sociais acerca das religiosidades 

de matriz africana 

 

 

 

 

 

 

 

 

Seropédica 

2025 



 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

 

 

 

RICKSON PEREIRA 

 

 

Nas encruzilhadas do axé: representações sociais acerca das religiosidades de 

matriz africana 

 

Dissertação submetida como requisito 
parcial para obtenção do grau de Mestre 
em Psicologia, no Programa de Pós-
graduação em Psicologia, área de 
concentração em Psicologia. 

 

Orientadora: Luciene Alves Miguez Naiff 

 

 

 

 

 

 

Seropédica 

2025 



Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 
Biblioteca Central / Seção de Processamento Técnico

 
Ficha catalográfica elaborada 

 com os dados fornecidos pelo(a) autor(a)

P436e
Pereira, Rickson, 1997-
   Nas encruzilhadas do axé: representações sociais
acerca das religiosidades de matriz africana /
Rickson Pereira. - Seropédica, 2025.
   82 f.: il. 

   Orientadora: Luciene Alves Miguez Naiff.  
Dissertação(Mestrado). -- Universidade Federal Rural
do Rio de Janeiro, Programa de Pós-graduação em
Psicologia, 2025.

   1. Representações sociais. 2. Religiosidade. 3.
Racismo. I. Naiff, Luciene Alves Miguez, 1969-,
orient. II Universidade Federal Rural do Rio de
Janeiro. Programa de Pós-graduação em Psicologia III.
Título.



UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

 

 

 

Rickson Pereira 

 
 
 

NAS ENCRUZILHADAS DO AXÉ: representações sociais acerca das 
religiosidades de matriz africana 

 

 

Dissertação submetida como requisito parcial para 
obtenção do grau de Mestre em Psicologia, no Programa 
de Pós-graduação em Psicologia, área de concentração 
em Psicologia. 

 
 
 
Aprovado em: 18/03/2025 
 
 
 
 
_______________________________________________________________ 
Luciene Alves Miguez Naiff. Dra. UFRRJ  
(Orientadora) 
 
 
 
 
_______________________________________________________________ 
Ingrid Gianordoli Nascimento Dr. UFMG 
(Examinadora externa) 
 
 
 
_______________________________________________________________ 
Alvaro Rafael Santana Peixoto. Dr. UFES 
(Examinador externo) 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
Dedico este trabalho as pessoas que 
vieram antes de mim, cujas lutas abriram 
caminhos para que eu existisse como sou 
hoje. Aos meus orixás, por me escolherem 
e serem tudo em minha vida. Às entidades 
que me guiam, à minha família, às minhas 
irmãs, e as minhas amizades.  



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Quero agradecer a minha ancestralidade e espiritualidade, que sempre me guiaram e 

deram forças para seguir em frente. Agradeço também as(aos) professoras(es) da 

graduação e da pós-graduação, especialmente a minha orientadora desta pesquisa, 

uma mulher negra, a qual virou uma grande referência para mim na academia. Sua 

parceria, respeito e compreensão em todo o processo se fizeram essenciais para o 

meu desenvolvimento acadêmico e pessoal. Agradeço também as(aos) amigas(os) 

que fiz ao longo da jornada, as(os) companheiras(os) do Laboratório de Pesquisa em 

Psicologia Social (LAPPSO-UFRRJ), e a todas as pessoas que de alguma forma 

contribuíram para a realização deste trabalho. Cada uma de vocês teve um papel 

fundamental, e sou profundamente grato por todo o apoio. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 
Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de 
Financiamento 001”. 
 
 “This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de 
Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001.” 
 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Quem não sabe de onde veio, não sabe para 

onde vai. Somos frutos de uma longa 

linhagem de resistência.” 

Maria Beatriz Nascimento 



 
 

RESUMO 

 

Este estudo procurou investigar as representações sociais acerca das religiosidades 
de matriz africana na região da Baixada Fluminense, no estado do Rio de Janeiro, 
com o intuito de compreender como que essas práticas religiosas são organizadas 
por pessoas religiosas e pessoas não religiosas. A pesquisa contou com a participação 
voluntária de 200 pessoas, as quais foram divididas em dois grupos: pessoas com 
religiosidades de matriz africana e pessoas sem essas religiosidades. Como principal 
referencial teórico foi escolhida a Abordagem Estrutural da Teoria das Representações 
Sociais, a qual foi pensada por Jean-Claude Abric, e os dados foram examinados 
através das técnicas de análise prototípica e análise de similitude, o que possibilitou 
verificar as associações com uma maior frequência nas representações de cada um 
dos grupos da amostra. Os resultados evidenciaram contrastes significativos entre os 
dois grupos de participantes. As pessoas praticantes retrataram essas religiosidades 
como práticas ligadas a valores como: acolhimento, ancestralidade e resistência. 
Termos como caridade, amor e fé apareceram como sendo centrais, o que indica para 
a positividade associada a essas práticas de matriz africana e o seu papel na 
conservação de identidades históricas e culturais, na visão de quem vive essas 
religiosidades. Em contraste, as pessoas que não são praticantes compartilharam 
percepções mais estigmatizadas, com foco em palavras como macumba e diabo, o 
que evidencia os preconceitos e estereótipos associados as religiosidades de matriz 
africana. Essas diferenças indicam uma dualidade importante: enquanto as pessoas 
que são praticantes reconhecem a riqueza simbólica e cultural das religiosidades de 
matriz africana, as pessoas que não são praticantes tendem a apresentar ideias 
estigmatizadas. Os resultados apontam para o racismo estrutural no Brasil, o qual 
institui o processo de inferiorização dessas religiosidades, em virtude das suas 
ligações históricas com a população negra. Esses preconceitos são fomentados por 
uma lógica que organiza as práticas relacionadas a população negra como inferiores, 
o que reforça as desigualdades e exclusões. A pesquisa também evidenciou que as 
religiosidades de matriz africana são mais do que práticas religiosas, elas se 
organizam como espaços de resistência, cuidado e conexão com a espiritualidade. 
Apesar dos estigmas, as pessoas praticantes destacaram o seu valor como 
mecanismo de força e afirmação, reafirmando o seu papel na reconstrução de 
narrativas positivas acerca das origens africanas no Brasil. Portanto, percebe-se que 
as representações sociais das religiosidades de matriz africana são construídas a 
partir de processos históricos e sociais complexos, os quais variam entre 
reconhecimento e marginalização. Sendo assim, a valorização dessas práticas exige 
ações que sejam capazes de promover o diálogo, a desconstrução de representações 
preconceituosas e o respeito à diversidade religiosa. Este estudo possibilita meios 
para esse debate ao mostrar como as percepções sociais sobre a Umbanda e o 
Candomblé são influenciadas por desigualdades históricas e estruturais, oferecendo 
dados para reflexão sobre essas práticas no país. 
 

Palavras-chave: religiosidades de matriz africana; representações sociais; racismo 
religioso. 
 
 
 
 



 
 

ABSTRACT 

 

This study sought to investigate the social representations of African-based religions 
in the Baixada Fluminense region of Rio de Janeiro state, with the aim of understanding 
how these religious practices are organized by religious and non-religious people. The 
research involved the voluntary participation of 200 people, who were divided into two 
groups: people with African-based religions and people without such religions. The 
Structural Approach to the Theory of Social Representations, which was conceived by 
Jean-Claude Abric, was chosen as the main theoretical framework, and the data were 
examined using prototypical analysis and similarity analysis techniques, which made 
it possible to verify the associations with a greater frequency in the representations of 
each of the groups in the sample. The results showed significant contrasts between 
the two groups of participants. Practicing people portrayed these religions as practices 
linked to values such as: acceptance, ancestry and resistance. Terms such as charity, 
love and faith appeared to be central, which indicates the positivity associated with 
these practices of African origin and their role in preserving historical and cultural 
identities, in the view of those who practice these religions. In contrast, people who do 
not practice them shared more stigmatized perceptions, focusing on words such as 
macumba and diabo, which highlights the prejudices and stereotypes associated with 
religions of African origin. These differences indicate an important duality: while people 
who practice them recognize the symbolic and cultural richness of religions of African 
origin, people who do not practice them tend to present stigmatized ideas. The results 
point to structural racism in Brazil, which institutes the process of inferiorizing these 
religions, due to their historical links with the black population. These prejudices are 
fostered by a logic that organizes practices related to the black population as inferior, 
which reinforces inequalities and exclusions. The research also showed that African-
based religions are more than just religious practices; they are organized as spaces of 
resistance, care, and connection with spirituality. Despite the stigmas, practitioners 
highlighted their value as a mechanism of strength and affirmation, reaffirming their 
role in the reconstruction of positive narratives about African origins in Brazil. 
Therefore, it is clear that the social representations of African-based religions are 
constructed based on complex historical and social processes, which vary between 
recognition and marginalization. Therefore, valuing these practices requires actions 
that are capable of promoting dialogue, deconstructing prejudiced representations, and 
respecting religious diversity. This study provides means for this debate by showing 
how social perceptions of Umbanda and Candomblé are influenced by historical and 
structural inequalities, offering data for reflection on these practices in the country. 
 
Keywords: african-origin religions; social representations; religious racism. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

SUMÁRIO 

 
INTRODUÇÃO .......................................................................................................... 13 

CAPÍTULO 1 – REPRESENTAÇÕES SOCIAIS ........................................................ 20 

1.1. Por dentro da Teoria das Representações Sociais ............................................. 20 

1.2. De uma teoria geral a teorias específicas: Abordagens em representações 

sociais........................................................................................................................ 29 

1.3. A Abordagem Estrutural e a Teoria do Núcleo Central........................................ 31 

CAPÍTULO 2 – RELIGIOSIDADES DE MATRIZ AFRICANA .................................... 35 

2.1. Caminhos de Axé: uma jornada sobre as religiosidades de matriz africana ...... 35 

2.2. Como estão representadas as religiosidades de matriz africana? ..................... 38 

3. METODOLOGIA .................................................................................................... 43 

3.1. Participantes ....................................................................................................... 45 

3.2. Instrumentos e Análise dos Dados ..................................................................... 45 

3.3. Tarefa de Evocação Livre de Palavras ............................................................... 46 

3.4. Questionário sociodemográfico .......................................................................... 47 

4. RESULTADOS E DISCUSSÃO ............................................................................. 47 

4.1. Descrição das pessoas participantes ................................................................. 47 

4.1.1. Faixa etária ...................................................................................................... 47 

4.1.2. Cor/Raça ......................................................................................................... 49 

4.1.3. Identidade de Gênero ...................................................................................... 50 

4.1.4. Orientação sexual ........................................................................................... 51 

4.2. Análise Prototípica e Análise de Similitude ......................................................... 51 

4.3. Grupo 1 - Pessoas com Religiosidades de Matriz Africana ................................ 53 

4.3.1. Análise prototípica e análise de similitude de pessoas com religiosidades de 

matriz africana do termo indutor: UMBANDA ............................................................ 53 

4.3.1.1. Pergunta Direta: diga de 3 a 5 palavras e expressões que lhe vem à mente 

diante do termo UMBANDA....................................................................................... 53 



 
 

4.3.1.2. Técnica de substituição: Diga de 3 a 5 palavras e expressões que você acha 

que pessoas que você conhece pensam sobre a UMBANDA .................................. 56 

4.3.2. Análise prototípica e análise de similitude de pessoas com religiosidades de 

matriz africana do termo indutor: CANDOMBLÉ ....................................................... 58 

4.3.2.1. Pergunta Direta: diga de 3 a 5 palavras e expressões que lhe vem à mente 

diante do termo CANDOMBLÉ .................................................................................. 58 

4.3.2.2. Técnica de substituição: Diga de 3 a 5 palavras e expressões que você acha 

que pessoas que você conhece pensam sobre o CANDOMBLÉ .............................. 61 

4.4. Grupo 2 - Pessoas sem religiosidades de matriz africana .................................. 63 

4.4.1. Análise prototípica e análise de similitude de pessoas sem religiosidades de 

matriz africana do termo indutor: UMBANDA ............................................................ 63 

4.4.1.1. Pergunta Direta: diga de 3 a 5 palavras e expressões que lhe vem à mente 

diante do termo UMBANDA....................................................................................... 63 

4.4.1.2. Técnica de substituição: Diga de 3 a 5 palavras e expressões que você acha 

que pessoas que você conhece pensam sobre a UMBANDA .................................. 65 

4.4.2. Análise prototípica e análise de similitude de pessoas sem religiosidades de 

matriz africana do termo indutor: CANDOMBLÉ ....................................................... 68 

4.4.2.1. Pergunta Direta: diga de 3 a 5 palavras e expressões que lhe vem à mente 

diante do termo: CANDOMBLÉ ................................................................................. 68 

4.4.2.2. Técnica de substituição: Diga de 3 a 5 palavras e expressões que você acha 

que pessoas que você conhece pensam sobre a CANDOMBLÉ .............................. 70 

4.5. Comparação dos resultados ............................................................................... 72 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................. 73 

6. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ...................................................................... 75 

 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Distribuição das pessoas participantes por faixa etária ............................ 48 

Figura 2 - Distribuição das pessoas participantes por cor/raça ................................. 49 

Figura 3 - Distribuição das pessoas participantes por identidade de gênero ............ 50 

Figura 4 - Distribuição das pessoas participantes por orientação sexual .................. 51 

Figura 5 - Árvore de similitude do termo indutor: UMBANDA por Pessoas com 

religiosidades de matriz africana ............................................................................... 54 

Figura 6 - Árvore de similitude do termo indutor: UMBANDA a partir da técnica de 

substituição por Pessoas com religiosidades de matriz africana ............................... 57 

Figura 7 - Árvore de similitude do termo indutor: CANDOMBLÉ por Pessoas com 

religiosidades de matriz africana ............................................................................... 59 

Figura 8 - Árvore de similitude do termo indutor: CANDOMBLÉ a partir da técnica de 

substituição por Pessoas com religiosidades de matriz africana ............................... 62 

Figura 9 - Árvore de similitude do termo indutor: UMBANDA por Pessoas sem 

religiosidades de matriz africana ............................................................................... 64 

Figura 10 - Árvore de similitude do termo indutor: UMBANDA a partir da técnica de 

substituição por Pessoas sem religiosidades de matriz africana ............................... 66 

Figura 11 - Árvore de similitude do termo indutor: CANDOMBLÉ por Pessoas sem 

religiosidades de matriz africana ............................................................................... 69 

Figura 12 - Árvore de similitude do termo indutor: CANDOMBLÉ a partir da técnica de 

substituição por Pessoas sem religiosidades de matriz africana ............................... 71 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 - Características do núcleo central e sistema periférico .............................. 34 

Tabela 2 - Palavras mais evocadas ........................................................................... 42 

Tabela 3 - Quadro de quatro casas do termo indutor UMBANDA por pessoas com 

religiosidades de matriz africana ............................................................................... 53 

Tabela 4 - Quadro de Quatro casas sobre UMBANDA a partir da técnica de 

substituição por pessoas com religiosidades de matriz africana ............................... 56 

Tabela 5 - Quadro de quatro casas do termo indutor CANDOMBLÉ por pessoas com 

religiosidades de matriz africana ............................................................................... 58 

Tabela 6 - Quadro de Quatro casas sobre CANDOMBLÉ a partir da técnica de 

substituição por pessoas com religiosidades de matriz africana ............................... 61 

Tabela 7 - Quadro de quatro casas do termo indutor UMBANDA por pessoas sem 

religiosidades de matriz africana ............................................................................... 63 

Tabela 8 - Quadro de Quatro casas sobre UMBANDA a partir da técnica de 

substituição por pessoas sem religiosidades de matriz africana ............................... 66 

Tabela 9 - Quadro de quatro casas do termo indutor CANDOMBLÉ por pessoas sem 

religiosidades de matriz africana ............................................................................... 68 

Tabela 10 - Quadro de Quatro casas sobre CANDOMBLÉ a partir da técnica de 

substituição por pessoas sem religiosidades de matriz africana ............................... 70 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1 - Legislações brasileiras relacionadas ao combate ao racismo e à 

intolerância religiosa...................................................................................................17



13 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

África. Tudo começou nas terras africanas, e tudo retorna ao continente 

africano. Reconhecer a África como ponto de partida se faz importante para 

compreender que grande parte da história do Brasil está ligada diretamente as 

contribuições que os povos de origem africana fizeram para o país. Esses povos 

fizeram significativas colaborações, tais como na economia, na arte, na culinária, na 

linguagem, nas práticas religiosas e entre outros elementos que integram o maior país 

da América Latina, o Brasil. Contudo, apesar de tantos subsídios, essas populações 

africanas carregam consigo uma perversa história de desvalorização, a qual continua 

a refletir na sociedade brasileira desde os tempos da escravização. 

O percurso que teve início no continente africano, como mencionado, 

atravessou o Brasil. No entanto, antes do processo de escravização da população 

negra africana em terras brasileiras, o qual foi comandado pelos povos portugueses, 

é importante afirmar que as pessoas negras tinham uma história de vida em África, o 

que comumente é negado e atribuído a esses povos o título de “sem história”, 

expressando uma visão eurocentrista, ao compreender a Europa como o centro do 

mundo e, que revela o etnocentrismo, o qual “consiste em privilegiar um universo de 

representações propondo-o como modelo e reduzindo à insignificância os demais 

universos e culturas “diferentes” ” (CARVALHO, 1997, p. 181). 

As práticas sociais desenvolvidas em África, embora até parte do século XX 

não fossem percebidas como instituintes do que se compreendia como história, 

principalmente ao serem comparadas com a cultura europeia, mais tarde vieram a ter 

legitimidade. Ademais, do ponto de vista subjetivo eram o que conferiam a identidade 

aos povos de origem africana. Todas essas práticas, formadas pelos seus diferentes 

elementos, sejam eles: as línguas, os costumes, as religiosidades e entre outros, 

constituíam os diferentes sistemas socioculturais das populações que viviam em 

África. 

Contudo, quando os portugueses resolveram escravizar os povos africanos, 

especialmente com o objetivo de terem pessoas trabalhando forçadamente em prol 

dos seus interesses no Brasil, muitos fragmentos da cultura de origem africana ficaram 



14 
 

 

para trás com o movimento da diáspora africana1. O rompimento com a cultura, e por 

conseguinte com a identidade da população africana, foram acontecimentos que 

contribuíram para que os colonizadores tenham conseguido efetivar o domínio sob a 

vida das pessoas escravizadas. 

Ligado a efetivação do processo de dominação, anteriormente, os portugueses 

já haviam desenvolvido alianças estratégicas com boa parte dos povos africanos, os 

quais aprisionavam outros africanos e comercializavam essas vidas. A partir disso, os 

portugueses encontraram na África um potencial território para realizarem as suas 

negociações. E para além das questões econômicas que haviam por trás dessas 

compras de pessoas no continente africano, existiam principalmente ideias de que 

essas pessoas africanas por serem lidas racialmente como sendo negras, seriam 

povos com uma “cultura não desenvolvida”, estando em uma posição de inferioridade, 

se comparados aos brancos portugueses, de modo que isso legitimasse a 

desumanização dessas pessoas, a sua compra e transporte para o Brasil. 

A escravização dos povos de origem africana no Brasil durou por 358 anos, 

entre 1530 e 1888. Oliveira (1987, p. 62) aponta que foi “o Brasil, último país 

americano a abolir a escravidão, por mais de 300 anos dependeu dessa forma bárbara 

de exploração humana”. E durante todo o tempo em que a escravização ocorreu no 

país, as pessoas escravizadas, embora fossem todas de origem africana, tinham 

proveniência de diferentes regiões do continente africano, em vista disso, ao 

chegarem no Brasil trouxeram consigo as suas práticas socioculturais desenvolvidas 

nas regiões em que moravam na África. Consequentemente, quando no Brasil, esses 

povos expressaram algumas dessas práticas, na medida em que era possível, o que 

possibilitou interações com outras práticas, tais como as desenvolvidas pelos povos 

indígenas, e principalmente os portugueses. 

Dentre todos os elementos que a população africana escravizada trouxe 

consigo, pode-se dizer que um destes foi muito importante para que de alguma forma 

conseguissem sobreviver após tantas violências, tendo sido as religiosidades que 

nutriam em África um poderoso mecanismo de enfrentamento, para além da 

possibilidade de conseguirem se conectar com as suas origens étnicas. Entretanto, 

expressar as suas religiosidades não era algo aceitável nas terras coloniais, tendo em 

 
1 Neste caso, o termo “diáspora africana” refere-se à dispersão forçada de populações africanas pelo 
mundo atlântico, especialmente no hemisfério ocidental, resultante do tráfico transatlântico de 
escravizados (MATTOS, 2005). 



15 
 

 

vista que o catolicismo era a prática religiosa desenvolvida pelos colonizadores, e 

esses consideravam a sua cultura como o centro da sociedade. E uma vez que 

acreditavam ter o domínio sob a vida das pessoas africanas, as escravizando, também 

as catequizavam. 

É nesse cenário que surgem algumas das primeiras manifestações do racismo 

religioso, Carneiro (2019, p. 06) aponta que: 

Na sociedade colonial as práticas religiosas dos negros eram vistas 
principalmente como “magia”, “feitiçaria” e “curandeirismo”, algo que estava 
relacionado ao mal, e precisava ser combatida, assim, a principal perseguição 
desta época era por parte da igreja católica, e depois veio a se estender a 
outros segmentos da sociedade. 
 

Os colonizadores não só detinham uma representação de inferioridade sobre 

os povos africanos, baseado em uma concepção de que as pessoas consideradas 

racialmente negras eram inferiores as pessoas brancas, junto disso, ocorriam a 

subalternização de elementos socioculturais ligados a população negra, incluindo as 

religiosidades de matriz africana, e que do ponto de vista teórico, se compreende 

como racismo religioso. 

A noção de raça foi um dos elementos que os portugueses utilizaram para 

justificar o racismo, e que sustentaram essa e outras formas de expressão do racismo. 

Segundo Munanga, o termo “raça” teve a sua primeira utilização numa tentativa de 

categorizar plantas, e posteriormente, em 1684 um francês chamado François Bernier, 

começou a utilizar a palavra com o objetivo de classificar a humanidade em grupos 

com características similares, uma concepção mais próxima de como a modernidade 

compreende, ao passo que emprega a noção de raça. O autor conclui que, ao longo 

da história o conceito de raça foi sendo apropriado das ciências naturais para servir 

como um instrumento de dominação (MUNANGA, 2004). 

Apesar disso, ao longo dos séculos, o entendimento que se tinha sobre raça foi 

sendo desvendado pela ciência, ao comprovar que alguns dos marcadores genéticos 

presentes em pessoas consideradas brancas, também existem em pessoas negras. 

Com base nisso, acreditar na existência de raças puramente biológicas é impossível, 

visto que não existem marcadores genéticos o suficiente para validar essa diferença 

entre a humanidade. Sendo assim, as classificações que se desdobraram a partir da 

noção de raça, servem principalmente para a discriminação em direção as pessoas 

que são lidas socialmente como pertencentes a raça negra. Então, o que se pode 



16 
 

 

afirmar com precisão é que raça é meramente uma construção social, e que na prática 

serve como alicerce para o racismo (MUNANGA, 2004). 

Embora o racismo, e o racismo religioso sejam fenômenos interligados e que 

se desdobram a partir da noção de raça, ambos possuem concepções diferentes. 

Sendo assim, a definição de racismo foi criada aproximadamente em 1920. Munanga 

(2004, p. 24) define o racismo como “uma crença na existência das raças naturalmente 

hierarquizadas pela relação intrínseca entre o físico e o moral, o físico e o intelecto, o 

físico e o cultural”. O escritor ainda complementa, dizendo que para uma pessoa 

racista, as pessoas de determinado grupo racial também estão em uma posição de 

inferioridade no que diz respeito a sua língua, religiosidade e entre outros aspectos 

(MUNANGA, 2004). 

Apoiada nessa compreensão, o racismo religioso significa representar as 

religiosidades de matriz africana como inferiores, por serem constituídas por 

elementos que representam as práticas religiosas que tem origem na África, e que 

chegaram ao Brasil através da população negra escravizada, e se reorganizaram 

nesse país. 

Neste contexto, esta dissertação tem como objetivo principal examinar as 

representações sociais sobre as religiosidades de matriz africana, em especial a 

umbanda e o candomblé, por parte de pessoas que praticantes e não praticantes de 

tais religiosidades. Busca-se, assim, analisar os elementos simbólicos que estruturam 

tais representações, considerando os efeitos do racismo religioso no modo como 

esses grupos significam essas práticas religiosas. Como objetivos específicos, 

pretende-se: (i) identificar os elementos centrais e periféricos das representações 

sociais atribuídas as religiosidades de matriz africana; (ii) comparar as representações 

entre os grupos de praticantes e não praticantes; e (iii) refletir sobre como as 

representações analisadas dialogam com a permanência histórica do racismo 

religioso no Brasil. 

Considerando as estruturas do racismo e as suas repercussões que se 

desdobraram ao longo da história da sociedade brasileira, mesmo que ainda não 

fossem conceituadas, já impactavam negativamente a população negra. No entanto, 

na medida em que esses fenômenos foram sendo qualificados, algumas leis foram 

criadas para orientar, valorizar e penalizar. 

Dentre as criações, destaca-se a lei 7.716 que indica que “será punido na forma 

desta lei os crimes resultantes de discriminação ou preconceito de raça, cor, etnia, 



17 
 

 

religião ou procedência nacional” (BRASIL, 1989, p. 369), sob pena de reclusão de 

um a três anos e multa. Além da alteração feita nessa lei em 2023, que tipifica como 

crime de racismo a injúria racial, prevendo pena de suspensão de direito em caso de 

racismo praticado no contexto da atividade esportiva ou artística, e prevê pena para o 

racismo religioso e recreativo praticado por funcionário público (BRASIL, 2023). Assim 

como, a lei 11.635 que decreta a celebração no dia 21 de janeiro, o dia nacional de 

combate à intolerância religiosa (BRASIL, 2007). E por fim, a obrigatoriedade do 

ensino na educação básica sobre a história e cultura das populações afro-

brasileiras/africanas em todo o currículo nacional (BRASIL, 2003). A seguir, apresenta-

se um quadro com as principais normas mencionadas, destacando seus objetivos 

centrais e respectivas sanções ou medidas estabelecidas: 

 

Quadro 1 – Legislações brasileiras relacionadas ao combate ao racismo e 
à intolerância religiosa 

 
Legislação Conteúdo / Objetivo 

Lei nº 7.716 

Define os crimes resultantes de discriminação ou 
preconceito de raça, cor, etnia, religião ou 
procedência nacional; prevê pena de reclusão de 
um a três anos e multa. 

Lei nº 14.532 (alteração 
da Lei nº 7.716) 

Tipifica a injúria racial como crime de racismo; prevê 
pena para racismo religioso, recreativo, esportivo ou 
artístico, inclusive se praticado por funcionário 
público. 

Lei nº 11.635 
Institui o Dia Nacional de Combate à Intolerância 
Religiosa, celebrado em 21 de janeiro. 

Lei nº 10.639 
Torna obrigatório o ensino da história e cultura afro-
brasileira e africana na educação básica, em todo o 
currículo escolar. 

(Fonte: Elaborado pelo autor, com base em BRASIL, 1989; 2003; 2007; 2023) 

 

Essas legislações exibem o progresso normativo no que diz respeito ao 

enfrentamento ao racismo e à intolerância religiosa no Brasil, sendo sintetizado no 

Quadro 1. Mas apesar disso, seriam as leis promulgadas em território brasileiro 

capazes de reparar toda a história de desvalorização da população negra no país? 

Diante desse cenário sócio-histórico, surgem questionamentos cruciais sobre 

as representações sociais das religiosidades de matriz africana no contexto brasileiro. 

Tais como: Quais são as representações sociais das pessoas acerca das 



18 
 

 

religiosidades de matriz africana? As compreensões que as pessoas detêm sobre as 

religiosidades de matriz africana são apoiadas em uma lógica racista? Religiosidades 

de matriz africana podem contribuir para o enfrentamento aos efeitos psicossociais do 

racismo em pessoas negras? 

É a partir dessas questões que surge a pesquisa, somado a carência de 

estudos sobre as representações sociais das religiosidades não convencionais que 

são reproduzidas na sociedade brasileira, principalmente se tratando das religiões e 

religiosidades de matriz africana, as quais se instauraram neste território a partir de 

um longo processo de escravização da população negra de origem africana, e mais a 

frente, ao se consolidarem neste solo, coabitam em uma sociedade a qual o racismo 

as estrutura. 

Portanto, sendo as religiosidades de matriz africana constituídas por elementos 

que fazem referência as práticas socioculturais dos ancestrais da população negra 

brasileira, até que ponto as lógicas do racismo têm afetado a maneira como as 

pessoas brasileiras têm representado essas religiosidades? Mesmo que essas 

práticas tenham sido desenvolvidas pelas pessoas negras africanas escravizadas, as 

quais foram parte importante na formação do país, e que fizeram uso dessas 

religiosidades como mecanismo de sobrevivência neste período. 

Motivado pelo contexto apresentado, este estudo delimitará seu foco nas 

participantes, visando identificar as representações sociais que a população da 

Baixada Fluminense, no estado do Rio de Janeiro, mantém acerca das religiosidades 

de matriz africana. A pesquisa se concentrará nas cidades que compõem o município 

da Baixada Fluminense, considerando o histórico movimento de expulsão da 

população negra com religiosidades de matriz africana da pequena África, localizada 

na região central do Rio de Janeiro, em direção as cidades dessa região. 

Historicamente, sacerdotes/sacerdotisa de terreiros de religiões de matriz 

africana foram expulsos(as) da região da pequena África2 no Centro do Rio de Janeiro, 

sendo obrigados(as) a se deslocarem para outras áreas do estado. Contudo, muitas 

dessas pessoas e terreiros encontraram refúgio nas cidades da Baixada Fluminense, 

 
2 A expressão “Pequena África” refere-se ao território localizado na zona portuária do centro do Rio de 
Janeiro, historicamente reconhecido como espaço de resistência, memória e vivência da população 
negra, desde o período escravista até o pós-abolição. A nomeação foi atribuída inicialmente pelo 
sambista Heitor dos Prazeres no início do século XX e, posteriormente, ressignificada por intelectuais 
negros/as e movimentos sociais, sobretudo após as intervenções urbanísticas do projeto Porto 
Maravilha e o reconhecimento do Cais do Valongo como Patrimônio Mundial pela Unesco, em 2017 
(SILVA, 2023). 



19 
 

 

que ao longo do tempo se tornou uma região de acolhimento para essa população. 

Guimarães (2009, p.28) escreve que "A Baixada Fluminense parece ser o espaço 

onde se localiza a maior existência de templos e espaços das religiões afro-

diaspóricas." 

De acordo com dados do IBGE (2018), a região da Baixada Fluminense, 

composta por 13 municípios e abrigando cerca de 3,7 milhões de habitantes, o que 

equivale a 23% da população do estado do Rio de Janeiro. E apesar do expressivo 

número de adeptos(as), Guimarães (2009, p. 23) assinala que "[...] onde se encontra 

a maior concentração de casas, tem também a maior concentração de relatos de 

intolerância." Apesar da alta presença de instituições na região, as representações 

sociais parecem não favorecer o acolhimento dessa população, contribuindo, ao 

contrário, para as discriminações e violências. 

Sendo assim, ao identificar as representações sociais da população, espera-se 

não apenas avaliar as influências por trás dessas construções, mas também incentivar 

uma discussão estruturada dessas práticas religiosas sob uma ótica científica. Isso, 

por sua vez, pode contribuir para a desmistificação da compreensão social dessas 

religiosidades, visto que as lógicas racistas que permeiam a sociedade brasileira 

impactam não apenas os aspectos psicossociais das pessoas negras, mas também 

todos os elementos relacionados a identidade negra, incluindo as práticas religiosas 

que derivam dessa população e referenciam a cultura de matriz africana. 

Além do exposto anteriormente, a produção de conhecimento sobre essas 

religiosidades pode potencialmente proporcionar apoio às pessoas que praticam as 

religiosidades de matriz africana, considerando a posição de vulnerabilidade social em 

que essa população religiosa muitas vezes se encontra. Aquelas pessoas que se 

identificam como praticantes dessas religiosidades frequentemente são vítimas de 

racismo religioso e intolerância religiosa. Diante desse cenário a pesquisa se torna 

essencial, pois busca contribuir para a redução e até mesmo a eliminação das 

violências direcionadas as religiões/religiosidades e as pessoas praticantes, 

compreendendo que os efeitos dessa estrutura racista têm impactos significativos na 

saúde mental dessas populações. 

Portanto, o estudo não apenas busca compreender as representações sociais, 

mas também visa possivelmente promover mudanças na realidade vivenciada pelas 

pessoas residentes da baixada fluminense, fomentando um ambiente mais inclusivo 



20 
 

 

e respeitoso para as diversas manifestações religiosas, especialmente aquelas de 

origem africana. 

 

CAPÍTULO 1 – REPRESENTAÇÕES SOCIAIS 

 

1.1. Por dentro da Teoria das Representações Sociais 

 

Desenvolver um estudo sobre a teoria das representações sociais não faria 

sentido sem antes realizar uma apreciação da sua gênese, visto que a elaboração 

dessa teoria marca um momento significativo na história da psicologia social, o qual é 

seguido pelo rompimento com a psicologia social norte-americana, além de possibilitar 

uma atuação que alguns autores nomeiam como “práticas mais sociais”, e menos 

meramente individualizantes e experimentalistas. 

A Teoria das Representações Sociais foi concebida através dos esforços iniciais 

de Serge Moscovici, um psicólogo social que nasceu na Romenia e que mais tarde foi 

radicado na França. O escritor apresentou os primeiros manuscritos da Teoria das 

Representações Sociais em um período em que a psicologia social enfrentava uma 

suposta crise, e acredita-se que as suas formulações tenham sido essenciais nesse 

momento de tensões epistemológicas entre as teorias que integravam o tecido da 

psicologia social. 

No final da década de 40, diante do encerramento da segunda guerra mundial, 

a psicologia social passou por uma fase de ascensão, considerando que nesse 

momento houve um aumento do interesse por parte dos pesquisadores em 

compreenderem as relações dialéticas entre os indivíduos, a sociedade e as 

autoridades que comandavam a guerra. É nessa ocasião que cresceram as produções 

e publicações no campo da psicologia social, contudo, na medida em que as 

produções ampliaram, começaram a surgir muitas críticas sobre o que foi produzido, 

dentre elas: a precipitação dos dados, a estrutura teórico-metodológica dos estudos 

publicados, o apoio nas ciências naturais com seus procedimentos essencialmente 

experimentalistas, aspectos éticos e outras questões (ALMEIDA; SANTOS, 2011). 

Sendo assim, com o advento da crise da psicologia social, muitas das teorias 

já publicadas precisaram ser reformuladas, novas teorias foram propostas e junto 

disso, surgiu a criação de Serge Moscovici, exatamente nesse momento de tensões 

epistemológicas, o que acabou servindo como uma resposta as questões que foram 



21 
 

 

apresentadas a esse campo de conhecimento, mas principalmente com o objetivo de 

se apartar da psicologia social norte-americana, e construir uma psicologia social 

europeia, a qual fosse capaz de examinar a realidade societal que se constituía no 

território europeu. 

Mais tarde, por volta do ano de 1961, Serge Moscovici inaugurou os debates 

acerca da teoria das representações sociais. Tal debate surgiu a partir da obra “La 

Psychanalyse, son image et son public”, um trabalho que tinha como foco principal a 

compreensão de como que as pessoas daquele contexto social estudado pelo autor, 

construíam os seus conhecimentos a respeito da psicanálise. É nesse mesmo 

trabalho que o escritor introduz a utilização do conceito de representação social, se 

referindo as compreensões do grupo social analisado (SÁ, 1996). 

A pesquisa inaugural de Serge Moscovici marcou a construção da Teoria das 

Representações Sociais, mas é importante dizer que a sua expansão mundial contou 

com colaborações importantes, as quais foram feitas por diferentes autores, ao longo 

das décadas seguintes. Como por exemplo na década de 1960, onde o trabalho de 

Claudine Herzlich sobre representações sociais da saúde e da doença ofereceu novos 

caminhos para a teoria das representações sociais. Já no Brasil, essa influência 

apareceu na década de 1970, onde pesquisadores da Universidade Federal de Minas 

Gerais realizaram os primeiros estudos baseados nesse referencial, como foi o caso 

da pesquisa em Capim Branco sobre saúde e doença. Mais adiante, na década de 

1980, a psicóloga Denise Jodelet foi uma das principais responsáveis por ampliar 

ainda mais a visibilidade da Teoria das Representações Sociais no Brasil, chegando 

a ministrar cursos e fazer importantes contribuições em pesquisas (COLLARES-DA-

ROCHA; WOLTER; WACHELKE, 2016). 

Retomando os esforços de Serge Moscovici, parte do trabalho de formulação 

da noção que vai ser utilizada pelo autor, ao empregar o termo “representação”, 

“representação social”, surge como resultado dos conhecimentos partilhados por 

outros autores e algumas áreas, tais como a sociologia, antropologia e a própria 

psicologia. Serge Moscovici parte de um lugar de inquietação, ocupado por alguém 

que considerava que as compreensões compartilhadas pelos autores de sua época 

não davam conta de explicar a relação dos fenômenos sociais, individuais e 

estabelecer uma articulação entre eles. 

É a partir disso que o autor concebe a noção de representações sociais, 

compreendendo a complexidade dos fenômenos individuais e sociais, numa tentativa 



22 
 

 

de estabelecer uma teoria geral que possibilitasse o avanço da psicologia social. 

Portanto, atribui a noção de representações sociais como sendo: 

[...] um conjunto de conceitos, proposições, e explicações originados na vida 
cotidiana no curso de comunicações interpessoais. Elas são o equivalente, 
em nossa sociedade, dos mitos e sistemas de crenças das sociedades 
tradicionais; podem também ser vistas como a versão contemporânea do 
senso comum. (MOSCOVICI 1981, p. 181). 
 

De acordo com essa perspectiva, as Representações Sociais (RS) simbolizam 

os resultados dos processos de construção de significados, os quais os diferentes 

grupos sociais vivenciam acerca dos mais variados objetos e compartilham entre si. 

Esses se organizam de modo a se retroalimentarem, e referenciarem-se como 

principal fonte de informação. Naiff e Naiff (2008) reforçam essa percepção ao 

escrevem que as representações sociais são como uma forma específica de 

conhecimento, ou seja, o saber do senso comum, os quais apresentam conteúdos 

originados através do contexto social, evidenciando de maneira mais ampla, uma 

forma de pensamento social.  Ou seja, a partir do pertencimento a um determinado 

grupo social, os indivíduos assumem um lugar de sujeito e dada as suas interações, 

passam a incorporar em seu imaginário as noções que são partilhadas entre os 

sujeitos que compõe o mesmo grupo. Deste modo, fazem uso do elemento da 

comunicação (verbal e não verbal) como a principal ferramenta para o fomento das 

representações sociais. 

Naiff e Naiff (2008) afirmam que pensar em representações sociais implica 

obrigatoriamente na necessidade de considerá-las enquanto resultantes da dimensão 

simbólica da vida social dos sujeitos, pois servem como meios de ação sobre o mundo 

e sobre os outros. As representações vão se originar no cotidiano, e nas relações que 

são estabelecidas por essas pessoas, seja na família, na escola, no trabalho, nas 

relações religiosas, ou em outras dimensões da vida social. Pode-se dizer que onde 

quer que exista uma realidade a ser apropriada e partilhada, é possível a construção 

de representações sociais. Portanto, é por isso que se escreve que o objetivo passa 

a ser subjetivo, uma vez que o indivíduo deixa de enxergar o mundo de maneira 

objetiva e concreta, e passa a compreender o universo real a partir de uma perspectiva 

subjetiva que sofre influência do grupo ou dos grupos que faz parte. 

De maneira prática, a depender do local onde uma pessoa esteja, a qual ou a 

quais grupos sociais ela faça parte, a maneira como ela vai pensar, conceber e se 

comportar em relação a uma imagem de uma santa católica, como por exemplo, 



23 
 

 

Nossa Senhora da Conceição Aparecida, uma referência para as religiosidades 

católicas, vai dialogar diretamente com os conhecimentos que lhe foram 

compartilhados ao longo da vida por esses grupos, de modo a constituir o que 

Moscovici se refere como representações sociais, que são as grandes responsáveis 

por orientar a vida subjetiva dos sujeitos. Nesse sentido, Naiff e Naiff (2008) dizem 

que as representações sociais não apenas surgem do contexto sociocultural a qual os 

sujeitos fazem parte, mas são também continuamente moldados por ele. Isso quer 

dizer que compreender como uma pessoa percebe ou se relaciona com objetos 

religiosos, como Nossa Senhora Aparecida, requer uma análise das interações sociais 

e as trocas que acontecem no seu cotidiano. É importante levar em consideração o 

fato de que essas relações são fundamentais no processo de produção e reprodução 

de significados, o que constituem as representações sociais e agem diretamente nos 

modos de pensar e agir dos sujeitos. 

Quanto a organização das representações sociais, elas possuem três grandes 

dimensões que são responsáveis pelo estabelecimento de um modelo mental e 

processual, em uma relação do grupo sobre o objeto. Moscovici (1976) escreve que a 

primeira das três dimensões é o que se constituiu como informação, que são os 

conceitos que o grupo detém em relação ao objeto. Nesta dimensão, a representação 

social traz consigo a condição de fornecer determinados conhecimentos aos sujeitos 

que desejam se aproximar de uma compreensão. Já a segunda das dimensões é 

definida como campo de representação ou imagem, que diz respeito a como que o 

objeto está organizado dentro de um modelo representacional, ou seja, a imagem 

concreta e objetiva que o grupo possui sobre o objeto. Por fim, a terceira das 

dimensões é o que se chama de atitude, a qual determina e orienta a maneira como 

os sujeitos vão se comportar em relação ao objeto. 

Por conseguinte, os teóricos das representações sociais atribuem destaque a 

duas dessas dimensões que foram apresentadas acima, são elas: campo de 

representação e atitude. Com relação a atitude, Moscovici (1976) diz que talvez ela 

seja a grande responsável pelo processo de construção de uma representação social, 

visto que comumente os sujeitos primeiro se comportam em relação a um objeto, 

depois que eles vão se informar sobre o objeto e por último o representam em suas 

mentes. Contudo, Ibañez (1988) atribui maior importância a hierarquização dos 

elementos que acontece na dimensão do campo de representação, a qual será 

explorada mais a frente, quando for falado sobre a teoria do núcleo central. 



24 
 

 

Dentre os teóricos da Teoria das Representações Sociais, Denise Jodelet é um 

dos nomes que mais fizeram contribuições importantes. Jodelet (2001) aponta em um 

de seus escritos a relevância da teoria, ela explica que embora haja uma analogia das 

representações sociais ao conhecimento do senso comum, o estudo das 

representações é tão importante quanto  o estudo do conhecimento científico, uma 

vez que ao se aproximar das representações de um sujeito, é possível conhecer o 

universo simbólico e subjetivo que o liga ao grupo social do qual faz parte, na medida 

em que essas compreensões orientam os seus saberes, comportamentos, 

pensamentos e etc. Portanto, é através da análise das representações sociais que é 

possível acessar parte de um universo no qual o indivíduo se torna sujeito, ao 

incorporar conhecimentos transmitidos pelo seu grupo, ao mesmo tempo em que é 

capaz de compreender como o grupo se organiza. 

Ainda sobre as percepções de Jodelet (2001), essa escreve que as 

representações sociais têm como objetivo principal: construir uma realidade que seja 

comum aos sujeitos que compõe um determinado grupo social. Portanto, é cabível 

dizer que as representações sociais servem aos objetivos do grupo que as criam, 

compartilham, ou simplesmente repassam, mas independente do seu objetivo, de 

maneira latente, essas representações acabam tendo como efeito a orientação de um 

dado grupo de pessoas em prol da realidade que vos é compartilhada. 

Sendo assim, pode-se dizer que as representações também são formas de 

conhecer o mundo, possibilitando diálogos (interpessoal e intrapessoal) a partir da 

realidade partilhada pelo grupo, ou pelos grupos sociais dos quais os sujeitos fazem 

parte, quase que como um método de conhecimento. Diga-se de passagem, um meio 

de conhecer algo, só que sem precisar necessariamente de uma validação, métodos 

científicos ou sistematização. O próprio grupo social confere validade aos 

conhecimentos que são compartilhados entre si e para os seus, de modo que isso 

lhes confira pertencimento ao grupo. 

No entanto, embora um mesmo conhecimento seja compartilhado para um 

conjunto de indivíduos, que passam a ser sujeitos, esses possivelmente terão visões 

diferentes, em alguma medida, referentes a um mesmo objeto social, interpretações 

essas que passam por um crivo que está em diálogo com os seus marcadores e os 

diferentes grupos sociais dos quais fazem parte. Veja o exemplo, sujeitos que tenham 

religiosidades de matriz africana, quando introduzidos a cosmovisão africana, 

comumente aprendem que as matas estão associadas ao campo de domínio do Orixá 



25 
 

 

Oxóssi, o qual é conhecido como o senhor das matas, orixá da caça e que tem sua 

força ligada a elas. Entretanto, esses mesmos sujeitos, se questionados sobre como 

que representam Oxóssi, provavelmente apresentarão visões que se desdobram entre 

as matas, caça e entre outras variações, em maior ou menor medida, as quais são 

justificadas pelas inúmeras variáveis que podem estar por trás do processo de 

evocação e subjetivação de cada um. Apesar disso, haverá sempre um núcleo que 

estabelecerá uma ligação entre as representações sociais compartilhadas, unificando 

as diferentes possibilidades apresentadas pelos sujeitos, mesmo que esses sejam 

marcados por variáveis diferentes, tirando o fato das religiosidades de matriz africana 

os unir, enquanto mesmo grupo social. 

Levando em consideração o exemplo apresentado acima, que propõe possíveis 

conhecimentos a serem partilhados pelos sujeitos com religiosidades de matriz 

africana, mesmo que ocorram variações nos conhecimentos que são expostos, é 

inegável numa perspectiva da teoria das representações sociais, pensar que a partir 

do grupo em que ocupam, os sujeitos são influenciados no modo como simbolizam 

Oxóssi, na maneira como o interpretam e se comportam perante esse objeto. Este 

mesmo processo de construção das representações sociais, possivelmente será 

diferente para as pessoas que não tenham religiosidades ou religiosidades de matriz 

africana, o qual pode sofrer outras influências a depender do grupo social a que 

estejam inseridas e dos processos de significação que experienciam. 

De antemão, é importante pontuar que nem sempre as representações sociais 

que um sujeito possui sobre um determinado objeto social, vão simbolizar a risca, a 

totalidade do objeto que é representado para o grupo social do qual o sujeito faz parte. 

Visto que, a representação é resultado de construções do grupo que são expressas 

pelo sujeito, ou seja, o sujeito compartilha essas influências que sofre por parte do 

seu grupo social de diferentes modos, nem todo mundo vai incorporar completamente 

a mesma coisa ou do mesmo modo, levando em consideração a dinâmica de 

funcionamento do seu aparelho psíquico, que em tese é diferente dos demais sujeitos. 

Exemplificando, em um ônibus lotado em uma rodovia em direção a cidade de 

Seropédica no estado do Rio de Janeiro, ao questionar os(as) passageiros(as) sobre 

as suas representações acerca de Seropédica, embora tenham-se alguns grupos 

sociais dos quais esses mesmos passageiros do ônibus compartilham, como por 

exemplo serem cariocas (considerando o nascimento na cidade do RJ), 

brasileiros(as), pessoas que pegam o ônibus de Seropédica e entre outros grupos, a 



26 
 

 

depender de com qual lupa se analisam os marcadores de cada um, dificilmente, todos 

os(as) passageiros(as) compartilharão as mesmas visões sobre o objeto 

“Seropédica”, isso porque como foi dito anteriormente, as representações sociais são 

construções sociais que são expressas pelos sujeitos, a depender da maneira como 

modelizam os objetos. 

O estudo das representações sociais pode levar a uma aproximação e melhor 

conhecimento de como os sujeitos de um determinado grupo social, constituem as 

suas compreensões acerca do mundo objetivo, o qual está em diálogo com o seu 

mundo subjetivo, diga-se de passagem que o estudo das representações sociais é um 

meio  de apreciação do conhecimento subjetivo que os sujeitos estabelecem e que é 

partilhado entre o seu grupo social. Em síntese, se debruçar sobre esse estudo está 

para além de meros conhecimentos, é compreender como os sujeitos de um grupo se 

comportam, representam e o que sabem sobre um objeto social, levando em 

consideração as dimensões sociais das representações. 

Pensando nisso, Moscovici (1976, p. 254) escreve que: 

“... vemos em funcionamento dois sistemas cognitivos, um que procede às 
associações, inclusões, discriminações, deduções, ou seja, o sistema 
operatório, e outro que controla, verifica, seleciona com a ajuda de regras, 
lógicas ou não; trata-se de uma espécie de metassistema que retrabalha a 
matéria produzida pelo primeiro”. 
 

Na medida em que as representações sociais vão sendo formadas, esses dois 

sistemas de funcionamento do aparelho psíquico entram em ação, possibilitando o 

processo de constituição das representações sociais, de modo que o processo 

relacional destes dois sistemas opere de modo dinâmico. Tem-se um movimento de 

operar tudo aquilo que se tem apreendido, integrando no aparelho psíquico do sujeito 

e conduzindo toda a sua atividade do ponto de vista cognitivo. E um segundo 

movimento, uma espécie de processo responsável pela manutenção de tudo aquilo 

que fora apreendido. 

Resgatando o exemplo das pessoas com religiosidades de matriz africana, um 

sujeito deste grupo, ao saber que o objeto “Oxóssi” tem uma associação as matas, 

quando precisar fazer uma oferenda a esse Orixá, possivelmente ele deduzirá que a 

oferenda será mais bem recebida se feita nas matas, e assim, por conseguinte. Assim 

como, o outro sistema que faz a manutenção dos conhecimentos que se tem sobre 

esse Orixá. Dada a lógica das representações sociais, os dois sistemas estão em 



27 
 

 

funcionamento e contribuindo para que todo o processo a partir das estruturas que se 

tem, aconteçam. 

Dados os estudos sobre as representações sociais, alguns autores coincidem 

em um mesmo caminho, ao compreenderem a existência de algumas condições que 

conferem a necessidade do desenvolvimento das representações sociais, levando em 

consideração as muitas compreensões sobre um mesmo objeto social. Quanto a 

essas condições para se produzir, destaca-se que elas são divididas em três: 

dispersão da informação, focalização e pressão à inferência. Segundo Vala (1993) a 

dispersão da informação é a ausência de conhecimentos disponíveis e necessários 

para que os indivíduos consigam interpretar precisamente um objeto. Já a focalização 

diz respeito aos interesses que estão por trás da organização de uma representação, 

e que levam os indivíduos a darem foco em uma interpretação específica sobre 

determinado objeto. Por fim, a pressão a inferência é a maneira como os indivíduos 

se sentem estimulados ao se depararem com um objeto, fazendo com que haja uma 

pressão a tomada de pensamento e comportamento perante esse. 

Diga-se de passagem, que esses três aspectos apontados e descritos acima, 

seriam as grandes molas propulsoras para que um grupo ou conjunto social construa 

uma representação social que será amplamente compartilhada por esses e que guiará 

todo o seu modo de pensar, agir e representar. Entretanto, é importante destacar que 

embora geralmente haja uma intencionalidade por trás da constituição das 

representações perante os objetos sociais, pode acontecer de um objeto em 

específico não contar com uma representação social, levando em consideração a 

necessidade de haver uma estrutura para sustentar uma representação social, do 

contrário, pode haver apenas ideias soltas, imagens e outros. 

Por hora, a escrita se inclinará apenas sobre aquilo que constitui uma 

representação social, de modo que seja possível explicar como a existência da 

representação pode servir ao sujeito. Abric (1994 apud Sá 1996) diz que essas 

acabam assumindo quatros funções na vida daqueles que as apreende, são elas: 

função de saber, função identitária, função de orientação e função justificatória. A 

função de saber, serve ao sujeito como forma de poder conhecer um objeto, podendo 

adquirir conhecimentos que estejam alinhados ao grupo social do qual faz parte. Já a 

função identitária garante ao sujeito uma identidade quase que social, como se deter 

determinada representação marcasse de qual lugar esse sujeito fala e a qual grupo 

está inserido. E a função de orientação vai conduzir a maneira como o sujeito vai se 



28 
 

 

comportar perante o objeto, como se relacionará com tudo que diz respeito ao objeto 

e como se direcionará perante esse. Concluindo, a função justificatória confere uma 

espécie de justificativa plausível dentro dos limites que são estabelecidos entre o seu 

grupo, com relação ao objeto, é como se o sujeito pudesse justificar como se 

comportar, o que pensa e fala sob o viés da representação social que o seu grupo 

carrega. 

Ao identificar as representações sociais que são permeadas no núcleo dos 

grupos é possível entender a maneira como essas agem na vida dos sujeitos, a partir 

de uma dimensão funcional da teoria que embasa o estudo das representações. Dito 

isso, é possível afirmar que aquilo que é compartilhado entre o grupo e para o grupo 

não serve apenas como um conhecimento socialmente difundido, mas um 

conhecimento que para além de ser incorporado no aparelho psíquico daqueles que 

os tem acesso, se desdobra na vida dos sujeitos e organiza a maneira como eles vão 

se relacionar com os diferentes objetos sociais que se apresentam no seu cotidiano. 

Em vista disso, Ditz (2023) pontua que as representações sociais permitem 

compreender como os diferentes sujeitos se posicionam frente as questões que 

atravessam a sociedade e os atravessam, considerando aspectos que vão desde a 

dimensão histórica até os processos de produção de subjetividade. 

Neste sentido, Serge faz uma consideração importante, posto que, embora as 

representações assumam os mesmos objetivos do ponto de vista funcional, conforme 

explicado anteriormente, Moscovicci (1976, p. 56) diz que “representar uma coisa (...) 

não é com efeito simplesmente duplicá-la, repeti-la ou reproduzi-la; é reconstituí-la, 

retocá-la, modificar lhe o texto”. Em essencial, cada indivíduo quando numa relação 

de sujeito com o seu grupo social, vai estabelecer as suas representações sociais de 

um modo que essas passem por um processo de transformação. Aquilo que é 

aprendido não perderá a sua natureza estruturante, entretanto, cada sujeito será 

afetado perante esses conhecimentos de uma forma particular e a partir disso, se dará 

as suas integrações. 

Considerando o movimento acima, se faz necessário pensar acerca do 

processo de constituição das representações, de modo que se destacam dois 

mecanismos importantes, uma vez que o sujeito tem acesso a um conhecimento 

difundido pelo grupo. Portanto, a ancoragem e a objetivação são fundamentais, 

Sawaia (2004, p. 76) diz que “ancoragem é o processo de assimilação de novas 



29 
 

 

informações a um conteúdo cognitivo-emocional pré-existente, e objetivação é a 

transformação de um conceito abstrato em algo tangível”. 

Ainda sobre os dois mecanismos acima, a ancoragem funciona como se a partir 

daquilo que já existe no aparelho psíquico do sujeito, fossem integrados novos 

conhecimentos, de modo que ocorram transformações no conteúdo existente. O 

processo de ancoragem transforma o não familiar em familiar, possibilitando um 

diálogo dos conteúdos velhos com os novos conteúdos, sob uma perspectiva de 

aproveitamento e integração. Exemplificando, em um grupo de pessoas com 

religiosidades de matriz africana, apreende-se que o Orixá Oxóssi está intimamente 

ligado as matas, entretanto, antes mesmo de aprender esse conhecimento, um sujeito 

pode ter concepções que giram em torno de que as matas era um território habitado 

pelos povos originários, repleto de fauna e flora e outras coisas. Quando esse sujeito 

toma conhecimento de que as matas estão conectadas a Oxóssi, o processo de 

ancoragem entra em ação, fazendo com que esse novo conhecimento seja integrado, 

agregado aos conteúdos pré-existentes. Aproveitando esse exemplo, dado o processo 

de aprendizagem, o sujeito pode associar as matas a Oxóssi, de modo que as matas 

tomem a forma ou figura de Oxóssi, quando esse pensa nelas. Portanto, a objetivação 

consiste na reprodução de um objeto em uma forma ou imagem, fazendo com que o 

concreto se torne algo quase que tangível. 

 

1.2. De uma teoria geral a teorias específicas: Abordagens em 

representações sociais 

 

Embora os primeiros registros da Teoria das Representações Sociais tenham 

sido feitos por Serge Moscovici, por volta do ano de 1961, fazendo uso de algumas 

ideias de outros campos de conhecimento, principalmente partindo do conceito de 

representações coletivas, que fora cunhado por Emilie Durkheim. Apesar disso, Serge 

discordava da ideia de “coletivo” empregada por Emilie, para além das ideias 

funcionalistas e positivistas das teorias que permeavam a sua época. 

É a partir do contexto apresentado acima, que surge a ideia de uma grande 

teoria, ou melhor dizendo, uma teoria geral das representações sociais. Entretanto, 

Moscovici (1976, p. 39) expõe que “se a realidade das representações sociais é fácil 

de captar, o conceito não é”, o próprio criador reconhecia a complexidade em 



30 
 

 

apresentar uma definição que desse conta de traduzir em sua totalidade, o fenômeno 

das representações sociais. 

Posto isso, com o intuito de desdobrar as perspectivas iniciais de Serge 

Moscovici, algumas abordagens foram concebidas por diferentes teóricos, que se 

propuseram a apresentar teorias especificas, ambas com enfoques diferentes, se 

tratando do universo reificado da teoria das representações sociais. No entanto, Sá 

(1996, p. 65) faz um adendo importante sobre essas abordagens “não se trata por 

certo de teorias incompatíveis entre si, na medida em que provêm todas de uma 

mesma matriz básica e de modo algum a desautorizam”. Embora, haja uma certa 

especificidade em cada uma das teorias, essas teriam um caráter complementar, ao 

invés de proporem uma lógica excludente. Portanto, dentre as abordagens, três 

correntes ganharam um certo destaque, são elas: Abordagem cultural, Abordagem 

societal e Abordagem estrutural. 

A abordagem cultural é uma abordagem que foi elaborada por Denise Jodelet, 

por volta dos anos 80. Jodelet (2000 apud ALMEIDA, 2005) divide a abordagem 

cultural em dois enfoques: social e cultural, sinalizando que por essas duas instâncias 

se desenvolvem as formações mentais e coletivas. Na perspectiva da abordagem 

cultural, Jodelet descreve que as representações sociais são meios pelos quais os 

sujeitos vão perceber a vida, a partir do lugar em que estão inseridos, levando em 

consideração os aspectos sociais e culturais como elementos que dialogam entre si, 

e que são importantes neste processo de constituição. 

A partir da proposta teórica de Jodelet (1990 apud TOMÉ; FORMIGA, 2020), 

ao se estudar as representações como um processo, o foco deve estar na estrutura 

da representação, suas condições e práticas sociais que fazem com essas se deem 

e expliquem as suas manifestações, de modo a avaliar os aspectos culturais, 

ideológicos e interacionais que predominam no grupo investigado, explicando a 

emergência do núcleo figurativo e sua rede de significações. 

Quanto a Abordagem societal, essa foi desenvolvida sobretudo por Willem 

Doise. Willem ao desenvolver essa abordagem, concebe uma visão um pouco mais 

sociológica quanto ao entendimento das representações sociais. Esse autor acredita 

que as representações que os sujeitos possuem, surgem principalmente dos grupos 

aos quais estão inseridos, de modo que a noção de um mesmo objeto ao ser 

compartilhada pelos sujeitos, pode ter uma variação em sua noção, que está 



31 
 

 

intimamente ligada ao grupo do qual faz parte. Willem ao compor a metodologia desta 

abordagem, se propõe em: 

“mostrar como o indivíduo dispõe de processos que lhe permitem funcionar 
em sociedade e, de maneira complementar, como dinâmicas sociais, 
particularmente interacionais, posicionais ou de valores e de crenças gerais, 
orientam o funcionamento desses processos.” (DOISE, 2002, p. 28). 
 

Por último, a Abordagem estrutural, que será a abordagem na qual esta 

pesquisa se apoiará do ponto de vista metodológico, terá um destaque, de modo que 

seja possível apresentar um conhecimento mais detalhado acerca do que essa 

metodologia propõe em sua concepção. Para isso, dedicaremos um subcapítulo 

inteiro para descrever essa abordagem criada por Jean-Claude Abric e descrever um 

dos seus pressupostos fundamentais, que é a teoria do núcleo central. 

 

1.3. A Abordagem Estrutural e a Teoria do Núcleo Central 

 

A Abordagem estrutural é mais uma das teorias que complementam a “grande 

teoria”, cunhada por Serge Moscovici. Entretanto, é importante ressaltar que embora 

a abordagem estrutural complemente a teoria das representações sociais, essa teoria 

proposta por Jean-Claude Abric não tem como objetivo competir em tamanho ou 

relevância, se comparada a TRS, portanto, a proposta é constituir uma abordagem 

complementar. 

Conforme exposto acima, a Abordagem estrutural cunhada por Jean-Claude 

Abric por volta da década de 70, é uma abordagem complementar a teoria das 

representações sociais, que faz uso de muitos elementos desta primeira teoria, 

propondo um movimento que Flament (1989 p. 204) enxerga como: "para que a teoria 

das representações sociais se torne mais heurística para a prática social e para a 

pesquisa". 

A partir disso, Abric (1994, p. 188) parte de uma noção de que as 

representações sociais seriam “o produto e o processo de uma atividade mental pela 

qual um indivíduo ou um grupo reconstitui o real com que se confronta e lhe atribui 

uma significação específica”. Sendo assim, as representações sociais seriam o 

resultado de um processo dialético do indivíduo e/ou grupo social, que vai possibilitar 

o desenvolvimento de uma organização estruturante para esses, de modo que tenham 

os seus comportamentos, práticas e conhecimentos “influenciados” a partir do diálogo 

com o social. 



32 
 

 

Outrora, para Abric compor o que Sá (1996, p. 52) atribui como “[...] uma das 

maiores contribuições atuais ao refinamento conceitual, teórico e metodológico do 

estudo das representações sociais”. O teórico percorreu um caminho onde, algumas 

percepções da sua teoria surgiram quando se deparou com resultados de uma 

pesquisa experimental de laboratório, embora a teoria das representações tenha 

pouca familiaridade com esse tipo de pesquisa. Entretanto, ao verificar a hipótese “os 

comportamentos dos sujeitos ou dos grupos não são determinados pelas 

características objetivas da situação, mas pela representação da situação.” (SÁ, 1996, 

p. 54), foi quando conseguiu fazer aferições importantes, que mais tarde vieram a 

contribuir para a construção da Abordagem Estrutural, embora esse processo não 

tenha sido linear, e nesta mesma pesquisa, tenham existido algumas objeções quanto 

as induções das representações que foram realizadas. Quanto as induções e ao 

método da pesquisa experimental de laboratório, Farr (1984, p. 143) descreve que: 

As representações são cognitivas/individuais mas seu modo de liberação é 
social, na medida em que são medidas pelas instruções experimentais. Elas 
estão implícitas na língua que experimentadores e sujeitos falam e 
compreendem. 
 

Sá (1996, p. 61) “[...] é esta ocupação com a metodologia experimental do 

estudo das representações sociais que constitui o plano de fundo, não só da 

emergência, mas também do contínuo desenvolvimento da teoria”. Essa importante 

pontuação de Sá, faz com que se pense que embora não se tenha seguido com esse 

tipo de pesquisa quando se trata das representações sociais, de algum modo, foi 

necessário se deparar com todas as questões que surgiram a partir disso, 

considerando que a teoria do núcleo central, que é um importante elemento 

constituinte da abordagem estrutural se aproveita desse momento para se 

desenvolver.  

Em continuidade ao que surgiu de resultados desses estudos da pesquisa 

experimental, em 1976 Abric propôs a teoria do núcleo central em sua tese de 

doutorado, ainda que como uma hipótese sobre a maneira como as representações 

sociais são estruturadas, a partir disso, surge o nome de abordagem estrutural, 

pensando as representações a partir da construção de estruturas. Portanto, descreve 

que o modo como as representações são estruturadas evidencia que os elementos 

que constituem a representação são hierarquizados, e organizados em torno de um 

núcleo central, que pode ser composto por um ou alguns componentes que vão 

representar o seu sentido. (ABRIC, 1994 apud SÁ, 1996). Logo, pode ser que alguns 



33 
 

 

sujeitos, embora sejam do mesmo grupo social, partilhem de representações sociais 

diferentes, que é o que mais a frente, Abric estabelece como elementos periféricos, 

entretanto, mesmo que isso aconteça, haverá um núcleo central por trás das 

representações que os unem, configurando um significado para essas. 

Ainda sobre o Núcleo Central, Abric (1994, apud SÁ, 1996, p. 67) escreve que 

esse é “um subconjunto da representação, composto de um ou alguns elementos cuja 

ausência desestruturaria a representação ou lhe daria uma significação 

completamente diferente”. Sendo assim, por trás de toda e qualquer representação 

compartilhada pelos grupos sociais, sobre um determinado objeto comum a esses, 

haverá a presença de um núcleo central que dará a sustentação para a representação. 

Tome como exemplo, uma pesquisa realizada com o objetivo de compreender 

as representações sociais de docentes da área da saúde acerca da religião e 

espiritualidade. Em vista disso, um dos métodos utilizados foi um questionário de 

evocação livre, cujas palavras indutoras foram “religião” e “espiritualidade”. A partir 

disso, na etapa de análise e interpretação dos dados, com relação ao termo religião, 

as palavras que tiveram uma maior frequência e possivelmente são elementos que 

compõe o núcleo central, foram: fé, Deus, crença, paz. Acerca do termo 

espiritualidade, as palavras que mais apareceram foram: fé, crença e força, do mesmo 

modo, essas possivelmente fazem parte do núcleo central (BORGES; SANTOS; 

PINHEIRO, 2015). 

Em vista da existência de um núcleo central organizando as representações, 

Abric aponta a existência de duas funções as quais esse núcleo seria responsável, 

são elas: função geradora e função organizadora. Quanto a função geradora, o autor 

escreve que “é o elemento pelo qual se cria, ou se transforma, a significação dos 

outros elementos constitutivos da representação. É por ele que esses elementos 

tomam um sentido, um valor” (ABRIC, 1994, p. 22 apud SÁ, 1996, p. 70). Segundo 

Abric (1994, p. 22 apud SÁ, 1996, p. 70) a função organizadora procede de modo que 

“o núcleo central que determina a natureza dos laços que unem entre si os elementos 

da representação. Ele é nesse sentido o elemento unificador e estabilizador da 

representação”. 

O autor ainda acrescenta a ideia de que o núcleo central depende dessas 

funções para que ele se mantenha estável perante as mudanças, resistindo as 

transformações societais. Entretanto, isso não quer dizer que o núcleo central não 

possa mudar, mas o que se quer dizer é que há uma maior dificuldade em o núcleo 



34 
 

 

sofrer uma alteração, visto que esse tipo de mudança implicaria em uma alteração 

total da representação social e consequentemente das suas funções. 

A constituição do núcleo central dependerá não só da natureza do objeto, mas 

também do tipo de relação que os respectivos grupos sociais possuem com o objeto. 

Por isso, identificar o núcleo central de uma representação social é um processo 

importante na perspectiva da abordagem estrutural, visto que através desse 

movimento se poderá entender como se dão as relações dos grupos com os objetos 

sociais, e possibilitará uma compreensão não só das estruturas do sistema central, 

mas também do sistema periférico. 

Explicando a noção de sistema periférico, uma vez que nos parágrafos 

anteriores se ateve a explicar o núcleo central que compõe o sistema central. Sendo 

assim, o sistema periférico é composto pelos elementos complementares ao sistema 

central, que também compõem a representação social, permitindo adaptações por 

parte dos sujeitos, em um diálogo com os elementos centrais da representação social. 

Segundo Bertoni e Galinkin (2017, p. 111-112): 

os elementos periféricos, ao mesmo tempo, tornam imediatamente 
compreensíveis e transmissíveis a formulação da representação em termos 
concretos (concretização). Constituem seu aspecto móvel e evolutivo 
(regulação) e onde poderão aparecer e ser toleradas as contradições 
(defesa), uma vez que o núcleo central é resistente à mudança, posto que 
sua transformação provocaria uma completa alteração. 
 

Logo, o sistema periférico ao ser composto pelos elementos periféricos, 

possibilita uma certa flexibilidade as representações sociais, sem que o seu núcleo 

central seja modificado, mas levando em consideração o sentido desse, esses novos 

elementos são associados ao sistema central. 

A partir disso, de acordo com Alves-Mazzotti (2002, p. 23) o Núcleo Central 

(Sistema central) e o Sistema Periférico das representações apresentam as seguintes 

características: 

 

Tabela 1 - Características do núcleo central e sistema periférico 

Núcleo Central Sistema Periférico 

Ligado a memória coletiva e à história

do grupo 

Permite a integração das experiências

e das histórias individuais 

Consensual: define a homogeneidade

do grupo 

Suporta a heterogeneidade do grupo 



35 
 

 

Estável, coerente e rígido Flexível, suporta contradições 

Resiste à mudança Se transforma 

Pouco sensível ao contexto imediato Sensível ao contexto imediato 

Gera a significação da 

representação e determina sua 

organização. 

Permite a  adaptação à realidade 

concreta e a diferenciação de 

conteúdo; protege o sistema central. 

Fonte: ALVES-MAZZOTTI (2002, p. 23) 

 

De acordo com Wolter, Wachelke e Naiff (2016), os avanços teóricos e 

metodológicos dentro da Abordagem Estrutural exibem uma consecutiva adaptação 

da teoria em direção a um conhecimento mais dinâmico e pertinente sobre as 

representações sociais, na medida em que ela avança nas suas implicações práticas 

e analíticas no universo das ciências sociais. 

Por fim, compreende-se a abordagem estrutural como uma importante 

abordagem complementar a “grande teoria” das representações sociais, levando em 

consideração que Abric e os demais autores que se propuseram em desenvolver esta 

abordagem, fizeram uso de uma base conceitual robusta para conceber importantes 

elementos que a compõe, como os expostos ao longo do capítulo. 

 

CAPÍTULO 2 – RELIGIOSIDADES DE MATRIZ AFRICANA 

 

2.1. Caminhos de Axé: uma jornada sobre as religiosidades de matriz africana 

 

Dialogar sobre as religiosidades de matriz africana passa inevitavelmente por 

uma via onde é importante compreender como que as religiosidades se deram em um 

país tão diverso do ponto de vista racial e multicultural, como o Brasil. Para além, do 

fato de que o termo “religiosidades de matriz africana” só tem sentido no Brasil a partir 

do movimento de diáspora, descrito por Marques (2019, p.1), como “o nome dado a 

um fenômeno caracterizado pela imigração forçada de africanos, durante o tráfico 

transatlântico de escravizados”. Portanto, para discutir sobre as religiosidades de 

matriz africana, de antemão, evidencia-se a gênese das religiosidades e da população 

de origem africana no Brasil. 

No princípio, o Brasil era um país habitado pelos povos indígenas que foram os 

habitantes originários deste país, antes da chegada dos povos portugueses. Levando 



36 
 

 

em consideração a existência dos povos originários no Brasil, esses já desenvolviam 

práticas que mais tarde foram entendidas como “práticas religiosas”, por essas 

CNFCP (2023) descreve como “atividade ritual por meio da qual as pessoas 

expressam de forma simbólica, através de sua conduta, o relacionamento com o 

mundo sagrado”. Alguns exemplos das práticas dos povos indígenas são: os rituais 

com pajés, feiticeiros, rituais xamânicos, uso de plantas como tabaco e ayahuasca 

associadas a elevação espiritual, entre outras. Entretanto, com a chegada dos 

portugueses em terras brasileiras, os povos originários passaram por um longo 

processo de catequização, o que fez com que se desprendessem forçosamente das 

suas práticas religiosas, culturais e sociais, passando a incorporar os elementos 

propagados pelos portugueses, tendo esse advento ocorrido não só com os povos 

indígenas, mas também com a população negra de origem africana. 

Não satisfeitos com o domínio das terras ocupadas pelos povos indígenas, o 

controle desses e a sua respectiva relação de escravização, os povos portugueses 

ainda se dispuseram a retirar os povos africanos de suas terras e trazerem para o 

Brasil, os escravizando junto dos povos indígenas, para que ambos contribuíssem aos 

negócios dos colonizadores. Segundo Caputo (2012, p. 40): 

Quinze milhões de pessoas, de diferentes regiões da África, que traziam suas 
relações com a vida, a morte, as pessoas, a natureza, a palavra, a família, o 
sexo, a ancestralidade, Deus, deuses, as energias, a arte, a comida, o tempo 
e a educação. Enfim, com as suas formas de ver, pensar, sentir, falar e agir 
no mundo. Espalhadas assim formaram o que se chama de diáspora africana, 
ou seja, os negros e negros que, nesse caso, sequestrados das suas terras, 
levaram consigo as suas tradições, mantendo-as e recriando-as no mundo, 
inclusive no Brasil. 
 

E dentre todos os saberes e práticas que a população negra escravizada no 

Brasil trouxe consigo, um deles foi fundamental para que conseguissem resistir aos 

impactos da escravização na sua subjetividade, tendo sido as suas religiosidades 

elementos cruciais para a sua manutenção no país e aproximação da sua cultura de 

origem africana. De acordo com Pargament (1996), a religião/religiosidade pode 

transformar os momentos mais difíceis da vida em uma força motriz para o 

enfrentamento das dificuldades. Assim sendo, teriam as práticas religiosas da 

população negra, proporcionado uma espécie de mecanismo para enfrentarem as 

questões que viviam na época. 

Entretanto, as práticas religiosas de origem africana não podiam ser 

desempenhadas em sua totalidade pela população negra local, visto que na época a 

religiosidade católica era algo hegemônico, e caso houvesse alguma prática que se 



37 
 

 

opusesse, a população praticante sofria algumas punições. Romão (2018, p. 364) diz 

que “os negros foram assimilando cada vez mais a cultura brasileira e a religiosidade 

dos portugueses, e assim foram descobrindo como poderiam empregar os nomes dos 

santos católicos, para na verdade cultuarem suas divindades [...]”. Na impossibilidade 

de cultuar os seus orixás e deuses africanos de maneira explícita, a população negra 

escravizada se apropriou dos elementos da religiosidade católica para que 

conseguissem praticar a sua religiosidade de origem africana, foi assim que se deu o 

que se conhece como sincretismo religioso3, que é ação de sintetizar elementos de 

diversas origens em uma pratica religiosa, e que neste período foi utilizado como 

estratégia para que as pessoas negras pudessem praticar as suas religiosidades 

africanas. 

Um fato importante é que antes do período de escravização, os povos africanos 

que foram escravizados no Brasil, esses habitavam diferentes países do continente 

africano e, de acordo com as suas regiões de origem, eram agrupados em grupos 

étnicos, sendo os principais: Iorubás, Bantos, Fons, Ewes, Ashantis e Minas. Cada 

uma dessas etnias possuía suas próprias línguas, culturas diferentes e práticas 

religiosas específicas. Entretanto, com a chegada desses povos ao Brasil 

aconteceram algumas interações entre as culturas desses grupos, a cultura dos índios 

e portugueses, de modo que isso tenha possibilitado uma reorganização local. E foi 

através desses contatos que surgiram as primeiras manifestações do candomblé, e 

progressivamente, com a chegada de outros grupos étnicos, as estruturas religiosas 

reestruturadas foram sendo enriquecidas com os elementos apresentados de outras 

tradições, todas fazendo referência as práticas africanas. 

Dentre as religiosidades de matriz africana, neste estudo haverá uma ênfase 

em duas das mais difundidas, que são elas o Candomblé e a Umbanda. Acerca do 

Candomblé, Maurício (2014, p. 29) escreve que: 

O candomblé é uma religião que foi criada no Brasil por meio da herança 
cultural, religiosa e filosófica trazida pelos africanos escravos, sendo aqui 
reformulada para poder se adequar e se adaptar as novas condições 
ambientais. É a religião que tem como função primordial o culto às divindades 
– inquices, orixás ou voduns –, seres que são a força da natureza, sendo 
seus criadores e também administradores. 
 

 
3 Opta-se aqui pela utilização do termo “sincretismo religioso” levando em consideração a sua 
consolidação nos estudos das ciências sociais e religiosas como categoria analítica que se refere aos 
processos de ressignificação, apropriação e recriação simbólica entre diferentes matrizes religiosas, 
principalmente em contextos de dominação. 



38 
 

 

E segundo Rocha, Severo e Felix-Silva (2019) a umbanda seria uma religião 

que tem elementos majoritariamente derivados no Brasil. Levando em consideração 

o seu processo de formação histórica, a umbanda se apresenta contendo elementos, 

símbolos e ritos religiosos de culturas diferentes, como por exemplo: o catolicismo, 

práticas indígenas, alguns grupos africanos, espiritismo, ciganos e entre outros. 

Portanto, seriam o Candomblé e a Umbanda duas das principais religiões de 

matriz africana, por religião Durkheim (1978, apud Dalgalarrondo, 2008, p. 22) 

compreende como “um sistema solidário de crenças e práticas relativo a entidades 

sacras, quer dizer, separadas, proibidas; crenças e práticas que unem em uma mesma 

comunidade moral [...]”. Na perspectiva de Durkheim, as religiões têm um aspecto 

mais institucional, ligado diretamente a uma instituição religiosa, deste modo, a 

religião é composta por uma doutrina, ritos, cerimônias e um sistema que reúne 

aqueles que pactuam com essa forma de organização. E por religiosidade, Pierucci 

(2010, p. 104) diz “[...] aquele fenômeno religioso que habita as profundezas da alma 

e que ainda não pode ser chamado de religião, aquele fundo profundo que pulsa na 

alma da pessoa religiosa [...]". Associado a essa definição de Pierucci, a religiosidade 

tem uma característica mais prática, uma vez que para ser uma pessoa religiosa, não 

é necessariamente preciso estar associado a uma instituição religiosa, o que mais 

importa é a autoidentificação, considerando o conjunto de crenças e práticas que são 

desenvolvidas pela pessoa que se define como religiosa. 

Este estudo se apoiará principalmente na definição de religiosidade de Pierucci, 

visto que o objetivo principal é compreender as noções que perpassam o imaginário 

social quando se pensa nas práticas de pessoas com religiosidades de matriz 

africana, compreendendo que essas práticas religiosas podem ser executadas por 

toda e qualquer pessoa que autoafirme a sua identificação com essas formas de 

religiosidades, para além do fato de estarem associadas a uma instituição, o que 

também não inválida a pessoa de ser considerada como alguém religiosa, por estar 

desenvolvendo práticas de religiosidades de matriz africana em uma instituição. 

 

2.2. Como estão representadas as religiosidades de matriz africana? 

 

Embora a população brasileira seja majoritariamente formada por pessoas 

negras, aparentemente, segundo os dados do censo de 2010 do Instituto Brasileiro 

de Geografia e Estatística (IBGE), as religiosidades de matriz africana, apesar de 



39 
 

 

serem as quais os ancestrais da população negra brasileira contribuíram diretamente 

para as suas formações, são as religiosidades das quais menos se tem aderência no 

país, ainda que a população negra seja preponderante. 

Contudo, quando se examina a história do Brasil, nota-se a presença de alguns 

fenômenos que ao longo do tempo contribuíram para a construção de representações 

sociais que favorecem uma atitude de recusa das religiosidades de matriz africana, 

não só pela população negra, mas principalmente pelas pessoas brancas. Uma nação 

que tem em suas raízes, a invasão, escravização, colonização e catequização pelos 

povos portugueses, tem como parte resultante, a influência desses processos na 

estruturação de representações sociais acerca das práticas religiosas de matriz 

africana, de tal modo que, Abric (2000) diz que as representações operam como um 

sistema de pré-codificação e interpretação da realidade, que governa as relações dos 

sujeitos com seu ambiente social e físico, além de orientar seus comportamentos e 

práticas. 

Portanto, as representações sociais acerca de um determinado grupo social 

possibilitam conhecer parte do universo que perpassa o núcleo dos grupos, de modo 

que ao se deparar com as representações desses, é possível compreender como os 

sujeitos interpretam o mundo, tomam decisões e se posicionam perante os diferentes 

objetos sociais. Moscovici (2007) descreve que as representações sociais são formas 

de conhecer o mundo, a partir de conhecimentos que são coletivamente partilhados 

pelo grupo e para os sujeitos que o integram, de forma que esses incorporem em sua 

realidade, e que por vezes são reproduzidas pelos sujeitos sem nem mesmo terem 

consciência sobre essas. 

Sendo assim, para compreender as representações sociais sobre as 

religiosidades de matriz africana no Brasil é importante levar em consideração os 

acontecimentos sócio-histórico, os quais inevitavelmente contribuem para o processo 

de formação destas compreensões que são partilhadas. A seguir tem-se o destaque 

de alguns acontecimentos que supostamente cooperaram para essas construções. 

Durante muito tempo no Brasil, houve uma representação de que a 

religiosidade cristã era a única possibilidade, de modo que as pessoas não tivessem 

a chance de escolher qual religiosidade praticar. Prandi (2004, p. 225) diz que “Para 

se viver no Brasil, mesmo sendo escravo, e principalmente depois, sendo negro livre, 

era indispensável, antes de qualquer coisa, ser católico”. Em vista disso, a 

religiosidade católica era representada e compartilhada pelos colonizadores como a 



40 
 

 

única opção, sendo passível de punição caso alguém não a praticasse. Por sinal, essa 

mesma representação segue sendo sustentada em alguma medida nos tempos 

atuais, de modo que os números exibem que é a prática com maior adesão no país, 

inclusive, a qual há a maior presença da população negra. Prandi (2004) descreve 

que em vista de como a religiosidade católica está representada socialmente, muitas 

pessoas com religiosidades de matriz africana, acabam se referenciando como uma 

pessoa com religiosidade católica, numa tentativa de evitar a opressão. 

Um outro aspecto que ganha destaque é o fato de que ao longo da história da 

sociedade, as representações sociais que se tinham sobre os corpos negros 

escravizados, eram de que esses seriam inferiores aos corpos brancos, devido as 

características físicas da população negra. Diante disso, o racismo foi sendo 

fomentado sob uma lógica de classificação dos corpos. Almeida (2018, p. 25) escreve 

que o “[...] racismo é uma forma sistemática de discriminação que tem a raça como 

fundamento e que se manifesta por meio de práticas conscientes ou inconscientes 

que culminam em desvantagens ou privilégios para indivíduos". Sendo assim, as 

representações sociais que se tem sobre a população negra, fomentam as bases para 

que o racismo opere, baseado em uma noção de que a humanidade estaria dividida 

em raças. 

Consequentemente, sendo o racismo um fenômeno que se desdobra a partir 

das representações sociais que se tem sobre a negritude, ocorre que não só a pessoa 

negra é subalternizada, mas todo e qualquer elemento que tenha relação com o ser 

negro, esses também passam por um processo de inferiorização. Neste caso, se 

tratando das religiosidades de matriz africana, essas acabam sendo impactadas por 

um desdobramento do racismo, que é o racismo religioso. Lima (2012, p. 9) explica a 

relação entre os dois fenômenos, dizendo que: 

O racismo pode ser definido como crenças na existência de raças superiores 
e inferiores. Dessa forma é passada a ideia de que por questões de pele e 
outros traços físicos, um grupo humano é considerado superior ao outro. Ao 
direcionar os argumentos racistas para as religiões, tem-se o racismo 
religioso, através do qual se discrimina uma religião. 
 

Deste modo, as religiosidades de matriz africana por serem formas das 

pessoas se organizarem religiosamente e conceberem a vida a partir de elementos 

africanos e indígenas, e que também diz respeito ao modo como se relacionam com: 

o mundo, a natureza, as pessoas, as divindades, os saberes etc., quando 

representadas socialmente por elementos que inferiorizam esses modos de ser, tem- 



41 
 

 

se a configuração de uma expressão do racismo religioso. (JESUS, 2003 apud FLOR 

DO NASCIMENTO, 2017). E em decorrência disso, comumente são atribuídas visões 

negativas sobre as práticas religiosas de matriz africana. Flor do Nascimento (2017) 

destaca que frequentemente percebe a exotização e a demonização como duas das 

principais características por trás das representações que são compartilhadas entre a 

sociedade brasileira. 

Barbosa e Santana (2017) dizem que no período de colonização do país a 

demonização, “servia aos interesses políticos, econômicos e religiosos portugueses”. 

Dado os interesses dos colonizadores, as práticas africanas passaram por um 

processo de inferiorização que foi instituído como uma estratégia de desestabilização 

dos povos africanos para justificar a escravização e a imposição da religiosidade 

católica. Portanto, no passado, demonizar as práticas de origem africana era uma 

estratégia que possibilitava a dominação a partir de uma lógica racista e que de algum 

modo, segue sendo propagada atualmente e é expressa através das representações 

sociais que a população brasileira detém sobre as religiosidades de matriz africana. 

Mariosa (2009) escreve que em uma investigação realizada por si, notou que 

alguns elementos relacionados às práticas de origem africana, como Exu e Pombagira 

(guias espirituais na estrutura religiosa de matriz africana), aparecem pelas pessoas 

como vinculados ao mal, ancorados com o demônio. Mariosa observou que as 

representações sociais relacionadas às práticas de origem africana possuem 

atribuição de um valor negativo, presente quando os entrevistados a identificavam 

como “feitiçaria para o mal”. Deste modo, ao ter compreensões como essas 

associadas as religiosidades de matriz africana, percebe-se não só uma justificação 

dos números expostos pelo IBGE, no início do texto, mas também o porquê da 

sociedade brasileira se relacionar com essas práticas desta forma. Posto que, a 

representação influencia os sujeitos, de modo que Abric (2000, p. 29) afirma que “ela 

define o que é lícito, tolerável ou inaceitável em um dado contexto social”. E uma vez 

que Exu e Pombagira, são ancorados com o demônio das religiosidades cristãs, ou 

relacionados ao mal, tem-se a orientação dos comportamentos da população 

brasileira em direção contrária a essas religiosidades. 

Em um outro estudo, realizado por Barbosa e Santana (2017, p. 2693), o qual 

tinha por objetivo “[...] identificar como se estabelece o imaginário social construído 

acerca das práticas religiosas de matriz africana de estudantes do último ano do 

ensino médio matriculados em uma escola da rede pública [...]”. Os pesquisadores 



42 
 

 

utilizaram o teste de associação livre de palavras nos entrevistados para identificar as 

percepções acerca das religiosidades de matriz africana, sendo os participantes 

estimulados com algumas palavras, divididas em três etapas: associação discreta 

livre, associação discreta restrita e associação contínua livre. A partir disso, como 

resultado da etapa de coleta de dados, tiveram os seguintes dados: 

 

Tabela 2 - Palavras mais evocadas 

Associação discreta livre 

Palavras- 

estímulo 

Palavras mais 

Associadas 

Freq. Rel. Percent. 

Pastor 
Igreja 34,80% 

Ovelha 17,40% 

Padre 
Missa 30,40% 

Católico 13,00% 

Mãe de santo 
Macumba/macumbeira 34,80% 

Candomblé 21,70% 

Associação discreta restrita 

Palavras- 

estímulo 

Palavras mais 

Associadas 

Freq. Rel. Percent. 

Pastor Cadeira 9,50% 

Padre Virgem 8,70% 

Mãe de santo 
Macumba/Macumbeira 13,00% 

Galinha/Galinha preta 8,70% 

Associação contínua livre 

Palavras- 

estímulo 

Palavras mais 

Associadas 

Freq. Rel. Percent. 

Terreiro 
Galinha/Galinha preta 10,80% 

Quintal 9,20% 

 

 

Igreja 

Oração 10,20% 

Pastor 4,00% 

Padre 4,00% 

Fiéis 4,00% 



43 
 

 

Templo 
Adoração 8,00% 

Oração 6,00% 

Fonte: BARBOSA E SANTANA (2017, p. 2696 - 2697) 

 

Percebe-se através dos resultados do estudo acima, uma reafirmação da 

maneira como as religiosidades de matriz africana estão representadas no imaginário 

social, associadas comumente a adjetivos pejorativos, se comparada aos elementos 

de outras religiosidades, de modo que a realidade atual repita a história das práticas 

religiosas de matriz africana no Brasil. Acerca disso, Moscovici descreve que: 

Toda realidade é uma construção histórica, e uma construção da qual se pode 
seguir a história. Se há representações encarnadas na nossa realidade e na 
nossa linguagem, podemos julgar sua verdade histórica. De toda maneira, o 
construtivismo social, tal como o concebo, não é antinômico ao real nem ao 
verdadeiro. É um modo ativo de conhecer toda a realidade, porque nós a 
fizemos e a refizemos, como o artista em sua obra. (MOSCOVICI, 1994, p. 
18; apud SANTOS; ALMEIDA, 2005, p. 24). 

 

Portanto, encontrando-se as religiosidades de matriz africana espaço no Brasil 

para a sua (re)existência e conservação da cultura dos povos de origem africana e 

indígenas, é inevitável que essas dialoguem com o passado que esses povos tiveram 

no país, e a partir disso sofram algumas implicações que são reveladas através dos 

conhecimentos que a população detém. É crucial levar em consideração o percurso 

que essas tiveram até os dias atuais. 

Por fim, diga-se de passagem, que o modo como a população negra brasileira 

representa as religiosidades de matriz africana, tem também uma contribuição das 

estratégias de branqueamento que surgem com a ideia da miscigenação, onde se 

acreditava que durante o passar dos anos, haveria uma mistura entre as diferentes 

raças, resultando no clareamento das futuras gerações até que ocorresse a extinção 

da raça negra. Essa estratégia de branqueamento consiste não apenas no 

embranquecer dos corpos negros, mas uma vez que Ianni (1972, p. 152) diz que 

“branquear é uma aspiração universal”, tem-se por parte da população o exercício de 

branquear a subjetividade negra, e isso acaba passando por uma via de construir 

conhecimentos que sejam capazes de distanciar a população negra brasileira das 

suas origens ancestrais, de modo que essas embranqueçam também as suas práticas 

religiosas e consequentemente essas sejam extintas. 

 

3. METODOLOGIA 



44 
 

 

 

Este estudo foi elaborado a partir da adoção de uma metodologia específica, 

com o objetivo de que todos os procedimentos empregados favorecessem o 

desenvolvimento da pesquisa. Portanto, levando em consideração a maneira como os 

dados serão abordados, o estudo é caracterizado como uma pesquisa do tipo 

qualitativa-quantitativa, de modo que as informações coletadas são analisadas e 

expostas sob um viés descritivo, que é inerente a pesquisa qualitativa, uma vez que 

ela “aprofunda-se no mundo dos significados das ações e relações humanas, um lado 

não perceptível e não captável em equações, médias e estatísticas” (MINAYO, 2002, 

p. 22), e complementarmente os dados são examinados e apresentados de maneira 

quantitativa, a partir de informações numéricas e mensuráveis. 

Ao optar por uma pesquisa qualitativa-quantitativa, compreende-se que as 

informações coletadas podem ser tratadas a partir de ambas as proposições desses 

dois tipos de pesquisa, de modo a aproveitar as vantagens de cada uma delas para 

favorecer uma compreensão mais profunda e detalhada acerca do objeto de pesquisa. 

Levando em consideração o principal referencial teórico da pesquisa, que é a 

Abordagem Estrutural da Teoria das Representações Sociais (ABRIC,1998), há a 

possibilidade de exposição dos dados e análise de maneira qualitativa e quantitativa, 

possibilitando assim a configuração do estudo. 

O principal referencial teórico adotado para essa pesquisa se deve ao fato de 

que, uma vez que o objetivo do estudo é: Examinar as representações sociais que as 

pessoas possuem acerca das religiosidades de matriz africana, a abordagem 

estrutural da teoria das representações sociais possibilita uma coleta e análise dos 

dados com técnicas e instrumentos adequados para que seja possível atingir os 

objetivos propostos com este estudo. 

Quanto às classificações complementares, tem-se segundo a área de 

conhecimento, uma pesquisa classificada dentre as sete grandes áreas do Conselho 

Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), como da área das 

Ciências Humanas, estando subdivida em: Psicologia > Psicologia Social, e por fim, 

Papéis e Estruturas Sociais; Indivíduo. (GIL, 2017). Com relação a sua finalidade, 

estipula que seja uma pesquisa básica estratégica, na qual, os pesquisadores têm a 

intenção de produzir novos conhecimentos sobre o objeto de pesquisa e que possa 

ser útil em estudos ou atividades práticas. No que tange ao objetivo da pesquisa, 

pode-se dizer que é considerada uma pesquisa descritiva. Gil (2002, p. 42) escreve 



45 
 

 

que “as pesquisas descritivas têm como objetivo primordial a descrição das 

características de determinada população ou fenômeno ou, então, o estabelecimento 

de relações entre variáveis.”. Por último, o estudo é classificado como uma pesquisa 

bibliográfica, a qual Fonseca (2002, p. 32) explica que “a pesquisa bibliográfica é feita 

a partir do levantamento de referências teóricas já analisadas, e publicadas por meios 

escritos e eletrônicos, como livros, artigos científicos, páginas de web sites.”, ademais, 

considera-se um levantamento, visto que “caracterizam-se pela interrogação direta 

das pessoas cujo comportamento se deseja conhecer.” Gil (2002, p. 50). 

 

3.1. Participantes 

 

A presente pesquisa contou com 200 pessoas participantes divididas em dois 

grupos, a saber: 100 participantes que professam as religiosidades de matriz africana 

e 100 participantes que não professam essas religiosidades. Todas responderam a 

um questionário de dados sociodemográficos, e quatro tarefas de evocação livre. O 

questionário de dados sociodemográficos contou com perguntas relacionadas as 

características identitárias das participantes, tais como: idade, cor/raça, gênero e 

orientação sexual.  

A ênfase no delineamento da religiosidade ou não religiosidade destaca-se 

como uma característica privilegiada nesta pesquisa. A intenção foi avaliar se essa 

distinção influência de maneira notável nos discursos das participantes, considerando 

que historicamente algumas práticas religiosas se contrapuseram às religiosidades de 

matriz africana. 

Todas as participantes da amostra desta pesquisa tiveram caráter voluntário 

em sua participação, além de terem sido escolhidas através de critérios não 

probabilísticos, também foram considerados na análise, marcadores como: idade, 

gênero, identidade racial e escolaridade, para além da religiosidade/não religiosidade. 

A participação aconteceu através do ambiente virtual, de modo que a coleta de 

dados tenha ocorrido através de um formulário online, com o apoio de toda a equipe 

do Laboratório de Pesquisa em Psicologia Social da Universidade Federal Rural do 

Rio de Janeiro. 

 

3.2. Instrumentos e Análise dos Dados 

 



46 
 

 

Com o intuito de obter os dados da amostra definida para o estudo, foram 

utilizados três instrumentos na etapa de coleta de dados, foram eles: Tarefa de 

Evocação Livre de Palavras; Questionário Sociodemográfico. Todos os instrumentos 

foram aplicados por meio de um único questionário, apresentado em formato online. 

Na sequência, os dados foram analisados e tratados através do software 

IRAMUTEQ (Interface de R pour les Analyses Multidimensionnelles de Textes et de 

Questionnaires) desenvolvido por Pierre Ratinaud e lançado no ano de 2008. A 

escolha do software se deu ao fato de que o programa proporciona aos 

pesquisadores, principalmente que utilizam a teoria das representações sociais como 

base, a possibilidade de desenvolverem diferentes tipos de análises de texto. 

 

3.3. Tarefa de Evocação Livre de Palavras 

 

A Tarefa de Evocação Livre de Palavras é uma das principais técnicas utilizadas 

em estudos que tenham como objetivo identificar as representações sociais de um 

determinado grupo social, de modo que esse instrumento possibilite o conhecimento 

acerca dos elementos que compõe as representações sociais. 

Neste estudo, as tarefas de evocação livre utilizaram dois termos indutores: 

umbanda e candomblé e foi utilizada a técnica de pergunta direta e a técnica de 

substituição, onde foi pedido aos participantes para falarem sobre o que outras 

pessoas, dentro da sua concepção, pensam sobre esses termos.  

Sendo assim, a adoção da técnica de substituição se deu nesta pesquisa, tendo 

em vista a zona muda, a qual é definida por Abric (2005) como o conjunto de 

elementos contra-normativos das representações sociais, frequentemente ocultados 

nas verbalizações espontâneas por representarem valores ou julgamentos 

considerados inaceitáveis ou polêmicos no contexto do grupo. Ao pedir que os 

participantes falassem do ponto de vista de "outras pessoas", buscou-se reduzir a 

repressão normativa e criar um ambiente simbólico que possibilitasse a emergência 

de conteúdos latentes, os quais, em contextos mais diretos, tenderiam a ser omitidos, 

mascarados ou substituídos por termos socialmente aceitáveis. Essa estratégia 

metodológica visou, portanto, ampliar o acesso à dimensão não verbalizada e mais 

profunda das representações sociais, revelando aspectos estruturantes do 

preconceito e da estigmatização dessas religiosidades. 



47 
 

 

Todos os dados coletados nesta etapa, foram direcionados para análise textual 

no software compartilhado anteriormente, IRAMUTEQ, a fim de que, fosse possível 

desenvolver os resultados. Sendo assim, os dados geraram 4 quadros de quatro 

casas da análise prototípica e 4 análises de similitude de cada grupo, explorando a 

estrutura das representações sociais e as interrelações que essas possuem acerca 

das duas principais religiosidades de matriz africana praticadas no Brasil, além de 

apresentar o preconceito envolvido na forma como a sociedade percebe e se relaciona 

com essa importante expressão de fé da população negra. 

 

3.4. Questionário sociodemográfico 

 

No mesmo formulário que foi realizada a tarefa de evocação livre de palavras, 

aconteceu a aplicação de um questionário sociodemográfico, com perguntas 

relacionadas ao perfil das pessoas participantes. Essa etapa teve como finalidade a 

coleta de informações essenciais para a caracterização do perfil da amostra, 

permitindo descrever as participantes a partir de variáveis como idade, raça/cor, 

identidade de gênero, orientação sexual, entre outras. 

A inclusão desses dados contribuiu para o aprofundamento das análises, 

possibilitando estabelecer relações entre os aspectos sociodemográficos e as 

representações sociais relacionadas às religiosidades de matriz africana. 

 

4. RESULTADOS E DISCUSSÃO 

 

4.1. Descrição das pessoas participantes 

 

A análise dos resultados tem início pela caracterização do perfil das pessoas 

participantes, com base nos dados que foram obtidos através do preenchimento do 

questionário sociodemográfico. Julga-se importante fazer essa aproximação inicial de 

quem lê, com a realidade das pessoas que participaram do estudo, de modo que esse 

processo possa favorecer uma compreensão mais detalhada sobre as diferentes 

pessoas que compõem todo o estudo. 

 

4.1.1. Faixa etária 

 



48 
 

 

Figura 1 - Distribuição das pessoas participantes por faixa etária 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

A figura 1 apresenta os dados referentes a idade das pessoas participantes do 

estudo. Conforme a imagem acima, aproximadamente 40% das pessoas possuem de 

28 a 43 anos, o que as caracteriza como pertencentes a geração Y. De acordo com 

Comazzetto et al. (2016), a geração Y é composta por pessoas que nasceram a partir 

do ano de 1978, período esse que foi marcado por importantes avanços tecnológicos, 

principalmente devido a intensificação do processo de globalização, o que favoreceu 

em exponencial o acesso à tecnologia e a informação. Tal cenário permitiu que 

pessoas da geração Y, em diversos lugares do mundo se conectassem e 

compartilhassem conhecimento. Dessa forma, é possível dizer que essa geração 

cresceu com grande contato com as tecnologias da informação, fator esse que 

contribui para que possivelmente tenham um perfil com maior facilidade pela absorção 

de acontecimentos em tempo real e uma maior aceitação da diversidade. 

Ainda sobre a faixa etária, cerca de 31% da amostra é composta por pessoas 

com idades entre 18 e 27 anos, o que representa a geração Z. Green e MacCann 

(2021) dizem que essa geração, nascida a partir de meados da década de 1990, é 

caracterizada por um consumo de informações mais ágil e por estarem ligados em 

tecnologias digitais desde a infância. Sendo assim, observa-se que 71% das 

participantes têm entre 18 e 43 anos, o que indica que há uma maior presença das 

gerações Y e Z na composição do estudo. 

31%

40%

23%

6%

18 a 27 anos

28 a 43 anos

44 a 58 anos

59 anos ou mais



49 
 

 

Segundo a CNN Brasil (2024), a geração Z tem utilizado o TikTok4 como 

plataforma de busca em substituição ao Google5, o que indica mudanças significativas 

nos hábitos de pesquisa desta nova geração se comparada a geração Y, a qual 

consolidou o Google como o principal mecanismo de busca. Deste modo, é possível 

afirmar que as tecnologias, seja na forma de plataformas de busca ou redes sociais, 

exercem um papel significativo na formação das representações e no acesso ao 

conhecimento entre essas gerações predominantes na amostra do estudo. 

Por fim, o percentual restante de participações diz respeito a presença de 23% 

das pessoas com idades entre 44 e 58 anos, e 6% da amostra formada por 

participantes com 59 anos ou mais de idade. 

 

4.1.2. Cor/Raça 

 

Figura 2 - Distribuição das pessoas participantes por cor/raça 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

No que diz respeito a autopercepção de cor/raça, os dados indicam que 44% 

das pessoas participantes se identificaram como brancas, enquanto 56% 

 
4 O TikTok é uma plataforma de mídia social lançada em 2016 pela empresa chinesa ByteDance, que 
permite aos usuários criar, compartilhar e descobrir vídeos curtos, geralmente com curta duração de 
15 a 60 segundos. A proposta do TikTok é oferecer uma experiência de entretenimento dinâmica e 
interativa, onde a criatividade dos usuários é o principal foco (SANTOS, 2022). 
 
5 O Google é uma empresa multinacional de tecnologia fundada em 1998, amplamente conhecida por 
seu motor de busca, que organiza e disponibiliza informações na internet (BRIN; PAGE, 1998). 

44%

19%

12%

25%
Branca

Preta

Negra

Parda



50 
 

 

identificaram-se como negras (sendo 25% pardas, 19% pretas e 12% utilizando a 

categoria “negra”). Essa classificação é importante, pois, como escreve Munanga 

(2004), o colorismo e a estratificação social influenciam significativamente na 

constituição da identidade racial no Brasil, configurando uma percepção complexa e 

multifacetada da raça/cor para as pessoas. 

Sendo assim, ainda que existam dificuldades na autoidentificação de pessoas 

negras, pode-se dizer que o maior percentual de participantes neste estudo, se refere 

a população negra, a qual é composta por pessoas pretas e pardas. E se tratando da 

temática a ser abordada, é importante pensar a cor/raça das participantes, enquanto 

um marcador que vai dialogar diretamente e indiretamente com as diferentes 

expressões do racismo no país, e influenciar no processo de construção das 

representações sociais. 

 

4.1.3. Identidade de Gênero 

 

Figura 3 - Distribuição das pessoas participantes por identidade de gênero 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

Quanto a identidade de gênero, 79% das participantes se afirmaram como 

mulheres (sejam elas cisgêneras ou transgêneras/travestis), seguidas por 20% de 

homens (cisgêneros e transgêneros) e 1% de pessoas não-bináries. A diversidade 

identificada chama a atenção para a importância de se considerar os diferentes 

marcadores sociais de gênero em estudos qualitativos, em contraposição a produções 

20%

79%

1%

Homem

Mulher

Não-binárie



51 
 

 

que desconsideram marcadores tão importantes como esse, no processo de 

caracterização da amostra (JESUS; GALINKIN, 2015). 

 

4.1.4. Orientação sexual 

 

Figura 4 - Distribuição das pessoas participantes por orientação sexual 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

No que tange ao marcador orientação sexual, 69% das pessoas participantes 

se afirmaram como heterossexuais, enquanto 31% se identificaram com orientações 

que fogem a heteronormatividade, como bissexuais (15%), homossexuais (12%), 

pansexuais (3%) e assexuais (1%). Esses dados demonstram uma pluralidade de 

orientações presentes neste estudo, o que reflete o recorte de uma sociedade em 

transformação, onde tem sido possível experenciar a não-heterossexualidade para 

além das normas sociais. 

Essas análises são uma tentativa de fornecer uma base para a compreensão 

das percepções subsequentes, enriquecendo a interpretação dos dados a seguir. 

 

4.2. Análise Prototípica e Análise de Similitude 

 

Para compreender as representações sociais acerca das religiosidades de 

matriz africana, este estudo recorreu as análises prototípica e de similitude, 

metodologias essas que são práticas complementares e que possibilitam uma 



52 
 

 

abordagem integrada e aprofundada das representações. Ambos os métodos foram 

aplicados com o apoio do software IRAMUTEQ, o que permitiu processar as respostas 

das participantes na tarefa de evocação livre, de modo a favorecer assim a 

organização dos dados de maneira descritiva e relacional. 

Conforme escrito por Vergès (1992), através da análise prototípica é possível 

organizar as representações sociais em termos centrais, periféricos e intermediários, 

levando em consideração a frequência e a ordem média de evocação das palavras. 

Essa metodologia identifica os termos mais significativos dentro dos grupos sociais 

analisados, e oferece uma visão estrutural das representações sociais. No presente 

estudo, a análise prototípica foi essencial para destacar as estruturas simbólicas que 

as pessoas com e sem religiosidades de matriz africana atribuem as questões 

investigadas. Por meio da classificação dos elementos em até quatro zonas 

representativas, a análise buscou revelar principalmente os elementos centrais e 

periféricos que organizam essas representações. 

Além disso, é importante dizer que durante o pré-processamento dos dados foi 

realizado um agrupamento das palavras com significados semelhantes, garantindo 

que variações ou sinônimos fossem tratados com um único entendimento. Esse 

procedimento aprimorou a precisão da análise e diminuiu as redundâncias, de modo 

a facilitar uma compreensão mais clara das estruturas identificadas nos quadrantes.  

Complementarmente, a análise de similitude que foi uma metodologia 

amplamente discutida por Flament (1981), foi adotada neste estudo com o intuito de 

acrescentar a análise prototípica, possibilitando explorar as ligações entre os termos 

evocados. Essa técnica, fundamentada na coocorrência de palavras, gerou grafos 

relacionais que evidenciaram as redes de significados compartilhados pelos grupos 

sociais. O software IRAMUTEQ foi empregado para construir essas representações 

visuais, revelando associações importantes entre os elementos e permitindo visualizar 

como os significados simbólicos são organizados em diferentes contextos. 

Na medida em que a análise prototípica foca na hierarquia e centralidade dos 

elementos, a análise de similitude evidencia as conexões associativas entre os 

termos, facilitando uma compreensão mais ampla das representações sociais. Essas 

abordagens combinadas são particularmente úteis para estudar objetos complexos, 

tais como as religiosidades de matriz africana, pois revela tanto os elementos 

centrais/periféricos/intermediários das representações, quanto as interligações que 

estruturam o pensamento coletivo. 



53 
 

 

Dessa forma, ao somar essas duas análises é possível oferecer uma 

compreensão mais abrangente das representações sociais, considerando tanto a 

estrutura hierárquica quanto as redes de significados. Os resultados das análises 

prototípica e de similitude serão expostos abaixo, com discussões que apontam as 

semelhanças e diferenças nas percepções dos grupos analisados, contribuindo para 

uma visão mais completa dos discursos das participantes sobre as religiosidades de 

matriz africana. 

 

4.3. Grupo 1 - Pessoas com Religiosidades de Matriz Africana 

 

4.3.1. Análise prototípica e análise de similitude de pessoas com religiosidades de 

matriz africana do termo indutor: UMBANDA 

 

4.3.1.1. Pergunta Direta: diga de 3 a 5 palavras e expressões que lhe vem à mente 

diante do termo UMBANDA 

 

As participantes com religiosidades de matriz africana responderam à questão: 

"Quando você pensa em 'Umbanda', o que vem à mente? Escreva de três a cinco 

palavras." A análise trouxe os seguintes resultados: 

 

Tabela 3 - Quadro de quatro casas do termo indutor UMBANDA por pessoas com 

religiosidades de matriz africana 

 

ELEMENTOS CENTRAIS PRIMEIRA PERIFERIA 
         

Caridade 46 2,1 Fé 15 2,7 
Amor 37 2,1     
Paz 18 1,6     

            

ZONA INTERMEDIÁRIA SEGUNDA PERIFERIA 
            

Religião 8 1,4 Luz 8 2,2 
ancestralidade 8 1,9 espiritualidade 8 2,5 
pretos_velhos 7 2 cuidado 5 2,4 

Entidades 5 1,6 união 5 3,2 
     dedicação 5 2,6 
     brasileira 5 2,4 



54 
 

 

            

Ordem média de evocação = 2,12 

Frequência = 12,86 
Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

Os elementos centrais apontam para uma visão da Umbanda fortemente 

relacionada a valores humanitários, tais como caridade, amor e paz, sugerindo que as 

práticas religiosas da umbanda desempenham esse papel na percepção das 

participantes. A presença do termo “fé” como elemento periférico reforça a dimensão 

espiritual profunda que atravessa essas representações, indicando que a crença e a 

confiança no sagrado são compreendidas como fundantes da experiência religiosa. 

Segundo Naiff, Naiff e Braz (2013) as representações sociais se constroem a partir da 

interação entre práticas cotidianas e experiências culturais, formando um núcleo 

central que organiza as ações do grupo. Sendo assim, a partir das experiências destas 

pessoas com religiosidades de matriz africana, é possível perceber em suas 

representações sobre a Umbanda, a ênfase em valores humanitários, o que reflete a 

afirmação desta religiosidade como uma prática religiosa brasileira conectada a laços 

comunitários, e a vivência da fé como força estruturante. 

 Os elementos periféricos, como "luz", "espiritualidade" e outros, apontam para 

uma camada mais flexível nas representações sociais, a qual pode se adaptar a 

contextos específicos sem alterar o núcleo central. A presença reiterada de elementos 

vinculados a dimensão do sagrado, como “fé”, posicionado na primeira periferia, e 

“espiritualidade”, reforça a ideia de que o vínculo subjetivo com o divino está 

profundamente enraizado nessas representações. Isso reforça a ideia de que as 

representações são sistemas dinâmicos, capazes de integrar novas interpretações, 

mas sempre sustentadas por elementos que expressam sentidos estruturantes. 

 Além disso, a presença de termos como "ancestralidade" e "entidades" refletem 

a importância das relações espirituais e culturais nas representações da Umbanda, 

destacando o papel dessa religiosidade na conexão com as tradições africanas. Para 

Prandi (2004), as religiosidades de matriz africana não somente cumprem funções 

espirituais, mas também são capazes de promover o fortalecimento identitário em 

contextos historicamente marginalizados, assim como no Brasil. 

 

Figura 5 - Árvore de similitude do termo indutor: UMBANDA por Pessoas com 



55 
 

 

religiosidades de matriz africana  

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

A análise de similitude revela como esses elementos estão interconectados, 

formando uma rede associativa coesa. “Caridade” e “amor” são os dois núcleos 

centrais mais conectados, e ainda assim, se articulam com outros termos como “paz”, 

“luz”, “espiritualidade” e “cuidado”, sugerindo que a Umbanda é percebida como um 

lugar de acolhimento não só espiritual, mas também afetivo. A presença “fé”, ainda 

que não diretamente conectada nesse núcleo, pode ser compreendida como um fio 

condutor simbólico que sustenta essas conexões, ancorando os vínculos espirituais e 

afetivos compartilhados pelas participantes. Segundo Negrão (1993), a Umbanda 



56 
 

 

possibilita um sistema de valores voltado a solidariedade e ao amparo espiritual, 

características essas que dialogam com os termos identificados. A presença de "amor" 

reforça a percepção positiva sobre o afeto e acolhimento nessa religiosidade. Essa 

rede de significados exibe uma visão estruturada e positiva, na qual a prática religiosa 

admite papel central na vida das participantes, servindo como um mecanismo de 

fortalecimento e resistência para as suas praticantes. 

 

4.3.1.2. Técnica de substituição: Diga de 3 a 5 palavras e expressões que você acha 

que pessoas que você conhece pensam sobre a UMBANDA 

 

Quando questionadas sobre como acreditam que outras pessoas veem a 

Umbanda ("O que você acha que as pessoas pensam sobre a Umbanda? Escreva de 

três a cinco palavras."), as participantes fizeram principalmente associações 

negativas: 

 

Tabela 4 - Quadro de Quatro casas sobre UMBANDA a partir da técnica de 

substituição por pessoas com religiosidades de matriz africana 

 

ELEMENTOS CENTRAIS PRIMEIRA PERIFERIA 

         
preconceito 27 1,5 Diabo 19 2,1 

     Mal 15 2 

  
    

      

ZONA INTERMEDIÁRIA SEGUNDA PERIFERIA 

         
estigmatização 8 1,1 Macumba 12 1,9 

     Maldade 12 2 

  

desconhecimento 10 2,3 
Caridade 8 1,9 
Demônio 8 2,1 

    
    

Ordem média de evocação = 1,87 

Frequência = 13,22 
Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 



57 
 

 

Ao avaliar as percepções externas atribuídas a Umbanda, os resultados da 

amostra apontam para um cenário marcado por estigmas e preconceitos. As 

representações identificadas são: “preconceito” como termo central e “diabo” na 

primeira periferia, seguidos por palavras como “mal”, “macumba” e “maldade”. Essas 

associações evidenciam a percepção de que a Umbanda é constantemente 

demonizada e marginalizada pela sociedade brasileira, o que resulta de discursos 

coloniais e eurocêntricos, os quais historicamente desvalorizam as religiosidades de 

matriz africana. Carneiro (2019) explica que o preconceito dirigido a essas práticas 

têm raízes no racismo estrutural, o qual perpetua a desinformação e reforça 

estereótipos negativos. 

 

Figura 6 - Árvore de similitude do termo indutor: UMBANDA a partir da técnica 

de substituição por Pessoas com religiosidades de matriz africana 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 



58 
 

 

A análise de similitude dessas percepções externas confirma os resultados da 

análise prototípica, ao destacar “preconceito” como o elemento central com maior 

número de conexões. Tal termo conversa com “diabo”, “desconhecimento” e 

“macumba”, evidenciando a sobreposição entre estigmatização e ignorância. O termo 

“desconhecimento”, embora seja um elemento periférico, indica uma possível lacuna 

de informação, a qual na visão das participantes, contribui para o compartilhamento 

dessas representações negativas. Bandeira (2002) aponta que a desconstrução 

desses estereótipos passa necessariamente pelo enfrentamento da desinformação e 

pela valorização das culturas de matriz africana. 

Sendo assim, as análises trazem à tona uma dualidade significativa nas 

representações da Umbanda. Por um lado, para as pessoas com religiosidades de 

matriz africana, a Umbanda é associada a valores humanitários, espirituais e de 

resistência cultural. Por outro lado, elas percebem que a sociedade, de modo geral, 

ainda atribui representações negativas a Umbanda, as quais são pautadas em 

preconceitos e estigmatizações. Essa dualidade exibe as tensões socioculturais que 

permeiam as religiosidades de matriz africana no Brasil e alertam para a necessidade 

de desconstrução de discursos hegemônicos que reforçam o racismo religioso. 

 

4.3.2. Análise prototípica e análise de similitude de pessoas com religiosidades de 

matriz africana do termo indutor: CANDOMBLÉ 

 

4.3.2.1. Pergunta Direta: diga de 3 a 5 palavras e expressões que lhe vem à mente 

diante do termo CANDOMBLÉ 

 

Na questão sobre o Candomblé ("Quando você pensa em 'Candomblé', o que 

vem à mente? Escreva de três a cinco palavras."), os resultados foram organizados 

conforme a análise abaixo: 

 

Tabela 5 - Quadro de quatro casas do termo indutor CANDOMBLÉ por pessoas 

com religiosidades de matriz africana 

 

ELEMENTOS CENTRAIS SEGUNDA PERIFERIA 

         
Ancestralidade 31 1,8 natureza 9 2,2 



59 
 

 

Orixás 24 1,8 áfrica 8 2,4 
Amor 16 1,7 tradição 7 2,1 

Fé 16 1,6 família 6 2,2 
     força 6 2,8 
     resistência 5 2,8 
          

  

ZONA INTERMEDIÁRIA 
    

hierarquia 8 1,9 
cultura 6 1,8 
religião 5 1,8 

culto 5 1,2 

      

Ordem média de evocação = 1,93 

Frequência = 10,86 
Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

O núcleo central destaca a ancestralidade e os orixás como principais 

elementos da representação do Candomblé, reafirmando a ligação dessa 

religiosidade com suas raízes africanas, a partir da percepção das participantes. A 

presença da “fé” nesse núcleo, evocada com baixa ordem média e alta frequência, 

indica não apenas a centralidade da dimensão espiritual na prática do Candomblé, 

mas também a sua força como elemento estruturador da vida cotidiana das 

praticantes. A “fé” nesse contexto, ultrapassa o sentido de crença abstrata, assumindo 

um papel concreto na organização simbólica e existencial do grupo, sendo vivida 

como força que sustenta rituais, vínculos e resistências. Conforme escreve Prandi 

(2004), o Candomblé tem a capacidade de preservar valores culturais e espirituais 

que transcendem o espaço religioso, se afirmando como uma prática religiosa de 

resistência cultural e histórica em meio a uma sociedade racista. 

 Os elementos periféricos, como "natureza" e "tradição", reforçam a visão do 

Candomblé como uma prática que valoriza o meio ambiente, na medida em que 

contribui para a preservação das heranças culturais. Segundo Verger (2002), essas 

características das religiosidades de matriz africana exibem um sistema de valores 

que integra a espiritualidade, ecologia e coletividade. 

 

Figura 7 - Árvore de similitude do termo indutor: CANDOMBLÉ por Pessoas com 



60 
 

 

religiosidades de matriz africana 

 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

A análise de similitude confirmou essa percepção ao evidenciar a centralidade 

de “ancestralidade”, que se conecta diretamente a “orixás” e “fé”, formando uma rede 

de significados que integra espiritualidade, memória histórica e afirmação identitária. 

A “fé”, nesse contexto, surge como um elo fundamental que mantém coesa a relação 

entre os elementos espirituais e culturais, sustentando tanto a prática religiosa quanto 

a resistência histórica. A presença de elementos como “natureza” e “cultura”, mesmo 

estando em zonas periféricas, enfatiza a valorização do Candomblé enquanto prática 



61 
 

 

que dialoga com o meio ambiente e a coletividade, características amplamente 

discutidas por Verger (2002). 

 

4.3.2.2. Técnica de substituição: Diga de 3 a 5 palavras e expressões que você acha 

que pessoas que você conhece pensam sobre o CANDOMBLÉ 

 

 Contudo, ao serem questionadas sobre como acreditam que outras pessoas 

veem o Candomblé ("O que você acha que as pessoas pensam sobre o Candomblé? 

Escreva de três a cinco palavras."), os resultados também evidenciaram 

representações marcadas pelo estigma e preconceito: 

 

Tabela 6 - Quadro de Quatro casas sobre CANDOMBLÉ a partir da técnica de 

substituição por pessoas com religiosidades de matriz africana 

 

ELEMENTOS CENTRAIS PRIMEIRA PERIFERIA 

         
demônio 37 1,8 Mal 28 2 

preconceito 25 1,3     
         

      SEGUNDA PERIFERIA 

  

    
Macumba 16 1,9 
Sacrifício 15 1,9 

desconhecimento 15 1,9 
Feitiço 14 2,4 
Medo 9 2 

Racismo 7 2,4 
Ancestralidade 6 2,3 

      

Ordem média de evocação = 1,89 

Frequência = 17,1 
Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

 A centralidade de termos como "demônio" e "preconceito", seguidos de “mal” 

na primeira periferia, para além do preconceito, refletem uma visão demonizada do 

Candomblé, assim como também é partilhada pela umbanda, e que historicamente foi 

construída para marginalizar as práticas de religiosidades de matriz africana 



62 
 

 

(Carneiro, 2019). Além disso, a presença do termo "racismo" pode indicar que as 

participantes reconhecem a conexão entre o preconceito religioso, e a discriminação 

racial que essas religiosidades sofrem no Brasil. 

  

Figura 8 - Árvore de similitude do termo indutor: CANDOMBLÉ a partir da técnica 

de substituição por Pessoas com religiosidades de matriz africana 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

A análise de similitude confirmou essa perspectiva, evidenciando que 

“preconceito” está diretamente conectado a termos como “mal”, “ignorância” e 

“racismo”. Essas palavras não apenas refletem os impactos das narrativas coloniais e 

eurocêntricas na formação das representações sociais, mas também indicam a 



63 
 

 

perpetuação de discursos hegemônicos que seguem marginalizando o Candomblé na 

sociedade contemporânea. 

Além disso, o termo “desconhecimento” que aparece na zona periférica, sugere 

que as participantes percebem uma lacuna de informações, o que pode atuar como 

um dos fatores que alimentam esses estigmas sociais. Na perspectiva de Moscovici 

(2003), representações sociais negativas como essas não apenas refletem 

preconceitos existentes, mas também os perpetuam, criando barreiras para a 

aceitação e valorização de práticas religiosas como o Candomblé. 

Portanto, as análises prototípica e de similitude revelam uma dualidade curiosa 

nas representações do Candomblé entre pessoas com religiosidades de matriz 

africana. Por um lado, aos praticantes, ele é associado a valores de resistência, amor 

e ancestralidade, atuando como um espaço de fortalecimento cultural e espiritual. Por 

outro, para as pessoas externas, ele é percebido como alvo de estigmas, preconceitos 

e desinformação, reflexos de uma longa história de racismo e marginalização. Esses 

resultados reforçam a necessidade de ações educativas e culturais que promovam a 

valorização do Candomblé e ofereçam subsídios para a desconstrução de 

representações sociais negativas, abrindo caminhos para uma maior compreensão e 

aceitação dessas práticas na sociedade brasileira. 

 

4.4. Grupo 2 - Pessoas sem religiosidades de matriz africana 

 

4.4.1. Análise prototípica e análise de similitude de pessoas sem religiosidades de 

matriz africana do termo indutor: UMBANDA 

 

4.4.1.1. Pergunta Direta: diga de 3 a 5 palavras e expressões que lhe vem à mente 

diante do termo UMBANDA 

 

O segundo grupo, formado por pessoas sem religiosidades de matriz africana, 

respondeu à questão: "Quando você pensa em 'Umbanda', o que vem à mente? 

Escreva de três a cinco palavras." Os dados obtidos foram: 

 

Tabela 7 - Quadro de quatro casas do termo indutor UMBANDA por pessoas sem 
religiosidades de matriz africana 

 



64 
 

 

ELEMENTOS CENTRAIS PRIMEIRA PERIFERIA 

         
religião 45 1,3 orixás 15 2,3 

     matriz_africana 15 2,2 
          

ZONA INTERMEDIÁRIA SEGUNDA PERIFERIA 

         
macumba 11 1,5 áfrica 10 2,3 

tambor 6 1,8 espiritualidade 8 2,4 
     caridade 7 1,9 
     africana 7 2,6 
     ancestralidade 7 2,6 
     cultura 6 2,5 
     fé 6 2,2 
            

Ordem média de evocação = 1,89 

Frequência = 11,92 
Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

Fugindo a expectativa, os elementos centrais indicam um reconhecimento da 

Umbanda como religião de matriz africana, embora a presença do termo "macumba" 

entre os periféricos indique uma visão estigmatizada ainda predominante. Fonseca 

(1999) escreve que comumente o termo "macumba" é utilizado de forma pejorativa, 

para desqualificar práticas religiosas de matriz africana. 

Os resultados indicam que embora haja a presença de termos como 

“espiritualidade”, “caridade” e “africana”, o que sugere uma percepção que toca em 

valores positivos, há uma falta de aprofundamento sobre religiosidades de matriz 

africana, o que demonstra um entendimento superficial. Termos como “ancestralidade” 

e “cultura” mesmo que mencionados, estão posicionados de forma periférica, o que 

reforça a distância desse grupo em relação a vivência e compreensão mais geral da 

Umbanda como um espaço de acolhimento, tradição e espiritualidade. 

 

Figura 9 - Árvore de similitude do termo indutor: UMBANDA por Pessoas sem 

religiosidades de matriz africana 



65 
 

 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

Na análise de similitude, a centralidade do termo “religião” e sua conexão com 

“macumba, africana” e “matriz africana” evidencia uma rede associativa limitada, na 

qual a Umbanda é reconhecida enquanto prática religiosa, mas frequentemente 

atravessada por estigmas. O distanciamento dessa rede em relação a termos como 

“ancestralidade” e “espiritualidade” reforçam o caráter fragmentado dessa 

representação. Conforme Romão (2019), as representações sociais da Umbanda 

entre pessoas sem familiaridade com as religiosidades de matriz africana tendem a 

ser influenciadas por discursos históricos e culturais que desvalorizam essas práticas. 

 

4.4.1.2. Técnica de substituição: Diga de 3 a 5 palavras e expressões que você acha 

que pessoas que você conhece pensam sobre a UMBANDA 



66 
 

 

 

Quando questionadas sobre como acreditam que outras pessoas veem a 

Umbanda ("O que você acha que as pessoas pensam sobre a Umbanda?"), as 

respostas do grupo destacaram o seguinte: 

 

Tabela 8 - Quadro de Quatro casas sobre UMBANDA a partir da técnica de 

substituição por pessoas sem religiosidades de matriz africana 

 

ELEMENTOS CENTRAIS PRIMEIRA PERIFERIA 
          

macumba 26 1,8 Mal 24 2,1 
religião 20 1,2 Maldade 22 2,8 

preconceito 15 1,7      
          

ZONA INTERMEDIÁRIA SEGUNDA PERIFERIA 
          

pessoas 8 1 desconhecimento 6 2,5 
demônio 7 1,7 Diabo 6 2,7 

          
Ordem média de evocação = 1,95 

Frequência = 14,89 
Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

Aqui as percepções negativas se intensificam, o termo “macumba” novamente 

ocupa posição central, associado a palavras como “mal” e “maldade”. A presença 

desses elementos sugere uma visão estigmatizada e demonizada, sustentada por 

narrativas eurocêntricas e valores cristãos-hegemônicos. Leão (2021) aponta que 

esses estigmas resultam da persistência de discursos que reduzem a complexidade 

das religiões afro-brasileiras a estereótipos negativos. 

 

Figura 10 - Árvore de similitude do termo indutor: UMBANDA a partir da técnica 

de substituição por Pessoas sem religiosidades de matriz africana 



67 
 

 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

Além disso, o termo preconceito, embora menos central, surge como um 

elemento que conecta essas percepções negativas à falta de informação, 

representada pelo termo “desconhecimento”. Segundo Bandeira (2002), a 

desinformação é um dos principais fatores que perpetuam o racismo religioso, pois 

cria um filtro de ignorância que impede uma compreensão mais respeitosa e 

aprofundada dessas práticas. 

Em suma, as análises prototípica e de similitude revelam que, para as pessoas 

sem religiosidades de matriz africana, a Umbanda é parcialmente reconhecida como 

religião, mas suas representações permanecem atravessadas por estigmas. 

Enquanto alguns valores positivos, como “caridade” e “espiritualidade”, surgem de 

forma periférica, elementos como “macumba”, “diabo” e “mal” dominam as redes de 



68 
 

 

significados. Essa dualidade reflete não apenas o distanciamento cultural desse grupo 

em relação às práticas afro-brasileiras, mas também a influência histórica do racismo 

estrutural na perpetuação de representações negativas. 

 

4.4.2. Análise prototípica e análise de similitude de pessoas sem religiosidades de 

matriz africana do termo indutor: CANDOMBLÉ 

 

4.4.2.1. Pergunta Direta: diga de 3 a 5 palavras e expressões que lhe vem à mente 

diante do termo: CANDOMBLÉ 

 

No caso do Candomblé, a questão foi: "Quando você pensa em 'Candomblé', 

o que vem à mente? Escreva de três a cinco palavras." Os resultados organizam-se 

da seguinte forma: 

 

Tabela 9 - Quadro de quatro casas do termo indutor CANDOMBLÉ por pessoas 

sem religiosidades de matriz africana 

 

ELEMENTOS CENTRAIS PRIMEIRA PERIFERIA 

         
Religião 47 1,3 matriz_africana 15 2 

     orixás 14 2 
         

ZONA INTERMEDIÁRIA SEGUNDA PERIFERIA 

         
África 8 1,4 macumba 10 1,9 

Ancestralidade 6 1,3 africana 10 2 
     terreiro 7 2,3 
     dança 5 2,2 
     espiritualidade 5 2,2 
            

Ordem média de evocação = 1,71 

Frequência = 12,7 
Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

Esse reconhecimento do Candomblé como prática religiosa foi reforçado por 

associações a termos como “matriz africana”, “orixás” e “terreiro”. Esses elementos 

indicam uma percepção que conecta o Candomblé às suas raízes africanas, mas de 



69 
 

 

maneira genérica e, muitas vezes, superficial. Palavras como “macumba” e “feitiço”, 

presentes na periferia das representações, refletem o impacto de estereótipos 

históricos que reduzem a complexidade cultural e espiritual dessa prática. 

Jovchelovitch (2008) destaca que o desconhecimento sobre a filosofia e os valores 

culturais das religiosidades de matriz africana contribui para a reprodução de tais 

visões distorcidas. 

 

Figura 11 - Árvore de similitude do termo indutor: CANDOMBLÉ por Pessoas 
sem religiosidades de matriz africana 

 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 



70 
 

 

A análise de similitude reforça essas percepções ao destacar a centralidade de 

“religião”, conectada a termos como “macumba”, “terreiro” e “dança”. Essas 

associações demonstram uma compreensão fragmentada e, em muitos casos, 

atravessada por estigmas. Embora palavras como “espiritualidade” e “ancestralidade” 

também surjam, suas conexões menos densas indicam que esses aspectos positivos 

têm menor destaque nas representações desse grupo. Conforme Ramos (2021), a 

falta de contato direto com essas práticas contribui para a manutenção de visões 

estigmatizadas. 

 

4.4.2.2. Técnica de substituição: Diga de 3 a 5 palavras e expressões que você acha 

que pessoas que você conhece pensam sobre a CANDOMBLÉ 

 

Por fim, ao serem questionadas sobre como acreditam que outras pessoas 

veem o Candomblé ("O que você acha que as pessoas pensam sobre o 

Candomblé?"), os respondentes apresentaram os seguintes resultados: 

 

Tabela 10 - Quadro de Quatro casas sobre CANDOMBLÉ a partir da técnica de 

substituição por pessoas sem religiosidades de matriz africana 

 

ELEMENTOS CENTRAIS PRIMEIRA PERIFERIA 

         
religião 22 1,4 Diabo 11 2,4 

macumba 16 1,4     
mal 16 1,5     

preconceito 13 1,5     
            

ZONA INTERMEDIÁRIA SEGUNDA PERIFERIA 

         
desconhecimento 8 1,6 Feitiço 7 1,9 

magia 5 1,2 Africana 6 2,2 
     Trabalhos 5 2,2 
     Maldade 5 3 
            

Ordem média de evocação = 1,68 

Frequência = 10,36 
Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 



71 
 

 

O termo “mal” emergiu como elemento central, articulado a palavras como 

“macumba”, “diabo” e “desconhecimento” nas outras periferias. Essas associações 

sugerem uma visão demonizada e marginalizada do Candomblé, frequentemente 

associada a forças malignas. Prandi (2004) argumenta que esses estigmas têm raízes 

em narrativas coloniais e discursos religiosos que deslegitimam práticas afro-

brasileiras. 

 

Figura 12 - Árvore de similitude do termo indutor: CANDOMBLÉ a partir da 

técnica de substituição por Pessoas sem religiosidades de matriz africana 

 

Fonte: Elaborado pelo autor, 2024 

 

Adicionalmente, o termo “preconceito”, embora menos central, aparece como 

indicador de que os participantes reconhecem a discriminação enfrentada pelo 



72 
 

 

Candomblé. Contudo, a articulação com “desconhecimento” revela que a falta de 

informação ainda é um fator determinante para a reprodução de estereótipos. Carneiro 

(2019) ressalta que o desconhecimento não apenas perpetua preconceitos, mas 

também impede uma valorização mais ampla dessas tradições culturais e espirituais. 

Essas análises evidenciam que, para pessoas sem religiosidades de matriz 

africana, o Candomblé é parcialmente reconhecido como religião, mas suas 

representações permanecem fortemente marcadas por estigmas. Enquanto 

elementos como “espiritualidade” e “ancestralidade” apontam para um potencial de 

valorização, termos como “macumba”, “feitiço” e “diabo” continuam dominando as 

redes de significado. Essa dualidade reflete não apenas o distanciamento cultural 

desse grupo, mas também a perpetuação de preconceitos históricos e religiosos. 

 

4.5. Comparação dos resultados 

 

A análise dos resultados evidenciou diferenças significativas entre as 

representações sociais das pessoas com religiosidades de matriz africana e aquelas 

de pessoas sem vínculo com essas religiosidades. As diferenças expressam não 

apenas a relação simbólica e cultural que ambos os grupos (pessoas com 

religiosidades e pessoas sem religiosidades) estabelecem com as religiosidades de 

matriz africana, mas também a maneira como discursos hegemônicos moldam as 

percepções externas. 

Para as pessoas que se afirmam como praticantes de religiosidades de matriz 

africana, as representações da Umbanda e do Candomblé são fortemente ligadas a 

valores positivos, tais como: amor, ancestralidade e fé. Alguns dos termos centrais 

identificados, como "caridade" e "orixás", destacam a importância dessas práticas 

como espaços de acolhimento e resistência cultural. Na análise de similitude, termos 

como "ancestralidade" e "cultura" aparecem como elementos que reforçam uma 

identidade coletiva baseada na conexão espiritual e histórica com tradições de origens 

africanas (PRANDI, 2004; VERGER, 2002). Esses resultados apontam para uma 

visão que integra espiritualidade, coletividade e memória histórica, destacando o lugar 

que essas religiosidades ocupam enquanto mecanismo de empoderamento e 

afirmação identitária, principalmente para a população negra brasileira. 

Por outro lado, para o grupo de pessoas sem religiosidades de matriz africana, 

as representações são marcadas por uma certa dualidade. Elementos como "religião" 



73 
 

 

e "matriz africana" aparecem como termos centrais, apontando um reconhecimento 

parcial das raízes culturais e religiosas das práticas de matriz africana. Contudo, 

termos periféricos como "macumba" e "diabo" exibem estereótipos negativos ainda 

dominantes na sociedade. Segundo Carneiro (2019), a visão estigmatizada é 

resultado de narrativas coloniais e eurocêntricas que demonizam práticas religiosas 

de matriz africana, o que sustenta preconceitos e distorce o entendimento sobre essas 

religiosidades. 

Ao serem perguntadas(os) sobre como imaginam que a população em geral 

percebe as religiosidades de matriz africana, tanto pessoas com quanto sem essas 

práticas religiosas, destacaram elementos como "preconceito" e "desconhecimento". 

Para o grupo que possui religiosidades de matriz africana, a percepção da sociedade 

é vista como um reflexo direto do racismo estrutural e da desinformação. Por outro 

lado, entre aquelas(es) sem essas religiosidades, o termo "desconhecimento" aparece 

conectado a outros elementos negativos, como "mal" e "diabo", o que aponta para um 

vão nas informações e que dificulta que haja uma visão mais respeitosa e informada 

sobre essas práticas. 

As diferenças indicam para uma tensão sociocultural curiosa: na medida em 

que as pessoas com religiosidades de matriz africana representam essas práticas 

como meios de fortalecimento espiritual e cultural, o grupo sem relação direta com 

essas religiosidades tende a compartilhar visões estigmatizadas e fragmentadas. Tal 

dualidade expõe a necessidade de ações educativas e formativas que proporcionem 

uma valorização das culturas afro-brasileiras, desconstruindo estereótipos negativos 

e fortalecendo o diálogo entre culturas (Bandeira, 2002). 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Este estudo buscou examinar as representações sociais acerca das 

religiosidades de matriz africana, particularmente sobre a Umbanda e o Candomblé, 

considerando tanto a visão de pessoas praticantes quanto de não praticantes dessas 

religiosidades. A análise foi conduzida com base na Abordagem Estrutural da Teoria 

das Representações Sociais, utilizando métodos qualitativos e quantitativos para 

investigar os significados atribuídos a essas religiosidades em um contexto 

sociocultural marcado por desigualdades raciais e históricas. 



74 
 

 

Os resultados exibiram diferenças marcantes nas representações entre os dois 

grupos. Para as praticantes, essas religiosidades foram descritas como espaços de 

acolhimento, resistência e preservação cultural, conectados aos valores de 

ancestralidade, fé e caridade. Já entre as não praticantes, predominou uma visão mais 

estereotipada e superficial, associando frequentemente essas práticas a ideias 

pejorativas, como macumba ou mal. Essas percepções reforçam a ideia de que as 

representações sociais não são apenas produtos dos conhecimentos individuais, mas 

refletem processos coletivos profundamente enraizados nas estruturas sociais e 

culturais. 

A análise de similitude contribuiu para revelar as redes associativas entre os 

termos evocados, destacando como os preconceitos históricos, especialmente o 

racismo religioso, influenciam negativamente nas percepções sociais. Palavras como 

diabo, feitiço e preconceito foram recorrentes entre as não praticantes, evidenciando 

como as religiosidades de matriz africana continuam sendo alvo de discriminação e 

desvalorização. Por outro lado, as praticantes destacaram elementos positivos, como 

amor e espiritualidade, que refletem uma experiência significativa dessas práticas. 

Tal estudo confirma que o racismo estrutural exerce influência direta sobre as 

representações sociais das religiosidades de matriz africana, promovendo a 

marginalização de práticas que fazem parte da história e identidade da população 

negra brasileira. Mesmo em um país cuja população é majoritariamente composta por 

pessoas negras, e existem leis para orientar, valorizar e penalizar, os efeitos da 

colonização e do eurocentrismo continuam sendo sentidos nas formas como essas 

religiosidades são compreendidas e representadas. 

Pensando em colaborações práticas, o trabalho destaca a necessidade de 

promover a educação sobre a história e as práticas religiosas de matriz africana, 

visando a desconstrução de preconceitos e a valorização da diversidade religiosa. 

Políticas públicas que incentivem a inclusão e combatam o racismo religioso são 

fundamentais para criar uma sociedade mais justa e equânime. Além disso, o estudo 

também contribui para a psicologia social, demonstrando como as representações 

sociais podem ser utilizadas para compreender e transformar contextos 

historicamente marcados por desigualdades. 

Como limitações, destaca-se que o estudo se concentrou na Baixada 

Fluminense, o que limita a generalização dos resultados para outras regiões do Brasil. 

Sugere-se que pesquisas futuras explorem como as representações sociais dessas 



75 
 

 

religiosidades variam em diferentes contextos regionais e culturais, além de 

considerar outras variáveis, como formação, classe social, e outras que podem 

influenciar as representações. 

Por fim, este trabalho reafirma a importância de compreender as religiosidades 

de matriz africana não apenas como manifestações religiosas ou culturais, mas como 

espaços de resistência e conexão identitária. O fortalecimento dessas práticas, bem 

como sua aceitação pela sociedade, é um passo importante para enfrentar as 

desigualdades históricas e promover uma sociedade mais inclusiva e respeitosa com 

sua população. 

 

6. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ABRIC, Jean-Claude. A abordagem estrutural das representações sociais. In: 
MOREIRA, A. S. P.; OLIVEIRA, D. C. (Orgs.). Estudos interdisciplinares de 
Representação Social. 2. ed. Goiânia: AB Editora, 2000. p. 27–37. 
 

ABRIC, Jean-Claude. A zona muda das representações sociais. In: OLIVEIRA, D. C.; 
CAMPOS, P. H. (Orgs.). Representações sociais: uma teoria sem fronteiras. Rio de 
Janeiro: Museu da República, 2005. p. 22–34. 
 

ALMEIDA, Leda Maria de. Diálogos com a teoria das representações sociais. Recife: 
Editora Universitária UFPE, 2005. p. 117–160. 
 

ALMEIDA, Angela Maria de Oliveira; SANTOS, Maria de Fátima de Souza. A teoria 
das representações sociais. In: TORRES, Cláudio Vaz; NEIVA, Elaine Rabelo 
(Orgs.). Psicologia social: principais temas e vertentes. 1. ed. Porto Alegre: Artmed, 
2011. p. 287–295. 
 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte: Letramento, 
2018. 
 

ALVES-MAZZOTTI, A. J. A. A abordagem estrutural das representações sociais. 
Psicologia da Educação, São Paulo, n. 14/15, p. 17–37, 2002. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/psicoeduca/article/view/31913. Acesso em: 20 jul. 2023. 
 

BANDEIRA, L.; BATISTA, A. S. Preconceito e discriminação como expressões de 
violência. Revista Estudos Feministas, v. 10, n. 1, p. 119–141, jan. 2002. 
 

BARBOSA, Milena Cordeiro; SANTANA, Nivaldo Vieira de. Estudo da representação 
social das religiosidades de matriz africana numa perspectiva da práxis educacional. 
Seminário Nacional e Seminário Internacional Políticas Públicas, Gestão e Práxis 



76 
 

 

Educacional, v. 6, n. 6, 2017. Disponível em: 
http://anais.uesb.br/index.php/semgepraxis/article/viewFile/7390/7165. Acesso em: 
17 ago. 2023. 
 

BASTIDE, Roger. As religiões africanas no Brasil: contribuição à sociologia das 
interpenetrações de civilizações. Tradução de Maria Letícia Ferreira. 2. ed. São 
Paulo: Pioneira, 1978. 
 

BERTONI, L. M.; GALINK, A. L. Teoria e métodos em representações sociais. In: 
MORORÓ, L. P.; COUTO, M. E. S.; ASSIS, R. A. M. (Orgs.). Notas teórico-
metodológicas de pesquisas em educação: concepções e trajetórias. Ilhéus, BA: 
EDITUS, 2017. p. 101–122. 
 

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Tradução de Fernando Tomaz. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 1989. 
 

BORGES, Moema da Silva; SANTOS, Marília Borges Couto; PINHEIRO, Tiago 
Gomes. Representações sociais sobre religião e espiritualidade. Revista Brasileira 
de Enfermagem, v. 68, n. 4, p. 609–616, 2015. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/reben/a/wwp6mVznNNfjdKxwDkqHTVK/?lang=pt. Acesso 
em: 20 jul. 2023. 
 

BRASIL. Lei nº 7.716, de 5 de janeiro de 1989. Define crimes resultantes de 
preconceito de raça ou cor. Diário Oficial da União: seção 1, 6 jan. 1989, p. 369. 
 

BRASIL. Lei nº 14.532, de 11 de janeiro de 2023. Altera a Lei nº 7.716, de 5 de janeiro 
de 1989 (Lei do Crime Racial), e o Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940 
(Código Penal). Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-
2026/2023/lei/l14532.htm. Acesso em: 17 ago. 2023. 
 

BRASIL. Lei nº 11.635, de 27 de dezembro de 2007. Institui o Dia Nacional de 
Combate à Intolerância Religiosa. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/lei/l11635.htm. Acesso 
em: 17 ago. 2023. 
 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 17 ago. 
2023. 
 

BRIN, Sergey; PAGE, Lawrence. The anatomy of a large-scale hypertextual Web 
search engine. Computer Networks and ISDN Systems, v. 30, n. 1–7, p. 107–117, 
1998. Disponível em: https://research.google/pubs/pub334/. Acesso em: 5 maio 
2025. 
 



77 
 

 

CARNEIRO, Abimael Gonçalves. Intolerância religiosa contra as religiões 
afrobrasileiras: uma violência histórica. In: IX Jornada Internacional de Política 
Pública, São Luís, 2019, p. 1-12. Disponível em: 
http://www.joinpp.ufma.br/jornadas/joinpp2019/images/trabalhos/trabalho_submissa
oId_230_2305cc2fa7b34e8b.pdf. Acesso em 17 de agosto de 2023. 
 

CARVALHO, José Carlos de Paula. Etnocentrismo: inconsciente, imaginário e 
preconceito no universo das organizações educativas. Interface: Comunicação, 
Saúde, Educação, v. 1, n. 1, p. 181–186, ago. 1997. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/icse/a/K5bV8WP4bQm7sYrNHYQMW5r/. Acesso em: 17 ago. 
2023. 
 

CAPUTO, Stela Guedes. Educação nos terreiros: e como a escola se relaciona com 
crianças de candomblé. Rio de Janeiro: Pallas, 2012. 
 

CHAGAS, W. F. História e Cultura Afro-Brasileira e Africana na Educação Básica da 
Paraíba. Educação & Realidade, v. 42, n. 1, p. 79–98, jan. 2017. 
 

CNFCP – Conselho Nacional de Folclore e Cultura Popular. Tesauro de Folclore e 
Cultura Popular Brasileira: Parte alfabética – Prática religiosa. Disponível em: 
http://www.cnfcp.gov.br/tesauro/00001061.htm. Acesso em: 17 ago. 2023. 
 

CNN BRASIL. Geração Z troca Google por buscas no TikTok, diz estudo. CNN Brasil, 
2024. Disponível em: https://www.cnnbrasil.com.br/economia/negocios/geracao-z-
troca-google-por-buscas-no-tiktok-diz-estudo/. Acesso em: 10 nov. 2024. 
 

COLLARES-DA-ROCHA, J. C. C.; WOLTER, R. P.; WACHELKE, J. As pesquisas em 
representações sociais na revista Psicologia & Sociedade. Psicologia & Sociedade, 
v. 28, n. 3, p. 582–588, set. 2016. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/psoc/a/WbHmYCmF5PCRh5Z35ZNhzKP/. Acesso em: 13 
jan. 2025. 
 

COMAZZETTO, L. R. et al.. A Geração Y no Mercado de Trabalho: um Estudo 
Comparativo entre Gerações. Psicologia: Ciência e Profissão, v. 36, n. 1, p. 145–157, 
jan. 2016. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/pcp/a/sMTpRhKxjvNjr7wQV9wFksH/. Acesso em: 13 jan. 
2025. 
 

DALGALARRONDO, Paulo. Religião, psicopatologia e saúde mental. Porto Alegre: 
Artmed, 2008. 
 

DITZ, Victor dos Santos Freitas. Representações sociais sobre o “cidadão de bem” 
em contexto de polarização política. 2023. Tese (Doutorado em Psicologia) - 
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, 2023. Disponível em: 
https://rima.ufrrj.br/jspui/handle/20.500.14407/18390. Acesso em: 13 jan. 2025. 
 



78 
 

 

DOISE, Willem. Direitos do homem e força das ideias. Lisboa: Horizonte, 2002. 
 

FARR, Robert Mclaughlin. Social representations: their role in the design and 
execution of laboratory experiments. In: FARR, Robert Mclaughlin; MOSCOVICI, 
Serge (Eds.). Social representations. Cambridge: Cambridge University Press, 1984. 
p. 124–147. 
 

FILHO, E. F. S.; MARTINS, E.. Contribuições da teoria histórico-cultural para a 
compreensão das questões raciais na educação escolar. Educação e Pesquisa, v. 
48, p. e239195, 2022. 
 

FLAMENT, Claude. L’analyse de similitude: une technique pour les recherches sur 
les représentations sociales. Cahiers de Psychologie Cognitive, v. 4, p. 357–396, 
1981. 
 

FLAMENT, Claude. Structure et dynamique des représentations sociales. In: 
JODELET, Denise (Org.). Les représentations sociales. Paris: Presses Universitaires 
de France, 1989. p. 204–219. 
 

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson. O fenômeno do racismo religioso: desafios 
para os povos tradicionais de matrizes africanas. Revista Eixo, Brasília, v. 6, n. 2 
(Especial), p. 51–56, 2017. Disponível em: 
http://revistaeixo.ifb.edu.br/index.php/RevistaEixo/article/view/515. Acesso em: 17 
ago. 2023. 
 

FONSECA, J. J. S. Metodologia da pesquisa científica. Fortaleza: UEC, 2002. 
(Apostila) 
 

FONSECA, Eduardo P. de Aquino. Reinventando as tradições religiosas afro-
brasileiras. Ciência & Trópico, Recife, v. 27, n. 2, p. 221-247, 1999. Disponível em: 
https://periodicos.fundaj.gov.br/CIC/article/view/709. Acesso em: 28 nov. 2024. 
 

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 6. ed. São Paulo: Atlas, 
2017. 
 

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 
2002. 
 

GUIMARÃES, Ana Luiza de Oliveira Moreira. Mapeamento de casas de religiões de 
matriz africana no Rio de Janeiro. Departamento de Sociologia, 2009. Disponível em: 
https://www.puc-
rio.br/ensinopesq/ccpg/pibic/relatorio_resumo2011/Relatorios/CSS/SOC/SOC-
Ana%20Luzia%20de%20Oliveira%20Moreira%20Guimar%C3%A3es.pdf. Acesso 
em 09 de dezembro de 2024. 
 



79 
 

 

GREEN, D. D.; MCCANN, J. The Coronavirus effect: how to engage generation z for 
greater student outcomes. Management and Economics Research Journal, [S.l.], v. 
7, n. 1, p. 1-7, 2021. 
 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz Tadeu 
da Silva e Guacira Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 
 

IANNI, O. Raças e classes sociais no Brasil. 2. ed. Rio de Janeiro: Editora Civilização 
Brasileira S. A., 1972. 
 

IBAÑEZ, Tomás. Representaciones sociales: teoría y método. In: IBAÑEZ, Tomás 
(Ed.). Ideologías de la vida cotidiana. Barcelona: Sendai, 1988. p. 14–90. 
 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Pesquisa 
Nacional por Amostra de Domicílios – PNAD 2018. Disponível em: 
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/17270-pnad-
continua.html?edicao=21073&t=sobre. Acesso em: 17 ago. 2023. 
 

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Censo 2010: número de 
católicos cai e aumenta o de evangélicos, espíritas e sem religião. Rio de Janeiro: 
IBGE, 2010. Disponível em: https://censo2010.ibge.gov.br/noticias-
censo?id=3&idnoticia=2170&view=noticia. Acesso em: 17 ago. 2023. 
 

JESUS, Jaqueline Gomes de; GALINKIN, Ana Lúcia. Gênero e psicologia social no 
Brasil: entre silêncio e diálogo. Barbarói, Santa Cruz do Sul, n. 43, p. 90-103, jan./jun. 
2015. Disponível em: 
https://online.unisc.br/seer/index.php/barbaroi/article/view/5900. Acesso em: 26 nov. 
2024. 
 

JODELET, Denise. Representações Sociais: um domínio em expansão. In.: As  
Representações Sociais. p. 17-44. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2001. 
 

JOVCHELOVITCH, Sandra. Knowledge in Context: Representations, Community 
and Culture. London: Routledge, 2008. 
 

LEÃO, A.; LUSSI, I. A. de O. Estigmatização: consequências e possibilidades de 
enfrentamento em Centros de Convivência e Cooperativas. Interface – 
Comunicação, Saúde, Educação, v. 25, p. e200474, 2021. 
 

LIMA, Claudiene dos Santos. O racismo religioso na Paraíba. Trabalho de Conclusão 
de Curso (Graduação em Pedagogia). Guarabira: Universidade Estadual da Paraíba, 
2012. Disponível em: 
https://dspace.bc.uepb.edu.br/jspui/handle/123456789/1365?mode=full. Acesso em 
13 de jan. de 2025. 
 



80 
 

 

MARIOSA, Gilmara Santos. Negras Memórias da Princesa de Minas. Juiz de Fora: 
Funalfa, 2009. 
 

MARQUES, Lorena de Lima. Diáspora africana, você sabe o que é? [S.l.], 20 fev. 
2019. Disponível em: http://www.palmares.gov.br/?p=53464. Acesso em: 18 maio 
2020. 
 

MAURÍCIO, George. O candomblé bem explicado: Nações Bantu, Iorubá e Fon. Rio 
de Janeiro: Pallas, 2014. 
 

MATTOS, Hebe. Pensando a diáspora atlântica. História, São Paulo, v. 24, n. 1, p. 
11–30, 2005. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/his/a/NYnTzkbFH4TB44xScnBXJ3K/. Acesso em: 5 maio 
2025. 
 

MINAYO, Maria Cecília de Souza (Org.). Pesquisa social: teoria, método e 
criatividade. 21. ed. Petrópolis: Vozes, 2002. 
 

MOSCOVICI, Serge. La psychanalyse, son image et son public. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1976. 
 

MOSCOVICI, Serge. Representaciones sociales. Madrid: Universidad Complutense 
de Madrid, 1981. 
 

MOSCOVICI, Serge. Representações sociais: investigações em psicologia social. 5. 
ed. Tradução de P. A. Guareschi. Petrópolis: Vozes, 2007. 
 

MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, 
identidade e etnia. Niterói: EDUFF, 2004. Disponível em: 
https://biblio.fflch.usp.br/Munanga_K_UmaAbordagemConceitualDasNocoesDeRac
aRacismoIdentidadeEEtnia.pdf. Acesso em: 9 dez. 2024. 
 

NAIFF, L. A. M.; NAIFF, D. G. M. Educação de jovens e adultos em uma análise 
psicossocial: representações e práticas sociais. Psicologia & Sociedade, v. 20, n. 3, 
p. 402–407, set. 2008. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/psoc/a/XnTp5cv8VTpsfg4PqRpfvdS/?lang=pt. Acesso em: 13 
jan. 2025. 
 

NAIFF, Luciene Alves Miguez; NAIFF, Denis Giovani Monteiro; BRAZ, Alcina Maria 
Testa. Representações sociais de professores sobre a qualidade de vida dos seus 
alunos. Estudos e Pesquisas em Psicologia, Rio de Janeiro, v. 13, n. 2, p. 563–585, 
ago. 2013. Disponível em: 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1808-
42812013000200010&lng=pt&nrm=iso. Acesso em: 26 nov. 2024. 
 



81 
 

 

NEGRÃO, L. N. Umbanda: entre a cruz e a encruzilhada. Tempo Social, v. 5, n. 1-2, 
p. 113–122, jan. 1993. 
 

OLIVEIRA, Romualdo Luiz Portela de. Breve história da escravidão. Revista de 
Administração de Empresas, v. 27, n. 4, p. 62, out. 1987. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rae/a/r95vPDYPCZBMVnS5fQq7MwL. Acesso em: 16 ago. 
2023. 
 

PARGAMENT, K. I. Religious methods of coping: resources for the conservation and 
transformation of significance. In: SCHAFRANSKE, E. P. (org.). Religion and the 
clinical practice of psychology. Washington, DC: APA Books, 1996. p. 215–239. 
 

PIERUCCI, Antônio Flávio. Resenha: SIMMEL, Georg. Religião – ensaios. v. 1. São 
Paulo: Olho d’Água, 2010. Revista de Estudos da Religião, São Paulo, dez. 2010. 
Disponível em: https://www.pucsp.br/rever/rv4_2010/r_pierucci.pdf. Acesso em: 18 
ago. 2023. 
 

PRANDI, Reginaldo. O Brasil com axé: candomblé e umbanda no mercado religioso. 
Estudos Avançados, v. 18, n. 52, p. 223–238, 2004. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ea/a/tFh5DWhR8wWVWNsXL4Z9yxv/. Acesso em: 17 ago. 
2023. 
 

RAMOS, Rodrigo Maciel. A ancestralidade: construção e aquisição de identidades 
africanas no Brasil realizadas a partir da cultura do Candomblé. Pesquisas e Práticas 
Psicossociais, São João del-Rei, v. 16, n. 2, p. 1–16, jun. 2021. Disponível em: 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-
89082021000200006&lng=pt&nrm=iso. Acesso em: 11 dez. 2024. 
 

ROCHA, M. B. D.; SEVERO, A. K. D. S.; FÉLIX-SILVA, A. V. Nos batuques dos 
quintais: as compreensões dos povos de Umbanda sobre saúde, adoecimento e 
cuidado. Physis: Revista de Saúde Coletiva, v. 29, n. 3, p. e290312, 2019. Disponível 
em: https://www.scielo.br/j/physis/a/rg3WCCnhw5rq95vLNPZk5vC/. Acesso em: 13 
jan. 2024. 
 

ROMÃO, T. L. C. Sincretismo religioso como estratégia de sobrevivência 
transnacional e translacional: divindades africanas e santos católicos em tradução. 
Trabalhos em Linguística Aplicada, v. 57, n. 1, p. 353–381, jan. 2018. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/tla/a/BYNWpsPRxzMYh4gGGCwH5Vk/. Acesso em: 17 ago. 
2023. 
 

SÁ, Celso Pereira de. Núcleo central das representações sociais. Petrópolis: Vozes, 
1996. 
 

SANTOS, Isadora Mendes dos; NETO, José de Senna Pinto; MOTA, Marcelle 
Pereira. TikTok: qual o impacto do crescimento da plataforma? In: Workshop sobre 
Aspectos da Interação Humano-Computador na Web Social – WAIHCWS, 13., 2022, 



82 
 

 

Diamantina. Anais [...]. Porto Alegre: Sociedade Brasileira de Computação, 2022. p. 
56–62. Disponível em: https://doi.org/10.5753/waihcws.2022.226367. Acesso em: 5 
maio 2025. 
 

SAWAIA, Bader Burihan. Representação e ideologia: o encontro desfetichizador. In: 
SPINK, Mary Jane Paris (org.). O conhecimento no cotidiano: as representações 
sociais na perspectiva da psicologia social. São Paulo: Brasiliense, 2004. p. 73-84. 
 

SILVA, Ana Luiza Fernandes da. Memória de um território negro na Pequena África. 
In: ENCONTRO NACIONAL DA ANPEGE, 15., 2023, Campina Grande. Anais [...]. 
Campina Grande: Realize Editora, 2023. Disponível em: 
https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/93865. Acesso em: 5 maio 2025. 
 

TOMÉ, Adriana Manrique; FORMIGA, Nilton Soares. Abordagens teóricas e o uso da 
análise de conteúdo como instrumento metodológico em representações sociais. 
Psicologia e Saúde em Debate, v. 6, n. 2, p. 97–117, jul. 2020. Disponível em: 
http://psicodebate.dpgpsifpm.com.br/index.php/periodico/article/view/V6N2A7. 
Acesso em: 12 jan. 2024. 
 

VALA, Jorge. Representações sociais: para uma psicologia social do pensamento 
social. In: VALA, Jorge; MONTEIRO, M. B. (orgs.). Psicologia social. 2. ed. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 1993. p. 353-384. 
 

VERGÈS, Pierre. L’évocation de l’argent: une méthode pour la définition du noyau 
central de la représentation. Bulletin de Psychologie, v. 45, n. 203, 1992. 
 

VERGER, Pierre. Orixás: deuses iorubás na África e no Novo Mundo. 8. ed. São 
Paulo: Corrupio, 2002. 
 

WOLTER, Rafael Pecly; WACHELKE, João; NAIFF, Denis. A abordagem estrutural 
das representações sociais e o modelo dos esquemas cognitivos de base: 
perspectivas teóricas e utilização empírica. Temas em Psicologia, v. 24, n. 3, p. 1139-
1152, set. 2016. Disponível em: 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-
389X2016000300018&lng=pt&nrm=iso. Acesso em: 13 jan. 2025. DOI: 
https://doi.org/10.9788/TP2016.3-18. 


