
 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

 

 

 

TESE 

 

 

 

QUATERNIDADE E O PROBLEMA DO MAL: 

 a importância do diálogo entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa 

para o Aconselhamento Pastoral  

 

 

 

 

TIONE ECHKARDT VIEIRA DE CARVALHO 

 

 

 

 

 

 

Seropédica, RJ 

Março de 2024 



 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

 

 

QUATERNIDADE E O PROBLEMA DO MAL: 

a importância do diálogo entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa 

para o Aconselhamento Pastoral  

 

 

TIONE ECHKARDT VIEIRA DE CARVALHO 

 

Sob a Orientação do Professor 

Nilton Sousa da Silva 

 

Tese submetida como requisito parcial para a 

obtenção do grau de Doutor em Psicologia, no 

Curso de Pós-Graduação em Psicologia 

(PPGPSI) desenvolvida na linha de pesquisa 

Processos Psicossociais e Coletivos. 

 

 

 

 

Seropédica, RJ 

Março de 2024  



 
 

 

  

“O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento 

de Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 

 

This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Finance Code 001” 



 
 

 

  

15 08 2024 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu pai, Paulo Vieira de Carvalho Filho 

(1942-2021); que me apoiou, vibrou e se 

orgulhava em ver minha dedicação aos estudos. 

Você quase conseguiu chegar comigo ao final, 

mas não foi possível. Sinto falta de lhe dar um 

abraço, um beijo e de nossas conversas. 

 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

A Deus por permitir e me capacitar a alcançar um enorme sonho de cursar o doutorado 

e poder realizar uma pesquisa que, para mim, é muito significativa e também por me fortalecer 

para concluir esta tese diante do momento conturbado que tenho enfrentado. 

Ao Dr. Professor Nilton Sousa da Silva, meu amigo de décadas, meu incentivador que 

continua apostando em mim, me apoiando e compreendendo as dificuldades que tenho 

enfrentado. Nossas conversas, suas orientações e sua amizade foram fundamentais para que eu 

concluísse esta tese. 

A todos os professores que proporcionaram e estimularam o meu crescimento intelectual 

nas diversas áreas do saber acadêmico. 

Aos meus amigos que se tornaram irmãos nesta caminhada acadêmica: Msc. Marco 

Mendes Cavotti e o Dr. Ricardo de Queirós Batista Ribeiro, pelas inúmeras conversas, trocas 

de ideias e incontáveis ajudas, das mais diversificadas formas, durante este período acadêmico. 

Esta amizade já ultrapassou as fronteiras da Rural. 

Aos meus pais que me apoiaram, incentivaram e vibraram nesta árdua caminhada. Ao 

meu pai que, infelizmente, não pode estar presente para se alegrar comigo e à minha mãe Anna 

Maria Echkardt que, entre idas e vindas ao hospital, sempre tem um olhar e palavras carinhosas. 

A todos os alunos que conheci na turma junguiana desde 2018/2 que se tornaram uma 

nova família e me ajudaram em muitos assuntos, inclusive aos que apenas conheço por meio 

virtual. 

A Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ), mais especificamente, ao 

colegiado do Programa de Pós-graduação em Psicologia (PPGPSI) e à Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) por proporcionarem um excelente 

ambiente acadêmico (mesmo em época de pandemia) e ético, no desenrolar deste curso. 

A todos que direta e indiretamente fizeram parte da minha formação, o meu muito 

obrigado. 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O ser humano tem muitas peles em si mesmo, 

que lhe cobrem as profundezas do coração. O 

homem conhece tantas coisas, mas não conhece 

a si mesmo. 

Meister Eckhart 

 

  



 
 

RESUMO 

 

 

CARVALHO, Tione Echkardt Vieira de. QUATERNIDADE E O PROBLEMA DO MAL: 

a importância do diálogo entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa para o 

Aconselhamento Pastoral. 2023, 255p. Tese (Doutorado em Psicologia). Instituto de 

Educação, Programa de Pós-graduação em Psicologia (PPGPSI), Universidade Federal Rural 

do Rio de Janeiro, Seropédica, RJ, 2023. 

 

O Problema do Mal é uma realidade inerente à vontade humana. Este arquétipo afeta o ser 

humano desde a sua existência. A história mostra que o ser humano busca muitas formas de 

resolvê-lo, porém a cada tentativa realizada, seja pela ótica filosófica ou religiosa, ele continua 

afetando a todos. Através do sincretismo religioso, desde a cultura persa, o Problema do Mal 

foi transferido para o ser humano em forma de uma guerra espiritual. Até mesmo o 

Cristianismo, através dos seus dogmas, tornou o Problema do Mal em algo velado e, assim, este 

arquétipo foi transferido, novamente, para o ser humano, como sendo uma responsabilidade 

sua, mas em momento algum ele foi resolvido ou foi abordado sobre a Maldade Humana como 

sendo, uma parte do Problema do Mal. Através da Quaternidade, apresentada pela Psicologia 

Complexa do Dr. Carl Gustav Jung, percebemos que é possível realizar um diálogo entre a 

Psicologia Complexa e a Teologia Batista em vista de orientar e conscientizar os pastores 

Batistas a realizarem os Aconselhamentos Pastorais segundo os princípios da Psicologia 

Analítica. 

 

 

Palavras-chave: teologia, psicologia complexa, problema do mal, maldade humana, 

aconselhamento pastoral, Carl Gustav Jung. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

 

 

CARVALHO, Tione Echkardt Vieira de. QUATERNITY AND THE PROBLEM OF EVIL: 

the importance of dialogue between Baptist Theology and Complex Psychology for 

Pastoral Counseling. 2023, 255p. Thesis (Doctorate in Psychology). Institute of Education, 

Graduate Program in Psychology (PPGPSI), Federal Rural University of Rio de Janeiro, 

Seropédica, RJ, 2023. 

 

The Problem of Evil is a reality inherent to the human will. This archetype has affected human 

beings since their existence. History shows that human beings seek many ways to solve 

problems, but with each attempt made, whether from a philosophical or religious perspective, 

it continues to affect everyone. Through religious syncretism, since Persian culture, the Problem 

of Evil was transferred to human beings in the form of spiritual warfare. Even Christianity, 

through its dogmas, turned the Problem of Evil into something veiled and, thus, this archetype 

was transferred, again, to the human being, as being their responsibility, but at no time was it 

resolved or addressed about Human Evil as being a part of the Problem of Evil. Through 

Quaternity, presented by Dr. Carl Gustav Jung's Complex Psychology, we realize that it is 

possible to carry out a dialogue between Complex Psychology and Baptist Theology in order 

to guide and raise awareness Baptist pastors to carry out Pastoral Counseling according to the 

principles of Analytical Psychology. 

 

 

Key-words: theology, complex psychology, problem of evil, human evil, pastoral counseling, 

Carl Gustav Jung. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

  

PRÓLOGO ......................................................................................................................... 12 

INTRODUÇÃO ................................................................................................................. 15 

1. FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA ................................................................................ 37 

1.1 Família Paterna de Jung ..................................................................................... 38 

1.2 Família Materna de Jung ................................................................................... 39 

1.3 Jung e o Cristianismo ......................................................................................... 41 

1.4 Jung e os Teólogos Cristãos .............................................................................. 45 

1.5 Teologia Protestante de Princípios Batista ........................................................ 49 

1.6 Arquétipos e Teologia ........................................................................................ 52 

2. METODOLOGIA .......................................................................................................... 56 

2.1 Psicologia Complexa ......................................................................................... 58 

2.2 Psicologia Analítica ........................................................................................... 63 

2.3 Psicologia Complexa e Teologia Cristã ............................................................. 66 

2.4 Hermenêutica de Schleiermacher ...................................................................... 70 

3. O PROBLEMA DO MAL ............................................................................................. 75 

3.1 Entre o povo de Israel no Antigo Testamento ................................................... 82 

3.2 Entre o povo de Israel no Império Medo-Persa ................................................. 85 

3.3 Entre os escritos da Cabala ................................................................................ 92 

3.4 Entre os escritos do Novo Testamento .............................................................. 97 

4. IMAGO DEI ................................................................................................................... 104 

4.1 À luz da Psicologia Complexa ........................................................................... 105 

4.2 Para a Teologia Batista ...................................................................................... 109 



 
 

5. DOUTRINA DA TRINDADE E QUATERNIDADE ................................................. 117 

5.1 Trindade Cristã e o Problema do Mal ................................................................ 130 

5.2 Quaternidade segundo Carl Gustav Jung ........................................................... 136 

5.3 Arquétipos na Quaternidade .............................................................................. 147 

6. O PROBLEMA DO MAL E O SOFRIMENTO HUMANO ..................................... 151 

6.1 Bem versus Mal .................................................................................................  157 

6.2 Livro de Jó ......................................................................................................... 160 

6.3 Imagens arquetípicas e seres divinos ................................................................. 168 

7. MALDADE HUMANA ................................................................................................. 178 

7.1 Maldade Humana e Moral Cristã .......................................................................  190 

7.2 Maldade Humana à luz da Psicologia Complexa .............................................. 196 

8. ACONSELHAMENTO PASTORAL .......................................................................... 211 

8.1 Aconselhamento Pastoral ................................................................................... 213 

8.2 Aconselhamento Pastoral à luz da Psicologia Complexa .................................. 218 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................  225 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ............................................................................  231 

GLOSSÁRIO ..................................................................................................................... 238 

 

 

 

 

 

 



 

12 
 

PRÓLOGO 

 

A compreensão que eu tinha a respeito de teologia e teólogo era que estas expressões só 

serviam para o contexto judaico-cristão. Afinal, desde o iluminismo, quando há referência a 

ambas expressões, elas estão ligadas diretamente a este contexto religioso institucional. 

Todavia, na caminhada teológica que tenho percorrido, surgiram muitos questionamentos e 

muitas dúvidas sobre vários assuntos que envolvem estes temas, mas que ficavam sem 

respostas, e algumas ainda ficam, pois elas são consideradas heresias, blasfêmias ou 

concupiscências da carne, como é apresentado dentro do contexto teológico judaico-cristão. 

Em minhas pesquisas e leituras, meu primeiro contato com o Dr. Carl Gustav Jung foi 

através do livro Jung, vida e pensamentos, da editora Martin Claret (1997), porém isto foi 

apenas um primeiro contato o qual não me despertou o devido interesse. 

Meu segundo contato com o Dr. Carl Gustav Jung foi por meio dos escritos de Rubem 

Alves, onde eu descobri que havia um teólogo e pastor que tinha pensamentos hereges iguais 

aos meus, mas que não se importava com essas questões e os apresentava de forma fascinante 

e elucidadora. Através de alguns contatos feitos por correspondências eletrônicas (e-mail) e de 

seus escritos, eu pude compreender melhor o que Rubem Alves apresentava sobre os 

pensamentos de Jung e, assim, comecei a ter uma maior aproximação com este teórico e autor, 

médico psiquiatra e psicólogo suíço. Mesmo assim, eu ainda não havia me encontrado, podemos 

dizer assim, para pensar em um diálogo entre a Teologia e a Psicologia Complexa do Dr. Carl 

Gustav Jung e que apresentasse o que o ser humano compreende, pensa e pratica a respeito do 

que ele (o ser humano) considera ser espiritualidade no seu dia a dia. 

O aprofundamento com a Psicologia Complexa de Jung se deu após eu ter contato com 

o professor e Dr. Nilton Sousa da Silva (UFRRJ), um expoente da psicologia e dos pensamentos 

junguianos. O professor Nilton Sousa da Silva não apenas me despertou a ter maior interesse 

sobre as obras e a Psicologia Complexa de Jung como ajudou a clarear minha compreensão 

sobre diversos temas junguianos, principalmente temas que envolvem o estudo da Teologia por 

meio da ótica da Psicologia Complexa. 

Assim, através desses conhecimentos, unidos às obras de Jung ou de livros que abordam 

a respeito da psicologia junguiana, comecei a ampliar meu conhecimento sobre a Psicologia 

Complexa e, também, a melhor compreender os pensamentos psicológicos e teológicos deste 

renomado psicólogo suíço sobre Psicologia e Religião. 



 

13 
 

Este entendimento ajudou a amadurecer o meu pensamento teológico, principalmente, 

ao que se refere ao lugar do ser humano dentro do âmbito religioso. Afinal, Teologia não é 

apenas falar a respeito do numinoso. Teologia é compreender o que é e o porquê se fala a 

respeito do numinoso. 

Destarte, tenho me dedicado à Psicologia da Religião e, mais especificamente, à esta 

área da Psicologia cristã protestante, da qual faço parte, não apenas como teólogo ou pastor, há 

mais de vinte anos de dedicação e estudos e, conforme menciono no início deste prologo, 

atualmente, em constante diálogo com a ótica da Psicologia Complexa para melhor 

compreender o comportamento religioso que os cristãos têm nos âmbitos individual e coletivo. 

A Psicologia da Religião é um tema pouco abordado no meio protestante, 

principalmente no Brasil, onde há apenas dois livros antigos: Psicologia da Religião (1992), da 

editora JUERP, do Dr. Merval Rosa e o livro Psicologia da Religião (1964), da editora ASTE, 

do Dr. Paul E. Johnson. Diante desta escassez e, até mesmo, deste descaso por parte dos 

teólogos protestantes é que eu vi a necessidade de abordar sobre este assunto tendo por base a 

Psicologia Complexa de Jung, frente a uma demanda social entre os membros das Igrejas 

Batistas que procuram por aconselhamentos pastorais. 

A presente tese foi construída com este intuito. Entretanto, ela não é uma pesquisa 

fechada, acabada e restrita apenas ao círculo dos protestantes. Portanto, ela é porosa por 

natureza com a finalidade de estimular a cada teólogo cristão, ou não, a melhor compreender o 

comportamento humano (individual ou coletivo) diante de todo o contexto que envolve a 

própria existência humana, especialmente nas questões que envolvem a religiosidade, a 

espiritualidade e aquela compreensão, acima mencionada no sexto parágrafo, sobre o que é 

divino. 

Nesta tese procuro apresentar de forma bem compreensiva, o pensar teológico a respeito 

do Problema do Mal a partir das narrativas contidas na Bíblia Sagrada e também com uma 

leitura sobre a Quaternidade apresentada por Jung. Esta abordagem é feita mediante a história 

e a filosofia ocidental, no desenrolar dos anos até o presente século XXI e isto é feito para que 

tenhamos um novo olhar a respeito da Maldade Humana a qual no meio religioso, 

principalmente o meio cristão, precisa de mais atenção. 

Assim, busco apresentar o pensar teológico e o comportamento do cristão diante de 

temas tão importantes para a convivência humana neste mundo. Por isso, demonstro que é 

possível, assim como há espaço para o diálogo e uma interação entre a Teologia Batista e a 



 

14 
 

Psicologia Complexa, para auxiliar os pastores Batistas a realizarem os Aconselhamentos 

Pastorais utilizando as teorias da Psicologia Complexa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

15 
 

INTRODUÇÃO 

 

No Brasil, assim como no mundo, falar a respeito de religião envolve uma série de 

ideias, crendices, tradições, ritos, rituais, enfim, surgem inúmeras teorias e teologias que 

envolvem este assunto no maior âmbito generalizado possível, seja acadêmico, eclesiástico ou, 

até mesmo, pessoal. 

Ao falar a respeito de espiritualidade referindo-se às manifestações do divino, 

independentemente de quais sejam os nomes que lhes são atribuídos, surgem novas, ou até as 

mesmas teorias e, consequentemente, as teologias. Por isso que, ao falar em teólogo ou teologia, 

é preciso fazer a devida definição destes termos, uma vez que há muitas conotações sobre os 

mesmos. 

A palavra teologia é formada por dois vocábulos gregos que indicam o seu objetivo ou 

tarefa: Théos1 e Logos2, ou também, o termo Theologoi3 que tem como compreensão geral a 

palavra que revela Deus. Entretanto é preciso compreender que o verbo grego logos não é 

apenas a palavra que revela como, muitas vezes, é traduzido em sua transliteração: “o termo 

logos denota a expressão do pensamento e não o mero nome de um objeto” (VINE; UNGER; 

WHITE JR., 2006, p. 845). 

Todas estas traduções servem para designar a expressão Palavra de Deus, isto é, o 

ensino a respeito do que é numinoso4 e das coisas que são relacionadas ao numinoso, mas que 

são manifestas aos seres humanos, independentemente de como aconteçam essas 

manifestações. 

Os termos teologia e teólogo não têm a sua origem no contexto cristão, pois eles 

aparecem pela primeira vez na Grécia Clássica (510-323 a.C.) estando ligados à filosofia e 

Platão foi o primeiro filósofo a fazer uso da palavra teologia. Ele compreendia que a teologia 

estava relacionada aos mitos, às lendas, aos deuses e às suas histórias os quais eram criticados 

filosoficamente, desmitificados e interpretados conforme as normas da educação política e 

purificados de toda inconveniência (FRIES, 1987, v. 3). 

                                                           
1 Qeoj – Théos – traduzido para Deus, um termo geralmente usado no mundo antigo para seres que têm poder ou 

conferem benefícios que estão além da capacidade humana. No mundo cristão se refere ao ser divino soberano e 

absoluto. (TAYLOR, 1991).  
2 Lo,goj – palavra que revela – (TAYLOR, 1991) 
3 qeologoi – palavra que revela Deus ou alguém que fala de Deus ou acerca das coisas divinas. (TAYLOR, 1991) 
4 Neste trabalho, sempre que eu utilizar o termo divino, estarei me referindo ao numinoso. 



 

16 
 

Destarte, para Platão o logos era estritamente filosófico e racional e se referia à palavra 

como oposição ao mito; enquanto o termo Théos significava qualquer ser transcendente ou 

realidade numinosa. Então, podemos dizer que, para Platão, a teologia representava o caminho 

do mito ao logos. 

Anaximandro e Heráclito já haviam delineado este sentido, porém concluem que, com 

Platão, ele chegou à perfeição, pois a finalidade do logos consistia em descobrir a verdade que 

era oculta, ou melhor, não era revelada ou manifestada pelos deuses. Outro filósofo que utilizou 

o conceito da teologia foi Aristóteles que, através da metafísica, apresentou a sua teologia 

ontológica (FRIES, 1987, v. 3). 

Eu poderia continuar citando outros filósofos, porém eu estaria desviando do meu 

objeto de estudo. Entretanto, estas explicações a respeito da teologia no âmbito filosófico são 

necessárias para demonstrar como o termo teologia passou a existir e como depois ele passou a 

ser compreendido pela religião, pelos seus expoentes, alcançando os seus adeptos e, mais 

especificamente, a partir da Reforma Protestante (1517) por parte dos chamados protestantes, 

chegando até aos dias atuais com os cristãos, nas suas mais diversas ramificações, incluindo 

especificamente nesta pesquisa, os Batistas. 

Mesmo assim, não posso colocar a utilização da teologia como sendo algo 

especificamente e único no meio cristão (católico, protestante e evangélico), pois hoje ela 

continua existindo dentro de um contexto muito mais amplo, inclusive fazendo parte de um 

domínio pessoal, como sendo o estudo que revela as mais diversificadas manifestações do 

numinoso, independentemente da religião, crença e até mesmo da não crença, pois, segundo a 

minha compreensão teológica, até os ateus têm a sua teologia. 

A explicação de como surgiu a palavra teologia, o conceito a respeito dela, os motivos, 

as definições que ela tomou e o seu desenvolvimento no contexto social conforme apresento, 

de forma superficial, se faz importante para que esta pesquisa seja melhor compreendida. 

Ao pronunciarmos o termo Deus, é comum que as pessoas tenham uma compreensão 

sobre este termo segundo suas crendices ou religiosidade (Imago Dei). Isso está intimamente 

relacionado às experiências vividas, seja por meio de manifestações, fenômenos ou qualquer 

outra coisa que envolva sensações, sentimentos e demais experiências pessoais e internas que 

elas vivenciem ou tenham vivenciado. 



 

17 
 

Dar nome ao divino, ao numinoso, significa expressar em palavras o que se tem como 

conhecimento ou relacionamento com ele, ou seja, ao dizermos a palavra Deus, transformamos 

o divino em algo próximo, compreensível e pessoal. 

Através da palavra pronunciada ou escrita é que se demonstra a compreensão de uma 

pessoa a respeito de alguma coisa e, aqui em específico, ao divino e isto é teologia. Então, 

quando alguém fala a respeito de qualquer coisa relacionada ao divino, independentemente do 

nome que lhe atribua, essa pessoa está apresentando uma teologia. 

O psicólogo suíço Dr. Carl Gustav Jung explica que o homem sempre utiliza a palavra 

escrita ou falada para se expressar e que ela é cheia de símbolos, porém muitas vezes também 

utiliza “sinais ou imagens não estritamente descritivos” (JUNG, 2016b, p. 18). 

Segundo Jung, o que é chamado de símbolo é um termo, nome ou, até mesmo, uma 

imagem que pode ser pessoal, mas que possui conotações que ultrapassam o significado 

evidente e que lhe é comum, ou seja, “uma palavra ou imagem é simbólica quando implica 

alguma coisa além do seu significado manifesto e imediato” (JUNG, 2016b, p. 19). 

Essa palavra (símbolo) que utilizamos para expressar o divino, não é utilizada para 

defini-lo ou explica-lo, mas ela expressa o que ultrapassa a nossa razão, conforme Jung explica: 

 

[...] nossa razão vai confessar a sua incompetência: o homem é incapaz de 

descrever um ser “divino”. Quando, com toda a nossa limitação intelectual, 

chamamos alguma coisa de “divina”, estamos dando-lhe apenas um nome, que 

poderá estar baseado em uma crença, mas nunca numa evidência concreta. 

(JUNG, 2016b, p. 19) 

 

 

Nesta tese irei abordar a respeito do divino e suas manifestações, partindo das 

intepretações de textos da Bíblia Sagrada e buscarei descrevê-las ou nomeá-las conforme eu as 

percebo, segundo os meus conceitos teológico e doutrinário, porém sem ferir as compreensões 

diferentes sobre tais assuntos, porque reconheço que há uma limitação intelectual de minha 

parte, conforme o Jung afirma na citação anterior, para definir ou conceituar o numinoso ou o 

que é numinoso. 



 

18 
 

Esta forma humana de descrever o divino que Jung cita é a percepção que ele teve no 

decorrer dos anos que estudou as religiões, conforme Sérgio Britto cita no livro Memórias, 

Sonhos e Reflexões: 

 

O pai de Jung era pastor protestante, pura autoridade, acreditando num Deus 

que não admitia discutir. Jung, mesmo muito jovem, não aceitava a posição 

paterna, achava que seu pai era infeliz, fazia os sermões na igreja, falando de 

um Deus que ele não ousava entender mais fundo. Esse fato na 

infância/juventude de Jung me associou com a minha grande decepção com a 

Igreja Católica, eu acreditava num Deus que me fazia confessar todos os 

sábados e comungar todos os domingos. Uma grande decepção com os meus 

então queridos professores/mentores/irmãos maristas me fez perder o Deus 

em que eu acreditava, eu queria discuti-lo, mas não tinha com quem. Com 11 

anos, eu não consegui falar da minha decepção e das minhas dúvidas – a não 

ser cinco anos depois. Nesse tempo perdi o Deus que tinha, perdi a fé 

aprendida.  Jung foi procurar Deus dentro de si (e aí começou o seu processo 

de introversão), um trabalho que durou toda a sua vida. Estudou todas as 

religiões, considerando que todas eram tentativas respeitáveis da necessidade 

do homem ter diante de si a imagem de um Deus a quem adorasse e que o 

protegesse. (JUNG, 2016, p. 8) 

 

 

No início do livro Memórias, Sonhos e Reflexões, no tópico Como encontrei Jung, o 

ator e diretor Sérgio Britto, cita a associação que teve em relação a um fato entre a infância e a 

juventude de Jung, onde este demonstra a sua compreensão em relação a Deus. 

Eu não tenho a lembrança da minha idade exata, assim como Sérgio Britto e Jung as 

têm, para citar os momentos aos quais passei a ter um conhecimento e as mudanças do meu 

pensamento em relação a Deus, porém eu tenho percorrido um caminho similar ao que é 

apresentado nesta citação, pois desde jovem tenho buscado compreender Deus, as suas 

manifestações a mim e aos seres humanos e entender como elas são percebidas, expressas e 

vivenciadas tanto no contexto eclesiástico, como no pessoal. 

Ao observar as religiões e suas manifestações, nas mais diversificadas expressões, com 

o passar dos anos, eu me deparei com os princípios, os dogmas, as doutrinas, os ritos, os rituais 

e etc. que, além de apresentarem uma ontologia metafísica, também são baseadas no 

conhecimento empírico e, indiferentemente de qual seguimento religioso ou espiritual, 

apresentam o numinoso como uma manifestação do que é bom, perfeito e etéreo, conforme 

pode ser visto na citação de Sérgio Britto, através da experiência pessoal de Jung e da sua 

também. 



 

19 
 

De início, eu pensava que esses fenômenos só ocorriam na Religião Cristã, mas com 

o tempo descobri que eles ocorrem em outras religiões e isto é ratificado por Merval Rosa, em 

seu livro Psicologia da Religião, ao dizer que “em quase todas as culturas que hoje conhecemos, 

o fenômeno religioso está presente, em menor ou maior escala” (ROSA, 1992, p. 41). 

É dentre este vasto fenômeno religioso que ocorre sempre em vários lugares e religiões 

que, são expressos pelo ser humano através dos símbolos ou imagens arquetípicas reveladas 

pelo inconsciente coletivo, que irei dialogar a respeito do Problema do Mal. 

Para entendermos melhor como estes símbolos e imagens se fazem presentes no 

inconsciente coletivo temos a citação do Dr. Walter Boechat, em O mito em Ernst Cassirer e 

Carl Gustav Jung: uma compreensão do ser do humano, livro do professor Nilton Sousa da 

Silva, que nos dá uma explicação a respeito desta presença do fenômeno religioso no 

inconsciente coletivo, segundo as categorias kantiana de apercepção: 

 

O inconsciente coletivo, nunca apreendido diretamente, mas apenas por suas 

manifestações, as imagens e situações arquetípicas, é um dado apriorístico de 

conhecimento, assim como as categorias kantianas de apercepção. 

Kant inaugurou uma nova teoria do conhecimento, não-metafísica, mas 

transcendental, embora sem ser transcendente. O arquétipo pertence a essa 

ordem do conhecimento, que é transcendental. Além disso, este se funda na 

experiência, através de sua manifestação, a imagem arquetípica. Tem pois, 

uma natureza fenomenológica em sua manifestação. (BOECHAT in SILVA, 

2002, p. 12) 

 

 

O Dr. Walter Boechat explica o inconsciente coletivo através da teoria kantiana e faz 

uma observação importante a respeito da imagem arquetípica que tem a sua natureza 

fenomenológica em sua manifestação e é esta manifestação, que cada ser humano vivencia, que 

dá margem às inúmeras nomenclaturas consideradas teológicas no contexto filosófico. 

Silva ratifica esta compreensão ao dizer que: “Nesse ponto, penso eu, o inconsciente 

coletivo se aproxima das questões filosóficas sobre o ente homem” (SILVA, 2002, p. 15), e é 

esta aproximação que me fundamenta para realizar a minha pesquisa. 

Mediante um olhar inicial ou, até mesmo, confessional, independentemente da religião 

ou da espiritualidade que uma pessoa tenha – do sagrado, do divino, da deidade, etc. – qualquer 

tipo de manifestação que alguém vivencie, pode gerar uma percepção de que parecem ser 



 

20 
 

bizarro e fantástico o que envolve o entorno das manifestações fenomenológicas relacionadas 

à percepção do numinoso, procuro compreender tal diversidade e descrever o fato à luz da 

Teologia Batista Brasileira conectada à Psicologia Complexa de Jung. 

Esta percepção que o ser humano tem, mediante a manifestação fenomenológica do 

arquétipo, é que irei me aprofundar nesta tese dialogando com a Teologia, a Psicologia 

Complexa, a História da Escritura Sagrada e vertentes da Filosofia que forem necessárias para 

dialogar a respeito do Problema do Mal, pois conforme expõe a Dra. Marie-Louise von Franz, 

na Conclusão do livro de Jung, O Homem e seus Símbolos: 

 

As poderosas forças do inconsciente manifestam-se não apenas no material 

clínico, mas também no mitológico, no religioso, no artístico e em todas as 

outras atividades culturais por meio das quais o homem se expressa. 

Obviamente, se todos os homens receberam uma herança comum de padrões 

de comportamento emocional e intelectual (que Jung chamava de arquétipos), 

é natural que os seus produtos (fantasias simbólicas, pensamentos ou ações) 

apareçam em praticamente todos os campos da atividade humana. (JUNG, 

2016b, pp. 419-421) 

 

 

Entre os campos, em que os arquétipos se manifestam e que von Franz cita, também 

se faz presente a teologia que apresenta suas nomenclaturas de forma bem criativa e didática. 

Assim, baseado em passagens de textos bíblicos, que buscam expressar, explicar, definir e 

conceituar (e esta última é feita com muito mais vigor e rigor no contexto eclesiástico) as 

manifestações e os fenômenos que ocorrem no cotidiano do ser humano, é que irei apresentar 

uma hermenêutica cristã feita sobre esses arquétipos que se manifestam. 

Assim, como Jung, tenho uma educação cristã desde a minha infância, porém ela me 

foi passada pelo contexto eclesiástico Batista. No decorrer de meio século de minha vida, eu 

vivenciei várias explicações, a respeito do divino e de suas manifestações, que foram feitas de 

forma bem criativas e Jung comenta a respeito dessas ideias criativas que surgem, ao dizer que: 

 

O valor das ideias criativas está em que, tal como acontece com as “chaves”, 

elas ajudam a “abrir” conexões até então ininteligíveis de vários fatos, 

permitindo que o homem penetre mais profundamente no mistério da vida. 

(JUNG, 2016b, p. 428) 

 



 

21 
 

 

Hoje, eu entendo (teologicamente) que essas chaves, que ajudam a abrir conexões 

inteligíveis ao ser humano, conforme Jung informa, envolvem muito a vida de cada pessoa, 

principalmente as que são religiosas ou que têm um conceito respeitoso sobre a espiritualidade 

em relação à vida humana. 

E, ainda observando a citação de Jung posso questionar teologicamente se há mistério 

de vida maior do que o de tentar expressar em palavras as manifestações numinosas ou 

fenômenos arquetípicos? Talvez para a teologia, sendo apresentada e representada pelos 

dogmas teológicos no decorrer de tantos séculos, possa parecer que sim, mas sabemos que isto 

é impossível, conforme o alerta que Jung faz em seu Livro Vermelho ao dizer que “as palavras 

não devem tornar-se deuses” (JUNG, 2015, p. 219). Todavia, também sabemos que este assunto 

é relevante. 

Ao falar em teologia é preciso explicar que, apesar do seu amplo campo de atuação, 

nesta tese, irei abordar sobre a Teologia Cristã Protestante, mais especificamente, em sua 

ramificação existente na denominação Batista Brasileira, que tem por base a livre interpretação 

dos textos da Bíblia Sagrada e que esta é tida como sendo o livro de regra e prática para a vida 

do cristão Batista. 

Sendo assim, com o intuito de compreender o que a Teologia apresenta, desde quando 

este termo passou a ser utilizado na tentativa de expressar o numinoso, é que a minha pesquisa 

está direcionada. 

Entretanto é preciso explicar que o empenho não está em definir o numinoso, muito 

menos querer conceitua-lo, buscando tornar a minha tese em um cânon teológico da Psicologia 

Complexa, mas em compreender manifestações arquetípicas que levam o ser humano a ter e 

expressar em símbolos ou imagens arquetípicas os fenômenos que vivencia no âmbito religioso 

e como estes são atribuídos ao que é mau ou bom, fazendo assim parte do Problema do Mal que 

é o objeto desta tese. 

Esta visão entre a Teologia e a Psicologia Complexa não é algo inédito, pois Jung fez 

isto há tempos e ele mesmo disse que nem imaginava que isto seria possível e muito menos 

imaginaria onde isto chegaria: “quando, há muitos anos, expressei o meu desejo de colaborar 



 

22 
 

com os teólogos, não sabia, na realidade – e nem mesmo sonhava –, até que ponto este desejo 

se cumpriria (JUNG, 2012c, p. 53, OC 11/6, § 449)5. 

Jung estava se referindo, especificamente, ao prefácio que ele fez no livro do Padre 

Victor White, Deus e o Inconsciente, cuja publicação foi feita com a colaboração da parte de 

teólogos. Inclusive, Jung, ao ver este fator como algo a ser destacado, continua expressando a 

importância em dialogar com os teólogos, conforme consta em muitos de seus escritos contidos 

em sua Obra Completa. 

 

Grande parte de minha vida foi dedicada a esta obra. Por isso, desde o começo 

percebi claramente que sozinho nunca poderia dar conta desta tarefa. Embora 

eu possa defender a realidade dos fatos psicológicos, está muito acima de 

minhas forças pôr em ação os processos de assimilação exigidos pelo seu 

ajustamento às représentations collectives. Isto requer a colaboração de 

muitos, e acima de tudo a daqueles que são os expoentes das verdades 

universais, ou seja, os teólogos. Depois do médico, eles são os únicos que, por 

profissão, ocupam-se com a alma humana, com exceção talvez dos 

educadores. Mas estes últimos se limitam às crianças, as quais, via de regra, 

só indiretamente sofrem com os problemas da época, através dos pais e 

mestres. Certamente para o teólogo será de uma ajuda preciosa conhecer o que 

se passa na alma dos adultos; e o médico responsável, por sua vez, deve ir 

pouco a pouco compreendendo o papel sumamente importante que a 

atmosfera espiritual desempenha na economia psíquica. (JUNG, 2012c, p. 56, 

OC 11/6, § 453) 

 

 

Diante da citação de Jung, posso iniciar um diálogo entre a Teologia e a Psicologia 

Complexa nesta tese, pois reconheço também a importância dos teólogos (e me incluo nesta 

parte) em se ocuparem com a alma humana e isto tem sido visto ao longo dos anos e que, no 

meio eclesiástico Batista, é denominado gabinete pastoral, aconselhamento pastoral ou 

capelania. 

Em sua Obra Completa, volume 11/6, Psicologia e Religião Ocidental e Oriental: 

Escritos Diversos, em várias ocasiões Jung cita os teólogos; algumas vezes apontando certas 

                                                           
5 O Manual de Instruções para organização e apresentação de dissertações e teses na UFRRJ (UNIVERSIDADE 

FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO, 2006) prescreve o uso das normas da ABNT NBR 10520 (2002) e 

NBR 6023 (2018), respectivamente, para citações em documentos e elaboração de referências. A obra completa 

(OC) de Carl Gustav Jung, possui a numeração de todos os parágrafos por volume. Assim, para facilitar a 

localização dos trechos citados dessa Obra Completa, serão adicionados dados complementares nas citações 

diretas, conforme prescrito pela NBR 10520, indicando-se o volume (ex.: OC  18/1) e o parágrafo (ex.: § 576). 

Assim como, com os demais livros que forem citados e que constam volumes. 



 

23 
 

deficiências que podem ser corrigidas ou, pelo menos, serem percebidas e, em outras vezes, 

demonstrando a importância em haver um diálogo entre os teólogos e a Psicologia Complexa. 

 

Todo psicoterapeuta inteligente se sentirá gratificado, se seus esforços forem 

apoiados e completados pela atuação do diretor espiritual. Mas os problemas 

da alma humana com os quais o pastor de almas e o médico se defrontam, a 

partir de posições contrárias, gerarão não poucas dificuldades, em grande parte 

por causa da diferença dos pontos de vista. Mas é precisamente deste embate 

que devemos esperar os estímulos mais fecundos para ambas as partes. 

(JUNG, 2012c, p. 112, OC 11/6, § 552) 

 

 

O texto supracitado é uma parte do capítulo Psicanálise e direção espiritual, da Obra 

Completa de Jung, volume 11/6, onde Jung inicia abordando a definição de psicanálise de 

Freud, Adler e faz uma comparação com as confissões existentes na Igreja Católica Apostólica 

Romana, demonstrando a importância dos sacerdotes. 

Jung também aborda a respeito dos pastores e da psicanálise fazendo uma comparação 

entre a Igreja Católica Apostólica Romana e a Igreja Protestante e demonstra que, para o cristão 

protestante, o Bem e o Mal se defrontam violenta e irreconhecivelmente, de forma que não há 

perdão, a não ser para os pecados que um indivíduo supera (JUNG, 2012c, OC 11/6). 

Ao abordar sobre este assunto, Jung fala sobre a ausência de um equipamento ritual 

que priva o Pastor Protestante diante dos que o procuram para obter orientações 

(aconselhamento pastoral), por isso Jung expressa o seu desejo e entusiasmo para que os 

pastores protestantes tenham coragem para terem o interesse pela Psicologia (JUNG, 2012c, 

O/C 11/6). E, por fim, ele termina afirmando que o médico e o Pastor Protestante, mesmo com 

posições contrárias, em relação às suas óticas, geram embates estimulantes, mas fecundos para 

ambos e, aqui, é este o meu objetivo com a exposição da presente tese. 

Destarte, vejo uma grande importância em analisar a Quaternidade e o Problema do 

Mal na Teologia Batista e suas manifestações nas mais diversificadas expressões que lhes são 

atribuídas. 

A Quaternidade para Jung é a expressão de uma empiria simbólica que representa a 

união de opostos e pode se manifestar como dualidade unificada. Para Jung esta representação 

arquetípica que símbolos empíricos possuem “se distingue de outras representações do gênero 



 

24 
 

por assumir uma posição central correspondente à importância de seu conteúdo e 

numinosidade”. (JUNG, 2013c, p. 486, OC 6, § 902) 

Este diálogo é importante porque sempre nos deparamos com termos teológicos que 

apresentam uma ontologia metafísica tendo por base o conhecimento empírico, nos mais 

diversos seguimentos religioso e espiritual. Eles sempre apresentam o numinoso, relativo a 

Deus, como sendo uma manifestação do que é bom, perfeito e etéreo. Todavia, em momento 

algum, há uma explicação ou um consenso a respeito do que é o mal. 

Em algumas civilizações antigas, como é o caso dos Sumérios, o mal interagia no 

Panteão divino como sendo algo comum e necessário para haver o equilíbrio. Da mesma forma, 

no judaísmo, desde o seu início, conforme consta no livro de Gênesis, nos três capítulos iniciais, 

o mal estava presente e interagia com toda a criação. Em outro livro, o livro de Jó, há o relato 

de que a figura simbólica do mal participava nas reuniões que Iahweh realizava; e, mais recente, 

no Cristianismo, a figura arquetípica do mal se faz presente nos relatos dos evangelhos sinóticos 

da tentação de Jesus, demonstrando que o mal também estava presente interagindo com Jesus 

em uma conversa puramente dialética. 

Esta compreensão é apresentada nas interpretações de textos bíblicos na Teologia 

Batista, onde o mal é sempre apresentado como o adversário do bem. No entanto, apesar de 

serem antagônicos, mal e bem, são imprescindíveis porque só é possível ter o conceito do bem 

se houver o conceito do mal também e vice-versa. E, aqui, está o caminho da presente tese que 

busca integrar concepções sobre o mal e o bem da Teologia Batista à visão de mundo da 

Psicologia Complexa. 

Com o passar dos anos, as teologias foram se desenvolvendo, principalmente, a 

teologia judaico-cristã, em sua vasta ramificação, e ela sempre apresentou o mal como um ser 

divino opositor e antagônico ao bem. Inclusive, para explicar o bem, o Cristianismo 

sistematizou teologicamente as manifestações numinosas, dando-lhe, entre vários temas, o tema 

da Trindade, o qual, hoje, se faz muito presente na vida dos cristãos Batistas, principalmente, 

conforme é ensinado, ou seja, nas pessoas de Jesus Cristo (segunda pessoa da Trindade) e do 

Espírito Santo (terceira pessoa da Trindade). 

Ao citar a Trindade, não posso deixar de citar uma apresentação psicológica a respeito 

dela que Jung faz em sua Obra Completa, volume 11/2 (2013f), onde diz que a ideia da 

Trindade, evoluiu no decorrer dos séculos de forma coerente visando combater às opiniões 

contrárias que surgiram em relação aos dogmas da Igreja Cristã. Desta forma a Trindade surge 



 

25 
 

como sendo uma alusão ao numinoso dentro de um campo extraconciente arquetípico, o que 

faz com que os que se utilizam da razão não a compreendam. 

 

A história do dogma trinitário representa, portanto, a manifestação gradativa 

de um arquétipo, que organizou as representações antropomórficas de Pai, 

Filho, Vida, Pessoas distintas, numa figura arquetípica numinosa, ou seja, a 

“Santíssima Trindade”. Ela é vista, pelos contemporâneos, sob aquele aspecto 

que a Psicologia designa pelo nome de presença psíquica extraconsciente. 

(JUNG, 2013f, p. 57, OC 11/2, § 224) 

 

 

Para Jung o dogma da Trindade é uma representação antropomórfica de um arquétipo 

compreendida como sendo três figuras distintas, porém numinosas e que estas são denominadas 

pela Igreja Cristã como sendo a Santíssima Trindade. 

Conforme Jung informa, esta presença psíquica extraconsciente que a Psicologia 

designa, são as manifestações que o pensamento humano organiza em figuras determinadas, 

reunindo, ordenando e organizando o material inconsciente, ou seja, as representações divinas, 

em trindades envolvendo ritos e rituais (JUNG, 2013f, OC 11/2). 

É possível notar, no volume 11/2 de sua Obra Completa, que Jung apresenta a Trindade 

como sendo algo já existente na teologia egípcia e ele demonstra que isto é um arquétipo e não 

uma ideia dogmática. Tanto é que este arquétipo é o mesmo que a Teologia Cristã utiliza e 

sistematiza em dogmas. Inclusive ele explica que o numinoso é a manifestação compulsiva do 

arquétipo que precede do inconsciente, por isso ele é difícil de ser compreendido racionalmente 

(JUNG, 2013f, OC 11/2). 

A Teologia Cristã, no entanto, utiliza a Trindade como sendo uma descoberta sua ou 

uma criação sua, ainda mais ao se referir ao Homem-Deus (Jesus Cristo) com seus milagres e 

sinais e continua com a ação do Espírito Santo que é a ação dominante no intelecto e na vida 

humana. 

Diante de tais fenômenos extraconscientes, extra-humanos e culturais a Psicologia 

junguiana compreende que eles são fenômenos psíquicos e nem sempre algo sobrenatural. O 

que demonstra que há, nessas manifestações, um caráter religioso e numinoso, mas que os Pais 

da Igreja não perceberam isto porque não observaram a Trindade como sendo um arquétipo e 



 

26 
 

que em outras épocas ele já havia se manifestado e este pensamento continua existindo na 

Teologia Batista no que se refere à doutrina da Trindade. 

Esta apresentação a respeito da doutrina da Trindade à luz da Psicologia, feita por 

Jung, ressalta que, a Trindade, o numinoso, o demoníaco e tudo o mais que envolve essas 

manifestações são arquétipos apresentados por explicações personalísticas.  

Contudo, se teologicamente para haver o bem também é preciso ter a percepção e a 

compreensão do que é mal, então, o mal é preciso estar presente na teologia sistematizada, caso 

contrário a doutrina da Trindade está omitindo uma informação teológica sobre este arquétipo 

e aspectos de suas imagens e símbolos arquetípicos. Porém o Problema do Mal para a Teologia 

é racionalmente insolúvel, o que o torna teoricamente inexplicável à realidade e praticamente 

doloroso à vida. Todavia ao analisarmos o Problema do Mal dialogando com a Quaternidade 

apresentada por Jung há uma melhor compreensão e integração teológica a respeito deste 

arquétipo.  

Teologicamente, os males físico e moral que eram a limitação da natureza, a verdadeira 

imperfeição de um ser, tornaram-se um problema ontológico considerando a natureza específica 

do homem, que é um animal racional e exige subordinação do que é sensível ao inteligível, do 

material ao espiritual. 

Desta forma nem a teologia judaico-cristã, nem a filosofia, por serem construtivas e 

metafísicas, não conseguem resolver o problema empírico da vida por causa do mal, porque 

isto necessariamente comprometeria a figura do numinoso. Entretanto, este conceito, apenas 

apresenta expressões arquetípicas do inconsciente coletivo, às quais passaram a ser explicadas 

de forma ética e moral, como a privação de um bem, conforme Jung explica: 

 

A experiência psicológica nos mostra que o "Bem" e o "Mal" constituem o par 

de contrários do chamado julgamento moral e que enquanto tal tem sua origem 

no próprio homem. Como sabemos, só se pode emitir um julgamento quando 

é possível o seu oposto em termos de conteúdo. A um Mal aparente só se pode 

contrapor um Bem igualmente aparente, e um Mal não substancial só pode ser 

anulado por um Bem igualmente não substancial. Um existente se contrapõe 

a um não existente, mas nunca um Bem existente pode contrapor-se a um Mal 

não existente, pois este último é uma contradictio in adjeto (uma contradição 

nos próprios termos) e gera uma desproporcionalidade em relação ao bem 

existente: de fato, um mal não existente (negativo) só pode contrapor-se a um 

bem igualmente não existente (positivo). Dizer que o Mal é mera privatio boni 

nada mais é do que negar a antinomia Bem-Mal. Como se poderia falar de um 

“bem”, se não existisse um “mal”? Como falar de um “claro” sem um 

“escuro”, de um “em cima” sem um “embaixo”? A conclusão inevitável é a 



 

27 
 

de que, se atribuímos um caráter substancial ao Bem, devemos também 

atribuí-lo ao Mal. (JUNG, 2013f, p. 75, OC 11/2, § 247) 

 

 

Partindo deste antagonismo teológico e filosófico presente na realidade psicológica do 

ser humano é que realizo esta pesquisa para apresentar a teologia existente na Quaternidade 

apresentada por Jung em seus escritos e algumas projeções dos processos psíquicos do 

Problema do Mal em referência ao ser humano, principalmente, no que se refere ao seu 

relacionamento de convivência com os demais seres humanos, nos seus mais diversos contextos 

e expressões ou manifestações que são mais conhecidas como Maldade Humana. 

Para realizar este diálogo entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa, eu 

pesquisei além dos livros de Jung e sua Obra Completa, livros históricos, teológicos e 

filosóficos que abordam a respeito do Problema do Mal e suas incontáveis adaptações e 

mudanças no decorrer da história, conforme apresentarei mais abaixo. 

Para iniciar a pesquisa eu abordo fatos das áreas: histórica, filosófica e antropológica 

com a finalidade de realizar um diálogo entre a minha teologia, a Teologia Batista e a Psicologia 

Complexa para, assim, circunscrever uma dimensão antropomórfica do Problema do Mal. 

Em seguida, apresento as ramificações teológicas e suas implicações existentes na 

Teologia Batista e para isso, como metodologia, utilizo o método sintético-construtivo de Jung 

que utiliza, entre outras teorias, a dialética para compreender o fenômeno religioso. 

Tal abordagem foi necessária para trabalhar com o tema Quaternidade de Jung e o 

Problema do Mal que diretamente envolve a compreensão do bem e do mal nos âmbitos 

religioso e espiritual. Por isso entre os livros teológicos que utilizo está a Teologia Sistemática 

de Paul Johannes Oskar Tillich (1987), mais conhecido como Paul Tillich (1886-1965) que foi 

um teólogo alemão-estadunidense e um dos mais influentes teólogos protestantes do século XX. 

Outra obra importante que utilizo na área teológica, por se tratar de um dos expoentes 

da Reforma Protestante (1517), são As Institutas de Calvino, de Jean Calvin (1985), mais 

conhecido como João Calvino (1509-1564) que foi um teólogo e escritor francês e um dos 

principais líderes da Reforma Protestante cujas ideias, principalmente sobre a Predestinação, 

tiveram, e ainda têm, grande influência sobre a Teologia Cristã e Batista, como também na vida 

social, política e econômica de muitos povos em diversos países. 



 

28 
 

Também utilizo livros da Doutrina Batista como o Manual da Igreja e do Obreiro, do 

Pastor Ebenézer Soares Ferreira; a Declaração Doutrinária da Convenção Batista Brasileira; 

a Teologia dos Princípios Batista, de John Landers e outros mais que são livros doutrinários 

para todas as Igrejas Batistas do Brasil e que pertencem à Convenção Batista Brasileira. 

Entre os livros que fazem parte da orientação teológica e doutrinária dos Batistas 

Brasileiros, utilizo também as obras de Russell Normann Champlin e outras mais que são 

referências para a formação dos Pastores Batistas no Brasil e que também se encontram nas 

bibliotecas dos Seminários e Faculdades Batistas e, também, nas bibliotecas particulares de 

muitos Pastores Batistas no Brasil. 

Ao abordar sobre a questão do Mal no Antigo Testamento, utilizo livros da cultura 

judaica, tendo em vista que, no decorrer da história, o povo judeu passou pela transição da 

compreensão de um panteão no qual havia uma interação entre seus deuses para um dualismo, 

o qual se fez presente a partir do Império Persa (550-330 a.C.), como é o caso da Biblioteca 

Enciclopédia Judaica (1989), mais especificamente o volume 9 que aborda sobre a Cabala e os 

conhecimentos cabalísticos. 

Por haver uma mudança importante no pensamento do Mundo Antigo a partir do 

Império Persa, no que tange a questão do dualismo, utilizo livros que apresentam o sincretismo 

existente na cultura judaica neste período, para demonstrar como este sincretismo se faz 

presente nos escritos do novo Testamento, e que perdura até às interpretações bíblicas que os 

Batistas atualmente ainda fazem de textos da Bíblia Sagrada. 

Utilizo também A Bíblia Sagrada (algumas versões dependendo da tradução) para 

referenciar as interpretações realizadas sobre os textos que abordam sobre a Quaternidade e o 

Problema do Mal desde o Antigo Testamento; bem como a Hebrew Old Testament (1998), por 

utilizar alguns termos em hebraico. Da mesma forma utilizo o The Greek New Testament (1975) 

por causa de termos em grego que apresento. 

Além de utilizar a Obra Completa de Carl Gustav Jung, também utilizo os seus livros: 

Memórias, Sonhos e Reflexões (2016), O Livro Vermelho (2015), O Homem e seus Símbolos 

(2016b) e demais livros que apresentam ou dialogam com a Psicologia Complexa como é o 

caso do livro do Professor Nilton Sousa da Silva, O mito em Ernst Cassirer e Carl Gustav Jung: 

uma compreensão do ser do humano (2002), entre outros livros que são citados nas Referências 

Bibliográficas. Também realizei consulta em livros e artigos que se encontram em várias 

bibliotecas, na Internet, além da minha biblioteca particular. 



 

29 
 

Em contrapartida, não posso realizar pesquisas tão aprofundadas ao abordar o tema 

sobre a Quaternidade e a Trindade com a intenção de esgotar o assunto, pois fugiria do objeto 

de estudo desta pesquisa. Por isso procurei evitar repetições desnecessárias que nada 

acrescentariam à compreensão do tema estudado. No entanto, para que sejam apresentados 

exemplos de projeções dos processos psíquicos do mal em referência ao ser humano, os livros 

e artigos que utilizo nesta pesquisa esperam que sejam suficientes e, talvez, consiga utilizar 

exemplos evidentes. 

Ao discorrer sobre a Quaternidade é importante sinalizar que foi necessário fazer uma 

comparação com a doutrina da Trindade no contexto cristão, sua teologia e suas implicações 

empíricas, partindo do contexto bíblico, conforme a compreensão da interpretação das 

Escrituras Sagradas por parte das Igrejas Batistas da Convenção Batista Brasileira. 

Sabemos que compreender o fenômeno religioso à luz da diversidade cultural do 

comportamento humano, não é tarefa simples e, por isso, foi preciso realizar este diálogo entre 

a Teologia Batista e a Psicologia Complexa para chegar a uma abordagem que nos leva à uma 

compreensão imparcial, sem deixar que as convicções confessionais, as crendices, os dogmas 

e tudo o mais que envolve os lados (religioso e espiritual) eclesiásticos, principalmente nas 

demais ramificações cristãs protestantes existentes, venham nos influenciar na construção da 

presente tese, pois como Jung disse: 

 

O espírito entendido como “instrumento para se atingir a outra margem” 

indica uma ligação entre a função transcendente e a ideia de espírito ou de si-

mesmo. Como a natureza incognoscível do espírito, isto é, do inconsciente, 

sempre se apresenta à consciência sob a forma de símbolos – o si-mesmo é 

um destes símbolos –, o símbolo funciona como “instrumento para atingir a 

outra margem”, ou, dito em outras palavras, é um instrumento de 

transformação. (JUNG, 2013g, p. 41, OC 11/5, § 810) 

 

 

Há muitas interpretações históricas sobre este fato religioso: sobre o espírito ser um 

instrumento, todavia, na obra psicológica de Jung, ele expõe que os símbolos inconscientes são 

instrumentos de transformação que podem ser aplicados dentro de um conceito eclesiástico 

cristão, pois o sacerdote, mais especificamente, o pastor, é quem se ocupa em abordar e 

compreender sobre esses símbolos e também é determinante quando realiza o aconselhamento 

pastoral. 



 

30 
 

Este diálogo (ligação) que Jung procurou realizar com a Teologia e com os teólogos e 

ainda permite que aconteça, por meio de suas obras, é fundamental e saudável para ambas as 

partes envolvidas e, aqui, também ocorre a relevância desta tese. 

Ao perceber aspectos da transdisciplinaridade que Jung demonstra em seus escritos é 

que apresento a mesma posição – empírica/teológica –, pois ele deixa bem claro em vários 

escritos seus, como na sua Resposta a Martin Buber, que é preciso do auxílio da Teologia para 

chegar a compreensão a respeito de uma divindade metafísica: 

 

Não há dúvida de que a tarefa de um cientista empírico não consiste em 

verificar até que ponto um conteúdo psíquico desta natureza foi produzido e 

determinado pela existência de uma divindade metafísica. Isto é da 

competência exclusiva da Teologia, da revelação e da fé. Parece que meu 

crítico não percebe que ele mesmo, ao falar de Deus, o faz partindo 

principalmente do que lhe diz sua consciência, e depois de seus pressupostos 

inconscientes. (JUNG, 2012c, p. 117, OC 11/6) 

 

 

Jung demonstra que não é um crítico da Teologia Cristã, seja a Católica ou a 

Protestante, quando o assunto se refere às manifestações arquetípicas, mesmo os teólogos não 

as vendo pela ótica da Psicologia Complexa. Ao contrário, Jung explica como a Psicologia 

Complexa as vê e demonstra como é possível haver um diálogo entre estas duas ciências, 

conforme ele cita: “eu apenas argumento com a mente moderna” (JUNG, 2002, p. 391, v. 1). 

Sendo assim, posso afirmar que a Psicologia Complexa é um deleite para os teólogos 

que querem ampliar seus conhecimentos em razão da alma humana. Contudo é importante 

ressaltar que a palavra Complexa, não significa ser difícil, mas expressa que ela vai além do 

que é comum e, até rotineiro, que pode ser percebido em uma primeira observação e, para ir até 

este além, é necessário haver esse diálogo, esse respeito mútuo e essa integração entre tudo o 

que parece ser o oposto, principalmente no que tange ao ser humano, o que Jung faz muito bem 

e que também foi percebido por Silva ao dizer: 

 

Cassirer e Jung pensam, assim, à maneira do apriorístico kantiano. O 

“universo humano” é, para eles, visualizado essencialmente como um 

universo de “símbolos” e “imagens arquetípicas” estruturais. Para ambos, a 

expressão mítica no homem, longe de ser simplesmente um primitivismo de 

evolução, é uma “dimensão” simbólica. (SILVA, 2002, p. 21) 



 

31 
 

 

 

Esta dimensão que Silva percebe haver no universo simbólico de imagens arquetípicas, 

nos pensamentos de Cassirer e de Jung, envolve toda a forma de expressão de pensamentos 

possíveis ao ser humano, pois sabemos que o ser humano utiliza diferentes modos de linguagem 

para descrever o mesmo objeto buscando ter a sua revelação para chegar à verdade ou dar 

sentido à sua razão (SILVA, 2002). 

Destarte, esta pesquisa é feita com a devida atenção para realizar esta integração 

interdisciplinar. Inclusive, este é um alerta que o próprio Jung faz ao psicólogo e ao teólogo: 

 

Eu gostaria de chamar a atenção do leitor para a diferença profunda e essencial 

que existe entre o caráter de uma dissertação psicológica e o de um texto 

sagrado. Um cientista se esquece com demasiada facilidade que a maneira 

objetiva de tratar um tema pode ferir seus valores emocionais em proporção 

indesculpável. O intelecto científico é desumano e nem pode permitir-se o 

privilégio de ser diferente. Consequentemente é inevitável que se torne 

insensível e sem consideração, mesmo quando baseado em motivos positivos. 

O psicólogo que estuda um texto sagrado pelo menos deve ter a consciência 

de que tal matéria representa um valor religioso e filosófico inestimável que 

não deveria ser violado por mãos profanas. (JUNG, 2013g, pp. 31-32, OC 

11/5, § 788) 

 

 

Para ter este cuidado e seguir com uma pesquisa dentro da metodologia utilizada por 

Jung, além de utilizar as áreas do saber que já citadas e sabendo que todas são ramificações da 

filosofia, também abordo questões mítico-religiosas dando a devida importância aos arquétipos 

com suas imagens ou símbolos arquetípicos diante dos fenômenos religioso e espiritual que o 

ser humano presencia ou vivencia e que, conforme Jung expõe, representa um valor religioso e 

filosófico inestimável. 

Em sua Obra Completa, volume 11/5, no Comentário Psicológico sobre o Livro 

Tibetano da Grande Libertação, no item 1, Diferença existente entre o Pensamento Oriental e 

o Pensamento Ocidental, Jung diz que o termo espírito empregado no Oriente é diferente do 

utilizado no Ocidente. No Ocidente ele é designado como função psíquica, enquanto no Oriente 

é uma metafísica (JUNG, 2013g, OC 11/5). 



 

32 
 

Para o Ocidente a Psicologia estuda os fenômenos sem implicações metafísicas, isto 

significa que o ser humano já não é mais visto como sendo a alma do mundo e diante disto, 

Jung explica que a Psicologia Ocidental trata a respeito das questões metafísicas. 

 

Em razão disto, a psicologia trata todas as pretensões e afirmações metafísicas 

como fenômenos espirituais, considerando-as como enunciados acerca do 

espírito e sua estrutura que, em última análise, decorre de certas disposições 

inconscientes. A psicologia não os considera como possuidores de valor 

absoluto, nem também lhes reconhece a capacidade de expressar uma verdade 

metafísica. Não temos meios intelectuais que nos permitam verificar se uma 

tal colocação é correta ou errônea. [...] a psicologia acha que o espírito não 

pode constatar nem demonstrar o que ultrapassa esses limites. (JUNG, 2013g, 

p. 12, OC 11/5, § 760) 

 

 

Jung está explicando que a Psicologia não tem meios intelectuais para verificar se uma 

colocação é correta ou errada para demonstrar se alguma manifestação metafísica é universal, 

pois as vê como fenômenos espirituais. Entretanto, apesar dessas orientações feitas por Jung, 

que servem de direção norteadora para a metodologia utilizada nesta pesquisa, sempre tive a 

tranquilidade e a convicção de que os opostos, o que é antagônico, o que é inexplicável, e tudo 

o mais que vai além da razão e chega a nos deixar inseguros dentro do âmbito teológico, é 

justamente o que me ajuda a realizar o diálogo entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa. 

Diante disto é preciso questionar: qual foi o motivo que me levou a falar, 

especificamente, sobre a Quaternidade e o Problema do Mal neste diálogo que realizo? A 

resposta a esta pergunta é que o Problema do Mal, na Teologia Batista, é dado como resolvido 

dentro da ótica referente à vitória de Jesus Cristo que se dará somente no fim do mundo. 

Todavia, o Problema do Mal se faz presente durante toda vida do cristão Batista. 

Afinal, o sofrimento, as atitudes maliciosas, as vontades e os desejos contrários à moral cristã 

são presentes e constantes na vida dele. 

É por isso que, nesta tese, apresento o Problema do Mal à luz da Quaternidade de Jung, 

como sendo uma imagem arquetípica do Mal, ou seja, um símbolo empírico que representa a 

união dos opostos, faz com que a interpretação dos textos da Bíblia Sagrada seja feita mais 

próxima da compreensão que o ser humano tem de sua vida real. 



 

33 
 

Entretanto, outra questão que pode ser levantada é: qual o objetivo em apresentar essa 

interpretação e essa compreensão? O objetivo é fazer com que os Pastores Batistas Brasileiros 

olhem para as pessoas, principalmente, os membros de suas igrejas, como seres humanos que 

necessitam de ajuda psicológica, além da espiritual. 

A oração, a leitura bíblica e as doutrinas são necessárias para a vida religiosa de um 

cristão Batista, mas ele também possui complexos que precisa conhecer e aprender a conviver 

com eles para integrar cada um deles, e é justamente neste ponto que e os Aconselhamentos 

Pastorais são uteis para realizar essa terapia e cooperar com tal integração. Mas para chegar a 

essa conclusão, esta pesquisa é apresentada por temas (capítulos) que se referem às 

interpretações de textos bíblicos a respeito do Problema do Mal até chegar à Maldade Humana. 

Dentre esses temas há: o Problema do Mal nos textos bíblicos; a compreensão da 

Imago Dei; a doutrina da Trindade e como a Quaternidade se faz presente nela; o sofrimento 

humano fazendo parte do Problema do Mal na vida do cristão Batista; a maldade humana que 

também é apresentada nos textos bíblicos e concluo com a importância do Aconselhamento 

Pastoral, realizando um diálogo com a Psicologia Complexa. 

Em todos esses temas, são feitas interpretações e contextualizações de textos bíblicos, 

utilizando os princípios e as ferramentas da hermenêutica liberal (SCHLEIERMACHER, 

1999), para demonstrar como a Teologia Batista as compreende e como pode passar a vê-las 

mediante o diálogo com a Psicologia Complexa. 

Esta pesquisa torna-se muito importante porque o que tem sido ensinado de geração a 

geração, através das interpretações bíblicas que os Batistas fazem, é que Iahweh e o Diabo são 

inimigos que lutam entre si e que o Diabo é um ser limitado, inferior, mas, ao mesmo tempo, 

ele é autônomo em relação a Iahweh. 

A compreensão dessa inimizade entre Iahweh e o Diabo faz com que os cristãos 

Batistas vivam como se estivessem em uma batalha espiritual que nunca termina. Em momento 

algum eles buscam conhecer para interagir com o seu inconsciente e melhor compreender quais 

são os seus complexos e como os arquétipos podem influenciar e dominar suas vidas de maneira 

negativa. 

Os Pastores Batistas, ao terem a compreensão a respeito do ser humano, conforme a 

Psicologia Complexa apresenta, podem ajudar muito aos membros de suas igrejas e tornar os 

seus Aconselhamentos Pastorais mais eficazes através de uma terapia segundo as teorias da 

Psicologia Complexa. 



 

34 
 

Diante disto, para desenvolver esta pesquisa realizo a construção textual dos capítulos 

que compõem o corpo da minha tese e os divido em seis tópicos, visando uma compreensão 

mais didática e elucidativa a respeito do meu objeto de estudo. 

No terceiro capítulo desta obra é abordado o Problema do Mal entre o povo de Israel, 

desde Abraão, o processo de mudança cultural a partir dos Sumérios, depois passando pela 

cultura egípcia até chegar ao cativeiro babilônico, conforme é apresentado nos escritos da Bíblia 

Sagrada. 

Esta mudança cultural abordada é em relação à compreensão do panteão e, 

consequentemente, ao Problema do Mal existente e a partir do Império Persa (período pós-

exílico), onde é demonstrado que há o surgimento de uma nova forma de perceber o numinoso 

(sincretismo), ou seja, surge a cultura do dualismo por meio do zoroastrismo e continuo 

abordando a respeito do Problema do Mal nos escritos que compõem o Novo Testamento. 

Entretanto, é apresentado o Problema do Mal a partir da Reforma Protestante, mediante a ótica 

da Teologia Batista no Brasil. 

No quarto capítulo, para entender melhor o Problema do Mal segundo a Teologia 

Batista, é preciso compreender como esta apresenta a Imago Dei nas suas interpretações bíblicas 

e em suas exposições doutrinárias. Assim, a Imago Dei é apresentada à luz da Psicologia 

Complexa para depois realizar o devido diálogo teológico aqui proposto. 

Também é abordado como Jung apresenta a Imago Dei à luz da Psicologia Complexa 

e explica que ela é um arquétipo, ou seja, ela é uma imagem psíquica que as pessoas têm 

mediante uma percepção interna e cada pessoa expressa esta imagem utilizando uma linguagem 

antropomórfica sobre como entende ou pensa ser Deus, o divino ou numinoso. 

Assim, percebemos que a Imago Dei, na compreensão dos cristãos Batistas, gera a 

ideia de uma batalha espiritual e também é possível detectar quais erros são cometidos na 

interpretação dos textos bíblicos para se chegar à essa conclusão. Entretanto, para explicar que 

o Mal é uma imagem arquetípica, é apresentado o Problema do Mal mediante a Quaternidade 

de Jung e, para isso, são realizadas exegeses de títulos (nomes) atribuídos às imagens 

arquetípicas de Deus e do Diabo que constam nos escritos da Bíblia Sagrada. 

Também é analisado como a Teologia Batista tem se portado em relação ao Problema 

do Mal, mediante imagens arquetípicas atribuídas ao divino, principalmente no assunto que se 

refere à trindade e este capítulo é encerrado demonstrando como esta imagem arquetípica deve 

ser percebida e interpretada nos textos da Bíblia Sagrada. 



 

35 
 

No quinto capítulo, é apresentada a Doutrina da Trindade mediante a interpretação 

feita pelos cristãos, principalmente os Batistas, e demonstrado que a Trindade não tem base 

bíblica para sua fundamentação. Contudo, eu explico que ao compará-la com a Psicologia 

Complexa é possível compreender que ela é um arquétipo existente há séculos. 

Ao apresentar a Quaternidade, segundo Jung, é possível demonstrar que ela se faz 

presente na essência de Iahweh. Em contrapartida, são expostos os motivos dos teólogos 

cristãos e da Doutrina Batista não aceitarem o Mal como sendo um ser dos quatro elementos e 

como essa interpretação se comporta em relação ao Problema do Mal e do sofrimento humano.  

No sexto capítulo, é discorrido questões relacionadas ao Problema do Mal, ao 

sofrimento humano e a Quaternidade. Partindo do princípio da Quaternidade de Jung, o qual 

apresenta o Mal como fazendo parte da essência de Iahweh e expondo questões referentes ao 

Problema do Mal apresentadas na Bíblia Sagrada. 

Sendo assim, é demonstrado que a Bíblia Sagrada não apresenta a origem do Mal, mas 

apresenta as imagens arquetípicas do Mal, mediante suas manifestações na vida do ser humano. 

Por isso, faz-se necessário explicar, nesta tese, que o antagonismo Bem versus Mal gerou 

questionamentos em teólogos cristãos, principalmente em relação ao livro de Jó. 

Ao abordar sobre o livro de Jó, é apresentado a interpretação deste à luz da Teologia 

Batista e, também, à luz da compreensão empírica que Jung apresenta deste livro segundo sua 

ótica psicológica. Diante disso, é explicado que o Mal e o sofrimento humano fazem parte das 

designações atribuídas pelo ser humano ao divino. 

Para fundamentar esta explicação, são apresentadas as imagens arquetípicas dos seres 

divinos, conforme constam na Bíblia Sagrada, mediante uma interpretação exegética e como as 

interpretações cristãs relacionam a Maldade Humana ao divino. 

No sétimo capítulo, é apresentado como a Teologia Batista compreende a Maldade 

Humana. Para isto, é apresentado como a Teologia Batista relaciona a Maldade Humana à 

questão moral gerando um paradoxo entre o espiritual e a moral. Para demonstrar o diálogo 

entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa são apresentados alguns termos desta para 

compreendermos como a Maldade Humana tem afetado a vida do ser humano, inclusive os 

religiosos, mais especificamente os cristãos Batistas. Para isto é realizado uma hermenêutica 

com a devida exegese de alguns textos da Bíblia Sagrada e alguns temas da Psicologia 

Complexa que têm relação com a Maldade Humana. 



 

36 
 

Mediante essa interpretação presente nesta tese, é demonstrado que é possível e 

imprescindível que a Teologia Batista dialogue e interaja com a Psicologia Complexa tendo por 

objetivo ajudar o ser humano a permitir que o Self possibilite a organização da sua vida e 

produza a paz consigo e com os demais com quem convive e que isto pode ser feito nos 

Aconselhamentos Pastorais. 

No oitavo capítulo é abordado sobre a importância do Aconselhamento Pastoral como 

sendo uma ferramenta terapêutica para auxiliar aos cristãos Batistas a conhecerem melhor os 

seus complexos e para que essa terapia ocorra de forma eficaz, também é demonstrado a 

importância em os Pastores Batistas realizarem seus Aconselhamentos Pastorais, utilizando as 

concepções da vida de mundo elaboradas pela Psicologia Complexa. 

Na Conclusão o mal é apresentado como um arquétipo que se faz presente na Trindade, 

no entanto, não ocupando um lugar visível na tríade porque ele se faz presente na essência de 

Iahweh. Também é demonstardo que, no decorrer da história, sob a influência dos dogmas e 

das doutrinas eclesiásticas cristãs, principalmente a Batista, ele passou a ser referido ao ser 

humano. Todavia, é ressaltado que o maior problema não se encontra no arquétipo do mal, mas 

no que as projeções de processos psíquicos sobre o Mal podem causar na vida do ser humano, 

gerando a Maldade Humana. 

Sendo assim, é enfatizado o que a Igreja Batista precisa aprofundar a sua hermenêutica 

e as suas interpretações aos textos bíblicos em relação ao Problema do Mal, compreendendo 

que as imagens arquetípicas, que se manifestam na Quaternidade, se tornam importantes para 

perceber que a Maldade Humana pode ser trabalhada nos Aconselhamentos Pastorais, segundo 

as teorias da Psicologia Complexa. 

Ao final desta tese, é apresentado um glossário com alguns termos que são citados no 

corpo desta pesquisa. Estes são destacados em negrito no corpo desta tese e no glossário é feita 

uma apresentação distinta, onde os termos da Psicologia Complexa que são retirados das obras 

de Jung são apresentados pelas iniciais CGJ; os que são retirados do Dicionário Junguiano de 

Paolo Francesco Pieri (2002), são apresentados pelas iniciais DJ e os termos retirados de 

dicionários teológicos são apresentados pela inicial DT e os termos retirados da Enciclopédia 

Biblioteca Judaica, são apresentados pelas iniciais EBJ. 

 

 



 

37 
 

CAPÍTULO I 

 

FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 

 

Jung, apesar de ser o fundador da Psicologia Complexa, se dedicou muito ao tema 

religião. É possível conhecermos pessoas que se entusiasmam com a Psicologia de Jung, ao 

mesmo tempo, encontramos ferrenhos críticos que a rejeitam, seja por sua crítica a Freud, mas 

também, por seus escritos voltados ao Cristianismo. 

Nota-se um profundo interesse, da parte de Jung, em assuntos relacionados ao 

Cristianismo, pois, em muitos de seus escritos, ele comenta a respeito dos fenômenos religiosos 

desta religião. O teólogo Hans Schär (1910-1967) afirmou, em 1946, que em todos os escritos 

de Jung, é possível ver que o psicólogo suíço se ocupou com a Religião Cristã (MACHOŃ, 

2016), o que gerou e ainda gera muitos questionamentos. 

 

Porque o cristianismo possui tamanha importância na obra de Jung? Como 

Jung o entende; principalmente no contexto de sua Teoria dos Arquétipos? 

Porque ele, como cientista que se interessava em primeira linha pela 

experiência religiosa, dedicou tanta atenção aos dogmas cristãos, mais 

especificamente, católicos, como a doutrina da Trindade e aos dogmas 

marianos, que muitas vezes são considerados o oposto pela experiência 

religiosa viva? É possível adotar sua concepção de forma acrítica e interpretá-

la como versão atraente e fértil do cristianismo ou até mesmo como uma nova 

forma de fé cristã? (MACHOŃ, 2016, pp. 13-14). 

 

 

Esses questionamentos apresentados no livro O Cristianismo em Carl Gustav Jung, de 

Henryk Machoń, além de serem pertinentes ao analisarmos as obras de Jung, também são 

importantes para esta pesquisa. Inclusive, é possível fazer muitos outros questionamentos a 

respeito desta ligação existente entre o fundador da Psicologia Complexa com o Cristianismo, 

principalmente com o protestantismo. 

A partir da ótica teológica Protestante, poderíamos até questionar se Jung faz uma 

Psicologia da Religião ou uma apologética cristã com fundamentação psicológica. Nota-se, 

então, que a Religião Cristã está muito ligada às obras de Jung que parece ser difícil apresentar 

uma separação entre ambas. 



 

38 
 

Para partirmos de um olhar teológico com o objetivo de compreendermos o motivo de 

Jung abrir um diálogo com o Cristianismo e respondermos às perguntas apresentadas por 

Machoń, que citei anteriormente, e tantas outras que podem surgir, precisamos conhecer melhor 

a história de vida de Jung. 

 

 

1.1 Família Paterna de Jung 

 

As primeiras informações que existem sobre a árvore genealógica de Jung são do seu 

bisavô Dr. médico e jurista Franz Ignaz Jung (1759-1831) que era católico e tinha um irmão, 

John Sigismund von Jung (1745-1824) que se casou com a irmã mais nova de Friedrich 

Schleiermacher (JUNG, 2016). 

O avô paterno de Jung, que também se chamava Carl Gustav Jung (1794-1864), teve 

uma forte influência de Schleiermacher (MACHOŃ, 2016). Inclusive, Jung escrevendo uma 

carta a Henry Corbin que era Professor de Religião Islâmica na École des hautes Études 

(Sorbonne, Paris), no ano de 1953, comenta a respeito dessa influência de Schleiermacher na 

sua família e também na sua vida. 

 

A intuição do senhor é espantosa. Schleiermacher é de fato um de meus 

antepassados espirituais. Foi ele que batizou meu avô, católico de nascimento, 

que já era médico na época. Mais tarde foi muito amigo do teólogo de Wette 

que, por sua vez, tinha bom relacionamento com Schleiermacher. O espírito 

aberto, esotérico e individual de Schleiermacher faz parte da atmosfera 

intelectual de minha família por parte de pai. Nunca estudei suas obras, mas 

inconscientemente ele foi o “spiritus rector” (JUNG, 2002b, p. 286, v. 2) 

 

 

Essa influência de Schleiermacher na vida da família paterna de Jung e, 

inconscientemente e consequentemente, na vida dele pode ser vista em sua forma de apresentar, 

abordar e interpretar as Escrituras Sagradas, ou seja, na sua hermenêutica dos textos bíblicos. 

O pai de Jung, Johann Paul Achilles Jung (1842-1896), conhecido como Paul Jung, 

desde jovem tinha interesse por filologia e estudou com entusiasmo as línguas semíticas na 

Universidade de Göttingen (MACHOŃ, 2016), mais tarde se tornou teólogo e pastor, primeiro 

na Turgóvia, depois em Laufen e em 1879 em Basileia, onde Jung nasceu (JUNG, 2016). 



 

39 
 

Paul Jung “se tornou famoso como conselheiro espiritual dos deficientes mentais e dos 

pacientes com distúrbios psíquicos, e se especializou nessa área e nessa atividade” (MACHOŃ, 

2016, p. 22). Ele trabalhou como conselheiro espiritual em Kesswil, Laufen, Basel-

Klenhümingen e Basileia e levava a sério o seu pastorado. 

Em Basileia, Paul Jung, trabalhou na clínica psiquiátrica Friedmatt e este trabalho lhe 

despertou mais interesse, tanto que ele o considerou como sendo o mais importante do que o 

seu ministério como pastor na igreja (MACHOŃ, 2016). 

Podemos destacar um ponto importante neste período da vida de Paul Jung que é a 

influência Protestante existente na época, da chamada Igreja Reformada, pois esta era muito 

envolvida com a teologia do reformador João Calvino (1509-1564) e depois também foi 

influenciada pela teologia de Karl Barth (1886-1968) que também era conhecido como o 

teólogo da Basileia (MACHOŃ, 2016). 

Essas informações da família paterna de Jung são importantes para minha tese porque 

através delas podemos entender a influência que Jung teve do Cristianismo Protestante em sua 

vida e, como podemos observar, não foi apenas a influência em termos teológicos, mas da base 

da teologia sistematizada da Reforma Protestante, incluindo o interesse de seu pai pelas línguas 

semíticas que, sem dúvida, é fruto da metodologia de pesquisa de Schleiermacher e que 

podemos conhecer no livro Hermenêutica: a arte e técnica da interpretação, páginas 70 a 91 

(SCHLEIERMACHER, 1999). 

 

 

1.2 Família Materna de Jung 

 

O avô materno de Jung, Samuel Preiswerk (1799-1871) foi pastor em Muttenz e depois 

foi para Genebra onde foi professor de Teologia do Antigo Testamento e Hebraico (línguas 

orientais), na Escola de Teologia da Sociedade Evangélica. Também foi autor de uma gramática 

hebraica, porém, anos mais tarde, retornou à Basileia para ser pastor em São Leonardo (JUNG, 

2016). 

Samuel Preiswerk teve um casamento antes do seu casamento com a mãe de Jung e, 

segundo informa Aniela Jaffé, são contadas histórias de que ele tinha um sofá em seu gabinete, 



 

40 
 

reservado à sua falecida esposa (Madalena) e que ele tinha uma conversa com o espírito dela 

toda semana em hora determinada (JUNG, 2016), conforme o próprio Jung relata. 

 

Era, enfim, um homem bastante singular, que se acreditava sempre cercado de 

espíritos. Minha mãe contou-me muitas vezes que devia sentar-se atrás dele 

quando escrevia seus sermões, a fim de que os espíritos não o perturbassem, 

coisa que ele não podia suportar! Um ser vivo às suas costas, punha os 

espíritos em fuga. (JUNG, 2016, p. 396) 

 

 

Inclusive, Aniela Jaffé diz que Jung apresentou informações interessantes sobre o seu 

avô materno, o qual não conheceu, e entre essas informações a de que o seu avô materno 

aprendera hebraico por ter certeza de que esta é a língua falada no céu. 

Por outro lado, a avó materna de Jung, Augusta Preiswerk ou Faber (1805-1865), que 

também era conhecida como Gustele, tinha do dom da segunda visão e teve um caso de 36 

horas de letargia (JUNG, 2016). 

Diante disto, a mãe de Jung, Emilie Preiswerk (1848-1923), cresceu em um ambiente 

religioso que mesclava entre o protestantismo e algumas manifestações espirituais e, mesmo 

ela se casando com Paul Jung, continuou tendo tais experiências. 

Ela era muito próxima de Jung, talvez porque teve alguns distúrbios psíquicos, 

chegando a ficar internada em uma instituição (MACHOŃ, 2016). Entretanto, Emilie, junto 

com sua filha Gertrud Jung (1884-1935), também chamada de Trudel, participava e aceitava 

sessões de espiritismo (MACHOŃ, 2016). Ainda no lado materno de Jung, é necessário destacar 

que havia outros seis parentes que eram teólogos e pastores, sem contar também os que havia 

do lado paterno. 

Diante dessas informações podemos perceber que Jung não nasceu apenas em um lar 

de cunho religioso cristão protestante, mas também teve influência deste ambiente em sua vida. 

Afinal, como cita, algumas vezes, Henryk Machoń, em seu livro, Jung era da Igreja Reformada 

Zwingliana, a qual aceitava tais experiências vivenciadas por seus adeptos com grande 

tolerância e liberdade (MACHOŃ, 2016). 

Apesar dessas informações serem relevantes e de enorme importância para eu 

fundamentar minha tese, é importante conhecermos o que Jung tem a dizer a respeito do 



 

41 
 

Cristianismo, do protestantismo e dos teólogos e como ele lidava com tudo isto junto às suas 

pesquisas e os seus escritos. 

 

 

1.3 Jung e o Cristianismo 

 

Desde pequeno, Jung era visto como um cristão protestante zwingliano (MACHOŃ, 

2016). Ele era chamado de Carl, o Pastor, e a influência dos ensinamentos cristãos que recebera 

são percebidos pelo seu medo a respeito de muitas coisas, principalmente, a respeito do Diabo. 

Este medo era tanto que sua mãe lhe ensinou uma oração para ser feita antes de dormir: 

 

Estende tuas duas asas, 

Ó Jesus, minha alegria, 

E protege teu pintinho. 

Se Satã quiser devorá-lo 

Faz cantar os teus anjinhos: 

Que esta criança fique ilesa. (JUNG, 2016, p. 32) 

 

 

Esta oração que a mãe de Jung (Emilie Preiswerk) fazia ao final de um dia, antes dele 

dormir, demonstra que, além do medo que ele tinha do Diabo, a educação cristã que recebera 

lhe ensinava onde obter um refúgio, pelo menos, para acalmar seus pensamentos. 

O medo que Jung tinha nessa época está relacionado a acontecimentos estranhos que 

ele cita em seu livro Memorias, Sonhos e Reflexões (2016), porém ele diz que, diante desta 

oração, pelo menos, a princípio, “o Senhor Jesus era confortante, um senhor afável e 

benevolente” (JUNG, 2016, p. 32). 

O Cristianismo que Jung vivenciou, era um Cristianismo tenso e conflitante. Afinal, o 

rompimento entre a Igreja Católica Apostólica Romana e o Protestantismo era algo muito 

recente e seus embates eram muito intensos. Por isso Emilie Preiswerk precisou lhe apresentar 

o que era uma Igreja Católica, quando eles fizeram uma excursão a Arlesheim. Entretanto, este 

episódio demonstra que o pequeno Jung, com provavelmente seis anos, tinha muito medo dos 

assuntos que envolviam a Igreja Católica, pois ele fugiu para espiar o interior da Igreja, mas 



 

42 
 

nesta fuga ele tropeçou e se machucou (JUNG, 2016) e ele mesmo cita que essa experiência lhe 

causou mais medo. 

 

Durante anos nunca pude entrar numa Igreja Católica sem sentir um medo 

secreto de sangue, de tombos e de jesuítas. Tal era o ambiente e a atmosfera 

que cercavam as igrejas. Entretanto, elas sempre me fascinavam. (JUNG, 

2016, p. 38) 

 

 

Esta citação ratifica o que apresentei e destaquei a respeito do seu medo que, desde o 

início de sua vida, envolvia o seu ser, porém, Jung só perdeu este medo e pode experimentar o 

que era um ambiente interno de uma Igreja Católica aos seus 30 anos de idade, na Catedral de 

Santo Estêvão, em Viena. Até os seus 30 anos, qualquer proximidade de um padre católico era 

algo desagradável para Jung (JUNG, 2016, pp. 38-39). 

Esse medo que ele tinha a respeito dos padres estava relacionado à batina que eles 

usavam, pois ele associava qualquer homem vestido de preto a um jesuíta (MACHOŃ, 2016). 

Mesmo todo esse medo, que perdurou por anos na sua vida, não foi suficiente para afastá-lo das 

questões relacionadas à Teologia Cristã Protestante, conforme ele afirma em sua carta enviada 

em 26.03.1934 ao Dr. B. Cohen, onde declara: “Também não nego minha parcialidade 

protestante” (JUNG, 2002, p. 168, v.1). 

Jung via a educação cristã, que recebera, como algo importante e que nunca o deixou 

afastado das pessoas (JUNG, 2002, v. 1) e, por isso, ele, apesar de ser um protestante, sempre 

valorizou a Igreja Católica, bem como, muitas outras religiões. 

 

Não preciso convencer-me de que a Igreja Católica é boa para muitas pessoas. 

Eu constatei isso perfeitamente junto a pessoas que também conheço muito 

bem. Poderia citar ainda outras religiões, na medida em que eles libertam as 

pessoas de seu isolamento egoísta. (JUNG, 2002, p. 211, v. 1)  

 

 

Podemos ver que Jung compreendia a importância das igrejas cristãs e também de 

outras religiões porque ele acreditava que as convicções religiosas de uma pessoa são 

imprescindíveis (JUNG, 2002, v. 1) e por isso ele via importância em falar sobre os fenômenos 



 

43 
 

religiosos e, principalmente, sobre Deus porque ele compreendia que isto é uma referência a 

fatos psicológicos. 

 

Quando falo, pois, de ‘Deus’, só falo de afirmações que não postulam o seu 

objeto sobre o próprio Deus, eu não disse nada, pois sou da opinião de que 

sobre Deus em si mesmo nada pode ser dito. Todas as afirmações referem-se 

à psicologia da imagem de Deus. A validade dessas afirmações, portanto 

nunca é metafísica, mas sempre psicológica. Por isso todas as minhas 

afirmações, reflexões, constatações, etc. nada têm a ver com a teologia no 

sentido mais remoto. São apenas, como disse, conotações com referência a 

fatos psicológicos. (JUNG, 2002, p. 303, v. 1) 

 

 

Esses fatos psicológicos que Jung cita se referem às compreensões que as pessoas têm 

a respeito de temas religiosos e, principalmente, às manifestações religiosas que elas vivenciam. 

Por isso ao comentar sobre o nome, termo ou título Deus, ele está se referindo à imagem que as 

pessoas têm a respeito do numinoso. 

Para Jung a religião é composta e envolvida por realidades psíquicas que não se pode 

afirmar que sejam verdadeiras ou falsas (JUNG, 2002, v. 1). Entretanto, ele sabia do valor que 

os símbolos cristãos tinham para os religiosos cristãos, até para ele mesmo, pois ele se denomina 

ser um cristão protestante, conforme cita na carta enviada ao Prof. Palmer A. Hiltry, em 

25.10.1955: “Eu me considero protestante, e bem declarado! Protesto inclusive contra o espírito 

antiquado do protestantismo” (JUNG, 2012b, p. 441, v. 2). 

Entretanto, Jung é muito sensato e consciente da realidade cristã, tanto é que ele sabia 

que tanto a Igreja Católica Apostólica Romana, quanto a Igreja Protestante se perderam em seu 

caminhar teológico. 

 

Está totalmente errado se a ‘Igreja Reformada’ quiser fazer tudo igual à Igreja 

Católica. Ela está de posse de toda riqueza da tradição; aquela é pobre e deve 

ser pobre, pois precisa perder sempre de novo todo o ontem para poder viver 

internamente no espírito sempre procriativo que é o seu lídimo fundamento. 

O que ela deixa para trás é sempre o katholikum; e o que encontra diante de si 

é a presença de Deus no indivíduo vivo, o único lugar onde Deus pode ser 

encontrado de verdade. E se não for uma ecclesia spiritualis, então nada mais 

é do que uma memória católica, sobre o que muita coisa precisa ser dita, caso 

contrário não haveria tantas pessoas que se contentam com uma simples 

anamnese (JUNG, 2002, p. 345, v. 1) 

 



 

44 
 

 

Estas análises que Jung faz das Igreja Católica Apostólica Romana e da Igreja 

Protestante são importantes porque é por intermédio delas que ele desenvolve a sua psicologia 

em diálogo com a Teologia Cristã. Jung analisa a religião, independentemente de qual seja, 

mas, principalmente a Religião Cristã, partindo da compreensão do ser humano e por isso ele 

utiliza a Psicologia para explicar os fenômenos religiosos, a religiosidade e os símbolos 

religiosos que o Cristianismo contém. 

Mesmo sendo um crítico sobre importantes pontos e apresentando temas que ferem o 

pensar teológico cristão, em momento algum, Jung, combate o Cristianismo ou questiona a sua 

verdade. O que Jung faz é apenas argumentar, partindo de uma mente moderna, pois ele 

entendia que a compreensão começa com a mente individual, como ele afirma ao dizer que “é 

de maior, importância que as pessoas cultas e ‘esclarecidas’ reconheçam a verdade religiosa 

como algo vivo na alma humana e não como uma relíquia abstrusa e irracional do passado” 

(JUNG, 2002, p. 391, v. 1). 

A partir desta compreensão é que Jung compreende a Religião Cristã e para isto ele 

utiliza por base os ensinamentos que recebeu em sua educação religiosa. Mesmo assim, Jung, 

não permitiu que o seu lado Protestante falasse mais alto e fechasse o seu pensamento a respeito 

do tema alma humana, pois o seu empenho estava em discernir sobre as questões religiosas 

como ele informa ao dizer que “a experiência obrigou-me a dedicar minha atenção às questões 

religiosas e a examinar mais cuidadosamente a psicologia a que se refere a afirmação religiosa” 

(JUNG, 2002b, p. 231, v. 2). 

Em suas cartas, inúmeras vezes, Jung explica que sua preocupação é com as 

profundezas da alma humana (JUNG, 2002b, v. 2). Por isso, ele dialoga, constantemente, com 

a Bíblia, os seus livros, os seus personagens e tudo o mais que ela apresenta e representa para 

o ser humano, principalmente, por ser o livro base do Cristianismo para as questões religiosas. 

Jung entendia que a Bíblia foi escrita por pessoas humanas que apresentavam suas 

interpretações de forma antropomórfica e esta percepção e exposição lhe causaram inúmeras 

críticas, conforme ele comenta: “pelo fato de eu, como cristão, tentar unir em mim o catolicismo 

e o protestantismo; sou considerado, de maneira bem farisaica, como alguém desprovido de 

qualquer caráter” (JUNG, 2002b, p. 252, v. 2). 

As críticas que Jung recebeu vieram de inúmeros teólogos, pastores, padres e religiosos 

e elas surgiram porque ele abordava temas cristãos. Todavia, ele também teve muitas pessoas 



 

45 
 

que passaram a compreender melhor o Cristianismo através de suas obras, pois passaram a 

compreender melhor as ideias dogmáticas por intermédio de seus fundamentos psicológicos.  

Mesmo com todas as críticas sofridas, escrevendo à Sra. L. Stehli, em 31.10.1952 e, 

mesmo já sendo idoso, Jung confessa que “apesar das terríveis contradições dos textos bíblicos, 

minha convicção religiosa pessoal não sofreu o mínimo abalo” (JUNG, 2002b, p. 261, v. 2). É 

por isso que Aniela Jaffé diz que as experiências relatadas por Jung e que constam no livro 

Memórias, Sonhos e Reflexões (2016), refletem, em primeiro lugar, seus pensamentos 

religiosos. 

Jung entendia que a atitude religiosa de um indivíduo é algo de suma importância em 

relação à questão terapêutica da alma humana e por isso ele apresenta a sua Psicologia 

Complexa como base para analisar as imagens de conteúdo religioso. 

Essa percepção que Jung teve e que o levou a pesquisar e se expor, ao descrever a sua 

análise em relação ao Cristianismo, é de extrema importância para a minha pesquisa, pois é 

partindo da confissão de Jung de que ele é um cristão Protestante e que ele analisa 

empiricamente os símbolos e os fenômenos religiosos que envolvem o Cristianismo é o que me 

permite dialogar com a Psicologia Complexa nesta tese. 

Todavia, é preciso entender como será realizado este diálogo no desenrolar desta tese 

e para isto necessitamos compreender como Jung via e se relacionava com os teólogos cristãos 

e como estes o viam e se relacionavam com ele. Afinal, as pesquisas e os escritos de Jung, que 

abordam assuntos diretamente relacionados aos temas teológicos, foram publicados em uma 

época em que os teólogos cristãos não aceitavam esta forma de diálogo, se é que aceitavam 

qualquer diálogo. 

 

 

1.4 Jung e os Teólogos Cristãos 

 

Ao lermos as obras de Jung, podemos ver que, não só os temas religiosos possuem 

uma grande importância, mas também há uma teologia apresentada por Jung. Conforme já 

vimos, eu tenho como definição da palavra teologia tudo o que se refere à compreensão do que 

é divino, no caso de Jung envolve o que ele denomina ser numinoso e quaisquer formas de 

manifestação, por isso posso afirmar que seus escritos apresentam uma teologia. 



 

46 
 

Diante do que vimos no item anterior, os contextos social e cultural aos quais a família 

de Jung, tanto do lado paterno, quanto materno, ratificam o motivo de seu interesse em questões 

teológicas e, podemos até dizer que, é deste ambiente familiar que vem tamanha influência 

religiosa nas obras de Jung. Contudo, esta é uma afirmação que precisa ser bem explicada 

porque Jung, constantemente, em suas obras, inclusive em suas cartas, afirma que não é teólogo 

e nem o pretende ser. 

 

Não é fácil responder sua pergunta, pois trata-se da relação extremamente 

problemática entre teologia e psicologia. Por isso devo lembrar-lhe antes de 

mais nada que nunca pretendi ser teólogo; movimento-me apenas dentro dos 

limites de uma ciência natural e empírica. Isto é importante ter em mente, pois 

determina certa terminologia que não coincide com as explicações teológicas. 

E nisto está principalmente o conceito de inconsciente. (JUNG, 2002b, p. 90, 

v. 2) 

 

 

Esta resposta que Jung dá ao Reverendo Canon H. Georg England, em 08.01.1948, 

ratifica o que eu disse, pois Jung não pensava em fazer teologia e se empenhava em explicar 

isto a todos. Porém, diante do conceito que tenho por teologia, ele fez teologia, não 

intencionalmente, mas mediante as suas pesquisas. 

Em suas cartas é possível perceber que Jung distinguia a ciência como sendo o 

conhecimento humano e a teologia como sendo o conhecimento divino (JUNG, 2002b, v. 2). 

Entretanto, ele percebia que os teólogos não queriam dialogar com ele e nem esclarecerem os 

seus pensamentos, muito menos dialogar com a Psicologia Complexa e por isso não o 

entendiam. O contraste existente nessa possibilidade de diálogo é que Jung não via problema 

em pensar teologicamente, mas os teólogos viam um enorme problema, eles viam uma heresia 

científica (JUNG, 2002b, v. 2). 

 

Espero que o senhor me perdoe esta exposição crítica. Lamento sempre 

quando os teólogos tomam uma atitude defensiva na suposição errônea de que 

eu queira colocar outra coisa no lugar da teologia. Pensei, ao contrário, que os 

teólogos, em vista de sua apologética, ficassem felizes com as provas 

psicológicas que confirmam a exatidão de suas afirmações também no campo 

empírico, mesmo que isto seja possível apenas em grau modesto. Eu mesmo 

pude comprovar que o pouco que fiz ajudou muitas pessoas a entenderem os 

fatos religiosos. (JUNG, 2002b, p. 16, v. 2) 

 



 

47 
 

 

Esta citação é referente a um final especial (Pós-escrito) da carta de Jung ao Pastor 

Max Frischknecht (08.02.1946), pois este pastor, como tantos outros, acusou Jung de estar 

fazendo teologia, mas Jung não ficou chateado com essa acusação, ele ficou surpreso ao 

perceber que este pastor, como tantos outros, não aceitavam que sua pesquisa empírica dava 

respaldo ao que eles apresentavam como teologia. 

Apesar de tantas acusações e críticas que recebeu, Jung continuava com enorme 

simpatia pelos teólogos, principalmente, pelas dificuldades que eles encontravam 

epistemologicamente para entender a psique humana por causa de suas concepções dogmáticas 

(JUNG, 2002b, v. 2). 

Em 23.06.1947, Jung enviou uma carta ao Pastor Wener Niederer, de Zurique, dizendo 

a respeito de sua agradável surpresa ao ter conhecido, em 1946, o Padre dominicano inglês 

Victor White. Este Padre disse reconhecer que a Teologia Cristã devia acompanhar o 

desenvolvimento da Psicologia Moderna, algo que Jung já pensava ser ideal para a Teologia, 

pelo menos, que esta tomasse o conhecimento da existência do inconsciente (JUNG, 2002b, v. 

2). 

Segundo o entendimento de Jung, a religião devia existir para curar os sofrimentos 

psíquicos, assim como os médicos (JUNG, 2002, v. 1), por isso quando ele falava sobre religião, 

ele estava se referindo a todas e não apenas a cristã. 

Apesar dele dialogar bastante com a Igreja Católica Apostólica Romana e com a Igreja 

Protestante e de nunca negar sua parcialidade protestante, Jung respeitava toda convicção 

religiosa, mas traçava uma rigorosa linha divisória entre o conteúdo da fé e as exigências da 

ciência (JUNG, 2002, v. 1). Todavia, ele se julgava incapaz de fazer uma mistura entre a 

teologia e a ciência. 

Jung se sentia bem em fazer esses diálogos por causa da educação cristã que recebeu, 

conforme já vimos. Inclusive ele disse ao Pastor Hans Wegmam que “essas discussões, em sua 

opinião, não seriam completas se não pudéssemos incluir também os teólogos” (JUNG, 2002, 

p. 239, v. 1), pois ele entendia haver necessidade de existir teólogos com conhecimentos 

psicológicos, mas que estes não fossem psicoterapeutas, para que a Igreja não se transformasse 

numa clínica psicológica (JUNG, 2002, v. 1). 



 

48 
 

Em 08.02.1941, escrevendo ao Dr. Josef Goldbrunner, professor de Teologia Pastoral 

na Universidade de Regensburg (Munique), Jung diz que, quando ele falava a respeito de Deus, 

ele falava de afirmações referentes à psicologia da imagem de Deus, nunca de forma metafísica, 

como fazem os teólogos. Ele se referia apenas aos fatos psicológicos (JUNG, 2002, v. 1). 

Podemos notar a ênfase que Jung faz, constantemente, de que ele fazia ciência e nunca 

apologética ou filosofia em prol de fundar uma religião. Por causa de seu interesse científico, 

Jung não envolvia o confessional, apenas seguia uma linha profunda quando esses fatos 

psicológicos lhe permitissem que fosse. Demonstrando, assim, que ele não professava ou 

apoiava qualquer crença, apenas estava interessado nesses fatos psicológicos. 

Apesar de Jung declarar ser um cristão protestante, ele reconhecia que os protestantes 

não o recebiam como sendo parte de sua igreja, mas ele declara que conhecia “tanto o 

protestantismo que nunca poderia abandoná-lo” (JUNG, 2002, p. 352, v. 1). Por isso é notável 

a alegria de Jung quando teve o conhecimento de haver teólogos dispostos a dialogar com a 

Psicologia Complexa. 

 

Não consigo expressar-lhe suficientemente minha alegria por ter encontrado 

uma pessoa, um teólogo consciente o bastante para ponderar minhas opiniões 

com base num estudo atento aos meus escritos. (JUNG, 2002, p. 388, v. 1)  

 

 

Essa alegria que Jung expressa se dava porque, durante anos de pesquisas e empenho 

dedicado em ter um diálogo entre a Teologia Cristã e a Psicologia Complexa, ele havia 

encontrado o Padre Victor White. 

 

Acho que está mais do que claro para todos que me preocupo com a teologia: 

meus pacientes me colocam centenas de questões teológicas, esperando 

ansiosos por uma resposta que não conseguem de seus padres e pastores. 

(JUNG, 2003, p. 138, v. 3) 

 

 

Apesar de muitos teólogos não compreenderem a Jung, ele nunca fechou a porta para 

este diálogo, conforme ele cita em sua resposta enviada ao Reverendo Dr. L. L. Philp e é 

baseado nesse interesse em dialogar com a Teologia é que eu apresento um diálogo entre a 



 

49 
 

Teologia Protestante de Princípios Batista com a Psicologia Complexa a respeito da 

Quaternidade e o Problema do Mal. Esta porta ainda se encontra aberta nos dias de hoje, mas 

para que o meu diálogo seja realizado será necessário conhecer melhor a respeito da Teologia 

Protestante de Princípios Batista que será utilizada nesta tese. 

 

 

1.5 Teologia Protestante de Princípios Batista 

 

Os Batistas não têm datas fixas quanto ao seu início e nem um nome para dizer quem 

é o seu fundador. Eles “não se preocupam com o aspecto sucessório de apostolicidade” 

(FERREIRA, 2002, p. 399) e por isso são aceitas três teorias a respeito da origem dos Batistas 

no mundo. 

A primeira é conhecida como a sequência ininterrupta de sucessionistas que se apegam 

aos três jotas (JJJ): Jerusalém, Jordão e João (o Batista). Esta sequência é relacionada à João, o 

Batista que, antes de Jesus Cristo, batizava as pessoas no rio Jordão, fazendo o uso do batismo 

por imersão, conforme o termo grego da palavra Batismo6 designa. Assim, muitos acreditam os 

Batistas são oriundos da Igreja Cristã organizada em Jerusalém no período apostólico. 

A segunda teoria se refere aos Anabatistas do século XVI que foram assim 

denominados por rebatizarem os que já haviam sido batizados pela Igreja Católica Apostólica 

Romana. Desta forma, alguns acreditam que os Batistas atuais seriam os descendentes de uma 

linha dos anabatistas moderados. 

A terceira teoria acredita que os Batistas são originários dos Separatistas Ingleses, por 

volta de 1609. Separatista foi o nome dado a um grande número de cristãos ingleses que não se 

conformavam com a ligação entre a Igreja e o Estado. 

 

Mas há nas três teorias algo de aproveitável. A primeira, por exemplo, quer 

ver, em cada grupo que surgia, combatendo os erros da igreja católica, desde  

princípio, como os messalianos, os montanistas e eutiquianos (do primeiro e 

segundo séculos), os novacianos (do terceiro, quarto e quinto séculos), os 

donatistas (do quarto século), ou os paulicianos (do sétimo século), os 

paterianos (do décimo século), os albigenses, os valdenses, os cátaros, os 

                                                           
6 Ba,ptisma (Baptisma) – batismo, consistindo nos processos de imersão, submersão e emersão (derivado de Bapto/, 
imergir), é usado para designar: o “batismo” de João; o “batismo” cristão (VINE, 2006, pp. 430-431). 



 

50 
 

pobres de Lião, os vaudois (no século 11), sim, em cada um desses grupos 

citados não se pode dizer que esses fossem conhecidos pelo nome batista, mas 

os princípios que esposavam são os mesmos que têm caracterizado os batistas. 

Eis alguns dos princípios que sustentavam: 1) liberdade de culto e de 

consciência; 2) combatiam a prática do pedobatismo, isto é, o batismo infantil; 

3) a Bíblia é a única regra de fé e prática religiosa; 4) rejeitavam a autoridade 

papal e combatiam o direito que os reis se arrogavam de poderem interferir 

em assuntos de cunho puramente religioso; 5) só conheciam como batismo o 

que era praticado por imersão e, para pertencerem à membresia da igreja, 

teriam os candidatos que professar a fé, dando testemunho de sua regeneração. 

(FERREIRA, 2002, pp. 400-401). 

 

 

Apesar de não haver uma data específica para designar a origem dos Batistas e nem 

um nome para determinar o seu fundador, essas teorias são aceitas porque os princípios que 

elas apresentam, como cita o Pastor Ebenézer Soares Ferreira (1926-2021) em seu livro Manual 

da Igreja e do Obreiro, são os mesmos seguidos pelos Batistas até os dias de hoje. 

Contudo, posso apresentar a existência histórica dos Batistas a partir de Amsterdam, 

no ano de 1608, quando o Pastor John Smith, emigrou da Inglaterra para Amsterdam em 1602. 

Além de John Smith (1570-1612) não se conformar com a ligação entre a Igreja e o Estado, ele 

tinha sérias dúvidas quanto ao batismo infantil e por isso ele realizou o self-baptist 

(FERREIRA, 2002). 

Ainda na Holanda, John Smith, junto com o Pastor Thomas Helwys (1550-1616) e 

mais trinta e seis pessoas formaram a Primeira Igreja Batista na Holanda em 1608 e, em 1611, 

Thomas Helwys e um grupo de cristãos, agora, Batistas, voltaram para Londres e fundaram a 

Primeira Igreja Batista em Londres. 

A partir desta Igreja fundada em Londres é que surgiu a Declaração de Fé inicial dos 

Batistas que, entre seus itens, destacava que a Bíblia é uma autoridade em religião; o batismo 

só pode ser administrado a adultos e que a igreja deve ser separada do Estado (FERREIRA, 

2002). 

A princípio, este grupo ficou conhecido como Batistas Gerais porque não aceitavam a 

doutrina Protestante da Predestinação de João Calvino, mas acreditavam que cada pessoa é 

responsável pela sua decisão em aceitar ou rejeitar a salvação. Mas em 1633, na Inglaterra, os 

Batistas, junto com John Spilsbury (1593-1668), aceitaram a doutrina de João Calvino e 

passaram a ser conhecidos como os “Batistas Particulares” (FERREIRA, 2002). 



 

51 
 

Diante desses fatos históricos posso comprovar a existência histórica dos Batistas, 

desde o século XVII, mas não posso dizer que esta é a sua origem e quem são os seus 

fundadores. Assim, os Batistas foram crescendo e se espalhando pelo mundo até chegarem ao 

Brasil em 1859 com o missionário norte-americano Thomas Jefferson Bowen, porém só em 

10.09.1871 é que foi organizada a Primeira Igreja Batista em Santa Bárbara, em São Paulo 

(FERREIRA, 2002). 

Desta forma, vemos que não é possível determinar uma data ou um nome para a origem 

dos Batistas, mas diante do que foi exposto podemos perceber que os Batistas têm em sua base 

os princípios da Reforma Protestante e isto pode ser melhor compreendido através de seus 

Princípios e de sua Doutrina e são os Princípios Batistas que interessam para a realização do 

meu diálogo com a Psicologia Complexa nesta tese, pois como diz o Dr. John Monroe Landers 

(1960-2016): “Os princípios batistas, no entanto, são linhas mestras de interpretação da fé cristã 

que distinguem os batistas das demais organizações” (LANDERS, 1994, p. 12). 

Ao citar que os Batistas são diferentes das demais denominações no que tange a 

interpretação da fé cristã, o Dr. John Landers está incluindo entre as demais denominações, os 

Protestantes e os evangélicos, pois os Batistas têm dois Princípios centrais para sua fé: a 

autoridade da bíblia e a competência do indivíduo. (LANDERS, 1994). 

 

Por identificarem a Bíblia como sua única regra de fé e prática, os batistas a 

estabelecem como sua base de autoridade. Mas, quem deve interpretar a 

Bíblia? Os batistas respondem que cada indivíduo é competente perante Deus, 

e assim cada pessoa deve ler e interpretar a Bíblia. Dessas duas afirmações 

centrais, os demais princípios batistas procedem logicamente, tornando a fé 

batista uma interpretação coerente da fé cristã. (LANDERS, 1994, p. 12) 

 

 

Podemos ver que John Landers apresenta o ponto principal que diferencia os Batistas 

de qualquer outra denominação cristã existente no Protestantismo, pois, por cada pessoa ser 

competente diante de Deus na interpretação que faz dos escritos bíblicos, demonstra que é 

preciso que cada um leia a Bíblia, a examine e tenha a sua livre interpretação. “Cada indivíduo 

criado por Deus tem o direito de examinar a Bíblia e chegar às suas próprias conclusões a 

respeito da sua mensagem” (LANDERS, 1994, p. 49). 

Este princípio apresentado pelos Batistas demonstra que não há uma regra de 

interpretação a ser seguida, apenas há a necessidade de cuidadoso e dedicado estudo das 



 

52 
 

Escrituras Sagradas para sua livre interpretação e é baseado neste princípio que eu, como 

teólogo e pastor Batista, realizo um diálogo com a Psicologia Complexa para compreender o 

arquétipo e como ele deve ser percebido pelos teólogos cristãos. 

 

 

1.6 Arquétipos e Teologia 

 

No início de suas pesquisas Jung utiliza outras expressões para descrever o 

inconsciente coletivo. Entre as que ele cita há matérias típicas, fantasias que podem ser 

observadas em diferentes pessoas e que parecem ser bases preliminares de apresentações 

mitológicas e religiosas (MACHOŃ, 2016). 

Depois, em seus escritos, aparece, desde cedo, as expressões arquétipo ou arquetípico 

como o significado comum “à forma primordial, mas não em referência ao inconsciente” 

(JUNG, 2013, p. 313, OC 4, § 729). 

Posteriormente, Jung designa o inconsciente coletivo posterior, como inconsciente 

impessoal ou sobrepessoal ou das ideias coletivas. Porém, em seu livro Símbolos da 

Transformação, ele diz que “o inconsciente consiste entre outros, dos ‘resíduos’ da psique 

arcaica indiferenciada, inclusive dos estágios prévios da animalidade” (JUNG, 2013b, p. 210, 

OC 5, § 258). 

Esses resíduos arcaicos foram decodificados e interpretados por Jung, em estudos 

interdisciplinares, como motivos e figuras e que podem ser considerados como o início do 

desenvolvimento do que Jung conceitua como arquétipo (MACHOŃ, 2016) e em seu livro A 

Natureza da Psique, Jung diz o seguinte sobre os arquétipos: 

 

Essas “imagens primordiais” ou “arquétipos”, como eu os chamei, pertencem 

ao substrato fundamental da psique inconsciente e não podem ser explicados 

como aquisições pessoais. Todos juntos formam aquele estrato psíquico ao 

qual dei o nome de inconsciente coletivo. (JUNG, 2013d, p. 58, OC 8/2, § 

229) 

 

 



 

53 
 

Jung explica que o inconsciente coletivo consiste em instintos, seus correlatos e dos 

arquétipos, pois eles são imagens primordiais assim como é o instinto humano, ou melhor 

explicando, “os arquétipos são genéticos e estão tão profundamente arraigados no ser humano 

quanto os instintos” (MACHOŃ, 2016, p. 70) e isto pode ser percebido pelas suas formas de 

manifestação as quais Jung denomina, em alguns escritos seus, como padrões de 

comportamento – pattern of behaviour (JUNG, 2014c, p. 14, OC 9/1, § 78). 

Para Jung, a teoria dos arquétipos representa fatos psíquicos, por isso não é uma ideia 

hipostasiada ou uma disposição individual que se adquiriu pessoalmente, mas são disposições 

coletivas herdadas e comuns a todos os seres humanos como também aos animais (MACHOŃ, 

2016, pp. 70-71). 

A contemplação dos arquétipos, por parte de Jung, expressa que eles são complexos 

comuns a todos os seres humanos independentemente de cultura ou época. Estes se manifestam 

inúmeras vezes em forma de símbolos e personificações e “Jung fala de um número restrito, 

que, na maioria das vezes, inclui os seguintes arquétipos: persona, sombra, animus, anima, 

mãe, criança, o velho sábio e o si-mesmo (Selbst)” (MACHOŃ, 2016, p. 71). 

Jung compreendeu que os arquétipos se apresentam de uma forma perceptível quando 

se manifestam em experiências que se repetem no decorrer dos anos e culturas e, por isso, ele 

os percebe nas diferentes manifestações dos fenômenos religiosos, inclusive, nos dogmas 

cristãos como é o caso do dogma da Trindade. 

 

Imagens dogmáticas, como a Trindade, são arquétipos transformados em 

ideias abstratas. Existe grande número de experiências místicas na Igreja, cujo 

caráter arquetípico encontra-se bastante visível; entretanto, lá se encontram 

elementos heréticos ou pagãos. (JUNG, 2013k, OC 18/1, p. 116, § 222). 

 

 

Jung entende que essas imagens dogmáticas são representações religiosas dos 

arquétipos numinosos, porém ele explica, várias vezes em suas obras, que ele faz uma análise 

empírica das formas simbólicas, dogmáticas e ritualísticas da Religião Cristã (MACHOŃ, 

2016). 

Inclusive, quando se refere a Deus, Jung entende que, sempre que alguém ou qualquer 

Religião, principalmente a Cristã com sua enorme ramificação fragmentária, se refere a Deus, 

esta referência é feita à imagem de Deus mediante a compreensão humana. 



 

54 
 

 

Também comungo de sua convicção de que uma religiosidade autêntica é o 

melhor remédio para todos os sofrimentos psíquicos. O difícil é transmitir às 

pessoas um conceito de religiosidade autêntica. Tive a experiência de que a 

terminologia religiosa assusta ainda mais essas pessoas, por isso sempre tive 

de trilhar o caminho da ciência e da experiência, não importa de qual tradição, 

para levar os meus pacientes ao conhecimento de verdades espirituais. Quando 

diz que os reformadores escavaram muito, devo acrescentar que a ciência 

moderna escavou mais ainda, e tanto que na psique das pessoas cultas de hoje 

só existe um grande buraco negro. Este fato obrigou-me a construir uma 

psicologia que descobrisse novamente o acesso às experiências de cunho 

espiritual. A Igreja Católica deve agarrar-se ao que ainda existe vivo da 

religiosidade primitiva; eu, porém, preciso fazer o trabalho pioneiro num 

mundo onde desapareceu tudo o que se refere ao originário. (JUNG, 2002, pp. 

133-134, v. 1) 

 

 

Na carta que escreveu ao Professor Josef Schattauer, em 20.02.1933, Jung explica o 

motivo que o levou a utilizar a psicologia para compreender os arquétipos numinosos, ou seja, 

as experiências religiosas de cunho espiritual, por isso ele diz que os teólogos desconsideram, 

muitas vezes, a realidade de Deus. 

 

Um ponto que os teólogos muitas vezes desconsideram é a questão da 

realidade de Deus. Quando falo de Deus, faço-o sempre como psicólogo, e 

enfatizo isto expressamente em muitas passagens de meus livros. Para o 

psicólogo, a imagem de Deus é um fato psicológico. Sobre a realidade 

metafísica de Deus ele nada sabe dizer, pois isto ultrapassaria os limites 

epistemológicos. Como empírico só conheço as imagens que surgem 

originalmente no inconsciente, imagens que a pessoa se faz da divindade ou, 

melhor, que são feitas a respeito da divindade no inconsciente; e estas imagens 

são sem dúvida muito relativas. (JUNG, 2002, pp. 208-209, v. 1) 

 

 

Jung entendia e aceitava que as pessoas estão convencidas da existência de um Deus 

pessoal, que, na citação acima, ele denomina de a imagem de Deus como sendo um fato 

psicológico. Porém ele não podia apenas aceitar isto sem poder provar. Por isso ele entendia 

que, empiricamente, toda essa crença e convicção das pessoas surgiram inconscientemente das 

imagens que elas faziam em relação às divindades. 

Contudo, ao abordar sobre o privatio boni, Jung apresenta sua interpretação sobre o 

arquétipo do Mal que, para muitos cristãos é denominado Diabo, Satanás, Lúcifer, etc. 



 

55 
 

 

Interessa-me também saber como o senhor se posiciona diante do fato de 

satanás ser no Antigo Testamento um anjo do Senhor e membro da corte 

celeste, fazendo parte da substância divina. (Uma separação relativa aparece 

apenas em Jó). Espero que neste meio-tempo tenha ficado claro para o senhor 

que o arquétipo, psicologicamente constatável, não descreve nenhum Deus 

histórico e, portanto, não pode ser identificado com nenhuma das ideias 

existentes sobre Deus. Só posso repetir: não sou um teólogo que prega 

determinado Deus, mas um empírico que só pode constatar a existência de 

uma possibilidade arquetípica de ideias sobre Deus, quaisquer que elas sejam. 

(JUNG, 2002, p. 377, v. 1) 

 

 

Em sua resposta ao Pastor Max Frischknecht, em 17.07.1945, Jung quer saber mais 

como este pastor entende a respeito de Satanás fazendo parte da substância divina, pois, para 

Jung, Satanás é uma imagem arquetípica de Deus. Afinal, as pessoas apresentavam Deus para 

Jung como sendo um complexo bem real (JUNG, 2002, v. 1). 

 

Se estes arquétipos – conforme denominei os fatos preexistentes e 

preformadores da psique – forem considerados “simples” instintos ou como 

demônios e deuses, isto em nada altera o fato de sua presença atuante. Mas faz 

grande diferença se os subvalorizamos como “simples” instintos, ou os 

supervalorizamos como deuses. (JUNG, 2003, p. 196, v. 3) 

 

 

Em sua carta de 12.02.1959, escrita ao Pastor Tanner, Jung demonstra que, mediante 

sua compreensão empírica, os demônios ou os deuses são simples instintos preexistentes da 

psique, isto é, são arquétipos e, neste caso, o Mal, inclusive na Quaternidade, também é um 

arquétipo. 

Diante desta compreensão e da exposição que Jung apresenta sobre o Mal como sendo 

um arquétipo é que irei dialogar nesta tese, mas para que seja entendido como este diálogo 

ocorrerá é preciso entender a metodologia que utilizarei nesta pesquisa e como ela dialogará 

com a metodologia apresentada por Jung. 

 

 

 



 

56 
 

CAPÍTULO II 

 

METODOLOGIA 

 

Nesta tese não irei discorrer, especificamente, a respeito da metodologia de Jung na 

psicologia. Este assunto é importante, mas fugiria do objeto deste estudo. Sobre este assunto 

há, entre outros autores que discorrem sobre ele como: Penna, Minayo e Nagy. Inclusive, 

Henryk Machoń, em seu livro, O Cristianismo em C. G. Jung, no capítulo II, nas páginas 49 a 

129, apresenta suas ponderações a respeito da metodologia da Psicologia Complexa. 

O que interessa, nesta tese, é a metodologia utilizada por Jung para, em sua época, 

realizar o diálogo entre a Psicologia e a Teologia Cristã, principalmente, em relação aos textos 

que se encontram nas Escrituras Sagradas e é a respeito desta metodologia que apresentarei 

neste tópico. 

No entanto, precisamos entender que, na época em que Jung vivia, a Psicologia não 

era vista e conceituada como ela é no século XXI. A partir do final do século XIX é que a 

Psicologia começou a ser apresentada como uma linha científica “independente da filosofia, 

teologia, biologia, antropologia, literatura, medicina e neurologia” (SHAMDASANI, 2005, p. 

18). 

A princípio, a Psicologia era apresentada em forma de negociação com os assuntos 

comuns que existiam nas áreas anteriormente citadas e isto demonstra que havia certa 

expectativa de a Psicologia assumir o status de ciência. 

 

Assumindo o status de ciência, esperava-se da psicologia que fosse capaz de 

solucionar aquelas questões que vinham desafiando os pensadores há séculos, 

e enfim substituir a superstição, a sabedoria folclórica e a especulação 

metafísica pelas regras de leis universais. (SHAMDASANI, 2005, p. 18) 

 

 

Shamdasani está se referindo à 1892 quando Flournoy recebeu a cadeira de Psicologia 

na Universidade de Genebra a qual foi a primeira cadeira de Psicologia em uma Faculdade e 

que fazia parte da área de Ciências e não de Filosofia. 



 

57 
 

A partir deste momento, a Psicologia moderna começou a apresentar a “sua missão e 

propósito” (SHAMDASANI, 2005, p. 19) e, a partir de 1905, as variedades de Psicologia que 

surgiram fizeram com que ela começasse a ser vista como um novo campo do saber. Entre 1905 

e 1930, o termo Psicologia passou a ser utilizado como um termo singular. 

 

O fato de o termo “psicologia” ser usado no singular não deve levar a pessoa 

a se equivocar e concluir que tenha sido realizada a contento a fundação de 

uma disciplina unitária. Ou que exista na “psicologia” uma essência capaz de 

abranger as várias definições, metodologias, práticas, visões de mundo e 

demonstração da maciça importância atribuída pelos psicólogos a serem vistos 

como um grupo que fala da mesma coisa. (SHAMDASANI, 2005, p. 22) 

 

 

Shamdasani explica, em seu resumo histórico a respeito da construção da Psicologia 

(a qual passou a ser vista sob uma nova ótica), que este termo (Psicologia) no singular não 

significa que não haja cisões e subdivisões nas teorias ou nas escolas, mas que as linhas de 

orientação práticas passaram a ter essa terminologia por causa da profissionalização e por se 

tornar uma disciplina científica (SHAMDASANI, 2005). 

Essa unificação do termo Psicologia, demonstra que “as principais formas teóricas e 

disciplinares da psicologia e da psicoterapia modernas foram estabelecidas nessa época” 

(SHAMDASANI, 2005, p. 24) e, que a partir de então, tem sido registrado um crescimento do 

conhecimento da Psicologia. 

Entretanto, Shamdasani diz que ainda há problemas “levantados pelo ‘desejo de 

ciência da psicologia’ que não podem ser resolvidos” simplesmente abandonando a rubrica ou 

ciência e declarando a Psicologia como uma arte ou hermenêutica (SHAMDASANI, 2005, p. 

24). 

Ele também afirma que é possível se basear em uma das escolas de Psicologia já 

existentes ou fazer uma nova escola, ou então, “estudar o próprio processo de construção da 

psicologia; pois o alcance desse fenômeno da vida contemporâneo vem cada vez mais 

pressionando uma nova explicação” (SHAMDASANI, 2005, p. 25). 

 

Se existe uma coisa que a psicologia e a psicoterapia demonstraram, no século 

XX, é a maleabilidade dos indivíduos, que têm se mostrado dispostos a adotar 

os conceitos psicológicos para enxergar sua vida (e a dos outros) como uma 



 

58 
 

malha de reflexos condicionados, ou um desejo de matar o próprio pai e 

dormir com a própria mãe, ou uma psicomaquia entre o seio bom e o seio mau, 

ou um desfile de álter egos dissociados, ou a busca da autorrealização através 

de experiências de êxtase, ou uma série de piruetas entre as dimensões 

simbólica, imaginária e real. Ainda está por ser realizado um estudo 

comparativo dessas variedades de experiências psicológicas. 

(SHAMDASANI, 2005, p. 25) 

 

 

Conforme Shamdasani demonstra, a Psicologia e a Psicoterapia se tornaram 

pressupostos de discussões intermináveis de grupos que crescem cada vez mais. Porém ele 

destaca que Freud e Jung, ou seja, a Psicanálise Contemporânea e a Psicologia Complexa, “são 

invocados regularmente com o trabalho que ambos realizaram” (SHAMDASANI, 2005, pp. 

25-26) e ainda diz que surgiu uma nova escola onde os nomes deles são utilizados apenas para 

ratificar teorias. 

Em minha pesquisa tomo o devido cuidado para não cometer este equívoco, por isso 

procuro explicar as teorias de Jung que utilizo e como realizo o meu diálogo com elas e para 

que eu possa continuar com esta linha precisamos compreender melhor o que é a Psicologia 

Complexa, a qual apresentarei no tópico a seguir. 

 

 

2.1 Psicologia Complexa 

 

A Psicologia junguiana é mais conhecida por este nome na língua inglesa e isto ocorreu 

após a Segunda Guerra Mundial (SHAMDASANI, 2005). Este não era o nome que Jung queria 

para sua Psicologia. 

Conforme apresentei no início deste capítulo, a Psicologia “empenhava-se em ser uma 

ciência de laboratório, tal como a Física e a Fisiologia” (HALL; NORDBY, 2021, p. 185), ou 

seja, ela buscava compreender os fenômenos mentais e o comportamento, em laboratório. 

Os psicólogos procuravam estabelecer a ciência, enquanto a Psiquiatria era da área da 

Medicina. Isto fez com que percebessem a importância em conhecer a mente humana e, entre 

esses está, Jung que realizou as devidas pesquisas como médico psiquiatra e percebeu que era 

necessário estudar mais a respeito das manifestações psicológicas. 



 

59 
 

 

Minhas pesquisas no campo da psicologia dos processos inconscientes 

levaram-me a procurar outras explicações para o esclarecimento de certos 

fenômenos da psicologia profunda, uma vez que o princípio da causalidade 

me parecia insuficiente. Descobri, inicialmente, que existem manifestações 

psicológicas paralelas que não se relacionam absolutamente de modo casual, 

mas apresentam uma forma de correlação totalmente diferente. (JUNG, 

2013h, p. 58, OC 15, § 81) 

 

 

Ao comentar sobre o livro I Ching e explicar como um chinês fazia ciência, Jung 

demonstra que, mediante as suas pesquisas, cada vez mais, ele descobria que, em cada área de 

conhecimento, era possível perceber a profundidade da Psicologia e que havia uma 

sincronicidade nos acontecimentos. 

Sendo assim, Jung, que também fez experiências em laboratório, começou a perceber 

que havia outros locais para se aprofundar em suas pesquisas, por isso passou a observar outras 

culturas, comparando os estudos de religião, mitologia, simbolismo, alquimia e ocultismos. 

Porém, ele via todas essas fontes como secundárias (HALL; NORDBY, 2021, p. 188). 

Essas pesquisas eram referentes ao que é denominado método comparativo de Jung e 

que ele utilizava em História, Antropologia, Anatomia Comparada e Arqueologia e em outras 

disciplinas, utilizando um método científico, pois ele compreendia que na Psicologia não se 

pode ficar preso a um único método e nem a uma única teoria (HALL; NORDBY, 2021). 

 

No campo da Psicologia podem as teorias ter efeitos extremamente 

devastadores. Precisamos, com certeza, de alguns pontos de vista, teóricos, 

por causa de seu valor orientador e heurístico, mas devem ser sempre vistos 

como meros modelos auxiliares, que podem ser abandonados a qualquer 

momento. É tão pouco ainda o que conhecemos da alma, que se tornaria 

deveras ridículo acreditar que já estivéssemos em condições de podermos 

estabelecer teorias gerais. Ainda nem sequer conseguimos determinar o 

ambiente empírico da fenomenologia psíquica. Nestas circunstâncias, como 

seria possível sonhar com teorias gerais? A teoria representa, inegavelmente, 

o melhor escudo para proteger a insuficiência experimental ou a ignorância. 

As consequências, porém, são lamentáveis: mesquinhez, superficialidade e 

sectarismo científico. (JUNG, 2013j, pp. 13-14, OC 17) 

 

 



 

60 
 

Em seu prefácio à terceira edição do Volume 17, O desenvolvimento da Personalidade, 

de sua Obra Completa, Jung diz o motivo de seu trabalho (que tratava sobre a tendência 

específica da fantasia infantil de ultrapassar seu próprio mundo real substituindo-o pela 

interpretação dos símbolos) ser tão procurado por novos leitores e demonstra que isto ocorria 

porque ele utilizava alguns pontos de vista teóricos, mas que não havia teorias gerais. 

É por causa desse vasto campo de pesquisa da Psicologia que Jung, a partir de 1954, 

passou a utilizar o termo Psicologia Complexa, ou seja, ele entendia que a Psicologia dele 

percebia as complexidades que existem e isto significa que os sistemas psíquicos são 

complexos. 

 

Os problemas da psicologia complexa que aqui procurei delinear levaram-me 

a resultados espantosos até para mim mesmo. Eu acreditava estar trabalhando 

cientificamente, no melhor sentido do termo, estabelecendo, observando e 

classificando fatos reais, descrevendo relações causais e funcionais, para, no 

final de tudo, descobrir que eu havia me emaranhado em uma rede de reflexões 

que se estendiam, muito para além dos simples limites das ciências naturais, 

entrando nos domínios da Filosofia, da Teologia, da ciência das religiões 

comparadas e da história do espírito humano em geral. (JUNG, 2013d, p. 166, 

OC 8/2, § 421) 

 

 

Jung havia ficado surpreso com os resultados que a Psicologia Complexa apresentou 

e explica que, para entender a psique, é preciso observá-la e traduzir o que é “psíquico por um 

outro psíquico” (JUNG, 2013d, p. 167, OC 8/2, § 421). 

Ao termos esta compreensão a respeito da Psicologia Complexa, podemos entender 

como Jung analisava as questões religiosas. Ele não partia só do Cristianismo, mas comparava 

as manifestações mágico-religiosas desde os primevos com as manifestações mitológicas e 

religiosas. 

Jung compreendia que a mente dos primevos considerava os conteúdos autônomos do 

inconsciente como “algo estranho e incompreensível, personificando-os como espíritos, 

demônios e deuses” e ele apresenta uma resposta a esses mitos e magias sacrais (JUNG, 2013d, 

OC 8/2). 

Ele demonstra que a Psicologia Complexa reconhece a existência de conteúdos 

inconscientes que afetam e influenciam a consciência de alguma forma e que precisam ser 

analisados. 



 

61 
 

 

Os conteúdos autônomos do inconsciente ou, como os chamo, dominantes do 

inconsciente, não são ideias herdadas, mas potencialidades herdadas, para não 

dizer necessidades compulsivas de reproduzir aquelas ideias através das quais 

as dominantes do inconsciente sempre se exprimiram. Naturalmente, cada 

religião da terra e cada época têm sua linguagem própria, que pode variar ao 

infinito. Pouco importa que o herói da mitologia vença ora um dragão, ora um 

peixe, ou um outro monstro; o motivo fundamental é sempre o mesmo, e isto 

é um patrimônio comum da humanidade e não formulações passageiras das 

diferentes épocas e regiões. (JUNG, 2013d, OC 8/2, p. 329, § 718) 

 

 

Essas potencialidades herdadas da herança psíquica que Jung denomina de 

inconsciente coletivo não são fáceis de compreender com respostas simples e diretas, por isso 

Jung, ao tentar apresentar uma ideia clara da natureza e de significado dessa herança psíquica, 

denomina a imagem coletiva como arquétipo por compreender que assim fica mais fácil para 

entender os seus efeitos (JUNG, 2013d, pp. 330-331, OC 8/2, § 722). 

Ao realizar o diálogo entre a Psicologia Complexa com a Teologia Cristã, Jung aborda 

alguns conteúdos de pesquisa que são diferentes e utiliza diferentes métodos adaptando-os aos 

múltiplos fenômenos psíquicos, pois ele entendia que a Medicina no século XIX não podia 

estudar a alma. 

 

A Medicina, no decorrer do século XIX, tornara-se, em seus métodos e teoria, 

uma disciplina tributária das ciências naturais e se apoiava nos mesmos 

pressupostos filosóficos que estas últimas – o causalismo e o materialismo. A 

alma enquanto substância espiritual não existia por si, da mesma maneira que 

a Psicologia experimental se esforçava ao máximo para elaborar uma 

Psicologia sem alma. (JUNG, 2012c, p. 82, OC 11/6, § 490) 

 

 

Jung, ao comentar sobre a diferença entre a Psicoterapia e a direção espiritual, mostra 

que tanto o setor psiquiátrico quanto o setor neurológico levaram suas pesquisas a uma 

descoberta incômoda para a Medicina que foi a descoberta da alma. 

Ele compreendeu que as causas psíquicas nascem de fatos psíquicos e que essas só 

podem ser “curadas por meios exclusivamente psíquicos” (JUNG, 2012c, p. 82, OC 11/6, § 

490) e isto é algo que a Psicologia Complexa analisa. 



 

62 
 

 

Estou convencido de que um verdadeiro espírito científico no campo da 

psicologia deve chegar à conclusão que os processos dinâmicos da psique não 

podem ser reduzidos a este ou aquele instinto específico – pois deste modo se 

retrocederia ao estágio da teoria flogística – mas deverá aceitar também os 

instintos no âmbito da psique, deduzindo de suas inter-relações o princípio da 

explicação. (JUNG, 2013e, p. 15, OC 10/3, § 7) 

 

 

Jung entendia que a ciência tinha que ser sem preconceitos para estudar a psique 

porque esta tem uma “estrutura extremamente complexa” (JUNG, 2013e, p. 15, OC 10/3, § 6) 

e que a Medicina era incapaz de apresentar uma explicação satisfatória aos muitos enigmas que 

surgem. 

É por isso que, para Jung, perguntas básicas como “de onde vem” e “o que são”, na 

área da Psicologia, geram interpretações antiquadas, pois elas se apoiam mais em precondições 

ideológicas inconscientes do que na natureza dos próprios fenômenos (JUNG, 2014c, OC 9/1) 

e é por isso que ele utiliza o método de pesquisa empírico-fenomenológico. 

 

Embora me tenham chamado frequentemente de filósofo, sou apenas um 

empírico e, como tal, me mantenho fiel ao ponto de vista fenomenológico. 

Mas não acho que infringimos os princípios do empirismo científico se, de 

vez em quando, fazemos reflexões que ultrapassam o simples acúmulo e 

classificação do material proporcionado pela experiência. Creio, de fato, que 

não há experiência possível sem uma consideração reflexiva, porque a 

“experiência” constitui um processo de assimilação, sem o qual não há 

compreensão alguma. Daqui se deduz que abordo os fatos psicológicos, não 

sob um ângulo filosófico, mas de um ponto de vista científico-natural. Na 

medida em que o fenômeno religioso apresenta um aspecto psicológico muito 

importante, trato o tema dentro de uma perspectiva exclusivamente empírica: 

limito-me, portanto, a observar os fenômenos e me abstenho de qualquer 

abordagem metafísica ou filosófica. Não nego a validade de outras 

abordagens, mas não posso pretender a uma correta aplicação desses critérios. 

(JUNG, 2012, pp. 17-18, OC 11/1, § 2) 

 

 

Mediante suas pesquisas, Jung se viu mais como um empírico, pois ele não queria fugir 

do ponto de vista fenomenológico, ou seja, diante de um fenômeno religioso, ele percebia um 

aspecto psicológico importante para ser analisado empiricamente. 



 

63 
 

Ao observar os fenômenos, Jung realizou leituras e releituras, retirando questões e 

contextos aplicados inicialmente, inclusive alguns conceitos seus, e entre esses Jung deu um 

novo conceito ao que, inicialmente, havia denominado Psicologia Analítica e sobre esta 

veremos no tópico seguinte. 

 

 

2.2 Psicologia Analítica 

 

No tópico anterior apresentei um pouco a respeito da história da construção da 

Psicologia Complexa e como ela auxiliou Jung a compreender os fenômenos e a se tornar um 

pesquisador empírico fiel a eles. Entretanto, antes dele denomina-la assim, ele havia designado 

o termo Psicologia Analítica (SHAMDASANI, 2005). 

Como vimos, o termo Psicologia Complexa foi utilizado para a abordagem de Jung no 

campo teórico. Em contrapartida, Jung passou a utilizar o tempo Psicologia Analítica aos seus 

métodos práticos de análise psicológica (SHAMDASANI, 2005). 

Jung conceitua a Psicologia Analítica como uma forma genérica “de englobar a 

‘psicanálise’, a ‘psicologia individual’ e outras tendências no campo da psicologia complexa” 

(JUNG, 2013i, p. 66, OC 16/1, § 115). 

Mediante as suas pesquisas, Jung percebeu a importância e a complexidade em estudar 

os fenômenos e este foi o diferencial para as suas pesquisas e para o desenvolvimento da sua 

Psicologia. Ele entendeu como ocorreu o desenvolvimento do conhecimento científico e o 

objetivo que este procurava e, assim, Jung percebeu que poderia e deveria explorar mais em 

suas pesquisas sobre o fenômeno. 

 

Enquanto a Idade Média, a Antiguidade Clássica e mesmo a humanidade 

inteira desde seus primórdios acreditavam na existência de uma alma 

substancial, a segunda metade do século XIX viu surgir uma psicologia “sem 

alma”. Sob a influência do materialismo científico, tudo o que não podia ser 

visto com os olhos nem apalpado com as mãos foi posto em dúvida, ou pior, 

ridicularizado, porque era suspeito de metafísica. Só era “científico” e, por 

conseguinte, aceito como verdadeiro, o que era reconhecidamente material ou 

podia ser deduzido a partir de causas acessíveis aos sentidos. Esta mudança 

radical não começou com o materialismo científico, mas foi preparada desde 

longa data. (JUNG, 2013d, p. 295, OC 8/2, § 649) 



 

64 
 

 

 

Segundo Jung, o problema fundamental da Psicologia Contemporânea estava em 

buscar respostas ao que podia ser materializado e, assim, os sentidos e o que é metafísico não 

eram pesquisados como deveriam e, também, não eram considerados verdadeiros porque não 

eram palpáveis para a ciência. 

O que era tido como espiritual, principalmente pela Igreja Católica e também pela 

Igreja Protestante, se limitou ao que o conhecimento materialista apresentava. “A consciência 

deixou de se desenvolver para o alto, mas ampliou-se horizontalmente, tanto do ponto de vista 

geográfico como do filosófico” (JUNG, 2013d, p. 295, OC 8/2, § 649) e isto significou que o 

que era relativo, como a alma, se tornasse relativo ao materialismo. 

Contudo, ele também entendeu que essa mudança ocorreu por causa dos símbolos que 

os fenômenos apresentavam e quais foram os símbolos atribuídos a estes. Além de compreender 

essa forma de pesquisa científica, Jung informa que um pensamento, mesmo sendo importante 

e empírico, era difícil de ser aceito naquele tempo, pois “qualquer tentativa de abordar esta 

mudança irracional de opinião sob o ponto de vista da Filosofia está fadada ao insucesso” 

(JUNG, 2013d, p. 296, OC 8/2, § 652). 

 

O fato de a metafísica do espírito ter sido suplantada no curso do século XIX 

por uma metafisica da matéria é, intelectualmente falando, uma mera 

prestidigitação, mas, do ponto de vista psicológico, é uma revolução inaudita 

da visão do mundo. Tudo o que é extramundano se converte em realidades 

imediatas; o fundamento das coisas, a fixação de qualquer objetivo e mesmo 

o significado final das coisas não podem ultrapassar as fronteiras empíricas. 

A impressão que a mente ingênua tem é a de que qualquer interioridade 

invisível se torna exterioridade visível, e que todo valor se fundamenta 

exclusivamente sobre a pretensa realidade dos fatos. (JUNG, 2013d, p. 296, 

OC 8/2, § 651) 

 

 

Jung percebeu o que foi realizado com a metafísica do espírito, ou seja, ele percebeu 

que o que era apresentado como pesquisa buscava o reconhecimento dos cientistas e intelectuais 

da época e por isso não apresentava o que a metafísica realmente era. Por isso que ele diz que 

“o espírito da época não se enquadra nas categorias da razão humana” (JUNG, 2013d, p. 297, 

OC 8/2, § 653). 



 

65 
 

A partir dessa percepção e procurando pesquisar melhor a respeito dos fenômenos, 

Jung desenvolve sua metodologia através do método sintético-construtivo. Este método não foi 

utilizado em um único momento, ao contrário, ele foi o método desenvolvido no decorrer de 

suas pesquisas. 

O método sintético-construtivo surge pela análise feita sobre os fenômenos e os efeitos 

que eles causavam. Para compreender melhor a respeito dos fenômenos, Jung utilizou também 

a hermenêutica, pois ele reconhecia que não é simples analisar e pesquisar sobre a alma, ao 

dizer que “não há dúvida de que a alma é algo estranho” (JUNG, 2013d, p. 304, OC 8/2, § 669) 

e ele explica que: 

 

[...] tracei um quadro dos problemas de uma psicologia que não apela somente 

para a ordem física como princípio explicativo, mas para um sistema espiritual 

cujo primum movens não é a matéria e suas qualidades ou um estado 

energético, mas Deus. Nesta conjuntura, estamos expostos à tentação de, 

invocando a filosofia moderna da natureza, chamar Deus à energia ou ao élan 

vital e, assim, colocar num mesmo saco o espírito e a natureza. Enquanto tal 

empresa permanecer limitada às alturas nebulosas da filosofia especulativa, 

não oferece perigo. Mas se quiséssemos operar com esta ideia nas esferas mais 

baixas da experiência científica, não tardaríamos a nos envolver em confusões 

sem saída, porque nossas explicações devem ter significado prático: não 

exercemos uma psicologia com ambições meramente acadêmicas cujas 

explicações permanecessem letra morta. O que queremos é uma psicologia 

prática, verdadeira em seu exercício, ou seja, uma psicologia que nos forneça 

explicações confirmadas por seus resultados. (JUNG, 2013d, p. 308, OC 8/2, 

§ 678) 

 

 

Esse quadro dos problemas de uma psicologia que Jung traçou demonstra que ela ainda 

tinha um campo a se aprofundar e ele é específico ao falar que este campo é sobre Deus. Não o 

Deus que a religião Cristã dizia, mas a energia psíquica, ou seja, ao símbolo ou imagem 

arquetípica que era denominado Deus. 

E, diante disto, Jung demonstra como ele caminhou até chegar à Psicologia, a qual ele 

denominou como analítica, ou seja, ele chegou à uma Psicologia prática que é a resposta à essa 

racionalização exagerada que a ciência buscava apresentar, a qual se limitava apenas ao tempo 

entre o nascimento e a morte (JUNG, 2013d, OC 8/2). 

 



 

66 
 

A psicologia analítica procura justamente romper estas muralhas ao 

desencavar de novo as imagens fantasiosas do inconsciente que a nossa mente 

racionalista havia rejeitado. Estas imagens se situam para além das muralhas; 

fazem parte da natureza que há em nós e que aparentemente jaz sepultada em 

nosso passado, e contra a qual nos entrincheiramos por trás dos muros da ratio 

(razão). (JUNG, 2013d, pp. 338-339, OC 8/2, § 739) 

 

 

A Psicologia Analítica, conforme Jung explica, não é uma cosmovisão, mas contribui 

para uma, pois ela busca compreender, por meio da análise clínica, os fatos psíquicos de forma 

empírica e apresentar respostas práticas. Assim, os símbolos são importantes para a 

compreensão e eles podem ser limitados a um significado, mas precisam ser compreendidos 

como realmente sempre foram, a saber, imagens e símbolos. 

É a partir dessa percepção que Jung amplia as suas pesquisas e compreende que as 

religiões apresentam e vivem de seus símbolos, das manifestações e dos fenômenos e foi isso 

que o levou a utilizar o método simbólico-arquetípico para compreender essa área que a 

Psicologia estava excluindo que era a área das religiões e do religioso, por isso é preciso 

entender a respeito do diálogo que Jung fez entre a Psicologia Complexa e a Teologia Cristã. 

 

 

2.3 Psicologia Complexa e Teologia Cristã 

 

Apesar da complexidade dos fenômenos demonstrar o quanto Jung precisava se 

aprofundar em suas pesquisas, ele havia percebido que um dos grandes problemas ao qual se 

deparou foi com os teólogos e religiosos cristãos, pois ao realizar um diálogo entre a Psicologia 

Complexa e as Escrituras Sagradas, ele foi de encontro com a Teologia Dogmática Cristã, 

independentemente de ela ser Católica ou Protestante. 

 

[...] nunca e em parte alguma neguei Deus. Parto de um cristianismo positivo 

que é tanto católico como protestante, e esforço-me de maneira 

cientificamente responsável por apresentar aqueles fatos empiricamente 

compreensíveis que tornam ao menos provável a justificação do dogma cristão 

e especialmente católico. Estes fatos são ao menos adequados para abrir aos 

homens de ciências o acesso à compreensão. Não espero nenhuma gratidão 

por parte do orgulho espiritual e clerical, mas tão só um pouco menos de 

fanatismo. Sei que alguns eclesiásticos com cargos importantes apreciam os 



 

67 
 

meus esforços. Não reverte em benefício da Igreja quando a compreensão 

insuficiente ousa ir tão longe. As pessoas deveriam ler com mais cuidado e 

critério autores que, como eu, têm uma atitude positiva diante do cristianismo 

e refletir bem antes de querer convertê-los para aquilo que é objeto de sua 

maior preocupação. (JUNG, 2002, p. 355, v. 1) 

 

 

Em sua carta, enviada ao Sr. H. Irminger, em 22.09.1944, Jung aborda a respeito da 

ciência, religião, cristianismo, fé, dogma, confissão e muitos outros temas teológicos e 

eclesiásticos. Ele explica que sua pesquisa é científica e não confessional e que, como cientista 

empírico, procura a verdade, mas ele também diz que estava ciente de que a Igreja não a procura 

porque ela “possui a verdade” (JUNG, 2002, p. 352, v. 1). 

Na época das pesquisas de Jung e de suas publicações era mais difícil realizar esse 

diálogo, pois os teólogos não aceitavam nada que não fizesse parte do seu meio eclesiástico e 

da sua ótica confessional. Inclusive, em suas cartas, inúmeras vezes, Jung tem que explicar a 

sua interpretação psicológica dos textos da Bíblia Sagrada, pois os cristãos (teólogos e 

religiosos) não o entendiam. 

Esta linha de pesquisa fez com que, em determinado momento, Jung fosse acusado de 

agnóstico, sendo que ele já havia sido acusado disso em outras vezes. Apesar dessas acusações 

serem suposições, às quais Jung entendia serem um mal-entendido por parte dos seus 

acusadores, ele expõe a sua explicação. 

 

Por que se dedica tanta atenção ao problema de saber se sou gnóstico ou 

agnóstico? Por que não dizer simplesmente que sou um psiquiatra cujo 

interesse principal é expor e interpretar o material colhido em suas 

experiências? O que tento fazer é investigar os fatos concretos e torna-los 

acessíveis à inteligência. (JUNG, 2012c, p. 113, OC 11/6) 
 

 

Jung está explicando a Martin Buber que o seu objetivo era analisar os fatos 

psicológicos que colhia diante das experiências que tinha com seus pacientes e explica-los de 

forma que se tornassem compreensíveis. Ele entende a autoridade que a Igreja Católica 

Apostólica Romana e as teses dos Protestantes em relação ao divino contêm, mas também 

acredita que: “deve haver liberdade individual na interpretação da Bíblia. Mas parece-me que a 

única questão é se esta liberdade deve ser exclusiva ou não” (JUNG, 2002, p. 400, v. 1). 



 

68 
 

Para Jung, sua “metodologia científica não é nada fora de comum; ela procede 

exatamente como a anatomia comparativa; só que descreve e compara formas psíquicas” 

(JUNG, 2002, pp. 364-365, v. 1). O que ele apresenta em suas obras são afirmações que as 

pessoas fazem sobre os efeitos psíquicos possíveis de serem observados em um arquétipo. 

 

[...] eu consideraria extremamente desonesto e, mais ainda, preconcebido e 

tolo, se um psicólogo afirmasse que a imagem psíquica de Deus não exerce 

uma influência muito poderosa sobre a psique. Para a ciência isto nada tem a 

ver com as questões teológicas da existência de Deus, mas tão somente com a 

fenomenologia das chamadas dominantes psíquicas, quer elas se chamem 

Deus, Alá, Buda, Purusha, Zeus, planetas, zodíacos ou sexualidade. (JUNG, 

2002, p. 365, v. 1) 

 

 

Conforme esta citação, podemos ver que Jung está explicando que a ciência tem o 

direito de expressar sobre Deus ou sobre os temas religiosos ou divinos, sem precisar ser 

especialista neles como é o caso dos teólogos cristãos, pois para ele “a ciência é conhecimento 

humano, a teologia é conhecimento divino. Por isso as duas são incomensuráveis” (JUNG, 

2002b, p. 15, v. 2). 

Jung está partindo de sua pesquisa empírica como médico psiquiatra e por isso se 

dedicou mais ao simbolismo cristão, cuja grande ajuda veio da Patrística, conforme ele cita em 

sua carta enviada em 12.07.1947 ao Pr. Dr. Walter Uhsabel. 

 

Tudo o que a pessoa humana entende como sendo Deus é imagem psíquica; e 

não é menos imagem mesmo quando afirma mil vezes que não é imagem. Se 

não fosse imagem, ele não poderia representar-se absolutamente nada. Por isso 

diz muito bem o Mestre Eckhart que “Deus é puro nada”. (JUNG, 2002b, p. 

164, v. 2) 

 

 

Jung demonstra que a ciência empírica, que ele utiliza através da sua psicologia, só 

pode constatar o que o inconsciente produz de forma espontânea em imagens e entre elas 

também se encontra a imagem de Deus. 

Para ele a Bíblia, por ter sido escrita por pessoas humanas, é antropomórfica e, 

consequentemente, mitológica. “Nela Deus é tornado evidente, mas não visível” (JUNG, 2002b, 



 

69 
 

p. 249, v. 2) e nesta linguagem figurada, que consta nos escritos da Bíblia Sagrada, ele 

compreende que os arquétipos estão presentes em todos livros que a compõem. 

Esta forma de ler e compreender os escritos bíblicos são influências de sua educação 

religiosa cristã, pois, como já vimos, o seu avô também foi muito amigo do teólogo Wilhelm 

de Wette (1780-1849) e que este o influenciou em suas pesquisas. 

 

Devo lembrar que de Wette tinha a tendência a “mitificar” (como ele dizia) os 

relatos “maravilhosos” (isto é, chocantes) da Bíblia. Assim conservava o seu 

valor simbólico. Este foi precisamente o meu empenho, não só com referência 

à Bíblia, mas também com referência às más ações de nossos sonhos. (JUNG, 

2002b, p. 286, v. 2) 

 

 

É possível observar que de Wette interpretava os relatos maravilhosos, que hoje são 

denominados milagres, como questões míticas contidas nos textos da Bíblia Sagrada e esta 

interpretação estava próxima ao estudo dos fenômenos que Jung estava realizando. 

No capítulo anterior, vimos que essas influências sobre a educação religiosa de Jung 

são provenientes de sua família, mas a influência em relação à pesquisa e ao instinto 

questionados por ele iniciou nos livros que começou a ler na biblioteca de seu pai, como ele 

informa: 

 

Comecei a procurar na biblioteca relativamente modesta de meu pai – que 

nessa época eu achava notável – livros que pudessem instruir-me acerca de 

Deus. Inicialmente, encontrei apenas as concepções tradicionais, mas nada do 

que buscava; por exemplo, um autor que refletisse por si mesmo; enfim, A 

dogmática cristã, de Biedermann, obra publicada em 1869, caiu-me às mãos. 

Tratava-se, ao que me pareceu, de um homem que edificara as próprias 

concepções. Aprendi em seu livro que a religião “é um ato espiritual de 

relacionamento do homem com Deus”. Isso excitou meu espírito de 

contradição, pois entendia a religião como algo que Deus faz comigo, como 

um ato que provém d’Ele e ao qual estou completamente entregue, uma vez 

que Ele é o mais forte. Minha “religião” não supunha qualquer relação humana 

com Deus, considerando a impossibilidade de situar-me diante de algo tão 

deficientemente conhecido. Seria necessário instruir-me melhor acerca d’Ele, 

a fim de tornar possível essa relação. (JUNG, 2016, p. 73)  

 

 



 

70 
 

O livro de Biedermann (1819-1885), A dogmática cristã, lhe interessou bastante 

porque Biedermann apresentava, nos seus escritos, os seus pensamentos e demonstrava que a 

Teologia Cristã é uma forma de expressar o que se entende a respeito do divino. 

Jung ainda leu outros livros sobre Teologia Cristã, conforme consta no seu livro 

Memória, Sonhos e Reflexões, nas páginas 73 a 78 (JUNG, 2016) e que também lhe ofereceram 

informações para o desenvolvimento de sua educação cristã. 

Podemos então notar que Jung queria entender os temas teológicos e os textos bíblicos, 

partindo da compreensão do ser humano e não partindo das doutrinas impostas pela Igreja 

Protestante e, neste ponto, como ele mesmo diz “o espírito aberto, esotérico e individual de 

Schleiermacher”, que fazia parte do conhecimento teológico de sua família paterna e que, 

inconscientemente, foi o seu orientador em suas pesquisas (JUNG, 2002b, p. 286, v. 2) e o 

influenciou em sua metodologia. Por isso irei apresentar no próximo tópico um pouco a respeito 

da hermenêutica utilizada por Schleiermacher. 

 

 

2.4 Hermenêutica de Schleiermacher 

 

Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher (1768-1834) foi teólogo, filólogo e filósofo 

alemão. Ele fazia parte de uma família de pastores protestantes, cuja educação ocorreu numa 

comunidade de morávios e, foi também, professor notável de teologia em Halle no ano de 1805 

(SCHLEIEMARCHER, 1999). 

Apesar dele escrever e publicar algumas obras, seus textos sobre filosofia e 

hermenêutica só foram publicados, após a sua morte, por amigos e admiradores. Os seus estudos 

sobre hermenêutica fazem parte da tradição exegética da Teologia Protestante no final do século 

XVIII. 

O objetivo de sua hermenêutica está em reconstituir o sentido original de um texto e 

ele foi influenciado pela filosofia kantiana, por isso ele visava “analisar as condições gerais sob 

as quais a compreensão ocorre e fornecer as razões existentes para a realização desse processo 

de interpretação” (SCHLEIERMACHER, 1999, p. 7). 



 

71 
 

A hermenêutica utilizada por Schleiermacher busca a compreensão de contexto vivido, 

incluindo o horizonte linguístico, ou seja, a expressão idiomática. Ele sabia que o conhecimento 

vem pela expressão linguística, em suas mais variadas formas, principalmente pela linguagem 

falada ou escrita e entendia que a linguagem é uma forma de expressão do conhecimento. 

Para ele não há uma linguagem universal, mas em cada contexto individual há uma 

forma de expressão pessoal sobre uma mesma causa. Isto significa que o universal é 

interpretado pelo particular e o particular apresenta o universal sob várias formas de expressão. 

Esta sua percepção sobre a hermenêutica demonstra que o pensar é uma arte filosófica 

(SCHLEIERMACHER, 1999). 

Em sua hermenêutica, Schleiermacher busca compreender as diferentes expressões de 

linguagem e de pensamentos existentes em uma época, levando em consideração os contextos 

sócio, histórico e cultural das épocas e suas influências sobre o indivíduo mediante a realidade 

vivenciada por cada pessoa. 

Podemos perceber que Jung apresenta a importância da hermenêutica, na mesma ótica 

de Schleiermacher, quando se refere aos fenômenos religiosos, principalmente, quando se 

refere ao Cristianismo, conforme ele diz: 

 

O fato de ser lançado mão do mito e de ter o acolhido no cristianismo pela 

nova interpretação prova algo da vitalidade dele; mas prova também algo da 

vitalidade do cristianismo, que soube interpretar e assimilar muitos outros 

mitos. Não se deve menosprezar a importância da hermenêutica: ela exerce 

um efeito favorável sobre a alma ao unir conscientemente ao tempo de hoje o 

passado distante, a vida dos antepassados, que sempre ainda conserva viva no 

inconsciente e que deste modo estabelece a ligação, tão extraordinariamente 

importante do ponto de vista psíquico, da consciência orientada para o 

momento presente e da alma histórica, que vive nos espaços de tempo 

infinitamente longos. As religiões, por serem os mais conservadores de todos 

os produtos do espírito humano, já formam em si a ponte para o passado, que 

dura uma eternidade, ao mesmo tempo que ensinam a presença viva dele. Uma 

religião que já não puder assimilar o mito esquece a sua função mais própria. 

Mas a vitalidade espiritual se fundamenta na continuidade do mito, e esta 

somente pode ser mantida, se cada época o traduzir para a sua própria 

linguagem e fizer dele o conteúdo de seu próprio espírito. A Sapientia Dei 

(sabedoria de Deus) revelada nos arquétipos já se encarrega de fazer retornar 

à posição média também a oscilação mais selvagem. Assim o fascínio da 

alquimia filosófica reside não em sua menor parte no fato de ter ela 

conseguido dar expressão a um número muito grande de arquétipos 

importantíssimos. Na verdade, como já vimos de sobejo, ela até se atreveu a 

assimilar o cristianismo. (JUNG, 2012e, p. 107, OC 14/2, § 139304) 

 



 

72 
 

 

Jung está dizendo que a espiritualidade se perpetuou e se perpetua porque a linguagem 

mítica de cada época manteve o mito vivo e o expressa por intermédio das manifestações 

arquetípicas que, principalmente, no Cristianismo, se encontram nos escritos dos livros que 

compõem a Bíblia Sagrada. 

Esta metodologia utilizada por Jung, que também se encontra na hermenêutica de 

Schleiermacher, é a mesma que utilizo para a compreensão teológica que tenho a respeito dos 

escritos bíblicos. 

Nesta pesquisa, realizo um diálogo utilizando a Teologia Batista, partindo dessa 

compreensão religiosa sob a ótica da Psicologia Complexa, ou seja, percebendo, analisando e 

comparando as simbologias e as imagens arquetípicas. 

Contudo é preciso explicar que, na época de Jung, o tema teologia era utilizado apenas 

para assuntos voltados ao Cristianismo. Assim, o termo teólogo era uma referência a padres e 

pastores protestantes. Afinal, não havia teologia ou teólogos formados pela concepção científica 

que existe na atualidade. Então, ao utilizar o termo teologia, nesta pesquisa, estarei me referindo 

à Cristã e quando for necessário, especificarei qual teologia estarei me referindo (Católica, 

Protestante ou Batista). 

Ao citar a Teologia Católica, estarei me referindo ao momento antes da Reforma 

Protestante, pois esta é a base da Teologia Cristã, como é o caso de Agostinho, mas em alguns 

momentos especificarei quando estiver falando sobre a Teologia Protestante, como, em alguns 

momentos, quando cito Calvino e Tillich, e também farei o mesmo a respeito da Teologia 

Batista. 

Também utilizarei os princípios da hermenêutica de Schleiermacher, pois são os que 

utilizo para realizar a minha hermenêutica, conforme os Princípios de Interpretação da Bíblia 

Sagrada que a Doutrina Batista permite. Por isso, em determinados momentos, apresentarei em 

notas de rodapé algumas exegeses de palavras dos textos bíblicos citados para que seja possível 

compreender a minha interpretação. Esses termos aparecerão nos idiomas hebraico e grego, 

acompanhados de suas transliterações e, também, de seus conceitos. 

Desta forma, estarei apresentando a metodologia que utilizarei nesta pesquisa e que é 

parecida com a que Jung realizou e eu apresentei neste capítulo. Pois enquanto Jung utilizou 

todo o processo de construção da Psicologia para apresentar como chegou à Psicologia 



 

73 
 

Complexa e, consequentemente, à Analítica, eu estarei fazendo na área teológica, apresentando 

a interpretação de textos bíblicos. 

Como vimos, em sua pesquisa, Jung se aprofundou nos fenômenos, nos estudos da 

alma e da psique e para isto ele realizou um diálogo com o Cristianismo, visando explicar os 

símbolos que este contém e, assim, poder entender e explicar os fatos psíquicos que a Religião 

Cristã apresenta. 

Partindo dessa linha metodológica, sintético-construtiva de Jung, eu apresentarei o 

Problema do Mal para explicar a interpretação desta imagem arquetípica nos textos bíblicos e 

no conhecimento judaico. 

Para melhor compreensão do termo Deus, como sendo uma imagem arquetípica, 

estarei apresentando a Imago Dei, analisando este símbolo nos textos bíblicos e dialogando com 

a Psicologia Complexa e com a Teologia Batista para apresentar a minha compreensão. 

Entretanto, no meio cristão, falar em Imago Dei, não é possível sem analisar a 

Trindade, por isso, apresentarei a Doutrina Batista da Trindade e como o Problema do Mal é 

interpretado pela Teologia Batista. Visando o objetivo desta pesquisa, estarei dialogando a 

respeito do Problema do Mal com a Quaternidade de Jung e apresentarei a devida interpretação 

que tenho sobre estes temas nos escritos bíblicos. 

Como o Problema do Mal não é percebido sem o sofrimento que o ser humano tem, 

eu os apresentarei demonstrando como eles são compreendidos pela Teologia Batista e, 

mediante a manifestação e os fenômenos que o Mal apresenta, eu também estarei demonstrando 

a minha interpretação destes temas nos textos bíblicos em consonância com a Psicologia 

Complexa. 

Essa relação entre o Problema do Mal, Maldade Humana, Sofrimento Humano está 

diretamente relacionada à forma como a Teologia Batista interpreta a respeito da Imago Dei, 

por isso explicarei a respeito da imagem arquetípica do Mal e como a Maldade Humana pode 

ser vista nos textos apresentados na Bíblia Sagrada. 

Ao abordar sobre a Maldade Humana, conforme a interpretação dos textos da Bíblia 

Sagrada por parte da Teologia Batista, eu estarei apresentando os Princípios Morais conforme 

esta teologia propaga e estarei relacionando estes ao dialogar com a Psicologia Complexa, 

mediante a interpretação de textos bíblicos, com suas devidas hermenêuticas e exegeses. 



 

74 
 

Por fim, termino esta pesquisa demonstrando a importância em os Batistas terem uma 

visão a respeito do Problema do Mal, conforme apresento no desenvolvimento desta tese, à luz 

da Psicologia Complexa e mediante a hermenêutica que utilizo para que eles possam realizar 

os seus Aconselhamentos Pastorais utilizando as teorias da Psicologia Analítica em busca de 

ajudar os membros de suas igrejas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

75 
 

CAPÍTULO III 

 

O PROBLEMA DO MAL 

 

Para iniciar este assunto eu resolvi fazê-lo de forma suave, branda e poética. Afinal, 

falar sobre o mal é algo que assusta a todos e não é preciso muito esforço para provar esta teoria, 

basta vermos os filmes de terror, pois o que os faz serem interessantes é a figura horrível, 

implacável e assustadora do mal e é por causa desta figura que todos assistem e gostam desses 

filmes. Então, para que não haja sustos ou que este capítulo não seja lido com algum tipo de 

rejeição, irei inicia-lo citando o saudoso teólogo, psicanalista, professor e escritor Rubem 

Alves: 

 

Falam muito mal do Diabo. Concluí que isto é coisa injusta, maledicência, 

tenho estado conversando com ele, e pelos pensamentos que me fez pensar, 

cheguei à conclusão de que ele não é o vilão que todos dizem... 

Tudo começou no hospital, ao martelar da dor de uma hérnia de disco. Foi aí 

que me lembrei do Diabo, porque a dor é coisa dele. De Deus é que não é, pois 

se Deus gastasse seu tempo em me fazer sofrer não seria melhor que um 

torturador, não mereceria o meu respeito e, muito menos, o meu amor... 

Pensei em Jó, dizem os poemas sagrados que, num belo dia, Deus se reuniu 

com todos os seus vassalos. E, entre eles estava – sabem quem? – ele, Satã, o 

adversário. Inicia-se então uma conversa cortês entre os dois, Deus e o Diabo. 

Depois de perguntar sobre suas andanças, e de ser informado de que ele havia 

vindo passear por toda a terra, Deus lhe pergunta: “Você já viu o meu servo 

Jó? Homem extraordinário, nele só existem coisas boas. Jó é uma canção de 

beleza. Ah! Como me deleito, escutando sua música!” 

“Não é para menos”, respondeu o Diabo. “Pois tu o tens cercado só de coisas 

boas, estranho seria se não estivesse cantando, mas deixa que eu o submeta a 

um teste, deixa que o ponha sobre minha bigorna e lhe bata com o meu 

martelo! Vamos ver se, depois de esmigalhados, os supérfluos, quando ele 

estiver absolutamente só com a sua verdade, se ainda a mesma música se fará 

ouvir...” 

E me veio então a curiosa ideia de que o Diabo é o encarregado do controle 

de qualidade do ser humano. Ele não acredita nas aparências. Vai descascando 

a gente como se fôssemos cebola, casca a casca, até chegar lá no interior 

escondido, para ver o que é que tem lá. Existirá algo? Ou será só o vazio? 

Pensei isto porque é precisamente isto que a dor faz: ela tira todas as cascas, 

destrói todos os supérfluos, até que só sobra, lá no fundo, aquilo além do que 

então se pode ir. E esta é a hora da verdade. 

Por isso que parei de chama-lo de Tentador – uma palavra carregada de 

sugestões morais, como se o seu negócio fosse enganar e lançar no inferno. 



 

76 
 

Prefiro antes chama-lo de Testador, aquele que nos faz passar pelo teste, que 

nos submete ao controle de qualidade para ver se, dentro da bela viola não 

existe só pão bolorento. 

Outros textos sagrados são mais radicais ainda, e sugerem que o Diabo não é 

uma entidade à parte, mas é o “lado de trás de Deus”. O Testador é Deus, 

quando ele pega a bigorna e o martelo, pois foi isto que ele fez com Abraão, 

homem bom e feliz, que não se cansava de tocar em sua flauta os mais belos 

louvores à vida, pela alegria de um filho, nascido além de todas as esperanças. 

E se diz que chegou o momento em que Deus resolveu fazê-lo passar pelo 

teste. “Abraão, Abraão, toma o teu filho, o teu único filho, a quem amas, e 

oferece-o como sacrifício sobre as montanhas...” Vamos ver, Abraão, se sem 

o seu filho, você continuará a tocar a sua flauta... Vamos ver se você será capaz 

de “conter a morte, a morte inteira, docemente, sem se tornar amargo...” 

(Rilke). E dizem também os relatos do Novo Testamento, que foi o próprio 

Espírito que empurrou Jesus para o deserto (lá, onde a solidão é total; lá, onde 

se diz: “Estou perdido!”, lá, onde todos os gritos por socorro são inúteis; lá 

onde não existe nem água nem pão; lá onde se ouve o rugir da morte bem 

próximo...) para ser testado pelo Diabo. 

Só se sabe a verdade que mora dentro da gente quando a cebola chegou ao 

fim, e já não temos nenhum artifício de defesa, nenhum buraco onde nos 

esconder, nenhuma máscara de sorriso, nenhum desodorante que disfarce o 

mau cheiro, nenhuma barulheira de festa e de ação que nos distrai do encontro 

com o abismo. 

Lá, no meio da dor, no hospital, fazendo estas meditações metafísicas, o toca-

fitas tocava uma sonata de Beethoven. E me veio uma afirmação, que nem 

mesmo minha dor conseguiu silenciar: “Nem mesmo toda a dor do mundo 

poderá alterar este fato, que esta sonata é infinitamente bela, e o será por toda 

a eternidade, ainda que não reste ouvido algum para ouvi-la...” 

Pois é, até fiquei agradecido ao martelo e à bigorna pelos pensamentos que me 

fizeram pensar... (ALVES, 1992, pp. 93-95) 

 

 

Esta crônica de Rubem Alves é muito propícia para o assunto que será abordado neste 

capítulo, bem como em toda esta tese, porque ela faz, de maneira fabulosa, a apresentação do 

mal que, por muitos, é denominado como Diabo, Satanás, Satã, etc. e o apresenta como sendo 

um Testador. 

Há outras crônicas que Rubem Alves relata, até mais especificamente, sobre os seus 

diálogos com o Testador, mas esta cita os elementos necessários com os quais trabalharei nesta 

pesquisa e com o pensamento do ser humano em relação ao Problema do Mal, este arquétipo 

que se encontra presente desde os povos primevos até o pensamento cristão nos dias atuais. 

Jung também utiliza o martelo e a bigorna para explicar melhor a respeito da 

individuação (JUNG, 2014c, OC 9/1), porém o que quero destacar é que a expressão entre o 



 

77 
 

martelo e a bigorna, atribuída ao esforço contínuo do Diabo, é uma compreensão a respeito do 

Problema do Mal que muitos seres humanos vivenciam. 

Alguns atribuem sempre ao Diabo a culpa pelos seus problemas, não o veem como um 

Testador, mas como um inimigo numinoso. De qualquer forma, se há ou não tal ação, seja 

testando ou travando uma batalha espiritual, ela é realizada pelo consenso do soberano ser 

numinoso, cuja imagem arquetípica é denominada Deus, e esta foi a visão de muitos povos e 

culturas antigas, bem como, ainda é nos dias de hoje. 

Rubem Alves aborda em sua crônica uma questão que era a ótica comum de muitos 

povos primevos, conforme Silva informa: 

 

O homem primitivo faz parte daquele “tempo em que o ser humano não sabia 

contar”; apesar da sua estrutura biológica ser idêntica à do homem moderno, 

ele não tinha a mesma familiaridade em relação às ideias de “quantidade” e 

“qualidade”, propiciadas pela valoração numérica existente para o último. As 

coisas no seu pensamento pertenciam a um todo, nada se encontrava 

discriminado, separado, individualizado; uma espécie de visão holística 

imperava no seu mundo, onde tudo era a divindade.  

Não só as coisas no pensamento do homem primitivo são percebidas à luz de 

uma totalidade divina; o próprio homem tribal, assim também é percebido. Os 

membros da tribo formam um todo, e o que não é percebido constituindo esse 

todo (o espaço sagrado da tribo) faz parte de um mundo “inexistente”, profano. 

(SILVA, 2002, p. 77) 

 

 

A citação de Silva ratifica a compreensão que Rubem Alves apresenta em sua crônica 

e que é a mesma de muitos no século XXI, ou seja, uma visão holística a respeito de coisas que 

são inexplicáveis e que são consideradas divinas, independentemente da crença e do 

antagonismo a respeito do bem e do mal. 

Para compreendermos melhor o pensamento do tempo em que o homem não sabia 

contar, há uma explicação que Silva faz a respeito do que ele diz ser homem primitivo e da 

visão deste, que consta em uma nota de introdução em seu livro, ao dizer que ele utiliza o limite 

pré-socrático como limite que designa dois tipos de homem: o homem primitivo e o moderno, 

destacando que há uma importância na visão de mundo por parte do homem primitivo, onde 

tudo era vivenciado à luz da totalidade (SILVA, 2002, p. 28). 



 

78 
 

Estes apontamentos apresentados por Silva mostram que os primevos não tinham o 

conhecimento científico como o que se tem nos dias atuais, mas isto não foi um problema em 

relação ao numinoso, aos arquétipos com seus símbolos e às suas imagens arquetípicas. 

Pois para o homem primevo as manifestações dos fenômenos religiosos que 

experienciava eram conceituadas conforme a sua compreensão de mundo e isto envolvia seus 

símbolos, seus sonhos, suas fantasias, seus mitos e etc., tudo estava presente no seu mundo 

interno, como o Silva explica ao citar Jung. 

 

Jung não se distancia da revolução copernicana postulada por Kant, e 

considera que é impossível compreender ou explicar a existência do homem 

perante o seu mundo interno e principalmente o externo, sem que a 

experiência dessa existência deixe de ser mediada pela mente. Apenas a mente 

é imediatamente experimentada. Nela está contida a capacidade de decodificar 

as sensações. “Tudo é mediado através da mente, traduzido, filtrado, 

alegorizado, torcido e mesmo falsificado por ela” (1984, § 623). Por isso, Jung 

é radical ao afirmar nosso condicionamento pela totalidade da psique, sendo 

as “imagens psíquicas e só estas”, os objetos imediatos da experiência. Assim, 

há um isolamento da essência das coisas externas ao homem, estabelecido pela 

imagem psíquica; e quando se trata dele próprio, existe a impossibilidade de 

tocar a profundidade de sua mente. (SILVA, 2002, p. 19) 

 

 

Mediante o que Silva expõe a respeito de Jung, percebe-se que a mente humana tem a 

capacidade de decodificar as sensações e que o que é imediato à experiência vivida é 

apresentado ou traduzido por meio de imagens psíquicas conforme o contexto vivido, sem levar 

em consideração o seu mundo interno, isto é, a psique ou a totalidade da mente. 

Como não era possível para os primevos verem a realidade física, nem a realidade 

metafísica de maneira clara, eles a apresentavam de forma simbólica. Essa forma de 

compreensão ainda ocorre entre muitos povos, pois a humanidade vive em meio às emoções 

imaginárias, sensações, sentimentos, ilusões, fantasias e etc. 

Entretanto, tudo isso é expresso “em formas linguísticas, imagens artísticas, em 

símbolos míticos ou em ritos religiosos” (SILVA, 2002, p. 20), que é apresentado em músicas, 

peças teatrais, livros, conversas e em tantas outras formas de expressão, como vimos na crônica 

de Rubem Alves, mas que buscam designar o que se entende a respeito do que é inexplicável, 

porém experienciado. 



 

79 
 

Afinal, os povos primevos expressavam o que entendiam sem se preocuparem com as 

terminologias filosóficas, acadêmicas, científicas ou quaisquer outras que existiam ou que 

surgiram posteriormente. Afinal, “O tempo “histórico” não existe para o homem primitivo, não 

há sucessão dos acontecimentos porque tudo é a onipresença da divindade” (SILVA, 2002, p. 

68). 

Ao lermos qualquer relato sobre o arquétipo do mal, apresentado nas culturas 

primevas, temos o costume de relacioná-lo ao que compreendemos nos dias aos quais vivemos, 

envolvendo-o com os costumes, as crendices, os mitos e etc. fazendo assim um anacronismo. 

Porém é preciso ter a compreensão de que, naquelas épocas, o contexto cultural era diferente 

deste contexto dualista ao qual vivemos e por isso precisamos entender o arquétipo do mal, suas 

imagens e seus símbolos arquetípicos apresentados em épocas diferentes. 

 

Quando nos esforçamos para compreender os símbolos, confrontamo-nos não 

só com o próprio símbolo, mas com a totalidade do indivíduo que o produziu. 

Nessa totalidade inclui-se um estudo do seu universo cultural, processo que 

acaba por preencher muitas das lacunas da nossa própria educação. (JUNG, 

2016b, p. 115) 

 

 

Ao falarmos em compreender os símbolos, principalmente, símbolos religiosos, 

precisamos atentar ao que Jung diz, pois é preciso entender que estes foram produzidos dentro 

de um contexto vivido o qual Jung denomina de universo cultural. 

Este estudo do universo cultural dos povos primevos é a base da hermenêutica 

moderna de Schleiermacher que é considerado o pai desta forma de interpretação cultural e que, 

conforme já vimos, tinha um vínculo com a família paterna de Jung (JUNG, 2016, p. 395). 

Segundo a hermenêutica moderna de Schleiermacher, para traduzir um símbolo é 

preciso levar em consideração as associações, as analogias e as comparações do contexto vivido 

pelo autor. Isto significa que devemos nos preocupar com todos os detalhes que envolvem um 

autor. Seria como se nós pudéssemos nos transportar para o local e vivenciarmos determinado 

momento com tudo o que envolve a vida do autor, inclusive o que está em seu homem interior, 

e que lhe faz compreender e conceituar o que está vivendo. 

 



 

80 
 

[...] uma questão que manifestamente tem o seu lugar aqui deverá ser da maior 

importância para o intérprete: saber se a obra é dessas que pertencem à marcha 

inteira da atividade espiritual de seu autor ou se ela deve a sua existência a 

circunstâncias especiais que fazem com que ela tenha sido escrita apenas 

como um exercício em vista de qualquer coisa maior, ou se nasceu numa 

situação emotiva como escrito polêmico. Por sua própria natureza o 

procedimento do outro lado já é prioritariamente comparativo, na medida em 

que a imagem geral de um gênero, e a constatação das relações da obra com 

este, se forma apenas por confrontação do que é idêntico em várias obras e das 

diferenças subsistentes. Porém, em parte já há aí também qualquer coisa de 

originariamente divinatório, na maneira de se colocar a questão, e em parte, 

na medida em que o lugar de uma obra na ordem global a qual ela pertence 

não está completamente definido, resta ainda também aí um espaço não 

negligenciável para o procedimento divinatório. (SCHLEIERMACHER, 

1999, pp. 58-59) 

 

 

No Discurso Acadêmico de Schleiermacher, lido em 22.10.1829, ele explica a 

importância do princípio hermenêutico ao demonstrar que é necessário entender o autor e o seu 

discurso em sua totalidade e, demonstra também, que é necessário um esforço por parte de 

quem a interpreta, pois é importante destacar o gramatical e o psicológico de qualquer texto 

(SCHLEIERMACHER, 1999). 

A hermenêutica moderna, ao ser utilizada para interpretar textos e contextos religiosos, 

sejam manifestações, fenômenos, ritos, rituais, liturgias, etc. ou apenas as descrições em textos, 

pinturas, etc. nos orienta à buscarmos compreender o comportamento religioso do autor e o 

contexto cultural do povo que envolve o autor e que está sendo estudado e, neste ponto, 

Schleiermacher nos direciona à compreensão da teologia sob uma análise psicológica e é isto 

que a Psicologia da Religião se empenha em fazer. 

 

Acreditamos ser o comportamento religioso aprendido como aprendida é 

qualquer outra forma de comportamento humano. Mesmo admitindo que a 

capacidade de comportar-se religiosamente seja natural ao homem, o 

conteúdo específico desse comportamento, contudo, é aprendido. (ROSA, 

1992, p. 8) 

 

 

Apesar de Rosa dizer que o comportamento religioso é algo a ser aprendido, podemos 

ver que, sem uma hermenêutica adequada, essa compreensão pode ser problemática, 

tendenciosa, parcial e anacrônica.  



 

81 
 

Além do mais, este comportamento a ser aprendido, não é tão simples para o teólogo, 

ainda mais quando o assunto a ser abrangido é a respeito do Problema do Mal, pois este tema 

envolve os cernes religioso e espiritual da teologia como também do teólogo ou, em uma análise 

mais profunda, dos religiosos e suas crenças.  

 

Naturalmente, sei muito bem que os teólogos se encontram numa situação 

mais difícil do que os outros. Por um lado, estão mais próximos do plano 

religioso, e por outro, também, são mais ligados pela igreja e pelo dogma. O 

risco da experiência interior, da aventura espiritual é estranha à maioria dos 

homens. A possibilidade de que se trate da realidade psíquica é anátema. É 

preciso que haja um fundamento “sobrenatural” ou, pelo menos, “histórico”. 

Mas e quanto a um fundamento psíquico? Diante dessa questão explode às 

vezes um desprezo pela alma, tão imprevisto quanto profundo. (JUNG, 2016, 

p. 150) 

 

 

No livro Memórias, Sonhos e Reflexões, Jung diz como esta situação é difícil para o 

teólogo, pois este tem o costume de analisar as questões religiosas partindo dos dogmas 

eclesiásticos que ele tem. Contudo, Jung destaca que mesmo sendo feito uma análise metafísica 

e histórica, ainda falta a questão do psíquico. 

Esta dificuldade para os teólogos é perceptível, por isso neste capítulo estou abordando 

a respeito do Problema do Mal nos povos primevos e para isto utilizarei a hermenêutica 

moderna para eu fazer uma análise da alma humana no plano religioso, como sendo o 

fundamento psíquico que apresento e para que isto ocorra irei me ater aos povos que são citados 

nos textos da Bíblia Sagrada que se encontram em alguns livros que compõem o Antigo 

Testamento, pois a Bíblia Sagrada apresenta inúmeros textos onde o Problema do Mal, para a 

época daqueles povos, não tem a mesma interpretação para muitas pessoas nos dias atuais. 

Na realidade, para os povos que constam no Antigo Testamento, o Problema do Mal 

estava voltado mais para a realidade apresentada na crônica de Rubem Alves, Entre o Martelo 

e a Bigorna, onde o mal era apenas um Testador, do que para o dualismo existente no meio 

religioso Batista. 

Para realizar a devida hermenêutica que proponho, tendo por objetivo dialogar com a 

Psicologia Complexa, irei apresentar, no próximo tópico, o Problema do Mal para o povo de 

Israel, conforme consta em alguns livros que compõem o Antigo Testamento. 



 

82 
 

 

 

3.1 Entre o povo de Israel no Antigo Testamento 

 

Os escritos da Bíblia Sagrada que constam no Antigo Testamento relatam a história do 

povo de Israel, mas não podemos generalizar toda história partindo apenas do momento que 

este nome é mencionado e dado ao povo, muito menos a partir do momento em que este povo 

passa a ser denominado povo Judeu. Então, para entendermos o motivo destas mudanças é 

preciso recorrer aos textos da Bíblia Sagrada realizando a devida hermenêutica. 

Antes do povo ser chamado de Judeu ou de povo de Israel ou israelitas, a Bíblia 

Sagrada registra que ele era conhecido como hebreu. O nome hebreu aparece pela primeira vez 

nos escritos bíblicos em Gênesis 10.24. Apesar de este nome se referir a uma pessoa chamada 

Héber que era bisneto de Sem, ou seja, era da descendência de Noé, ele não aparece como sendo 

um nome referente a um clã, uma aldeia ou qualquer outro tipo de agrupamento comunitário 

existente na época, ou seja, ele não se refere ao povo hebreu. 

No entanto, em Gênesis 40.15 José diz que ele foi tirado da terra dos hebreus. Até 

então, nos textos bíblicos, este nome não havia sido utilizado como uma referência a algum tipo 

de comunidade tribal da época, porém quem irá dar respaldo a este nome, como referência a 

uma linhagem (descendência), será Abraão, pois em Gênesis 14.13 consta que Abraão era 

hebreu. 

O termo hebreu, no hebraico ‘ibrî7, vem da raiz ‘ābar8 e significa o oposto, além de, 

junto a, referindo-se à passagem ou o outro lado e é empregado para designar a relação das 

pessoas ou coisas em relação à sua localização geográfica, distância ou direção (HARRIS, 1998, 

pp. 1070-1072). 

No Antigo Testamento a utilização do termo ‘ibrî designa alguém que não é tão natural 

de uma determinada terra, região ou determinado lugar, isto significa que se referia a alguém 

que não era livre, mas habitava em solo livre (Êxodo 2.11), ou melhor dizendo, ele se referia 

                                                           
7 yrb[ – ‘ibrî – palavra traduzida para Hebreu e que passou a ser utilizada para se referir aos descendentes de 

Israel (Jacó) enquanto estavam no Egito. Porém ela era utilizada com um sentido depreciativo para imigrantes, 

estrangeiros, isto é, aqueles que vêm de longe, que não são naturais de determinado lugar. (HARRIS, 1998) 
8 rb[ – ‘ābar – Este verbo tem a ideia básica de movimento de uma pessoa entre dois lugares, dando a ideia de 

que está se locomovendo de sua terra para outra. (HARRIS, 1998) 



 

83 
 

especificamente a escravos. Como este vocábulo deriva da raiz ‘ābar ele também pode 

significar alguém que vem dalém, do outro lado, se referindo aos rios Eufrates ou Jordão, 

conforme consta em Juízes 24.2,3. 

Independentemente de onde essas pessoas originaram e qual o motivo que as levaram 

a se tornarem escravas, os textos em Gênesis 11.11, 13, 14, 26 e 27 apresentam Abraão como 

sendo descendente de Sem, isto é, da linhagem dos semitas. 

De acordo com os textos bíblicos, Abraão era um semita de Ur dos Caldeus (Gênesis 

11.31; 15.7) e esta cidade, no tempo dos Sumérios, foi uma cidade muito importante, sendo a 

capital dos Sumérios e que dominou o sul da Babilônia e que também era conhecida como Ur-

Namu (CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 692, v. 6). 

Abraão, por ter sido de Ur-Namu ou Ur dos Caldeus (Gênesis 11.28), tinha uma cultura 

onde os deuses viviam em um panteão e interagiam entre si. Depois de Abraão, a história dos 

hebreus sofre uma mudança que começa com o neto de Abraão, Jacó (Gênesis 25.26). 

Jacó tem o seu nome mudado, após vivenciar uma experiência de manifestação 

numinosa diante de si (uma epifania), e passou a se chamar Israel (Gênesis 32.28). O nome 

Israel (Yiśrā’ēl9) é traduzido como ele contende com Deus ou Deus prevalece. Este nome deriva 

da raiz śārâ10 que significa contender, ter poder e, como diz o texto, Jacó se portou como um 

príncipe (śārîtā11) e teve o poder com Deus (‘ēlōhîm12 – deuses), um ser numinoso ou seres 

numinosos. 

A princípio o nome Yiśrā’ēl foi utilizado como sendo o novo nome de Jacó, mas depois 

passou a ser a referência aos seus doze filhos (homens) – (Gênesis 42.5 – os benê Yiśrā’ēl13) e 

com o passar dos anos, os doze filhos homens de Yiśrā’ēl tiveram filhos e essa descendência 

passou também a ser denominada como os benê Yiśrā’ēl ou como consta em algumas traduções, 

                                                           
9 larvy – O nome (Yiśrā’ēl) Israel aparece na história secular na estela de Merneptah (aproximadamente 1230 

a. C.) e com o tempo ele veio a designar a nação hebraica. (HARRIS, 1998) 
10 hrf – A palavra śārâ é tida como importante por causa do substantivo que dela é originado para designar 

Israel. (HARRIS, 1998). 
11 tyrf – śārîtā – Este vocábulo deriva da raiz śār que significa príncipe. (HARRIS, 1998) 

12 ~yhla – ‘ēlōhîm – Pode significar deuses, juízes ou anjos. A terminação plural é normalmente descrita como 

um plural de majestade. (HARRIS, 1998) 
13 larvy ynb – benê Yiśrā’ēl – Esta expressão “filhos de Israel” perdeu o sentido literal de os 12 filhos do 

patriarca e passou a designar de forma mais metafórica os seus descendentes em geral de igual forma “Israel” veio 

a significar a nação hebraica. (HARRIS, 1998) 



 

84 
 

os israelitas (Êxodo 1.7) e, aos poucos, este nome passou a se referir também à nação hebraica, 

isto é, aos ‘ibrî (Êxodo 3.18). 

O ponto importante dos benê Yiśrā’ēl se encontra em sua formação, pois não são os 

doze filhos homens de Yiśrā’ēl que se tornam a sua descendência, mas dez de seus filhos 

homens e dois de seus netos, os quais são filhos de José: Efraim e Manassés (Gênesis 48.3-5). 

Esta informação é importante porque Efraim e Manassés não foram educados 

conforme a cultura dos seus dez tios homens, pois eles nasceram no Egito e sua mãe, Asenate, 

era filha de Potífera, sacerdote de Om (Gênesis 41.45) que era uma referência à cidade do Deus 

Rá, o Deus Sol (CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 339, v. 1). 

Diante disto podemos compreender que os benê Yiśrā’ēl ou os ‘ibrî, quando estavam 

no Egito, na região de Gósen (Gênesis 46.33,34), sendo livres na época de José ou escravos na 

época de Moisés, tinham em sua cultura um panteão que interagia entre si. É por isto que a 

Bíblia relata em Êxodo 6.2,3 que Iahweh ainda não era conhecido por este nome, mas que, a 

partir daquele momento, os benê Yiśrā’ēl passariam a conhece-lo. 

Moisés, que também foi criado na cultura egípcia (Atos 7.22), conhecia um panteão 

que interagia entre si, tanto é que em Levítico 16.7-10 há uma referência a dois sacrifícios que 

deveriam ser feitos: um para Iahweh e outro para ser enviado ao deserto a Azazel14 e que deveria 

ser realizado um ritual e toda uma liturgia para esses sacrifícios (Levítico 16.8). 

Esta passagem demonstra que a compreensão dos benê Yiśrā’ēl era de que havia um 

panteão que interagia. Os deuses não eram inimigos, apenas seriam inimigos em caso de guerras 

entre os clãs, como foi o caso dos dez golpes15 (traduzido para a palavra pragas) contra Faraó 

e, consequentemente, contra os seus deuses, conforme consta no livro do Êxodo dos capítulos 

7 ao 12. 

Até quando os benê Yiśrā’ēl entraram em Canaã, seja na época dos Juízes ou do reino 

unido ou do reino dividido (Norte/Sul ou Israel/Judá), eles tinham a compreensão de que havia 

uma interação entre os deuses do panteão divino (1Reis 15.11-14), pois havia adoração a outros 

deuses cujos altares ficavam em locais denominados lugares altos. 

                                                           
14 lzaz[ - Azazel, bode emissário, bode expiatório. Azazel também pode ser um espírito maligno (Enoque 8.1; 

10.4; 2Crônicas 11.15; Isaías 34.14; Apocalipse 18.2) ou até mesmo o próprio demônio, numa posição de antítese 

ao Senhor. (HARRIS, 1998).  
15 xkn – nākā’ – golpear, açoitar (HARRIS, 1998) 



 

85 
 

Com os cativeiros, assírio (722 a.C.) e babilônico (597 a.C.), o povo misturou ainda 

mais a sua cultura com a cultura dos impérios dominantes, mas a compreensão quanto ao 

panteão era a mesma (FOHRER, 2012, pp. 400-402). 

A mudança é que o povo do reino do Norte (Israel) passou a ser denominado 

Samaritanos (por questão política e religiosa) e o povo do reino do Sul (Judá) passou a ser 

chamado de Judeus (João 4.9) e a partir deste momento o nome Judeus passou a ser referência 

aos benê Yiśrā’ēl. 

Contudo, a sabedoria judaica se desenvolveu e com ela surgiu o conhecimento judaico 

e este também não via um dualismo entre os deuses, mas uma interação entre o panteão. 

Inclusive, os benê Yiśrā’ēl entendiam que era de Iahweh que saía os espíritos bons e os espíritos 

maus (1Samuel 16.14) e também, conforme consta em Isaías 45.7 pode-se perceber que eles 

entendiam que o mal fora criado (privação) por Iahweh (MAIMÔNIDES, 2018, pp. 371-372). 

As referências a estes textos bíblicos nos mostram como os benê Yiśrā’ēl entendiam o 

panteão divino, incluindo o bem e o mal, no decorrer de sua história. Todavia, a partir do 

cativeiro medo-persa (539 a.C.) os benê Yiśrā’ēl começaram a mudar a sua compreensão a 

respeito do Problema do Mal e é por isso que no tópico seguinte irei abordar sobre o Problema 

do Mal para os benê Yiśrā’ēl no período Persa. 

 

 

3.2 Entre o povo de Israel no Império Medo-Persa 

 

Mediante o que foi apresentado no subitem anterior, podemos observar que o Problema 

do Mal para os benê Yiśrā’ēl continuava. Para eles o panteão divino era algo simples de ser 

compreendido, pois os deuses interagiam entre si e o povo apenas se preocupava com a questão 

da conduta moral e religiosa, conforme cita o Dr. Asa Routh Crabtree: “No Velho Testamento 

o problema do mal é representado por vários pontos de vista através da longa história de Israel, 

e sempre relacionado com a doutrina do pecado” (CRABTREE, 1986, p. 171). 

Sendo assim, podemos questionar qual seria a origem da ideia de um inimigo cuja 

figura é apresentada como um ser divino e é denominada como Diabo, Satanás e etc.? O Dr. 

Jaziel Guerreiro Martins explica isto em seu artigo A origem da ideia sobre o diabo: influência 

do mazdeísmo persa no judaísmo posterior, ao dizer que: 



 

86 
 

 

Para compreender como se estruturaram a figura do diabo e a crença neste, é 

preciso voltar, primeiro, à tradição religiosa do judaísmo, pois este é o 

responsável pelo surgimento do Cristianismo. Foi a religiosidade hebraica que 

imprimiu nas consciências posteriores o arquétipo do “grande inimigo” da 

cristandade e das igrejas cristãs em toda parte e em todas as épocas. O 

Cristianismo, por ser monoteísta, precisa da figuração de alguém que seja o 

originador de toda maldade do mundo. (MARTINS, 2018, p. 73) 

 

 

Martins está fazendo uma análise a respeito da evolução histórica e a influência que 

outros povos realizaram na cultura dos benê Yiśrā’ēl e nesta análise ele explica que: “a 

assimilação de uma força negativa contrária a Deus é um exemplo de sincretismo religioso 

ocasionado pelo exílio babilônico” (MARTINS, 2018, p. 74). 

Outro autor que faz uma explicação a respeito do Problema do Mal para os benê 

Yiśrā’ēl no Antigo Testamento é Crabtree ao dizer que:  

 

O Senhor havia libertado Israel como comunidade ou como grupo. Na relação 

íntima entre Deus e o seu povo, Israel sentiu-se diretamente responsável por 

qualquer sofrimento que lhe sobreviesse. Por exemplo, o escritor de Juízes 

declara repetidas vezes que Deus levantou inimigos para castigar os israelitas 

por causa das suas apostasias. Deus também levantou heróis entre o seu povo 

para o libertar do poder do inimigo. Tudo isto concorda perfeitamente com a 

psicologia do povo. Portanto, não houve, até séculos depois, o problema 

teológico e filosófico do sofrimento, porque o povo recebeu os males que lhe 

caíram, como a punição dos seus pecados, apesar dos mistérios que não 

pudesse entender. 

Assim, quando estudamos o problema do sofrimento no Antigo Testamento, 

temos que reconhecer que é sempre relacionado com as doutrinas básicas da 

teologia. (CRABTREE, 1986, pp. 172-173) 

 

 

Como Crabtree explica, o pensamento dos benê Yiśrā’ēl estava muito mais voltado 

para o seu relacionamento ético e moral com Iahweh do que com a origem do mal ou o seu 

arquétipo. Eles entendiam que o Problema do Mal estava estritamente ligado aos seus 

comportamentos moral e religioso e, em momento algum, há citações a respeito de um tipo de 

antagonismo ou dualismo no panteão divino. 



 

87 
 

Os benê Yiśrā’ēl acreditavam que o mal era uma consequência do pecado e que este 

pecado gerava consequências físicas e a vida correta gerava prosperidade material. Entretanto, 

com o passar dos anos, eles perceberam que ocorria com eles o mesmo que ocorria com os 

demais povos, então chegaram à conclusão de que não era uma sentença de Iahweh mediante o 

comportamento pecaminoso que tinham (CRABTREE, 1986). 

Em virtude disto, a ideia de que Iahweh recompensava os justos e castigava os ímpios 

estava sendo revista e analisada. Então, os benê Yiśrā’ēl começaram a pensar que Iahweh 

permitia o mal como uma forma de provação, isto é, de um teste, onde o afligido era fortalecido 

durante o infortúnio que enfrentava (CRABTREE, 1986). 

Este pensamento, com base na tradição ortodoxa dos benê Yiśrā’ēl, durou por séculos, 

até que eles foram para o cativeiro babilônico e, no decorrer deste exílio, como também no 

período conhecido como pós-exílico, os benê Yiśrā’ēl começaram a atribuir os seus males a 

Satã, o adversário. 

Este adversário que, muitas vezes, era atribuído a uma pessoa, um rei ou a um império 

era visto como sendo uma manifestação do adversário numinoso de Iahweh que é uma 

influência do zoroastrismo (período Persa) onde o dualismo é apresentado na criação dos 

espíritos gêmeos, conforme apresenta Martins. 

 

Na teologia de Zoroastro o bem e o mal precedem ao próprio criador. O 

dualismo de seu pensamento está na separação desses opostos revelada na 

origem da criação dos espíritos gêmeos: tanto Angra Mainyu quanto Spenta 

Mainyu tiveram a liberdade de optar pelo caminho a seguir. (MARTINS, 

2018, p. 74) 

 

 

Esta explicação de Martins se refere à forma que surgiu na classificação dos deuses na 

religião indo-iraniana em ahuras e dâevas e demonstra que estes eram escolhidos pelo ser 

humano que tem o livre-arbítrio. Este dualismo, que era apresentado pelo profeta Zoroastro, 

explica a escolha pelas virtudes de Ahura Mazda ou pela escolha das forças contrárias e 

demoníacas dos dâevas (MARTINS, 2018). 

A partir dessa compreensão, Satã passou a ter as características iguais a Iahweh, por 

isso os demônios, os anjos decaídos e todo o restante se tornaram opositores a Iahweh e, diante 



 

88 
 

deste pensamento, o dualismo, como religião, não teve problemas em surgir e se consolidar na 

cultura dos benê Yiśrā’ēl. 

Assim, o dualismo prevaleceu na cultura judaica, pós-exílica, até o período greco-

romano, na época de Jesus Cristo, na época dos apóstolos e seguindo na história eclesiástica até 

aos dias de hoje. 

Este breve resumo sobre o início da história do mal para a Igreja Cristã, que estou 

apresentando, é para demonstrar que o Problema do Mal para os benê Yiśrā’ēl começa a ter uma 

mudança significativa a partir do período pós-exílico ou a partir do cativeiro medo-persa, como 

também é conhecido, e que esta mudança está diretamente entrelaçada em sua forma de pensar 

a respeito de Iahweh. 

Segundo Martins, o zoroastrismo trouxe outros conceitos que foram inseridos nos 

escritos da Bíblia Sagrada e entre eles há o “de Satanás, da ressurreição física dos mortos e o 

julgamento final do mundo” (MARTINS, 2018, p. 74). 

Martins, ainda faz uma importante afirmação ao dizer que: “a ideia de um Satanás não 

veio da Bíblia, mas do zoroastrismo da Pérsia antiga” (MARTINS, 2018, p. 76) e por isso é 

importante entendermos que o período Persa, com o seu dualismo, foi o divisor de águas para 

a compreensão a respeito do Problema do Mal para os benê Yiśrā’ēl. 

Os medos e os persas são considerados povos irmãos que compartilharam raízes 

raciais, linguísticas, culturais e políticas e sempre estão intimamente associados (CHAMPLIN; 

BENTES, 1995, v. 4). A religião deles era politeísta, porém o zoroastrismo, que veio a 

prevalecer com o passar dos anos, apresentava ideias religiosas (teologia) que eram facilmente 

adaptáveis às demais por meio do sincretismo. 

Para o zoroastrismo existem dois princípios originais e antagônicos, isto é, um 

dualismo entre o Bem (luz) e o Mal (trevas). A luz e as trevas se uniram e assim formaram o 

mundo físico e os seus filósofos apresentavam uma vasta hierarquia de espíritos, intermediários 

e demiurgos. É no zoroastrismo que surge o conceito do mal soberano que é autônomo e 

antagônico ao bem supremo, conforme Martins expõe ao dizer que: 

 

A religião persa antiga, conhecida também como mazdeísmo, caracterizou-se 

principalmente pela dualidade entre o bem e o mal, forças representadas pelos 

dois principais deuses: Ahura Mazda (ou Ormuz-Mazda) e Ahriman (ou angro 

Mainyush). A dualidade do mazdeísmo colocava Ahura-Mazda como o deus do 

bem e da luz, sendo seu ritual de adoração conhecido como Ritual do Fogo, em 



 

89 
 

que os sacerdotes entoavam hinos e mantinham acesas as chamas como 

representação da permanência da força de Ahura-Mazda. Esses rituais não 

necessitavam de tempos para ser realizados. 

Por outro lado, Ahriman era visto como a divindade do mal e das trevas que 

deveria ser contestada e assaz combatida. Os dois deuses viviam sempre em 

combate, e a adoração de Ahura-Mazda era o que garantia que o mal não 

triunfasse. Isso aconteceria caso os indivíduos não dissessem sempre a verdade 

e não fossem bons para com os outros. (MARTINS, 2018, p. 75) 

 

 

Martins explica que a crença em um diabo como sendo um ser (Ahriman) que em 

hebraico é Satã, é uma influência do período persa sobre os benê Yiśrā’ēl. Mesmo assim, 

mediante os textos bíblicos, percebemos que o panteão continuava existindo, entretanto, agora, 

dividido e guerreando entre si e foi este pensamento que se propagou naquela época. 

A cultura persa influenciou muito o modo de pensar dos benê Yiśrā’ēl, a partir do exílio 

persa, isto é, após o cativeiro babilônico, conforme Erhard S. Gerstenberger informa, em seu 

livro Israel no tempo dos Persas. 

 

Há uma ampla gama de analogias entre a espiritualidade persa e a judaica: a 

valorização da transmissão da palavra liturgia, a importância de figuras 

mediadoras entre Deus e o ser humano, exigências de pureza, dualismo ético 

(bem/mal; verdade/mentira; luz/escuridão etc.), ideias sobre anjos e demônios, 

imagens de Deus universais, caracterizadas de modo radicalmente ético e 

ritual, bem como expectativas apocalípticas. O clima espiritual e religioso do 

período aquemênida se reflete em alguns textos do Antigo Testamento. 

(GERSTENBERGER, 2014, p. 88) 

 

 

Gerstenberger apresenta como os benê Yiśrā’ēl, agora conhecidos e chamados de 

judeus (e ao que se refere a eles como sendo judaico), passaram a compreender o panteão 

existente nessa nova cultura, pois o dualismo de Zoroastro apresenta que os inimigos servem 

ou são protegidos por Angra Mainyu, o espírito do Mal, o destruidor, apesar deste ser um irmão 

gêmeo de um dos arcanjos do panteão, Spenta Mainyu (MARTINS, 2018). 

Diante disto, a fé dos que começam a viver esta nova linha de compreensão, quanto ao 

panteão, passa ser uma fé que leva os fiéis a lutarem em batalhas espirituais cuja finalidade é 

vencer o Mal. 



 

90 
 

 

Durante o cativeiro babilônico, os judeus entraram em contato com o 

mazdeísmo persa, influência determinante para a corporificação de uma 

demonologia futura. A doutrina de Zoroastro baseava-se num permanente 

conflito dos princípios gêmeos do Bem e do Mal, Spenta Mainyu, o Espírito 

Benfazejo, identificado com o criador Ahura Mazda, e Angra Mainyu, o 

Espírito Destruidor. Existe, portanto, na religião persa, um combate 

incessante, intermediado pelos arcanjos spenta, que representam as virtudes e 

auxiliam a vitória do Bem, e pelo dâevas, os deuses tradicionais da religião 

iraniana, que, ao optarem pelo Mal, passaram a encarnar as forças demoníacas. 

(MARTINS, 2018, p. 80) 

 

 

Ao apresentar esta explicação sobre a batalha dos deuses na doutrina do zoroastrismo, 

Martins demonstra que o mazdeísmo é quem fornece o pano de fundo dualístico com a 

formação de uma hierarquia angelical e demoníaca e que são inimigas e guerreiam entre si. 

Esta forma de pensar e agir é vista em muita parte dos escritos da Bíblia Sagrada, das 

profecias e de outras fontes, pois o pensamento em relação ao numinoso e ao panteão havia se 

adaptado e sido influenciado pela cultura persa (sincretismo). 

Os judeus começaram a entender que haveria uma guerra espiritual, onde o Deus do 

Bem venceria o Deus do Mal, mas, mesmo assim, o Problema do Mal ainda não fora 

solucionado, pois a singularidade de Iahweh e a sua transcendência não podiam permitir um 

Deus Mal, com a mesma essência, poder, característica e atributo que só ele poderia ter e ainda 

mais habitando e interagindo no mesmo espaço. 

Apesar de a onipotência de Iahweh não permitir a existência de adversários, os judeus, 

começaram a refletir sobre a transcendência de Iahweh, conforme Fohrer explica: 

 

No contexto dessa ênfase sobre a singularidade e transcendência de Iahweh, 

os poderes divinos gradualmente se desenvolveram em hipóstases, isto é, 

entidades independentes capazes de agir por própria conta. Em suas ações, 

poder-se-ia perceber a operação do próprio Iahweh, sem encontra-lo 

diretamente. A hipóstase-palavra caracterizava a operação de Deus desde a 

criação como determinação e permeação espirituais; a hipóstase-espírito 

enfatizava o dinamismo e a vitalidade de Iahweh, tornando impossível 

qualquer espécie de deísmo; a hipóstase-sabedoria, como a ideia criadora do 

mundo por Iahweh, combinava com o reconhecimento da adequação interna, 

ordem e beleza do mundo, a subordinação das forças cósmicas ao único Deus. 

(FOHRER, 2012, p. 484) 

 



 

91 
 

 

Diante do exposto, em relação à compreensão que os judeus tinham sobre Iahweh e 

seu relacionamento com ele, é que Fohrer explica o desenvolvimento dos poderes divinos em 

hipóstases. Assim, percebemos que, para os judeus, a transcendência de Iahweh, apesar de ser 

percebida, estava distante deles e este espaço que surgia entre os judeus e Iahweh, eles 

acreditavam que era ocupado por “um mundo intermediário dos anjos, que constituía um elo 

entre o Deus distante e o homem” (FOHRER, 2012, p. 484). 

Para os judeus, Iahweh é soberano, mas tem seus subordinados, seus mensageiros que 

ocupam um espaço intermediário, fazendo uma interação com o ser humano e com o divino. 

Estes subordinados, além de seres seus mensageiros, isto é, seus anjos e comporem uma corte 

celestial, também são adversários angelicais dos outros povos. 

 

[...] desenvolveu-se aí um conceito de espíritos do mal, possivelmente 

incorporando aquilo que fora originalmente um espírito do mal ou da mentira 

emanado de Iahweh (cf. 1Sm 16.14; 1Rs 22.22). A antiga demonologia 

também sofreu considerável desenvolvimento. Anteriormente, só de 

infortúnios externos os demônios tinham sido acusados; agora, apareciam 

também sob a forma de tentadores que incitavam os homens ao mal moral, ao 

pecado. (FOHRER, 2012, p. 486) 

 

 

Fohrer nesta explicação ratifica essa ideia de haver um pensamento a respeito de uma 

batalha entre seres angelicais. Pois este desenvolvimento da demonologia por parte dos judeus 

se fortaleceu e para eles os anjos não só transmitiam as notícias ou as mensagens de Iahweh, 

como também tinham seus poderes divinos de realizar tanto as bênçãos na vida dos seres 

humanos, como anunciar as maldições. 

Entretanto, em determinado momento, os escritos da Bíblia Sagrada demonstram que 

é impossível que Iahweh possa fazer o bem e o mal. Então, mediante esta linha de pensamento, 

os seus auxiliares, os anjos, é que são os seus mensageiros que realizam o mal na vida humana. 

Todavia, este pensamento torna-se contraditório para a compreensão humana, cuja 

moral é quem define o que é bom ou mau. Então, tem que ser um anjo, um mensageiro, um 

demônio, isto é, um opositor, independentemente do nome que receba, que realize este mal. 



 

92 
 

Sendo assim, esses opositores não podem fazer parte do panteão de Iahweh, porque o 

pensamento que se tem é o de que os anjos se rebelaram e criaram um reino adversário, um 

reino mau, como ocorria entre os reinos daquela época. 

Fohrer, em seu livro História da Religião de Israel, apresenta como essa ideia a 

respeito da demonologia começou a se desenvolver na mentalidade dos povos daquela época 

levando-os à “noção de uma esfera organizada do mal, hostil à soberania de Iahweh, dentro da 

qual seres do mal operam como anjos de Satã para afastar os homens do domínio de Deus” 

(FOHRER, 2012, p. 486). 

Toda esta mudança foi significativa para a fé dos judeus, uma fé antiga e, até então, 

consolidada, mas que passou por uma brusca mudança, mesmo assim, o Problema do Mal não 

estava resolvido. Ao contrário, esta forma de pensar foi tão intensa que influenciou os judeus, 

conforme podemos ver nos escritos da Cabala que apresentarei a seguir. 

 

 

3.3 Entre os escritos da Cabala 

 

Nesta tese não irei aprofundar sobre a Cabala porque “ela não é um sistema único com 

princípios básicos que podem ser explicados de uma maneira simples e linear” (SCHOLEM, 

1989, p. 79, v. 9). 

A Cabala é composta por uma enorme multiplicidade de abordagens diferentes que, 

em alguns momentos, segundo certos autores e as teorias que seguem, ela é apresentada por 

abordagens separadas uma das outras e que, em outros momentos, estas são completamente 

contraditórias. 

Apresentar essas teorias fugiria do objeto de estudo desta pesquisa, porém citar a 

Cabala, abordando um pouco a respeito do ensino cabalístico, nos auxiliará a compreender 

como os judeus compreenderam, no decorrer da história dos judeus, o Mal em relação a Iahweh. 

 

[...] duas tendências básicas podem ser discernidas no ensino da Cabala. Uma 

tem uma direção fortemente mística expressa em imagens e símbolos cuja 

proximidade interior ao reino do mito é frequentemente muito marcante. O 

caráter da outra é especulativo, uma tentativa de dar aos símbolos um 



 

93 
 

significado ideacional mais ou menos definido. (SCHOLEM, 1989, p. 79, v. 

9) 

 

 

Diante dessas duas linhas existentes no ensino da Cabala que Scholem cita podemos 

perceber uma que dialoga com o objeto de estudo aqui apresentado que é a explicação ou a 

tentativa em explicar as imagens e os símbolos. Esses símbolos se referem ao judaísmo 

talmúdico e a Bíblia Sagrada, pois ambos são duas grandes heranças das especulações 

cabalísticas (SCHOLEM, 1989, p. 79, v. 9). 

Nesta tese irei abordar somente ao que se refere às imagens e símbolos referentes a 

Deus e que se encontram expressas em textos da Bíblia Sagrada. Afinal, a Cabala é construída 

na compreensão que a criação tem com Deus, conforme explica Scholem. 

 

Todos os sistemas cabalísticos têm sua origem numa distinção fundamental 

em relação ao problema divino. Em abstrato, é possível pensar em Deus seja 

como o próprio Deus, apenas no que se refere à Sua própria natureza, ou como 

Deus em relação com a Sua criação. Entretanto, todos os cabalistas concordam 

que nenhum conhecimento religioso de Deus, mesmo do tipo mais elevado, 

pode ser obtido exceto através da contemplação do relacionamento de Deus 

com a criação. (SCHOLEM, 1989, p. 80, v.9) 

 

 

Em suma, Scholem está demonstrando que a Cabala apresenta o que um ser humano 

compreende a respeito de Deus. Afinal, a contemplação do relacionamento de Deus com a 

criação que ele cita é uma das inúmeras formas de manifestações do divino que, segundo a 

compreensão junguiana, é denominada numinoso. 

 

A energia, que é a base da vida psíquica consciente, preexiste a esta última, e 

é por conseguinte inicialmente consciente. Quando aflora a consciência, se 

apresenta primeiro projetada em figuras como mana, deuses, demônios, etc., 

cujo numen parece ser a fonte de força que condiciona sua existência, 

enquanto essa energia é concebida sob a forma dessas imagens. Mas à medida 

que esta forma se esfuma e se torna ineficaz, o eu, isto é, o homem empírico, 

parece tomar posse dessa fonte de força, busca tomar posse desta energia, a 

fim de ser seu senhor até o ponto de acreditar que a possui; por outro lado, é 

possuído por ela. (JUNG, 2016, p. 341) 

 



 

94 
 

 

Segundo Jung, no inconsciente coletivo, a energia é concebida por meio de imagens 

arquetípicas ou dos arquétipos e que o homem procura obtê-la ou possuí-la. Sendo assim, 

podemos compreender que a Cabala e todos os seus sistemas cabalísticos têm sua origem no 

conhecimento empírico, presente no inconsciente coletivo, relacionado ao problema do Divino. 

Os cabalistas concordam que não há qualquer conhecimento religioso de Deus se não for obtido 

por meio de contemplação do relacionamento de Deus com a criação. 

Por não ser conhecido, o numinoso ou divino, para os cabalistas, é apresentado em 

sistemas teóricos que compõem a literatura cabalística existente e a palavra que utilizam para 

expressar o numinoso é o Ein-Sof. 

 

A fim de expressar este irreconhecido aspecto do Divino os antigos cabalistas 

da Provença e da Espanha cunharam o termo Ein-Sof (Infinito). [...] 

Ein-Sof é a perfeição absoluta na qual não há distinções nem diferenciações, 

e, de acordo com alguns, nem mesmo vontade. Não se revela de uma maneira 

que torne possível o conhecimento de sua natureza, e não é acessível nem 

mesmo ao mais profundo pensamento dos contemplativos. Apenas através da 

natureza finita de cada coisa existente, através da existência verdadeira da 

própria criação, é possível deduzir a existência do Ein-Sof como a primeira e 

infinita causa. (SCHOLEM, 1989, p. 80, v. 9) 

 

 

Scholem se refere ao termo Ein-Sof, que após o ano de 1300, passou a ser utilizado até 

para expressar epítetos comuns atribuídos ao divino. Este termo não é uma tradução ou uma 

transliteração de quaisquer atributos ou epítetos relacionados ao divino. Ele é uma expressão 

que designa a limitação de um conhecimento humano, porém que compreende que “o divino 

não tem fim” e é esta expressão que é aplicada ao Ein-Sof, o infinito (SCHOLEM, 1989, p. 80, 

v. 9). 

Além dessa compreensão aplicada ao Ein-Sof, mediante a percepção da criação, ou 

seja, do ser humano, a Cabala apresenta outros termos que buscam, também, apresentar o divino 

e que são considerados sinônimos do Ein-Sof, mas todos se referem ao que está além do 

pensamento humano, a respeito do Deus oculto e essas designações apresentadas, também, 

podem ser atribuídas ao que Jung denomina de numinoso. 



 

95 
 

A Cabala ainda possui e apresenta uma linha comum de símbolos e ideias que são 

aceitas como tradição mística, mesmo diferindo em alguns pontos em relação à interpretação 

do significado exato dos símbolos, mas que tem implicações filosóficas inerentes aos símbolos, 

e que, nos contextos especulativos, tornou-se possível considerar essa estrutura comum como 

uma espécie de teologia mística do judaísmo (SCHOLEM, 1989, v. 9). 

Segundo Scholem, para os cabalistas, há um infinito, um domínio do Deus oculto que 

está além do relato da criação e entre os tempos que os cabalistas, de diversas épocas, tentaram 

utilizar para expressá-lo há uma expressão que significa a luz escondida. 

Inclusive, no livro Sefer ha Zohar, há uma designação que dá como nome ao Ein-Sof 

às nove luzes do pensamento que brilham a partir do pensamento Divino e trazem dessa maneira 

o Ein-Sof para fora do ocultamento até um nível de emanação mais modesto (SCHOLEM, 

1989, p. 81, v. 9) e Scholem ainda diz que: 

 

Em todos os sistemas cabalísticos, o simbolismo da luz é muito comumente 

usado em relação ao Ein-Sof, apesar que se enfatiza que o uso é meramente 

hiperbólico, e na Cabala posterior uma clara distinção foi feita algumas vezes 

entre Ein-Sof e a luz do Ein-Sof. [...] 

Todo problema da criação, mesmo em seus aspectos mais recônditos, se liga 

inseparavelmente à revelação do Deus oculto e de seu movimento para fora – 

apesar de que ‘não há nada fora Dele’ (Azriel), pois em última análise ‘tudo 

vem de Um, e tudo retorna para Um’, de acordo com a forma neoplatônica 

adotada pelos cabalistas primitivos. No ensino cabalístico a transição de Ein-

Sof para ‘manifestação’, ou para o que poderia ser chamado de ‘Deus o 

Criador’, é ligada com a questão da primeira emanação e sua definição. Apesar 

de existirem amplas diferenças de opinião quanto à natureza do primeiro passo 

desde o ocultamento até a manifestação, todos acentuavam que nenhum relato 

deste processo poderia ser uma descrição objetiva de um processo no Ein-Sof; 

não era mais do que podia ser conjecturado a partir da perspectiva de seres 

criados, e se expressava através de suas ideias, que na realidade não podem 

ser aplicadas a Deus de modo algum. Portanto, descrições deste processo têm 

apenas um valor simbólico, ou, na melhor das hipóteses, um valor 

aproximativo. (SCHOLEM, 1989, pp. 81-82, v. 9) 

 

 

Esta teoria a respeito do Ein-Sof ou da luz do Ein-Sof que Scholem apresenta é uma 

entre tantas outras tentativas existentes na busca em explicar o mundo dentro de uma visão 

mística e, por isso, ele demonstra que os cabalistas especulam a respeito da criação 



 

96 
 

apresentando uma luz que emana do divino e que esta luz se faz presente na doutrina da creatio 

ex nihilo. 

Segundo o que os cabalistas acreditam, a emanação inicia na Sefirah até se consolidar 

na cosmologia conhecida e contemplada por todos, pois a creatio ex nihilo também pode ser 

interpretada como a criação a partir de dentro do próprio Deus. (SCHOLEM, 1989, p. 86, v. 9). 

Neste caso, para os cabalistas, o Emanador contém três luzes: a oculta, a primeira 

interna e a cintilante que se constituem uma essência e uma raiz infinitamente oculta, formando 

assim uma espécie de trindade cabalista que precede a emanação das dez Sefirot. 

Todo este processo de manifestação do Ein-Sof é realizado através das diversas Sefirot 

que são etapas da emanação do Divino, isto é, de sua essência de luz. 

 

As Sefirot, tanto individual quanto coletivamente, classificam o arquétipo de 

cada ser criado fora do mundo da emanação. Da mesma maneira que estão 

contidas na Divindade, impregnam cada coisa fora dela. Assim, a limitação de 

seu número em dez envolve necessariamente a suposição de que cada uma é 

composta de um grande número de tais arquétipos. (SCHOLEM, 1989, p. 95, 

v. 9) 

 

 

Scholem ressalta que, para os cabalistas, o ponto principal desta teoria ou doutrina é 

que as Sefirot são quem determinam a criação do mundo. Então, diante da compreensão desta 

parte da teoria dos cabalistas, em relação à criação do mundo e das Sefirot, no decorrer dos 

séculos, podemos perceber que há muitas outras teorias em relação à criação do mundo, 

principalmente no ato do acontecimento de como tudo se iniciou. 

Entre tantas especulações, uma das motivações da especulação cabalística foi a origem 

do Mal e essa teoria apresenta a origem do mal como sendo uma das Sefirot que se separou e 

se tornou uma emanação à parte das demais Sefirot. 

No livro Sefer ha Bahir, a compreensão é de que o mal é uma forma de julgamento 

do numinoso, como se fosse o seu lado oposto, a mão esquerda. Tal compreensão dava margem 

a um equilíbrio na essência do que é numinoso. Assim a ideia de uma separação no numinoso, 

em relação a um julgamento, prevalecia. 

Com o passar do tempo, a Cabala começou a especular que o mal é proveniente de 

outro tipo de emanação (emanação escura). Estas emanações de poderes demoníacos ou 



 

97 
 

emanação escura, não poderiam fazer parte dos atributos de Iahweh e nem pertencerem à sua 

essência. 

No livro do Zohar também é apresentada uma hierarquia completa dessas emanações 

separadas denominadas emanações de esquerda e elas são alimentadas e fortalecidas pelos atos 

pecaminosos dos seres humanos. Entretanto, no Zohar é dito que o mal já existia desde a criação 

e que sua origem vem de outros mundos do universo que foram destruídos. 

Segundo o Zohar, o mal estava mantido na árvore do conhecimento, que foi liberto e 

sua potência ativada quando Adão e Eva comeram do seu fruto. Sendo assim, este mal se tornou 

o arquétipo de todos os pecados humanos que constam no Antigo Testamento (SCHOLEM, 

1989, p. 112, v. 9). 

Esta discussão e especulação sobre a origem do mal, por parte da Cabala, é extensa e 

perdura por séculos. Entretanto, é preciso destacar que a Cabala entende que o bem e o mal, são 

manifestações arquetípicas do numinoso, isto é, eles se fazem presentes na essência de Iahweh. 

A Cabala nos mostra que, ao se tratar do assunto a respeito do Problema do Mal, os 

judeus continuaram com uma visão de um panteão onde há uma interação entre os seres divinos 

e entre estes podemos citar o Metraton, Samael e tantos outros, mas ela sempre afirma que eles 

são criação de Iahweh ou emanam dele. Mesmo assim, a ideia do dualismo persa, da batalha 

divina entre o Bem e o Mal, foi a que prevaleceu no pensamento dos judeus. 

Esta nova compreensão a respeito do divino a partir do dualismo persa, se fixou no 

mundo antigo e se fez presente e se faz presente nos escritos que compõem o Novo Testamento, 

pois o Problema do Mal continuou existindo. Por isso no tópico seguinte irei demonstrar alguns 

textos que apresentam essa compreensão. 

 

 

3.4 Entre os escritos do Novo Testamento 

 

A compreensão que se tem, para os cristãos, é a de que o Cristianismo resolveu o 

Problema do Mal, mas até que se chegasse a esta compreensão foi percorrido um longo 

caminho. Afinal, o evangelho, as boas novas anunciadas por Jesus Cristo não era uma nova 

religião, mas uma crítica ao judaísmo presente naquela época. 



 

98 
 

O evangelho de Mateus registra uma importante declaração de Jesus (Mateus 5.17), ao 

dizer que ele não estava presente naquela época para revogar16 a Lei de Moisés, mas para 

completa-la, para cumpri-la17. 

Jesus disse isto porque os líderes judaicos responsáveis pela Lei de Moisés (Fariseus, 

Escribas e o Sinédrio) criaram uma nova lei; uma lei na qual eles diziam o que era o certo, 

quando era certo e como deveria ser o comportamento correto. Essas leis depois se tornaram 

nas 613 mitzvot18 ou mandamentos (12 d.C.) e depois no Judaísmo Talmúdico (séc. XVI). 

Jesus, ao dizer que não veio para revogar a Lei de Moisés, enfatiza que a Torá19 não 

podia ser deixada ou só cobrada, mas ela deveria ser praticada, isto é, a Torá não era só uma 

questão de ortodoxia ou de heterodoxia, mas de heteropraxia. Mesmo com esta declaração, os 

ensinamentos de Jesus não se referiam ao Problema do Mal, mas em relação à vida cotidiana e 

à vida após a morte e por isso esses ensinamentos são chamados de evangelho. 

O evangelho se propagou entre os judeus e os demais povos no Império Romano e 

com a expansão do Cristianismo, o apóstolo Paulo (Saulo de Tarso) é quem tem papel 

importante na sistematização da doutrina do Cristianismo, a qual vai além da doutrina dos 

apóstolos (Atos 15.1-35, mais especificamente nos versículos 28 e 29). 

O apóstolo Paulo, que era um líder respeitado entre os judeus, criado aos pés de 

Gamaliel (Atos 22.3), e que tinha um currículo judaico invejável (Filipenses 3.5,6), ao se tornar 

um cristão e iniciar as suas viagens missionárias pelo mundo romano, tendo como objetivo 

alcançar os gentios20, apresenta em suas cartas (que compõem a maior parte dos escritos 

contidos no Novo Testamento) a sua preocupação com o Problema do Mal (Romanos 7.15-25). 

                                                           
16 Καταλυω – kataluõ – formado de kata, “para baixo”, elemento intensivo e luõ, “soltar, dissolver, cortar, quebrar, 

demolir”, este verbo expressa “destruir totalmente, subverter completamente”. (VINE; UNGER; WHITE JR., 

2006) 
17 Πληροω – pleroõ – este verbo significa “encher, cumprir, completar, realizar, tornar cheio, encher ao máximo”. 

(VINE; UNGER; WHITE JR., 2006) 
18 hwcm – mitswãh – este substantivo significa “mandamento” e o seu plural denota “corpo de leis” dado por 

revelação divina e são considerados como sendo a “palavra de Deus” (VINE; UNGER; WHITE JR., 2006) 
19 hrwt – tôrãh – lei, instrução, direção. Também pode significar ensino, mandamento, preceitos, juízos. (VINE; 

UNGER; WHITE JR., 2006) 
20 Εθνικος – ethnikos – denota, primeiramente, “multidão” ou “grupo”; então “multidão de pessoas da mesma 

natureza ou gênero; nação, povo”. É usado no plural, acerca de nações não judaicas. (VINE; UNGER; WHITE 

JR., 2006) 



 

99 
 

O apóstolo Paulo é reconhecido como o pilar do Cristianismo, pois Jesus Cristo não 

deixou nenhum escrito com os seus ensinamentos, apenas os seus discípulos e os apóstolos 

deixaram cartas direcionadas às comunidades cristãs (igrejas). 

Além destas, houve as testemunhas oculares e os demais escritos, que falam sobre 

Jesus Cristo e os seus ensinamentos (Lucas), por isso o apóstolo Paulo continua sendo a 

principal referência aos ensinamentos cristãos passados às igrejas, por meio de suas cartas (13 

ou 14) que compõem os vinte e sete (27) livros do Novo Testamento. 

 

Paulo, o maior apóstolo, também é o maior escritor do cristianismo primitivo. 

Mas ele nem quis ser escritor; não são livros que formam seu legado literário, 

e, sim, verdadeiras cartas – naturalmente, com exceção de Filemom, nenhuma 

carta particular. Sua posição na história da literatura está caracterizada pelo 

fato de que, muitas vezes, suas cartas se alçam desde o objeto atual à validade 

geral sermonaria, e que não perde de vista a intimidade da correspondência, 

especialmente no diálogo pessoal, mas também na atenção prestada às 

necessidades do destinatário. (VIELHAUER, 2012, p. 96) 

 

 

Philipp Vielhauer, cita em seu livro, História da literatura Cristã Primitiva, a 

importância que as comunicações feitas pelo apóstolo Paulo, às primeiras comunidades cristãs 

existentes no Império Romano, para tratar de assuntos eclesiásticos, têm para o fundamento da 

doutrina que originou as demais igrejas cristãs que passaram a existir no mundo. 

Os ensinamentos apostólicos, principalmente os paulinos, envolviam questões 

complexas para a compreensão dos cristãos da época, como também para os cristãos ainda hoje. 

Podemos ver, no Novo Testamento, que o apóstolo Paulo apresenta em suas cartas muitas 

referências aos ensinamentos platônicos e neoplatônicos, principalmente aos que se referem ao 

corpo humano como sendo uma prisão, algo mau (Romanos 7.24-25). 

Esta prisão que, segundo Platão, é uma violenta união da alma com o corpo, afeta o 

espírito que habita no corpo humano e que só será liberto pela morte e é essa forma de pensar, 

para o apóstolo Paulo e para o Cristianismo, que aponta para a ressurreição de Jesus Cristo. 

 

A união da alma espiritual com o corpo é extrínseca, até violenta. A alma não 

encontra no corpo o seu complemento, o seu instrumento adequado. Mas a 

alma está no corpo como num cárcere, o intelecto é impedido pelo sentido na 

visão das ideias, que devem ser trabalhosamente relembradas. E diga-se o 



 

100 
 

mesmo da vontade a respeito das tendências. E, apenas mediante uma 

disciplina ascética do corpo, que o mortifica inteiramente, e mediante a morte 

libertadora, que desvencilha para sempre a alma do corpo, o homem realiza a 

sua verdadeira natureza; a contemplação intuitiva do mundo ideal. 

(PADOVANI; CASTAGNOLA, 1994, p. 118) 

 

 

Este mundo ideal, que Umberto Padovani e Luís Castagnola citam, para o 

Cristianismo, é a vida eterna e este é o pensamento que Paulo expõe em Romanos 7.15-25 onde 

apresenta haver uma batalha pessoal entre o seu corpo humano e o espírito que nele habita. Essa 

batalha interna apresentada nas cartas do apóstolo Paulo, é muito próxima das filosofias 

platônica e neoplatônica ou, até mesmo, influenciada por elas.  

Destarte, podemos ver que o pensamento do apóstolo Paulo segue esta ideia filosófica, 

porém dando um final diferente, baseado nos ensinamentos contidos nos evangelhos. 

No livro História da Filosofia, Padovani e Castagnola, diversas vezes, apontam que 

para o Cristianismo, principalmente através de Tomás de Aquino, o Problema do Mal está 

solucionado mediante os dogmas cristãos referentes ao pecado original e sua redenção pela 

cruz. 

 

Pelo que diz respeito à solução do problema do mal, solução que constitui a 

integração filosófica proporcionada pelo cristianismo ao pensamento antigo – 

que sentiu profundamente, dramaticamente, este problema sem o poder 

solucionar – frisamos que essa representa a grande originalidade teórica e 

prática, filosófica e moral, do cristianismo. Soluciona este o problema do mal 

precisamente mediante os dogmas fundamentais do pecado original e da 

redenção pela cruz. (PADOVANI; CASTAGNOLA, 1994, p. 181) 

 

 

Os autores Padovani e Castagnola ainda apresentam uma linha de pensamento vindo 

da parte do conhecimento teológico judaico para o Cristianismo em busca da solução do 

Problema do Mal e demonstram que a figura do Messias Redentor (o Cristo), mediante a ótica 

cristã, é a única forma de solucionar este problema. 

No entanto, após a era apostólica, na Patrística (60 d.C. ao século VIII), o Problema 

do Mal ainda não estava solucionado e continuava existindo, por isso eles começaram a explicar 



 

101 
 

que o Problema do Mal não é e não está em Deus, mas no homem, conforme Agostinho expõe 

em suas Confissões. 

No Período Patrístico, que é fundamental para a teologia Cristã, é que surgem os 

dogmas (as doutrinas e os ensinamentos) que visam nortear os cristãos e solidificar a solução, 

ou pelo menos, explicar o Problema do Mal. 

Agostinho, em busca de responder aos seus questionamentos em relação ao Problema 

do Mal, se prende às questões éticas e religiosas, isto é, Deus e a alma humana. Ele inicia sua 

busca desde a criação, a origem dos seres que foram criados por Iahweh ou pelas causas desses 

seres. 

Entretanto, a sua concepção de moral é teísta e cristã. Para ele a moral é uma 

característica da ação, da prática. A vontade precede o intelecto e Agostinho afirma que Iahweh 

criou tudo por um ato de inteligência e de amor (AGOSTINHO, 2015). 

Agostinho também comenta sobre o pecado e diz que ele é uma consequência, um 

julgamento em face da imoralidade, da desobediência a Iahweh, por isso ele afeta apenas ao ser 

humano. Para Agostinho, a sua fórmula é “em torno da liberdade em Adão – antes do pecado 

original – é: poder não pecar; depois do pecado original é: não poder não pecar; nos bem-

aventurados será: não poder pecar” (AGOSTINHO, 2015). Assim, o ser humano, por ser 

impotente diante do Problema do Mal, peca e só a graça de Jesus Cristo é possível para absolve-

lo, perdoá-lo e livrá-lo deste julgamento. 

A teologia apresentada por Agostinho é importante para compreendermos o 

pensamento a respeito do Problema do Mal para o Cristianismo neste período, não que os 

demais teólogos não sejam importantes, mas o fato de citarmos Agostinho já nos dá uma noção 

de como o Problema do Mal não é tão simples de ser resolvido e como ele foi incorporado ao 

ser humano como sendo o seu autor e criador e era isto que mais incomodava Agostinho. 

O que incomodava Agostinho, ainda incomoda muitas pessoas e, talvez possamos 

afirmar que, incomoda a todos. Porém, foi assim que a Teologia Cristã começou a querer 

solucionar o Problema do Mal, partindo dos seus questionamentos pessoais direcionados a 

Iahweh sobre o que é bom e mau comparando com sua essência. Entretanto este pensamento 

encontrou uma dificuldade porque o Problema do Mal se faz presente na vida, no inconsciente 

e na alma do ser humano e eles não conseguiram dar uma explicação para isto, apenas chegaram 

à conclusão que o homem é o criador do mal. 



 

102 
 

Outro que abordou a respeito do Problema do Mal, foi Pelágio da Bretanha (360-420), 

um monge ascético e que influenciou a muitos com seus ensinamentos doutrinários. 

 

Todas as coisas, boas e más, que nos tornam dignos de louvor ou de censura, 

são feitas por nós e não nascidas conosco. Não nascemos completamente 

desenvolvidos, mas capacitados para o bem e para o mal; fomos concebidos 

tanto sem virtude como sem vício e, antes da atividade de nossa vontade 

pessoal, nada há em nós exceto aquilo que Deus depositou em nós. 

(BETTENSON, 1998, pp. 103-104) 

 

 

Pelágio está ratificando que o pecado é algo do ser humano e, conforme podemos 

observar, segundo estes dois grandes teólogos, o Problema do Mal, por não ser resolvido, era 

algo que incomodava muito aos cristãos no início do Cristianismo. Entretanto, este infortúnio 

continuou até a Reforma Protestante (Século XVI), onde João Calvino expõe claramente, que 

o Diabo é o inimigo de Cristo e que o ser humano precisa lutar contra ele para vencer o mal, ao 

falar sobre A Luta contra o Diabo e suas Hostes (CALVINO, 1985, v. 1). 

Até mesmo com a Reforma Protestante, o Problema do Mal não foi solucionado porque 

a Reforma Protestante não foi em relação aos ensinamentos teológicos, mas às questões 

dogmáticas ou doutrinárias eclesiásticas contra as quais alguns monges se levantaram e, 

principalmente, na questão da interpretação das Escrituras Sagradas, a Bíblia Sagrada. 

Assim, o Problema do Mal foi apenas colocado, sistematicamente, de lado pelo 

dualismo ainda presente no Cristianismo e não foi mais tratado como sendo um arquétipo assim 

como Iahweh foi tratado antes da Patrística. 

Neste período, o Diabo foi direcionado para as imagens e os símbolos arquetípicos 

mediante as manifestações e os fenômenos religiosos inexplicáveis e contrários aos 

ensinamentos da Igreja Cristã (Católica ou Protestante – dogmas ou doutrinas). 

Diante disto podemos observar que o Cristianismo, sistematizado teologicamente, seja 

na Patrística ou a partir da Reforma Protestante, se dedica a explicar o que eles consideram ser 

a essência de Iahweh e para isto apresentam Iahweh como sendo o Pai, o Criador que foi 

manifestado na carne (1Timóteo 3.16) pelo Filho, Jesus Cristo, isto é, revelado carnalmente aos 

seres humanos e justificado em Espírito (Espírito Santo), conforme o apóstolo Paulo citou em 

sua primeira carta enviada ao jovem pastor Timóteo ou conforme consta no relato do batismo 



 

103 
 

de Jesus Cristo em Mateus 3.16,17, onde subtende-se que houve uma manifestação de 

fenômenos religiosos. 

Estas explicações feitas, mediante as manifestações de fenômenos religiosos ocorridos 

e registrados no Novo Testamento, se tornaram a base para que o Cristianismo sistematizasse a 

essência de Iahweh em três, isto é, no dogma da Trindade. Entretanto, o dogma da Trindade 

não explica o Problema do Mal, mas o deixa aos cuidados da compreensão humana. 

O apóstolo Paulo mesmo, é um que apresenta a tricotomia em sua primeira epístola 

aos cristãos em Tessalônica (1Tessalonicenses 5.23). Todavia, mesmo o apóstolo Paulo, ao citar 

a alma humana, não se aprofunda nela, mas se volta exclusivamente para o espírito que habita 

no corpo humano. 

Diante de tudo isto que o Cristianismo vivenciou, pesquisou e direcionou como 

doutrinas, dogmas e teologias, podemos perceber que o Problema do Mal não foi solucionado. 

Até mesmo na Igreja Batista o Problema do Mal continua sendo a visão de uma batalha 

espiritual que é preciso travar. 

Então, a melhor maneira para entendermos como esta interpretação ocorre no meio 

Batista é mediante a compreensão que se tem a respeito de Deus, da sua imagem para o ser 

humano. Por isso, no quarto capítulo desta pesquisa irei abordar sobre a Imago Dei realizando 

um diálogo entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

104 
 

CAPÍTULO IV 

 

IMAGO DEI 

 

Diante do que apresentei a respeito do Problema do Mal no Capítulo III e para realizar 

o diálogo que proponho nesta pesquisa, precisamos compreender que Jung já fez um diálogo 

entre a Teologia Cristã, a religião e a Psicologia Complexa e aplica-lo à Teologia Batista. Este 

cuidado se faz necessário porque qualquer tema relacionado à Religião Cristã, 

independentemente da linha abordada, especialmente à Denominação Batista, envolve muitas 

interpretações. 

No meio Batista há pessoas que têm um conhecimento maior sobre a Religião Cristã, 

assim como há os teólogos e também não podemos deixar de reconhecer que há os religiosos e 

espiritualistas que têm as suas interpretações. Cada um interpreta os temas cristãos segundo os 

seus conceitos e as suas definições que podem ser moldados por inúmeras teorias, conforme o 

Princípio Batista de Interpretação Bíblica permite. 

Termos esta compreensão não significa que iremos apresentar o que é certo ou errado, 

mas demonstra que irei seguir à metodologia apresentada no início desta tese e que estou 

utilizando na construção do meu objeto de estudo. 

Outro ponto que eu não posso deixar cair no esquecimento é que, além de eu ser o 

autor desta tese, também sou um teólogo e pastor Batista. Isto significa que poderia haver 

algumas teorias divergentes em relação a muitos temas cristãos, principalmente aos que aqui 

abordo, mas que, segundo o Princípio Batista de Interpretação das Escrituras Sagradas, nesta 

tese utilizarei a devida hermenêutica moderna com as suas ferramentas e entre elas está a 

exegese de textos bíblicos para explicar como eu os entendo. 

No meio Batista, assim como no meio Protestante há os Credos, as Confissões e as 

Doutrinas e estes serão utilizados para explicar como alguns temas teológicos cristãos são vistos 

e compreendidos. Contudo, apresentarei minha linha de interpretação da Bíblia Sagrada para 

continuar realizando o meu diálogo entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa. 

Para que esse diálogo aconteça e possamos desenvolver a pesquisa e, assim, não fugir 

do objeto de estudo aqui proposto, neste capítulo, irei explicar melhor como Jung entende a 



 

105 
 

Religião Cristã e dialoga com ela, principalmente no tema referente à Imago Dei à luz da 

Psicologia Complexa, limitando-me à Teologia e à doutrina Batistas. 

 

 

4.1 À luz da Psicologia Complexa 

 

Até o pressente momento temos visto o quanto o Cristianismo e os temas teológicos 

cristãos fazem parte das obras de Jung e entre os temas que ele aborda não posso deixar de citar 

o que se refere a Deus, isto é, à Imago Dei. 

No capítulo III do livro O Cristianismo em C. G. Jung que tem como título Trindade 

versus Quaternidade: o cristianismo em suas teorias, Machoń propõe uma apresentação 

cronológica das produções literárias de Jung demonstrando o motivo e como o Cristianismo e 

seus temas passaram a fazer parte das pesquisas desse psicólogo suíço: 

 

“Chamado ou não, Deus está aqui” – esse oráculo délfico, que Jung mandou 

esculpir sobre o umbral de sua casa em Küsnacht, evidencia de forma 

simbólica o seu interesse contínuo pelo tema da religião, principalmente pelo 

Cristianismo. Seja direta ou indiretamente, seja na análise das doutrinas cristãs 

ou na investigação de outros fenômenos de fé, Jung sempre volta a se 

expressar sobre o Cristianismo. (MACHOŃ, 2016, p. 130) 

 

 

Machoń está dizendo que o Cristianismo faz parte das pesquisas e dos escritos de Jung, 

no decorrer de sua vida e nas suas teorias ao longo de suas etapas teóricas. Jung se interessou 

por esse tema, além de ser uma busca para responder seus questionamentos cristãos e pessoais, 

porque ele percebeu a alma adoecida do cristão e procurou interpretar, à luz da psicologia, os 

fenômenos religiosos. 

Mesmo estudando o tema religião durante anos, é possível notar que a definição e o 

conteúdo apresentados por Jung não sofreram alterações. Inclusive, percebe-se nos seus escritos 

que a sua definição sobre religião não muda, apenas é apresentada de forma mais detalhada em 

alguns momentos (MACHOŃ, 2016, p. 139). Também é preciso ressaltar que Jung foi o 

primeiro a citar a importância da Psicoterapia Pastoral e Religião. 



 

106 
 

 

Fui eu o primeiro a enfatizar o enorme papel que a religião desempenha 

particularmente no processo de individuação, e fui o primeiro a levantar a 

questão da relação entre a psicoterapia e religião em seus aspectos práticos. 

(Jung, 2003, p. 264, v. 3) 

 

 

Na carta escrita ao Reverendo Kenneth Gordon Lafleur (Mane/EUA), em 18.06.1960, 

Jung responde uma afirmação que o Reverendo havia feito a respeito da possibilidade de Jung 

desanimar por causa do tema religião. 

Em resposta à preocupação existente, por parte do Reverendo, Jung enfatiza que teve 

muita coragem para abordar este tema e que se houvesse algum desânimo, até mesmo por causa 

de certos mal-entendidos, ele não teria se enveredado por essa temática. 

Jung não desanimou porque entendia que a religião não é uma confissão de fé, isto é, 

não é uma afirmação sobre determinadas verdades religiosas feita de forma consciente e livre, 

porque para ele, “a importância ou o valor principal da religião para o ser humano se encontra 

no interior e no inconsciente” (MACHOŃ, 2016, p. 143). 

Notamos que Jung entendia que a religião é algo que vem do interior de uma pessoa e 

também é algo muito forte e intenso que causa mudanças no ser humano e foi diante dessa 

percepção que Jung começou a analisar melhor a Imago Dei. 

Ele compreendeu que, através do fato psicológico, os símbolos religiosos, por terem 

um caráter de revelação extraordinário, são produtos espontâneos da atividade inconsciente, ou 

seja, da alma. Eles não são inventados por um consciente espirituoso, mas eles vêm da alma 

inconsciente e é isso que explica sua disseminação universal e seu feito histórico enorme sobre 

a humanidade. 

 

[...] a religião é um vínculo vivo com os processos anímicos, que não 

dependem do consciente, mas o ultrapassam, pois acontecem no obscuro 

cenário anímico. Muitos desses processos inconscientes podem ser gerados 

indiretamente por inciativa da consciência, mas jamais por arbítrio consciente. 

Outros parecem surgir espontaneamente, isto é, sem causas discerníveis e 

demonstráveis pela consciência. (JUNG, 2014c, p. 156, OC 9/1, § 261) 

 

 



 

107 
 

Nesta citação temos a explicação de Jung a respeito da visão da psicologia sobre a 

religião, que é contrária à visão filosófica, pois ele entende que a religião envolve emoções, 

experiências fortes e intensas, o que demonstra uma participação, nem que seja mínima, do 

elemento cognitivo e que se tornam concretas para o fiel religioso (MACHOŃ, 2016). 

Diante dessa percepção, Jung também analisa a respeito da Imago Dei à luz da 

Psicologia Complexa, pois esta imagem que o ser humano tem e a apresenta também envolve 

emoções e experiências, mediante os fenômenos religiosos. 

A análise dos fenômenos religiosos e culturais que a pesquisa de Jung envolve ocorre 

porque ele percebeu que o ser humano, em todas as épocas, sempre foi religioso, 

independentemente de como este vê ou entende a religiosidade e os fenômenos que a envolvem. 

Assim, Jung entende que a religiosidade é uma característica da natureza humana. 

 

[...] não sou responsável pelo fato de o homem espontaneamente ter 

desenvolvido, sempre e em toda parte, uma função religiosa e que, por isso, a 

psique humana está imbuída e trançada de sentimentos e ideias religiosos 

desde os tempos imemoriais. (JUNG, 2013, p. 334, OC 4, § 781) 

 

 

A citação anterior é uma referência à terceira característica que Jung apresenta como 

sendo uma das que diferencia suas concepções com as de Freud. Jung está explicando que 

compreende, independentemente das épocas, sejam as primevas, que ele chama de imemoriais, 

como as modernas, que há uma função religiosa que o ser humano carrega dentro de si. 

Em sua Obra Completa, volume 12, Psicologia e alquimia, Jung faz uma séria e 

importante crítica aos teólogos cristãos em relação à ética destes e à restrição que eles contêm 

à fé exterior porque eles excluem a experiência da alma humana como sendo uma função 

religiosa e Jung diz: 

 

Não fui eu que atribuí uma função religiosa à alma; simplesmente apresentei 

os fatos que provam ser a alma “naturaliter religiosa”, isto é, dotada de função 

religiosa: função esta que não inventei, nem coloquei arbitrariamente nela, 

mas que ela produz por si mesma, sem ser influenciada por qualquer ideia ou 

sugestão. (JUNG, 2012d, p. 25, OC 12, § 14) 

 



 

108 
 

 

Jung diz que a atribuição à função religiosa a alma não é algo que ele criou em sua 

psicologia, mas que ela é um fato comprovado na alma humana e ele entende que os valores 

supremos estão depositados na alma e por isso afirma que é muito importante ensinar ao ser 

humano a arte de enxergar a relação existente entre as imagens sagradas e sua própria alma. 

Ele diz que essas imagens sagradas dormitam no inconsciente do ser humano e por 

isso afirma que uma das tarefas nobres da educação “é a de transpor para a consciência o 

arquétipo da imagem de Deus, suas irradiações e seus efeitos” (JUNG, 2012d, p. 24, OC 12, § 

14). 

 

Seria uma blasfêmia afirmar que Deus pode manifestar-se em toda a parte, 

menos na alma humana. Ora, a intimidade da relação entre Deus e a alma 

exclui de antemão toda e qualquer depreciação desta última. Seria talvez 

expressivo falar de uma relação de parentesco; mas, de qualquer modo, deve 

haver na alma uma possibilidade de relação, isto é, forçosamente ela deve ter 

em si algo que corresponda ao ser de Deus, pois de outra forma jamais se 

estabeleceria uma conexão entre ambos. Esta, correspondência, formulada 

psicologicamente, é o arquétipo da imagem de Deus. (JUNG, 2012d, p. 22, 

OC 12, § 11) 

 

 

Jung diz isto porque, para ele, a alma humana desempenha um importante papel na 

vida religiosa, pois ela corresponde a Deus. Ela não é uma teoria ou formulação dogmática ou 

doutrinária onde é apresentada como um lugar onde o cristão encontra Deus. Ela é a primazia 

“que transforma a religião em fenômeno que pertence claramente à natureza do ser humano e 

que revela seu ser” (MACHOŃ, 2016, p. 146) e isto significa que a alma revela o arquétipo da 

Imago Dei. 

A Imago Dei para Jung é um arquétipo, ou seja, é uma forma, um instinto expresso 

mentalmente, porém preexistente. Ele entende que quando as pessoas falam sobre Deus ou de 

Deus elas fazem isso a partir de uma percepção interna, por isso ele diz que: 

 

A imagem de Deus é a expressão da experiência subjacente de algo que eu 

não posso atingir por meios intelectuais, isto é, pelo conhecimento científico, 

a não ser que cometa uma transgressão injustificável. 



 

109 
 

Quando digo que não preciso crer em Deus porque eu “sei”, quero dizer que 

sei da existência de imagens de Deus em geral e em particular (JUNG, 2003, 

p. 232, v. 3) 

 

 

Esta citação de Jung faz parte de uma carta que ele enviou a Valentine Brooke, em 

16.11.1959, onde ele aborda especificamente sobre a Imago Dei. Nesta carta, Jung explica que 

Deus é uma imagem antropomórfica já existente no ser humano, ou seja, é um arquétipo. É por 

isso que ele cita a resposta que deu ao entrevistador da BBC de Londres, John Freeman, em 

22.10.1959, no programa Face to Face, ao ser questionado se acreditava em Deus (JUNG, 2003, 

p. 2331, v. 3). 

Jung entende que o termo Deus ou a imagem de Deus que as pessoas, nas mais diversas 

religiões expressam, se refere a uma imagem psíquica (JUNG, 2002b, p. 93, v. 2). Por isso, 

sempre que Jung se refere a este termo (Deus) em suas obras, ele está se referindo a “uma 

imagem antropomórfica (arquetípica) de Deus e não algo sobre Deus” (JUNG, 2002b, p. 228, 

v. 2). 

É por isso que muitos o consideraram e ainda o consideram como sendo um herege e 

também é o motivo pelo qual ele recebeu inúmeras críticas, principalmente por parte de pastores 

e teólogos cristãos, porque a sua compreensão sobre Deus diverge da compreensão dogmática 

ou doutrinária de muitos cristãos. 

A crítica ao pensamento a respeito da Imago Dei que Jung apresenta em seus escritos 

é frequente também no meio teológico Batista, pois abordar sobre a Imago Dei à luz da 

Psicologia Complexa fere os Credos e as Confissões Protestante, como também as Doutrinas 

Eclesiásticas das Igrejas Batistas. Por isso precisamos entender um pouco sobre como a 

Teologia Batista entende a respeito da Imago Dei. 

 

 

4.2 Para a Teologia Batista 

 

Para a Teologia Batista, Deus não é uma imagem, mas um ser único, soberano, eterno 

e perfeito e nele não há sombra para dúvidas, conforme é apresentado no tópico referente a 

Deus que consta na Declaração Doutrinária da Convenção Batista Brasileira: 



 

110 
 

 

O único Deus vivo e verdadeiro é Espírito pessoal, eterno, infinito e imutável; 

é onipotente, onisciente e onipresente; é perfeito em santidade; justiça, 

verdade e amor. Ele é o Criador, sustentador, redentor, juiz e senhor da história 

e do universo, que governa pelo seu poder, dispondo de todas as coisas, de 

acordo com o seu eterno propósito e graça. Deus é infinito em santidade e em 

todas as demais perfeições. Por isso, a ele devemos todo amor, culto e 

obediência. Em sua triunidade, o eterno Deus se revela como Pai, Filho e 

Espírito Santo, pessoas distintas, mas sem divisão em sua essência. 

(FERREIRA, 2009, p. 33) 

 

 

Esta Declaração Doutrinária dos Batistas Brasileiros a respeito de Deus (Imago Dei) 

se encontra baseada em versículos bíblicos21 que foram retirados de passagens da Bíblia 

Sagrada para ratificar a devida interpretação. 

Os Batistas partem do princípio de que a compreensão a respeito de quem é Deus, vem 

da revelação que consta nos escritos da Bíblia Sagrada a respeito do verdadeiro Deus, mediante 

a inspiração do Espírito Santo. 

 

Em qualquer religião, o conceito de Deus é o absoluto sobre o que tudo o mais 

se baseia. Assim, nosso pensamento sobre o Ser Supremo, em boa parte, 

define a nossa cosmovisão, ou seja, torna-se a estrutura pela qual 

interpretamos o mundo. A partir da ideia de Deus (teísta, panteísta ou ateísta), 

definimos o que é o ser humano, qual a base da sua personalidade, seu lugar 

no universo, o que é bom e o que é mau, se o universo é “justo” etc. Por essa 

razão, é de primeira e suprema importância que o cristão conheça a revelação 

do Deus verdadeiro. (SHEDD; HORRELL, 2009, pp. 35-36) 

 

 

O conceito ou a definição a respeito de Deus que os Batistas Brasileiros apresentam 

faz parte da sua doutrina, que serve como diretriz para as comunidades eclesiásticas Batistas 

filiadas à Convenção Batista Brasileira, ou seja, às Igrejas Batistas e, conforme podemos ver, 

no comentário apresentado pelos Drs. J. Scott Horrell e Russel P. Shedd, no livro Comentários 

                                                           
21 Deuteronômio 6.4; Jeremias 10.1; Salmo 139; 1Coríntios 8.6; 1Timóteo 2.5,6; Êxodo 3.14; 6.23; Isaías 46.15; 

Mateus 6.9; João 4.24; 1Timóteo 1.17; Malaquias 3.6; Tiago 1.17; 1Pedro 1.16,17; Gênesis 1.1; 17.1; Êxodo 15.11-

18; Isaías 43.3; Atos 17.24-26; Efésios 3.14; Isaías 6.2; 57.19; Jó 34.10; Mateus 22.37; João 4.23,24; 1Pedro 1.15; 

Mateus 28.19; Marcos 1.9-11; 1João 5.7; Romanos 15.30; 2Coríntios 13.13; Filipenses 3.3. 



 

111 
 

à Declaração Doutrinária da Convenção Batista Brasileira, que citei anteriormente, esta ideia 

é ratificada. 

Podemos perceber que as exposições feitas a respeito de Deus, que constam nas 

citações anteriores, fazem parte de interpretações de textos da Bíblia Sagrada conforme a linha 

doutrinária Batista. Porém, percebemos também que, apesar de citar o ser humano, sua 

personalidade, seus conceitos, etc. em momento algum vemos uma análise ou referência ao ser 

humano à luz de qualquer teoria psicológica. 

Por ser um teólogo e pastor Batista, eu parto do Princípio Batista de Interpretação da 

Bíblia Sagrada e utilizo a exegese, como uma das ferramentas da Hermenêutica Moderna, para 

interpretar algumas passagens bíblicas tendo por finalidade demonstrar a importância dessa 

ótica psicológica. 

Entre as palavras hebraicas que farei a exegese, há duas que constam nos textos que 

de Gênesis 1.26,27 e 5.1 às quais se referem à formação do ser humano expressando que o 

homem foi feito à imagem e semelhança de Deus (BÍBLIA SAGRADA, 2008). 

Apesar das inúmeras interpretações que esta palavra hebraica recebe, a mais comum 

no meio Batista, se refere à estrutura corpórea de Iahweh como sendo humana. Entretanto, 

mediante a minha interpretação exegética, vejo esta passagem sob outro entendimento e indo 

ao encontro do que propõe a Psicologia Complexa, conforme ainda veremos. 

Diante disto, para que essas linhas de interpretações sejam entendidas, apresentarei a 

seguir como os Batistas, em sua maioria, entendem essas palavras hebraicas e como eu as 

interpreto, pois assim poderei seguir em meu diálogo com a Psicologia Complexa. 

O termo hebraico tsélém22, que aparece nestes textos é traduzido para imagem. Ele 

também aparece dezesseis vezes nos escritos do Antigo Testamento e basicamente ele se refere 

a uma representação ou imitação (HARRIS, 1998). 

Ao aparecer nos textos de Deuteronômio 32.21 e de Jeremias 8.19 este termo é 

traduzido para representação de ídolos (HARRIS, 1998), isto é, algum tipo de imagem que 

lembra o divino, o numinoso. 

                                                           
22 ~l,c, - Palavra empregada 16 vezes. O aramaico é usado de forma semelhante em Daniel 2 e 3. Basicamente a 

palavra se refere a uma representação, uma semelhança. [...] O homem foi criado à imagem (tselem) e semelhança 

(demût) de Deus, o que é então explicado como o ter domínio sobre a criação divina na qualidade de vice-regente 

de Deus. [...] A imagem divina não se encontra no corpo do homem, que foi feito a partir de matéria terrena, mas 

em sua semelhança espiritual, intelectual, moral, com Deus, de quem veio o sopro que lhe deu vida. (HARRIS, 

1998) 



 

112 
 

Na denominação Batista não é aceito qualquer tipo de imagem que tenha esta 

conotação, pois entende-se que isto é uma idolatria, algo condenado e isto é considerado uma 

abominação à Iahweh. Por isso, para os Batistas, o termo tsélém apresentado neste texto de 

Gênesis é visto como sendo uma imagem, uma representação de Iahweh no mundo, ou seja, o 

ser humano apresenta uma forma corpórea parecida à de Iahweh. 

 

As pessoas pensavam que tsêlem no idioma hebraico significava tavnit 

(figura) e o seu mit’ar (contorno). Isto conduziu à corporeidade absoluta por 

causa do que foi dito: “Façamos o homem à nossa imagem” (Gênesis 1.26). 

Elas pensavam que Deus possuía forma humana, ou seja, sua figura (tavnit) e 

contorno (mit’ar) e disso seguiu necessariamente a corporeidade absoluta, e 

as pessoas passaram a acreditar nisso. Elas pensavam que se abandonassem 

esta crença, contradiriam as Escrituras e até mesmo negariam a existência de 

Deus, se Ele não tivesse um corpo dotado de face e mão como as suas, com 

figuras e contorno, porém maior e com mais esplendor, como afirmavam, mas 

acreditavam que a matéria Dele não era de sangue e carne, e isto foi o que de 

mais sublime puderam conhecer a respeito de Deus. (MAIMÔNIDES, 2018, 

p. 43) 

 

 

O Rabi Moshe ben Maimon explica como essa compreensão sobre a ideia de uma 

corporeidade de Iahweh surgiu e esta é a mesma interpretação que os Batistas e muitos outros 

cristãos têm a respeito de Iahweh. 

Segundo essa interpretação, os Batistas veem que a imagem e semelhança de Deus 

estão relacionadas à estrutura corpórea do ser humano, cuja “natureza participa da natureza 

moral e espiritual de Deus, embora não de sua divindade essencial” (CHAMPLIN; BENTES, 

1995, p. 244, v. 3). Mesmo assim, o vocábulo hebraico tsélém não aparece sozinho, ele é 

acompanhado pelo termo hebraico demȗt23 que é traduzido para semelhança. 

O termo demȗt aparece vinte e seis vezes no Antigo Testamento e no livro do profeta 

Ezequiel é muito utilizado para expressar uma manifestação de Iahweh e apresenta-la como 

uma semelhança, algo que o ser humano atribui a Iahweh. Este termo expressa os atributos de 

Iahweh na natureza humana (HARRIS, 1998). 

                                                           
23 tWmD. – Em nenhuma outra passagem do AT esses dois substantivos são paralelos ou relacionados um com o 

outro. [...] Das duas palavras, a mais importante é “imagem”, mas para evitar a implicação de que o homem é uma 

cópia precisa de Deus, ainda que em miniatura, o termo menos específico e mais abstrato demût foi acrescentado. 

Dessa maneira demût define e delimita o significado de tselem. (HARRIS, 1998) 



 

113 
 

Os Batistas entendem que a semelhança está ligada à imagem, pois a interpretação que 

eles fazem é a de que essa semelhança se refere à identidade de natureza essencial 

(CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 244, v. 3), ou seja, ela se refere à aparência externa, isto é, 

ao formato humano, ao formato da figura humana que tem por base a encarnação de Cristo o 

qual tomou a forma do ser humano, conforme consta em Filipenses 2.7. 

Diante destas expressões que constam nos textos de Gênesis, eu compreendo que a 

imagem e semelhança são palavras que se complementam e se referem à questão do domínio 

que o ser humano tem sobre tudo o que há no mundo, segundo consta no Salmo 8.4-9 e 

conforme explica Maimônides. 

 

Quanto a tsêlem (“imagem”), esse termo é aplicado à forma natural, ou seja, 

ao que constitui a substância de uma coisa ser o que é e à sua realidade como 

um ser determinado. Essa coisa no ser humano é o que traz a compreensão 

humana, e por causa desta compreensão intelectual foi dito em relação a ele: 

“à imagem (tsêlem) de Deus o criou” (Gênesis 1.27). E por isso foi dito: 

“desprezarás as suas imagens” (Salmos 63.20), e este desprezo é relativo à 

alma, que é a forma da espécie humana, e não às figuras dos membros e seus 

contornos. (MAIMÔNIDES, 2018, p. 43) 

 

 

Novamente, utilizo uma citação do Rabi Maimon por causa da sua interpretação 

exegética ser a mesma que eu tenho. Maimônides, explica que a palavra tsélém em “relação a 

‘façamos o homem à nossa imagem (tsêlem)’ (Gênesis 1.26), o termo se refere à forma da 

espécie, ou seja, à compreensão intelectual, e não à figura e ao contorno” (MAIMÔNIDES, 

2018, p. 44). 

Diante disto, compreendo que a imagem (tsélém) se refere ao ato que o ser humano 

tem de criar e dominar tudo o que há no mundo em que habitamos. Contudo, ela não significa 

que o ser humano é igual ou semelhante à Iahweh em forma corpórea, ela apenas expressa que 

o ser humano compreende ter alguns atributos de Iahweh, do divino. 

Em relação ao termo hebraico traduzido para semelhança (demȗt), Maimônides 

também explica que: 

 

[...] demut é derivado do termo damá (assemelhar) e indica a semelhança em 

uma ideia abstrata, como em “Assemelho-me a um pelicano (keat) do deserto” 



 

114 
 

(Salmos 102.7) – ou seja, não que se assemelhe ao pelicano em relação às suas 

asas ou plumagem, mas que a sua tristeza se assemelha à dele” 

(MAIMÔNIDES, 2018, p. 44). 

 

 

O Rabi Maimon demonstra que esta expressão indica a semelhança em relação a uma 

ideia abstrata e não à figura ou ao contorno, ou seja, à compreensão intelectual que é comparada 

à compreensão de Iahweh, segundo o Salmo e demais passagens bíblicas em que esta palavra 

aparece. 

Eu entendo da mesma forma que o Rabi Maimon e para explicar melhor, eu a interpreto 

como sendo, o que delimita o ser humano, ou seja, ela especifica e delimita a Imago Dei e por 

isso entende-se que o ser humano se une ao divino, a Iahweh, “por causa do Intelecto Divino 

que se junta ao ser humano” (MAIMÔNIDES, 2018, p. 44). 

Diante dessas interpretações exegéticas destas duas palavras que constam no texto em 

Gênesis, eu entendo que a Imago Dei é uma referência antropomórfica e antropopática que o 

ser humano tem a respeito do divino (Iahweh) e isto demonstra que a Declaração Doutrinária 

da Convenção Batista Brasileira, assim como eu, ao analisarmos os textos da Bíblia Sagrada 

estamos expressando a respeito de Deus partindo de nossas compreensões, ou seja, partindo da 

Imago Dei. 

Essa explicação serve para corroborar e mostrar que nossas interpretações são 

apresentadas por meio de expressões do arquétipo autônomo preexistente que temos, mas não 

se trata de ser uma referência de fato sobre o que Iahweh ou sobre uma forma corpórea dele, 

conforme Jung diz: 

 

[...] os teólogos sofrem do fato de que quando dizem “Deus”, então este Deus 

é. Porém quando digo “Deus”, sei que expressei minha imagem de tal ser, e 

honestamente não tenho certeza se ele é igual à minha imagem ou não, mesmo 

que eu acredite na existência de Deus. Quando Martin Buber fala de Deus, ele 

não nos diz qual Deus, mas presume que seu Deus seja o único. Minha imagem 

de Deus corresponde a um padrão arquetípico autônomo. Por isso posso 

experimentar Deus como se Ele fosse um objeto, mas não preciso admitir que 

esta seja a imagem única. Sei que estou lidando com um “antropomorfismo 

simbólico”, como diz Kant, que envolve a “linguagem” (e expressão mímica 

em geral), mas não o objeto em si. Criticar o antropomorfismo intencional ou 

não intencional não é blasfêmia nem superstição, mas está perfeitamente 

dentro do âmbito da crítica psicológica. (JUNG, 2002b, p. 324, v. 2) 

 



 

115 
 

 

Esta citação é parte de uma resposta que Jung deu ao Professor de Teologia, G. A. van 

den Bergh von Eysinga, em sua carta enviada em 13.02.1954, onde apresenta a sua ótica 

empírica para compreender os escritos da Bíblia Sagrada, mais especificamente, os textos que 

constam no livro de Jó, em referência à sua compreensão a respeito da Imago Dei à luz da 

psicologia. 

Jung explica que, quando ele aborda sobre Deus, ele está fazendo uma interpretação 

de Deus pela “análise dos arquétipos e que aponta para uma semelhança: os arquétipos, 

compreendidos a priori, isto é, como algo formal e despido de conteúdo, não podem ser 

reconhecidos por meio de seus conteúdos” (MACHOŃ, 2016, p. 159). 

É desta forma que estou apresentando a minha interpretação de textos bíblicos nesta 

pesquisa, tendo os mesmos cuidados que Jung teve ao abordar o tema Deus, para não parecer 

que faço uma heresia. 

 

Incorreria em erro lamentável quem considerasse minhas observações como 

uma espécie de demonstração da existência de Deus. Elas demonstram 

somente a existência de uma imagem arquetípica de Deus e, na minha opinião, 

isso é tudo o que se pode dizer, psicologicamente, acerca de Deus. Mas como 

se trata de um arquétipo de grande significado e poderosa influência, seu 

aparecimento, relativamente frequente, parece-me um dado digno de nota para 

a Theologia naturalis. Como a vivência deste arquétipo tem muitas vezes, e 

inclusive, em alto grau, a qualidade do numinoso, cabe-lhe a categoria de 

experiência religiosa. (JUNG, 2012, p. 78, OC 11/1, § 102) 

 

 

Jung está refutando a incompreensão da estrutura arquetípica do inconsciente coletivo 

e da natureza da religião. Para ele a religião é composta pela estrutura dos arquétipos que se 

encontram no inconsciente coletivo. Jung não nega a existência de Deus, mas ele o apresenta a 

partir da experiência religiosa que o ser humana vivencia. 

É com esta mesma ótica que eu compreendo que os textos que compõem a Bíblia 

Sagrada apresentam a Deus e a quaisquer fenômenos ou manifestações que sejam citadas em 

seus textos. 



 

116 
 

Partindo desta forma de interpretação dos textos da Bíblia Sagrada e em relação aos 

temas teológicos, que têm por base os escritos bíblicos, é que eu encontro uma abertura para 

realizar o diálogo entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa. 

Afinal, se, ao falarmos sobre Deus, estamos expressando as imagens arquetípicas que 

temos em palavras e termos, utilizando figuras antropomórficas e antropopáticas, como 

podemos entender a Trindade, isto é, as figuras do Deus Pai, do Deus Filho e do Deus Espírito 

Santo? A resposta a esta pergunta veremos no quinto capítulo desta pesquisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

117 
 

CAPÍTULO V 

 

DOUTRINA DA TRINDADE E QUATERNIDADE 

 

No capítulo anterior vimos que, ao falarmos a respeito de Deus, expressamos as 

imagens arquetípicas que temos, utilizando figuras antropomórficas e antropopáticas e que isto 

também se refere ao falarmos a respeito da Trindade. Por isso, para realizarmos um diálogo 

com a Quaternidade de Jung é preciso primeiro explorar um pouco a respeito da doutrina da 

Trindade dentro da Teologia Batista. 

O termo Trindade não se encontra nos escritos que compõem o Novo Testamento. 

Inclusive não há documentos que contenham a definição de Trindade na Bíblia Sagrada, o que 

existe são temas que, unidos, formam o conjunto, que é conceituado como Trindade, para 

explicar a divindade em sua totalidade (CHAMPLIN; BENTES, 1995, v. 6). 

Então, partindo de um princípio de que não há um conceito na Bíblia Sagrada que 

possa servir de base para o tema Trindade, temos que entender que ela é compreendida pela 

percepção e pelo entendimento (imagens arquetípicas) que se tem a respeito da essência de 

Iahweh e dos fenômenos religiosos que se manifestaram desde Jesus Cristo. É por isso que Paul 

Tillich diz que a Trindade contém símbolos e não está encerrada. 

 

A doutrina da Trindade não está encerrada. Ela não pode nem ser descartada 

nem aceita em sua forma tradicional. Ela deve permanecer aberta para que 

cumpra a sua função original – expressar em símbolos abrangentes a 

automanifestação da Vida Divina ao homem. (TILLICH, 1987, p. 610) 

  

 

Neste caso, segundo Tillich, a Trindade é definida pelas manifestações dos fenômenos 

religiosos que o ser humano vivencia e os atribui a Iahweh e aqui vemos a sua definição, que é 

a mesma da Doutrina Batista. Mesmo assim, precisamos entender melhor a respeito da 

Trindade. 



 

118 
 

A Trindade começou a surgir no meio teológico ao ser dogmatizada pelos credos, 

desde o Credo Apostólico até os credos das Igrejas Ocidental e Oriental, conforme pode ser 

observado no Credo dos Apóstolos, também conhecido como Antigo Credo Romano (340 d.C.). 

 

Creio em Deus onipotente e em Jesus Cristo, seu único Filho, nosso Senhor, 

que nasceu do Espírito Santo e da virgem Maria, que foi crucificado sob o 

poder de Pôncio Pilatos e sepultado, e ao terceiro dia ressurgiu da morte, que 

subiu ao céu e assentou à direita do Pai, de onde há de vir para julgar os vivos 

e os mortos. E no Espírito Santo, na santa Igreja, na remissão dos pecados, na 

ressurreição da carne, na vida eterna. (BETTENSON, 1998, pp. 60-61) 

 

 

E, também, conforme consta no Credo Niceno, mais conhecido como Credo de 

Constantinopla (381 d.C.). 

 

Cremos em um só Deus, Pai todo-poderoso, criador do céu e da terra, de todas 

as coisas visíveis e invisíveis; e em um Senhor Jesus Cristo, Luz de Luz, 

verdadeiro Deus de verdadeiro Deus, gerado, não feito, de uma só substância 

com o Pai, pelo qual todas as coisas foram feitas; o qual, por nós homens e 

por nossa salvação, desceu dos céus, foi feito carne do Espírito Santo e da 

Virgem Maria, e tornou-se homem, e foi crucificado por nós sob o poder de 

Pôncio Pilatos, e padeceu, e foi sepultado, e ressuscitou ao terceiro dia 

conforme as Escrituras, e subiu aos céus, e assentou-se à direita do Pai, e de 

novo há de vir com glória para julgar os vivos e os mortos, e seu reino não 

terá fim; e no Espírito Santo, Senhor e Vivificador, que procede do Pai, que 

com o Pai e o Filho conjuntamente é adorado e glorificado, que falou através 

dos profetas; e na Igreja una, santa, católica e apostólica; confessamos um só 

batismo para remissão dos pecados. Esperamos a ressurreição dos mortos e a 

vida do século vindouro. (BETTENSON, 1998, pp. 63-64) 

 

 

Estes credos e tantos outros que surgiram ou as Confissões, que são os credos das 

Igrejas Protestantes, se tornaram a pedra fundamental da Teologia Cristã em seu início e entre 

esses se encontra o conceito apresentado pela doutrina Batista. 

Podemos observar que, por intermédio desses conceitos é que as três pessoas que 

compõem a Trindade são apresentadas. Desta forma a Trindade passou a fazer parte da liturgia 

e da Teologia Batista tendo por base o batismo de Jesus, conforme consta em Mateus 28.19 ou 



 

119 
 

a impetração da bênção apostólica utilizada por pastores Batistas cujo o texto se encontra em 

2Coríntios 13.13. 

Conforme já foi apresentado, na Declaração Doutrinária da Convenção Batista 

Brasileira consta que “em sua triunidade, o eterno Deus se revela com o Pai, Filho e Espírito 

Santo, pessoas distintas, mas sem divisão em sua essência” (FERREIRA, 2009, p. 33) e esta 

definição se baseia na interpretação que os Batistas fazem de textos da Bíblia Sagrada24e assim 

é apresentado o tema Trindade às Igrejas Batistas e na sua teologia. 

 

A doutrina de trindade ou da triunidade divina significa que Deus manifestou-

se na pessoa do Pai, do Filho e do Espírito Santo. O termo triunidade não 

existe na Bíblia, mas é usado para referir-se à Plenitude divina na qual Deus 

existe e se manifesta em três pessoas, como diz nossa Declaração Doutrinária. 

(SILVA, 2007, p. 86) 

 

 

O Pr. Roberto do Amaral Silva ratifica que a palavra Trindade não é um termo que se 

encontra nos textos bíblicos, mas que esta é utilizada para expressar os fenômenos religiosos 

que uma pessoa percebe e atribui a Iahweh. 

Ele informa que o termo Trindade é uma doutrina existente que tem um esforço cuja 

finalidade é “mostrar uma verdade bíblica: o Pai é Deus; o Filho é Deus e o Espírito Santo é 

Deus” (SILVA, 2007, p. 86). Sendo assim, este termo que consta na Declaração Doutrinária da 

Convenção Batista Brasileira não elimina as dúvidas sobre a Trindade, ele apenas apresenta 

uma doutrina: 

 

No artigo II da Declaração Doutrinária, temos visto os preciosos atributos de 

Deus, com algumas implicações para nossa vida. Além disso, já nos referimos 

à triunidade do Ser divino, sem defini-la. Entretanto, como é que entendemos 

este Deus de três em um e um em três? É um absurdo matemático como alguns 

afirmam? Ou um Deus “monstro” conforme o denomina Joseph Smith, profeta 

infalível dos mórmons? (SHEDD; HORRELL, 2009, p. 42) 

 

 

                                                           
24 Mateus 22.37; João 4.23,24; 1Pedro 1.15,16; Mateus 28.19; Marcos 1.9-11; 1João 5.7; Romanos 15.30; 

1Coríntios 13.13; Filipenses 3.3. 



 

120 
 

Os doutores Horrell e Shedd comentam também sobre o artigo que aborda a questão 

da Trindade e além de afirmarem que ela é citada, mas não definida, eles demonstram a dúvida 

que existe quanto à compreensão desta triunidade de Iahweh. 

Eles dizem que “há Três Pessoas de divindade igual, em relacionamento 

profundamente íntimo: ainda mais, cada pessoa, penetra e habita na outra (perichoresis) sem 

confundir as distinções de cada pessoa” (SHEDD; HORRELL, 2009, p. 44). 

Esta explicação, como qualquer outra que surja entre os Batistas a respeito da 

Trindade, encontra-se baseada na compreensão que se tem dos textos bíblicos e nas suas 

interpretações, mediante as experiências vivenciadas e as doutrinas eclesiásticas. 

Mesmo existindo os credos, as confissões e as doutrinas, independentemente do 

seguimento cristão, a Trindade é algo que ainda não está encerrado e talvez nunca seja 

encerrado, mas ela é aceita mediante a fé, dos fiéis cristãos, nas doutrinas ou dogmas de suas 

igrejas. 

Outro que expressa a sua dificuldade em compreender a Trindade ou em apresentar 

alguma solução quanto ao conceito dela é Agostinho, conforme podemos ver em seu livro 

Confissões, na parte XIII, sob o título A Paz, no subitem cujo tema é A Concepção da Trindade. 

 

Quem compreende a Trindade Onipotente? E quem não fala dela, ainda que 

não a compreenda? É rara a pessoa que ao falar da Santíssima Trindade saiba 

o que diz. Contendem e disputam. E contudo ninguém contempla esta visão 

sem paz interior. Quisera que os homens meditassem três coisas, dentro de si 

mesmos. Todas estão muito afastadas da Augusta Trindade, mas apresento-

lhes assunto onde exercitem, experimentem e sintam quão longe estão de 

compreender este mistério.  (AGOSTINHO, 2015, p. 366) 

 

 

A dúvida que Agostinho expõe é a mesma de muitos quando refletem sobre o assunto 

Trindade e, por mais incrível que possa parecer, ela também é a dúvida de muitos teólogos e 

pastores. 

Apesar da pergunta de Agostinho ainda não ter resposta, percebe-se a dificuldade que 

existe em alguém questionar ou em apresentar uma solução ao tema Trindade. Mesmo assim, 

este tema se dá como encerrado quando se apresenta o dogma eclesiástico da Trindade. Afinal, 

um dogma surge com a finalidade de aniquilar as dúvidas. 



 

121 
 

 

Tenho ainda uma viva lembrança de Freud me dizendo; “Meu caro Jung, 

prometa-me nunca abandonar a teoria sexual. É o que importa, 

essencialmente! Olhe, devemos fazer dela um dogma, um baluarte 

inabalável”. Ele me dizia isso cheio de ardor, como um pai que diz ao filho: 

“Prometa-me uma coisa, meu caro filho: vá todos os domingos à igreja”! Um 

tanto espantado, perguntei-lhe: “Um baluarte – contra o quê”? Ele respondeu-

me: “Contra a onda de logo negro do...” Aqui ele hesitou um momento e então 

acrescentou: “... do ocultismo”! O que me alarmou em primeiro lugar foi o 

“baluarte” e o “dogma”; um dogma, isto é, uma profissão de fé indiscutível 

surge apenas quando se pretende esmagar uma dúvida, de uma vez por todas. 

Não se trata mais de um julgamento científico, mas revela somente uma 

vontade de poder pessoal.  (JUNG, 2016, p. 158) 

 

 

Jung, em seu livro, Memórias, Sonhos e Reflexões, no capítulo que se refere 

especificamente a Sigmund Freud, apresenta esta definição sobre dogma. Apesar dele estar 

falando de sua conversa com Freud sobre a teoria sexual, ele se assusta porque a compreensão 

de dogma que ele tinha era de algo imposto e que não deve ser mais especulado ou debatido 

por qualquer meio ou forma que possa existir. 

Esta sua definição em relação ao dogma, apesar de estar dentro de um contexto muito 

particular, serve para nos mostrar como os dogmas ou as doutrinas das igrejas surgem e não 

permitem mais que se trate a respeito de determinado assunto, chegando ao ponto de exclusão 

do meio eclesiástico ao qual se convive ou que se pensa conviver e é este o peso que a Trindade 

também apresenta na Doutrina e na Teologia Batista. 

Contudo, Jung é quem melhor explica a questão da Trindade ao apresenta-la como um 

arquétipo que surge na história das religiões a partir de uma compreensão à luz da Psicologia 

Complexa. 

Ao falar sobre a Trindade, Jung a reconhece como símbolo central da fé cristã. 

Entretanto, ele ressalta que sua opinião é feita mediante uma perspectiva psicológica pessoal. 

Ele faz esta análise psicológica porque entende que as religiões estão muito próximas à alma 

humana, mesmo sem que os religiosos percebam isto. Embora ele se disponha a falar sobre a 

Trindade, ele sabe que este tema é quase uma exclusividade da Teologia Cristã e que poucos 

desejam se aventurar nele (JUNG, 2013f, OC 11/2). 

O que Jung aponta é verdadeiro porque a Trindade, além de apresentar os arquétipos, 

ela deixa em aberto, para a psicologia, o fato das manifestações que ocorreram e ainda ocorrem 



 

122 
 

entre cristãos. Entretanto, os cristãos atribuem ao Espírito Santo, a terceira pessoa da Trindade, 

a função de ser ajudador, ou seja, um consolador (parakletos25 – João 14.26) que age no homem 

interior. 

Contudo, este não é o problema (falar sobre a Trindade à luz da psicologia), o problema 

que os cristãos veem na análise psicológica de Jung é que ele demonstra que a Trindade não é 

uma criação ou uma exclusividade da Igreja Cristã ou da Teologia Cristã, mas que ela sempre 

existiu como todo arquétipo. 

 

No estágio primitivo do pensamento humano já aparecem tríades divinas. 

Existe um sem-número de tríades arcaicas nas religiões antigas e exóticas, que 

não preciso mencionar aqui. A organização em tríades é um arquétipo que 

surge na história das religiões e que provavelmente inspirou, originariamente, 

a ideia da Trindade cristã. Mais precisamente: estas tríades muitas vezes não 

consistem em três pessoas divinas, diferentes e independentes entre si; o que 

se observa é uma acentuada tendência a fazer prevalecer certas relações de 

parentesco no interior da tríade. (JUNG, 2013f, pp. 15-16, OC 11/2, § 173) 

 

 

Jung demonstra que, no pensamento humano, já existiam as tríades divinas e ele 

exemplifica citando as tríades babilônicas, na época de Hamurabi e ainda cita a tríade existente 

na religião dos mandeus. Ele demonstra que a ideia da doutrina da tríade cristã vem da 

influência de outras tríades anteriores, conforme ele cita ao dizer que é “surpreendente como o 

mito de Marduk influenciou profundamente as concepções religiosas dos israelitas” (JUNG, 

2013f, p. 17, OC 11/2, § 173). 

Por mais que pareça ser um absurdo, algo assustador, uma heresia para o meio Batista, 

vimos, no capítulo III desta pesquisa, que os povos vizinhos ou dominantes de épocas antigas, 

que envolvem a história dos judeus, os influenciaram com suas culturas e com o tema Trindade 

isto não foi diferente. 

A questão que Jung apresenta se refere ao número e não às pessoas que compõem à 

Trindade, por isso é interessante observar que, na história das religiões, o número é algo 

especial, misterioso e, talvez até, místico. O número surge com o numinoso e por isso podemos 

dizer que ele também é numinoso. 

                                                           
25 Para,klhtoj – Literalmente, “chamado para o lado de alguém”, ou seja, para ajuda, é primariamente um 

adjetivo verbal e sugere a capacidade ou adaptabilidade para prestar ajuda. [...] Em sentido mais amplo, significa 

“ajudador, auxiliador, consolador”. (VINE; UNGER; WHITE JR., 2006) 



 

123 
 

Esta ideia de multiplicidade demonstra que há uma função numinosa ordenadora. 

Conforme consta na Bíblia Sagrada, os Batistas interpretam que os Elohim (Deus) criaram o 

mundo e tudo o que há nele em seis dias; nos dias ímpares, eles criaram as bases e nos dias 

pares, eles criaram os complementos e no sétimo dia os Elohim entraram no descanso (Gênesis 

2.3). 

Podemos ver a importância dos números nesses exemplos e podemos até discorrer um 

pouco mais como os quarenta dias e as quarenta noites do dilúvio (Gênesis 7.17); há também o 

relato de que Deus diz que a descendência de Abraão ficaria quatrocentos anos como escrava 

em terra estrangeira (Gênesis 15.13); e ainda, as dez pragas (Gênesis 7 a 12); os quarenta anos 

de caminhada no deserto (Deuteronômio 8.2); os dez mandamentos (Êxodo 20.1-17); as doze 

tribos de Israel que correspondem aos doze filhos de Jacó, mas que na verdade eram treze filhos 

e dois netos e etc. Enfim, os números sempre foram e ainda são apresentados junto ao numinoso 

ou aos fenômenos religiosos. 

 

Desde épocas remotas, o homem serviu-se de números para determinar as 

coincidências significativas, isto é, as coincidências que podem ser 

interpretadas. O número é algo de especial – poderíamos mesmo dizer 

misterioso. Ele nunca foi inteiramente despojado de sua aura numinosa. 

(JUNG, 2014b, p. 50, OC 8/3, § 870) 

 

 

Jung ressalta que o número sempre foi utilizado para caracterizar o numinoso e que 

ele ajuda a colocar ordem no que pode ser considerado um caos e por isso afirma que o número 

é algo arquetípico, pois como informa “não é absolutamente uma conclusão tão ousada 

definirmos o número como um arquétipo da ordem que se tornou consciente” (JUNG, 2014b, 

p. 51, OC 8/3, § 870). 

Jung aborda a respeito da importância dos números na astrologia e demonstra que as 

tríades fazem parte deste pensamento mítico-religioso dos objetos no espaço e tempo sagrados 

que, dentro de uma polaridade estrutural sagrado-profano, apresentam como o ser humano se 

comporta diante dos fenômenos que se manifestam, conforme Silva também apresenta. 

 

A identificação que o número obteve com os objetos, adquirindo no 

pensamento humano uma condição de número-coisa, encontra expressão nas 

mais diversas culturas primitivas, que se desenvolveram num sistema de 



 

124 
 

“valoração”, no qual a polaridade “estrutural” sagrado-profano determinou 

todo o comportamento, a relação e a orientação do homem frente aos 

fenômenos da natureza. Desta forma, o espaço, o tempo e o número se 

orientam sempre por este modo sagrado-profano de ver o mundo. Para o 

homem primitivo pensar o espaço sagrado não é diferente de ser este espaço; 

assim como tudo que nele é construído faz parte do surgimento do universo, e 

os objetos dessa construção participam de uma totalidade divina. (SILVA, 

2002, p. 85) 

 

 

Nesta citação, Silva está explicando que, dentro de um espaço sagrado, para as culturas 

antigas, tudo o que não pertence ao espaço, ao tempo e ao número sagrados faz parte de uma 

dimensão profana. 

Esta explicação sobre o pensamento mítico que Silva apresenta é importante, pois 

desde o primeiro relato bíblico da criação em Gênesis 1.1,2, Deus é apresentado não como 

Iahweh26 ou qualquer outro nome ao qual ele é mencionado nos demais textos, mas como 

Elohim27, ou seja, são Deuses e não um Deus. 

Tendo por base o texto de Gênesis 1.1,2, Agostinho diz que entende a Trindade porque 

o Espírito pairava sobre as águas, mas o texto em hebraico apresenta que um vento, hálito ou, 

talvez, o espírito28 dos Elohim, ou seja, poderia ser um fenômeno, um arquétipo, um símbolo 

ou apenas uma linguagem mítica, mas que, para Agostinho, a sua interpretação serviu para 

compreender a Trindade como número identificado no pensamento mítico e é sobre esta 

dimensão do espírito humano que Jung analisa. 

 

Jung afirma que o número pertence a duas dimensões do espírito humano: a 

mítica, que pode ser aproximada da dimensão inconsciente; e a real, que pode 

ser aproximada da dimensão física. Com essa afirmação fica a expectativa 

sobre o que ainda está encoberto no número, devendo ser desvelado pelo 

espírito, pois Cassirer demonstrou o quanto o número foi identificado no 

pensamento mítico e no período pré-socrático, com o objeto em si, sendo 

destituído, na época – devido ao estado de espírito do homem – da sua 

potencialidade simbólica. (SILVA, 2002, p. 93) 

                                                           
26 hwhy – Este termo usado para Deus era quase sempre usado de modo claro para se referir ao Deus de Israel, o 

Deus verdadeiro. (HARRIS, 1998) 
27 ~yhla – ‘ēlōhîm – Pode significar deuses, juízes ou anjos. A terminação plural é normalmente descrita como 

um plural de majestade. (HARRIS, 1998) 
28 hwr – rûaḥ – A ideia básica deste rûaḥ (no grego pneuma) é “ar em movimento”, tanto o ar que não pode passar 

entre as escamas de um crocodilo até a ventania de uma tempestade. Nos seres vivos o rûaḥ é a sua respiração, 

quer de animais, de seres humanos ou ambos; é o ar inalado nos lábios. (HARRIS, 1998) 



 

125 
 

 

 

Esta dimensão que Jung percebe e que Silva apresenta, talvez, tenha sido a 

compreensão de Agostinho, pois para este, a Trindade, no texto de Gênesis 1.1,2, foi percebida 

mediante a dimensão do inconsciente que se manifestou em seu homem interior. 

Essa dimensão inconsciente ou esse pensamento mítico sobre o número envolve 

também a Trindade em sua tríade e por isso ela é analisada por Jung a partir do seu caráter 

psicológico, isto é, do arquétipo que a Trindade é. 

Mediante sua ótica psicológica, Jung demonstra “como as ideias arquetípicas 

pertencem aos fundamentos indestrutíveis do pensamento humano” (JUNG, 2013f, p. 35, OC 

11/2, § 195) e explica que, às vezes, elas ficam esquecidas durante certo tempo, porém elas 

sempre retornam de formas diferentes e nem sempre são reconhecidas. 

Por causa desta compreensão sobre os arquétipos é que Jung apresenta a ideia da 

Trindade dentro da ótica psicológica e demonstra cada pessoa da Trindade, segundo o dogma 

cristão, mediante o arquétipo trinitário dos povos da antiguidade. 

 

A realidade psicológica consta dos seguintes termos: Pai, Filho e Espírito 

Santo. Posto o "Pai", segue-se, logicamente, o "Filho", mas o "Espírito Santo" 

não resulta logicamente do "Pai" nem do "Filho". É forçoso concluir que este 

último constitui uma realidade particular, que se baseia num pressuposto 

diferente. De acordo com a antiga doutrina, o Espírito Santo é vera persona, 

quae a filio et a patre missa est [verdadeira pessoa, enviada pelo Pai e pelo 

Filho]. O processio a patre filioque [o ato de proceder do Pai e do Filho] é 

uma inspiração e não uma geração, como no caso do Filho. Esta representação 

um tanto estranha corresponde a uma distinção que se fazia, na Idade Média, 

entre corpus (corpo) e spiramen (respiração); o que se entendia por spiramen 

era muito mais do que um simples "sopro". O que se designava desse modo 

era a anima, que é uma espécie de sopro, como o próprio termo anima (a;nemoj 
= vento) indica. Tal sopro é, antes de mais nada, uma atividade do corpo, 

entendida porém como realidade autônoma, e constituindo uma substância (ou 

hipóstase) paralela ao corpo. Com isto se queria dizer que o corpo vive, sendo 

a vida representada como uma entidade autônoma associada, ou seja, como 

uma alma independente do corpo. Aplicando essa concepção à fórmula da 

Trindade, deveríamos dizer: Pai, Filho e Vida, a qual procede de ambos ou é 

vivida por ambos. O Espírito Santo é um conceito que, como vida, não pode 

derivar logicamente de modo algum da identidade de Pai e Filho; é mais uma 

ideia psicológica, isto é, uma realidade que se fundamenta numa concepção 

originária irracional. E esta concepção é constituída por aquele arquétipo, cuja 

forma mais clara encontramos na teologia real do Egito. (JUNG, 2013f, pp. 

36-37, OC 11/2, § 197) 



 

126 
 

 

 

Podemos perceber que Jung apresenta a Trindade Cristã sob a ótica da Psicologia 

Complexa, onde observa e expõe atenciosamente explicações psicológicas sobre cada pessoa 

da Trindade, conforme as doutrinas cristãs, inclusive a Batista, apresentam em suas 

interpretações. 

Jung apresenta, em seus escritos, diferentes definições dos arquétipos quando se dedica 

à questão da religião. Ele “usa diferentes concepções dos arquétipos para interpretar diferentes 

fenômenos religiosos sob a perspectiva da Psicologia Analítica” (MACHOŃ, 2016, p. 157), 

pois para ele as “imagens dogmáticas como a Trindade são arquétipos que se transformaram 

em representações abstratas” (JUNG, 2013k, p. 116, OC 18/1, § 222). 

Esta análise do dogma da Trindade sob a ótica da Psicologia Complexa demonstra que 

a Trindade no meio teológico Batista também é baseada e imposta pela Doutrina Batista, 

igualmente como ocorreu nos Credos e nas Confissões. Para o Cristianismo, a Trindade, no 

Novo Testamento, é compreendida pela percepção das figuras arquetípicas do Pai, Filho e 

Espírito Santo citadas no batismo de Jesus, nas cartas apostólicas e presentes no início da Igreja 

Cristã. Entretanto, os Pais da Igreja apresentam o dogma da Trindade, mas deixam de lado o 

arquétipo e se prendem às suas doutrinas eclesiásticas. 

 

O essencial porém não está no fato de que o Novo Testamento não possua 

nenhuma fórmula trinitária, e sim de nele aparecerem três figuras que se 

acham numa relação manifesta de interação, quais sejam o Pai, o Filho, gerado 

pelo Espírito Santo, e o próprio Espírito Santo. As fórmulas de bênção, as 

circunstâncias solenes, a menção de atributos (como por exemplo o 

Trishagion) possuem o antigo caráter mágico-trinitário. Conquanto nada 

provém em favor da Trindade no Novo Testamento, existem e, como as três 

pessoas divinas, constituem indícios claros de um arquétipo em ação, que 

opera sob a superfície, oferecendo o ensejo para a formação de tríades. Esta 

evolução indica-nos que o arquétipo trinitário já se encontra atuando no Novo 

Testamento; o que se segue decorre grandemente do que precede. Esta 

afirmação é particularmente válida naqueles casos em que, como no da 

Trindade, trata-se do efeito de um conteúdo inconsciente preexistente, qual 

seja, o arquétipo. Na realidade, como nos mostram as confissões de fé, as 

alusões do Novo Testamento à tríade divina foram desenvolvidas nos sínodos 

dos padres, de uma forma inteiramente consequente, até desembocar na 

homoousia; (JUNG, 2013f, pp. 44-45, OC 11/2, § 209) 

 

 



 

127 
 

Jung explica que a alusão das Confissões de fé sobre a tríade divina no Novo 

Testamento ocorreu porque os Pais da Igreja não levaram em consideração a existência dela em 

tempos primevos e que a tríade existente nessa época influenciou a tríade no início do 

Cristianismo e diz que ainda ampliaram o “arquétipo já cristalizado” (JUNG, 2013f, p. 45, OC 

11/2, § 209). 

Apesar de Jung não falar contra a Trindade, nem contra os dogmas ou a Igreja Cristã, 

ele sofreu duras críticas só por apresentar e explicar sobre o arquétipo da Trindade. Mesmo 

assim, ele explica a diferença que há entre um dogma e uma teoria científica (JUNG, 2012, OC 

11/1). 

Ele também comenta o processo de esfacelamento da Igreja Protestante que, por ser 

opositora à Igreja Católica Apostólica Romana, se prendeu muito mais nas Confissões e nas 

suas doutrinas e deixou de lado a experiência que o ser humano pode ter com o numinoso 

(JUNG, 2012, OC 11/1). 

Desta forma a Igreja Protestante perdeu e continua perdendo os simbolismos cristãos, 

os ritos e tudo o mais que envolve a percepção dos fenômenos religiosos e das manifestações 

arquetípicas que são percebidas pelo inconsciente. 

 

O dogma constitui uma expressão da alma muito mais completa do que uma 

teoria científica, pois esta última só é formulada pela consciência. Além disso, 

através de seus conceitos abstratos, uma teoria mal consegue exprimir o que é 

vivo, enquanto o dogma, utilizando-se da forma dramática do pecado, da 

penitência, do sacrifício e da redenção, logra exprimir adequadamente o 

processo vivo do inconsciente. Sob este aspecto, é realmente espantoso o fato 

de que não tenha podido evitar o cisma protestante. Mas como o 

protestantismo se converteu em credo religioso para os germânicos, com seu 

desejo de aventuras, sua curiosidade, sede de conquistas e falta de escrúpulos 

característicos, é lícito supor que a índole peculiar deste povo não se 

harmonizaria – pelo menos duradouramente – com a paz da Igreja. (JUNG, 

2012, p. 64, OC 11/1, § 82) 

 

 

Ao relatar o cisma entre o Protestantismo e a Igreja Católica, Jung demonstra que a 

desarmonia entre ambas igrejas é contrária ao arquétipo trinitário. Por isso, ele apresenta nesta 

citação alguns questionamentos para demonstrar que este cisma serviu para afastar “a 

intercessão eclesiástica entre Deus e o homem” (JUNG, 2012, p. 65, OC 11/1, § 82) o que fez 

com que a Trindade perdesse a significação de seu símbolo psicológico para o ser humano. 



 

128 
 

 

A Trindade e a vida intratrinitária aparecem como o círculo fechado de um 

drama divino do qual o homem participa, no máximo, na qualidade de 

sofredor. O processo da vida divina apodera-se do homem e o obriga no 

decorrer de vários séculos a ocupar-se espiritualmente, e com apaixonado 

ardor, de problemas singulares que parecem muito abstrusos, quando não 

absurdos, aos homens de hoje. Principalmente não se compreende o 

significado que a Trindade tem para nós sob o ponto de vista prático, ético ou 

mesmo simbólico. Até mesmo os teólogos consideram muitas vezes a 

especulação trinitária como um simples jogo de ideias. (JUNG, 2013f, pp. 57-

58, OC 11/2, § 226) 

 

 

Ao analisar a Trindade como arquétipo, Jung demonstra que ela é apresentada dessa 

forma para haver uma comunhão entre o divino e as pessoas. Porém, com a interpretação cristã, 

por meio dos dogmas e doutrinas como é o caso da doutrina Batista, ela se torna algo 

embaraçoso para se compreender pois, a tríade divina cristã só apresenta o Espírito Santo como 

uma pessoa próxima ao ser humano enquanto Jesus Cristo fica mais distante de Iahweh. 

Como a Igreja Protestante perdeu o simbolismo das imagens sagradas, Jung apresenta 

uma análise psicológica da Trindade e busca obter um melhor entendimento sobre esta 

comunhão que ela deve ter para com o ser humano. 

No meio Batista, essa análise é feita mediante a compreensão e a interpretação que é 

feita a respeito da alma humana, a qual faz parte da tricotomia citada pelo apóstolo Paulo em 

1Tessalonicenses 5.23, mas que não é percebida, nem aprofundada pela Igreja Batista. Por isso 

é preciso entender melhor que a palavra alma neste texto da Bíblia Sagrada é a palavra grega 

psyche29 e que, à luz da Psicologia Complexa, constitui um sistema definido. 

 

A psique não é uma não entidade, desprovida de qualquer qualidade. A psique 

constitui um sistema definido, consistente de determinadas condições e que 

reage de maneira específica. Qualquer representação nova, seja ela uma 

apreensão ou uma ideia espontânea, desperta associações que derivam do 

tesouro da memória. Estas se projetam imediatamente na consciência e 

produzem a imagem complexa de uma impressão, embora este fato já 

constitua, em si, uma espécie de interpretação. Designa a disposição 

inconsciente, da qual depende a qualidade da impressão, que designo pelo 

nome de "fator subjetivo". Este merece o qualificativo de "subjetivo" porque 

é quase impossível que uma primeira impressão seja objetiva. Em geral é 

                                                           
29 Yuch – psyche – denota “a respiração, a respiração de vida”, então, alma, em seus vários significados. (VINE; 

UNGER; WHITE JR., 2006) 



 

129 
 

preciso antes um processo cansativo de verificação, análise e comparação, 

para que se possa moderar e ajustar as reações imediatas do fator subjetivo. 

(JUNG, 2013g, p. 23, OC, 11/5, § 776) 

 

 

Esta linha de compreensão de Jung a respeito da Trindade como arquétipo e pela ótica 

psicológica da psyche sempre causou muitas críticas no meio teológico cristão. Afinal, o que é 

subjetivo para o cristão é tido como espiritual e este é dogmatizado de forma que é imposto 

determinando o que é bom e por isso deve ser praticado e o que é mau deve ser eliminado. 

Estudar sobre este assunto e aprofundar nele não é simples, foi por isso que Jung levou 

a vida inteira o pesquisando para entender a alma humana e isto lhe gerou dúvidas, às quais ele 

buscou respostas (JUNG, 2016). Destarte, por mais que ele tenha se devotado a este estudo, as 

suas explicações e análises sobre os arquétipos cristãos, em especial sobre a Trindade, são de 

suma importância para a Teologia Batista e para os seus fiéis, ou, como são mais conhecidos, 

os membros das Igrejas Batistas. 

No meio cristão, inclusive o Batista, não é aceito que o ser humano tenha em sua mente 

dúvidas ou questões obscuras quanto à questão referente à doutrina da Trindade, muito menos 

que possa expressá-las, mas Jung apresenta uma opção para analisar certos temas religiosos, 

eclesiásticos ou teológicos à luz da Psicologia Complexa. 

 

Naturalmente, sempre se coloca novamente para mim o problema das 

relações da simbologia do inconsciente com a religião cristã e com as 

outras religiões. Não só deixo uma porta aberta à mensagem cristã, 

como a considero primordial para o homem do ocidente. Ela deve, no 

entanto, ser vista sob um novo ângulo, que corresponda às 

transformações seculares do espírito contemporâneo, sem o que será 

relegada à margem do tempo e a totalidade do homem não se encontrará 

mais inscrita nela. (JUNG, 2016, p. 213) 

 

 

Conforme Jung expõe, infelizmente, no meio cristão Batista também há um medo em 

tocar em certos temas e gerar uma blasfêmia, mas torna-se impossível a Teologia Batista querer 

tratar de assuntos simbólicos, arquetípicos sem levar em consideração os arquétipos antigos e 

a compreensão do ser humano ao expressá-los. Pois, como vimos, na Teologia Batista, a 

Trindade se manifesta como um símbolo que abrange a natureza divina e humana por ela ser 



 

130 
 

uma manifestação de Deus ao homem para que haja uma comunhão entre ambos (FERREIRA, 

2009). 

Além disto, a Teologia Batista deixa de lado, seja por omissão ou por ser velado, o 

Problema do Mal, pois o mal ou o que afeta o ser humano e o faz sofrer, também consta nos 

escritos da Bíblia Sagrada, mas ele não aparece como fazendo parte da criação de Iahweh. 

Diante disto, surge a dúvida de como entender um Deus onipotente, onisciente, 

onipresente, triuno e que é o criador de todas as coisas e cuja essência não tem divisão 

(FERREIRA, 2009), sem levar em consideração a existência do Mal, do Diabo? 

Para responder a esta pergunto irei analisar a Trindade e o Problema do Mal no tópico 

seguinte. 

 

 

5.1 Trindade Cristã e o Problema do Mal 

 

Apesar de vermos que a Trindade apresenta as pessoas de Deus Pai, Deus Filho e Deus 

Espírito Santo, mediante uma interpretação dos escritos da Bíblia Sagrada referente a Iahweh e 

à sua manifestação e não parecer haver uma lógica em falar a respeito do Mal fazendo parte 

dela, muito menos da essência de Iahweh, é preciso compreender o motivo de atribuir uma 

relação do Mal à Trindade. 

A Trindade apresentada pela Teologia Cristã elimina, ou melhor, omite o Problema do 

Mal. A linha de raciocínio para essa omissão parece ser simples e lógica, pois se Deus é bom, 

nele não pode haver o mau, caso alguém pense que em Deus há o mal, ele não é o Deus da 

Bíblia Sagrada. Entretanto, precisamos fazer uma melhor reflexão quanto a esta linha de 

pensamento para não cairmos no mesmo problema de omissão. 

Como vimos, a Trindade é baseada nos Credos e nas Confissões que são os dogmas 

ou as doutrinas impostas pela Igreja Cristã, a partir das interpretações realizadas em textos 

bíblicos. Todavia, se analisarmos os Credos e as Confissões veremos que eles sempre declaram 

que Deus é o criador das coisas visíveis e invisíveis, conforme consta no Credo de 

Constantinopla (BETTENSON, 1998) e é isto que caracteriza Deus como sendo onipotente. 



 

131 
 

Esta afirmativa ou outras que seguem com o mesmo propósito, como ocorre na 

Doutrina Batista, vão ao encontro dos textos da Bíblia Sagrada que já citamos (1Samuel 16.14 

e Isaías 45.7), além de outros que não foram citados, mas que normalmente são interpretados 

pela mesma ótica. 

Há outro texto importante a ser citado neste momento, que devemos analisa-lo e que 

consta em Gênesis 1.1 a 2.25, conhecido como sendo os relatos da criação, onde demonstra 

que, antes da criação do ser humano, o mal estava presente no paraíso, no jardim do Éden e não 

há citação de que havia qualquer tipo de problema, muito menos quanto à sua origem. 

A partir deste texto, Agostinho também compreende que, já no início da criação, a 

Trindade também já se fazia presente (AGOSTINHO, 2015). Todavia, ao perceber que o mal 

também se encontrava presente naquele momento, Agostinho começou a procurar a sua origem. 

 

Qual a sua origem, se Deus, que é bom, fez todas as coisas? Sendo supremo e 

sumo Bem, criou bens menores do que Ele; mas, enfim, o Criador e as 

criaturas, todos são bons. Donde, pois, vem o mal? Ou seria pelo fato de Deus 

fazer tudo isto com matéria em que existia algo de mau, e ao dar-lhe a forma 

e ao ordená-la, ter deixado nela alguma coisa que não transformasse em bem? 

E isto por quê? Não podia Ele convertê-la inteiramente de modo a não 

permanecer nela nada de mau, já que era onipotente? Enfim, por que quis fazer 

dela alguma coisa, e por que não preferiu antes reduzi-la totalmente ao nada, 

com a sua mesma onipotência? Poderia acaso ela existir contra a vontade 

divina? Se a matéria é eterna, por que a deixou perdurar tanto no passado, por 

um espaço indefinido de tempo, e por que motivo se comprazeu em fazer dela 

alguma coisa só tanto tempo depois? (AGOSTINHO, 2015, p. 159) 

 

 

Ao lermos as Confissões de Agostinho percebemos que ele teme o mal por não 

entendê-lo. Afinal, se Deus criou todas as coisas e viu que tudo foi muito bom, de onde vem o 

mal? Este questionamento o incomodava a ponto de ele não saber se temia o mal ou se o mal 

era o seu temor (AGOSTINHO, 2015). 

As dúvidas de Agostinho aumentaram, pois se, além de bom, Deus, por ser onipotente, 

criou tudo, por que não transformou o mal em bem ou o eliminou? Como seria possível haver 

algo que fosse contra a vontade de Deus e não sofrer danos? 



 

132 
 

Estes e outros questionamentos dominavam a sua mente e ele tinha medo de morrer 

por questionar a onipotência e a essência de Deus, então ele se apegou à fé dos dogmas 

eclesiásticos professados pela Igreja Católica (AGOSTINHO, 2015). 

Para Agostinho, seus pensamentos e seus questionamentos eram pecaminosos, mas, 

ao mesmo tempo, eles não o deixavam e só aumentavam. Percebemos no livro Confissões a 

sinceridade de seu coração, mas também que as suas dúvidas são as mesmas de muitos até hoje. 

Outro teólogo, agora protestante, que também começou a especular o Problema do Mal 

foi João Calvino, porém ele disse que não viu proveito algum em tais questionamentos. 

 

Como, porém, o Diabo haja sido criado por Deus, lembremo-nos de que esta 

malignificência que lhe atribuímos à natureza procede não da criação, mas da 

depravação. Tudo quanto, pois, ele tem [ele] de condenável, por [sua] 

defecção e queda sobre si avocou. Pois que, por isso a Escritura nos adverte, 

para que não venhamos, com crermos que [ele] há provindo de Deus tal [qual 

é agora], a atribuir ao próprio Deus [o] que Lhe é absolutamente estranho. Por 

esta razão, Cristo declara [Jo 8.44] que Satanás, quando profere a mentira, fala 

do que lhe é próprio [à natureza], e interpõe a causa: “porque não permaneceu 

na verdade”. De fato, quanto estatui que [Satanás] não há persistido na 

verdade, implica em que nela haja [ele] estado outrora e, quando [o] faz pai 

da mentira, isto lhe exime: a que não impute a Deus a falta de que a si foi [ele] 

próprio a causa. Mas, se bem que estas [considerações] foram expressas de 

forma sucinta e não com tanta clareza, a isto, no entanto, são mais do que 

suficientes, que de toda cavilosa insinuação se vindique a majestade de Deus. 

E que proveito nos há em conhecermos dos seres diabólicos ou mais, ou para 

outro fim? (CALVINO, 1985, p. 191, v. 1) 

 

 

Calvino, ao questionar o Mal, apresentado na figura de Satanás ou do Diabo, atribui 

sua origem à depravação, isto é, à desobediência conforme a interpretação bíblica que também 

é apresentada pela Doutrina Batista e por isso conclui que não há proveito algum em querer 

conhecer algo sobre o Mal, pois os ensinamentos doutrinários não lhes são suficientes. 

Diante dos questionamentos destes dois grandes teólogos cristãos, percebemos que, a 

partir da doutrina da Trindade, o Problema do Mal gera uma dúvida na mente do cristão que 

tenta entende-lo e podemos dizer que é a dúvida de todos os seres humanos, mas que ela se 

encerra nos dogmas ou, conforme estou apresentando nesta tese, na Doutrina Batista. 



 

133 
 

Na Teologia Batista, assim como na Protestante, a origem do Mal e o Problema do 

Mal, são atribuídos ao texto que se encontra em Gênesis 3 e que é mais conhecido pelo título A 

queda do homem. 

A interpretação dada a este texto é a de que o casal (Adão e Eva) desobedeceram a 

Deus e assim o Mal entrou no mundo. Entretanto esse Mal é um sinônimo para a palavra pecado, 

ou seja, ao pecar, o casal permitiu que o Mal entrasse no mundo e na natureza humana. 

O pensamento, então, passa a ser o de que todo o ser humano é pecador, pois o pecado 

entrou no mundo por intermédio de Adão e Eva, conforme o apóstolo Paulo cita em Romanos 

5.12 ao dizer: “Portanto, assim como por um homem entrou o pecado no mundo, e pelo pecado, 

a morte assim também a morte passou a todos os homens porque todos pecaram” (BÍBLIA 

SAGRADA, 2008). 

Paulo estava escrevendo uma carta à comunidade cristã em Roma e nela, ele explica, 

entre outros assuntos, a questão da Lei de Moisés e da graça em Cristo, através da sua morte e 

ressurreição. Ele apresenta suas argumentações para falar sobre a vida eterna, a vida após a 

morte e diz que todo ser humano é pecador por causa do que consta no texto de Gênesis 3, ou 

seja, por causa do pecado de Adão e Eva. 

Não irei me aprofundar nos assuntos referentes a redenção, remissão, condenação, etc., 

pois não é o meu objeto de estudo, mas é importante destacar que o apóstolo Paulo apresentou, 

em sua doutrina, que o Mal presente no mundo surgiu com o pecado de Adão e Eva. Porém, a 

questão principal desta tese não é apresentada, nem respondida com essa doutrina, pois o Mal 

foi criado por Iahweh e isto demonstra que a Teologia Batista segue a mesma linha de 

interpretação e compreensão do apóstolo Paulo e, também, não apresenta resposta, pois como 

consta em sua Declaração Doutrinária diz que: 

 

No princípio, o homem vivia em estado de inocência e mantinha 

perfeita comunhão com Deus. Mas, cedendo à tentação de Satanás, num 

ato livre de desobediência contra seu Criador, o homem caiu no pecado 

e assim perdeu a comunhão com Deus e dele ficou separado. Em 

consequência da queda de nossos primeiros pais, todos somos, por 

natureza, pecadores e inclinados à prática do Mal. Mas o mal praticado 

pelo homem atinge o seu próximo. O pecado maior consiste em não crer 

na pessoa de Cristo, o filho de Deus como salvador pessoal como 

resultado do pecado, da incredulidade, da desobediência do homem 

contra Deus, ele está sujeito à morte e à condenação eterna, além de se 

tornar inimigo do próximo e da própria criação de Deus. Separado de 

Deus, o homem é absolutamente incapaz de salvar-se a si mesmo e 



 

134 
 

assim depende da graça de Deus para ser salvo. (FERREIRA, 2009, p. 

65) 

 

 

Esta declaração doutrinária a respeito do pecado, que a Convenção Batista Brasileira 

apresenta, se encontra baseada em textos bíblicos30 cujas interpretações se referem ao pecado 

como sendo o Mal envolvendo, nos escritos bíblicos, a origem e o Problema do Mal, de forma 

bem superficial. 

Esta interpretação se refere à desobediência que resulta na perda da comunhão com 

Iahweh, conforme consta em Gênesis 3.9,10 e 3.22-24, ou seja, a separação entre o ser humano 

e o seu criador. Entretanto no livro Comentários à Declaração Doutrinária da Convenção 

Batista Brasileira há explicações sobre os termos abordados e apresentados nela, como é o caso 

da Palavra pecado, onde o Dr. Zaqueu Moreira de Oliveira diz que: 

 

Não há referência no texto da Declaração à etimologia de termos 

traduzidos como pecado, tanto no Antigo como no Novo Testamento, 

incluindo aqueles que significam transgressão (pasha’ e ma’al), 

maldade (ra’a) e, de modo especial, o afastamento do plano de Deus 

para a vida do homem, ou seja, errar o alvo (chata’, no Antigo 

Testamento e amartia, no Novo Testamento). O ensinamento da 

Palavra de Deus a respeito do pecado, como desvio do homem da razão 

de ser da própria criação, é muito claro em inúmeras passagens bíblicas 

sobre o assunto. Pode-se perceber o relacionamento entre este “errar o 

alvo” e a separação de Deus. (OLIVEIRA, 2009, p. 66) 

 

 

O professor e pastor Oliveira faz alguns comentários para explicar melhor os termos 

existentes na Declaração Doutrinária da Convenção Batista Brasileira, porém ele relaciona em 

todo seu artigo (páginas 65 a 69) explicações para demonstrar que o pecado afasta o ser humano 

de Deus e passa a fazer parte da natureza humana afetando o seu relacionamento e comunhão 

com o próximo também. 

                                                           
30 Gênesis 2.15-17; 3.8-10; Eclesiastes 7.29; Gênesis 3; Romanos 5.12-19; Efésios 2.12; Romanos 3.23; Gênesis 

3.12; Romanos 5.12; Salmo 51.15; Isaías 53.6; Jeremias 17.5; Romanos 1.18-27; 3.10-19; 7.14-25; Gálatas 3.22; 

Efésios 2.1-3; Salmo 51.4; Mateus 6.14,15; Romanos 8.7,22; Mateus 6.14,15; 18.21-35; 1Coríntios 8.12; Tiago 

5.16; Romanos 5.12-19; 6.23; Efésios 2.5; Gênesis 3.18; Romanos 8.22; 3.20,23; Gálatas 3.10,11; Efésios 2.8,9. 



 

135 
 

A ênfase dada a essa linha de interpretação teológica é compreensível porque a 

denominação Batista, assim como os demais protestantes, apresenta a redenção e a remissão 

em Cristo como sendo a única forma do ser humano se religar a Deus e ter a vida eterna. Porém, 

continua não havendo uma explicação sobre o Mal e o Problema do Mal. 

Os protestantes, em suas mais diversificadas ramificações, incluindo os Batistas, 

entendem que há um mal que se encontra sob a responsabilidade do ser humano e isto gera a 

ideia de que há uma batalha espiritual entre este e as forças do Mal, conforme Calvino apresenta: 

 

Isto, ademais, nos deve incender a perpétua luta contra o Diabo: que, 

por toda parte, é [ele] dito o Adversário de Deus e nosso [adversário]. 

Ora, se temos a glória de Deus no coração, como devêramos, impõe-se-

nos lutar com todas as forças contra esse que se lhe empenha à extinção. 

Se fomos animados a assetar o Reino de Cristo, como se faz de mister, 

necessário é travemos inconciliável luta com esse que à ruína lhe 

conspira. Por outro lado, se nos tange algum cuidado de nossa salvação, 

nem paz, nem tréguas devemos ter com esse que à sua destruição ciladas 

está continuamente a armar. Aliás, tal se descreve [ele] em Gênesis, 

capítulo III, onde detrai o homem da obediência que devia a Deus, para 

que, a um tempo, não só da justa honra despoje a Deus, mas ainda ao 

próprio homem precipite na ruína. Tal também nos Evangelistas, onde 

é designado de inimigo e se diz semear joio para corromper a semente 

da vida eterna [Mt 3.25, 28]. (CALVINO, 1985, pp. 190-191, v. 1) 

 

 

Calvino enfatiza que há uma exigência de que o cristão tenha que travar uma batalha 

contra o Mal que é o Diabo, porém ele envolve neste, as questões morais e psicológicas que o 

ser humano possui como: mentira, ódio, contenda e etc.. Ele faz isto porque vê que a natureza 

humana está corrompida pelo pecado conforme ele interpreta o texto de Gênesis 3. 

Esta batalha que os cristãos acreditam que precisam travar, como João Calvino diz, 

parece ser uma perpétua luta, e ela gera inúmeras dúvidas e suposições, seja em como lutar ou 

contra quem ou em quais momentos. Todavia, há uma questão além desta batalha espiritual que 

não podemos deixar passar despercebido que é a respeito da oposição existente entre o Diabo e 

Iahweh. 

Os Batistas acreditam na existência de um único e soberano Deus, mas que é triuno, 

conforme já vimos na Declaração Doutrinária da Convenção Batista Brasileira. Ele é 

onipotente, onipresente, onisciente e o criador de todas as coisas e isto faz com que o Mal fique 

oculto e sem resposta quanto à sua origem, conforme já expressei. 



 

136 
 

Todavia, mediante a interpretação que muitos cristãos fazem do texto que se encontra 

em Efésios 6.12, onde o apóstolo Paulo diz que o cristão precisa lutar contra os principados, 

potestades, príncipes das trevas, ou seja, as hostes malignas, continua levantando 

questionamentos quanto ao Mal e o Problema do Mal. 

Essa compreensão a respeito de uma batalha espiritual entre o ser humano e o 

numinoso, nos leva a questionar a doutrina da Trindade, levando a questão da interpretação de 

compreensão desta como sendo algo que vem da parte do ser humano, pois como o monge 

beneditino Anselmo Grün diz: “o mal é assunto que toca as pessoas” (GRÜN, 2021, p. 7). 

Percebemos, então, que a questão do Mal e desta batalha contra ele envolve questões 

psicológicas que são atribuídas e resumidas no pecado. Entendemos que, para compreendermos 

o Problema do Mal, temos que analisar como o ser humano o compreende e para isto temos que 

nos aprofundar nos arquétipos e no inconsciente conforme Jung fez ao apresentar a 

Quaternidade. 

 

 

5.2 Quaternidade segundo Carl Gustav Jung 

 

Machoń, ao abordar o tema Deus: da Trindade para a Quaternidade, em seu livro, 

apresenta, das páginas 227 a 230, algumas críticas a Jung porque este apresenta a Quaternidade 

na Trindade. 

Entre alguns pontos destacados por Machoń, há citação a respeito de teólogos e 

pesquisadores que criticaram Jung e sua argumentação a respeito da Quaternidade, inclusive 

chamando Jung de irracional e dizendo que ele desprezou a filosofia grega (MACHOŃ, 2016). 

 

Essa unilateralidade da posição junguiana – e não acusação de que ele 

não representa o entendimento canônico dos dogmas cristãos, – que 

negligencia claramente o aspecto racional e consciente, nos surpreende 

por meio da pesquisa comparativa. Certamente ele sabia que muitos 

dogmas como o Deus trino e triuno, surgiram em decorrência de 

discussões críticas, filosóficas e históricas e, de forma alguma, podem 

ser reduzidos a conteúdos pictóricos (MACHOŃ, 2016, pp. 228-229) 

 

 



 

137 
 

Segundo a compreensão de Machoń, Jung não atenta à liberdade de Deus e a sua 

transcendência como sendo algo importante, ou seja, ele acredita que Jung interpreta o 

Cristianismo por sua ótica em busca de obter “a atenção das pessoas contemporâneas” 

(MACHOŃ, 2016, p. 227). 

Esta crítica de Machoń e outras de alguns teólogos e pesquisadores é compreensível e 

o próprio Jung sabia que elas existiam. Contudo, ele as entendia e as respeitava, por isso, 

inúmeras vezes ele explicou que não fazia teologia, mas analisava a teologia à luz da Psicologia 

Complexa. 

 

Tenho a impressão de que é difícil para o teólogo penetrar na ideia de 

um empírico. O que para o teólogo são realidades espirituais, para o 

empírico são expressões da natureza psíquica, que no fundo é 

essencialmente desconhecida. O empírico não pensa de cima para 

baixo, a partir de pressupostos metafísicos, mas ele vem de baixo, do 

mundo dos fenômenos, e precisa, com sua limitação da mente 

consciente, contentar-se em entender os processos psíquicos por 

imitação. É nisso que se baseia também a minha terapia. (JUNG, 2002, 

p. 209, v. 1) 

 

 

Esta parte da carta que Jung enviou ao Pastor Lic. Ernst Jahn, em 07.09.1935, é uma 

explicação que ele faz sobre a sua pesquisa empírica, onde demonstra que ele parte de uma 

análise terapêutica da compreensão de como as pessoas entendem as questões espirituais e por 

isso diz que sua pesquisa parte de baixo. 

Em várias outras cartas, como também em outras obras, Jung explica que sua análise 

a respeito de assuntos religiosos é psicológica e ele dá essas explicações porque foi muito 

criticado. Por causa dessas críticas é que Jung diz se sentir responsável em se esforçar para 

apresentar cientificamente os fatos que são compreendidos empiricamente, pois entendia que 

assim era possível provar a importância dos dogmas cristãos (JUNG, 2002, v. 1). 

Por ter conhecimento desse esforço de Jung, von Franz escrevendo sobre os arquétipos, 

na Conclusão do livro O Homem e seus Símbolos, comenta sobre um alerta importante que Jung 

faz para compreender os arquétipos que é entender a inter-relação entre matéria e a psique nos 

fenômenos da vida. 

 



 

138 
 

Em outras palavras, os arquétipos não apenas se ajustam a situações exteriores 

(tal como os padrões animais de comportamento se ajustam ao seu meio), mas, 

no fundo, tendem a manifestar-se em um “arranjo” sincronizado que inclui 

tanto a psique quanto a matéria. No entanto, essas constatações contentam-se 

apenas em sugerir alguns caminhos a serem percorridos no futuro dessas 

investigações dos fenômenos da vida. Jung achava que deveríamos, de início, 

aprender ainda muito mais a respeito da inter-relação dessas duas áreas 

(matéria e psique) antes de nos lançarmos em uma série de especulações 

abstratas a seu respeito. (JUNG, 2016b, p. 427) 

 

 

Nesta citação, von Franz explica que os arquétipos, para serem compreendidos, 

precisam estar sincronizados com a psique, pois este é o caminho que Jung percorreu em suas 

pesquisas cujo objetivo era investigar os fenômenos da vida. Além disso, ela diz que antes de 

falarmos qualquer coisa sobre os arquétipos devemos aprender muito a respeito da inter-relação 

existente entre a matéria e a psique e é o que tenho feito nesta pesquisa. 

Ao falar sobre a Ciência e o Inconsciente, von Franz, demonstra que, para Jung, as 

ideias que o ser humano tem e, até mesmo, as descobertas cientificas ajudam a abrir conexões 

que, até determinado momento, eram ininteligíveis, o que permite que ele “penetre mais 

profundamente no mistério da vida” (JUNG, 2016, p. 428). Desta forma, Jung começa a 

explorar e assimilar o inconsciente partindo do seu próprio, onde é possível compreender que a 

doutrina da Trindade é uma experiência mística de natureza arquetípica. 

 

Imagens dogmáticas, como a Trindade, são arquétipos transformados em 

ideias abstratas. Existe ainda grande número de experiências místicas na 

Igreja, cujo caráter arquetípico encontra-se bastante visível; entretanto, às 

vezes, lá se encontram elementos heréticos ou pagãos. (JUNG, 2013k, p. 116, 

OC 18/1, § 222) 

 

 

Em sua resposta ao Dr. Browne, na terceira conferência realizada no Institute of 

Medical Psychology, Jung explica o motivo pelo qual não vê distinção entre formas arquetípicas 

e formas místicas. 

Jung utiliza o dogma da Trindade para explicar os arquétipos que as imagens 

dogmáticas contêm e faz isso porque sabe que tal interpretação ou compreensão “é uma visão 



 

139 
 

que escapa à ideia da Trindade, uma experiência mística de natureza arquetípica” (JUNG, 

2013k, p. 116, OC 18/1, § 221). 

Conforme eu disse anteriormente, essa linha de interpretação apresentada por Jung lhe 

gerou muitas críticas por parte de teólogos e religiosos e, até nos dias de hoje, há muitos que 

discordam de Jung, inclusive no meio Batista. 

Para entendermos melhor a linha de pensamento de Jung, ao tratar sobre a 

Quaternidade na Trindade, temos também Aniela Jaffé que, na apresentação do livro Memórias, 

Sonhos e Reflexões, comenta a respeito do conceito junguiano de religião e explica como foi 

que o psicólogo suíço vivenciou e solucionou os problemas teológicos que enfrentou. 

 

O conceito junguiano de religião difere em muitos pontos importantes 

do cristianismo tradicional, principalmente no tocante à resposta ao 

problema do mal e à concepção de deus, que não é somente o “protetor” 

ou o “bom Deus”. Do ponto de vista do cristianismo dogmático, Jung 

era um outsider. Apesar de sua fama mundial, os críticos de sua obra 

sempre o fizeram sentir assim. Ele aguentou tal oposição e nas linhas 

deste livro encontramos aqui e ali vestígios desse desapontamento ao 

constatar que suas ideias religiosas não foram totalmente 

compreendidas. Por mais de uma vez ele demonstrou sua decepção 

resmungando: “Na Idade Média eu teria sido queimado!  (JUNG, 2016, 

p. 21) 

 

 

Aniela Jaffé, ainda informa que, após a morte de Jung (1961), os teólogos começaram 

a reconhecer a importância dele para a história eclesiástica. Apesar deste reconhecimento ter 

demorado, ele é louvável, pois, além de Jung ser um cristão, as suas obras mais importantes 

“tratam dos problemas religiosos do homem cristão” (JUNG, 2016, p. 21). 

Jung interpretava esses assuntos do ponto de vista da Psicologia e sua interpretação 

psicológica estava no limite das perspectivas teológicas. Em suas obras, Jung sempre fala sobre 

a imagem de Deus na alma humana (JUNG, 2016), o que demonstra que ele fala como um 

religioso e também como uma pessoa que quer respostas aos seus questionamentos e isto ele 

faz como um empírico. 

Apesar de tantas críticas que recebeu e ainda recebe, por parte dos teólogos, Jung 

nunca escreveu suas obras com a finalidade de menosprezar a Teologia ou a Religião Cristã, o 



 

140 
 

seu intuito é que seus leitores entendam e percebam que, dentro da alma humana, há “uma 

imagem de Deus de traços análogos” (JUNG, 2016, p. 22). 

É isto que estou apresentando nesta tese até o presente momento, ou seja, estou 

apresentando um diálogo partindo da Teologia Batista, em relação ao Problema do Mal, com a 

Psicologia Complexa. Mas, para nos aprofundarmos ao tema Quaternidade, é necessário que 

tenhamos essa imagem de Deus em nossa alma e já vimos que os conceitos de alma e psique 

para a Teologia Batista são totalmente diferentes dos conceitos utilizados por Jung. Porém, 

agora, irei apresentar algumas diferenças realizando algumas exegeses de textos bíblicos, 

segundo a minha interpretação. 

A palavra alma traduzida para o grego (psyche), para a Teologia Batista é uma parte 

da criação angelical, pois a palavra alma31, no hebraico, tem a conotação de ser preexistente, 

mas encontra-se presa no corpo humano (físico), porém na morte ela retorna a Deus 

(CHAMPLIN; BENTES, 1995, v. 5), conforme consta em Eclesiastes 12.7. 

A tradução da palavra hebraica rûah (que no grego pode ser psyche ou pneuma32) para 

sopro de Deus ou espírito de Deus, vem da interpretação do texto que se encontra em Gênesis 

2.7, onde consta que o hálito33 de Deus gerou a vida ao ser humano, mas que é diferente da 

alma para a Psicologia, porém na Teologia Batista esta conotação psicológica para alma não é 

explicada. 

Entretanto, esta palavra pode ter outras traduções como: sendo um homônimo que 

designar o ar, um dos quatro elementos (Gênesis 1.2); o vento que sopra (Êxodo 10.13 e 19); o 

espírito da vida (Salmo 78.39; Gênesis 7.15); o que remanesce do ser humano após a morte 

(Eclesiastes 7.7); a inteligência divina que emana de Iahweh sobre os profetas quando 

profetizavam (Números 11.17 e 25; 2Samuel 23.2); intenção ou desejo (Provérbios 20.11; Isaías 

19.3) e etc. (MAIMÔNIDES, 2018). 

O Rabi Maimon ainda explica que este termo rûah, ao ser atribuído à Iahweh deve ser 

explicado, em cada passagem, “de acordo com o seu contexto” (MAIMÔNIDES, 2018, p. 96) 

e é partindo desta liberdade para a interpretação que a Teologia Batista conceitua e define o 

vocábulo rûah.  

                                                           
31 xwr – rûah – vento, sopro, mente. (HARRIS, 1998) 
32 Πνευμα – vento, respiração, sopro. (VINE; UNGER; WHITE JR., 2006) 
33 xwr vpn – nephesh rûah – vida, alma, criatura. O sopro da vida. (HARRIS, 1998) 



 

141 
 

Para Jung a alma é uma atitude interior, é o comportamento de um ser humano em 

relação aos processos psíquicos internos. A palavra psyche para Jung está inserida dentro dos 

vários sistemas do pensamento e ela é determinada pelos fundamentos categoriais e as 

premissas teóricas. (PIERI, 2002) 

Ao falar sobre o homem Ocidental, Jung demonstra que há uma desvalorização 

generalizada da alma no Ocidente, pois falar de realidade da alma é considerado um 

psicologismo (JUNG, 2012). Contudo, se a alma não tem tanta importância, ou nenhuma, como 

a Teologia Batista apresenta, Jung diz que isto faz com que “a vida religiosa se congela em pura 

exterioridade e formalismo” (JUNG, 2012d, p. 21, OC 12, § 11), por isso é importante 

compreender que, para Jung, a alma: 

 

Possui a dignidade de um ser que tem o dom da relação consciente com 

a divindade. [...] Seria uma blasfêmia afirmar que Deus pode 

manifestar-se em toda parte, menos na alma humana. Ora, a intimidade 

da relação entre Deus e a alma exclui de antemão toda e qualquer 

depreciação desta última. (JUNG, 2012d, p. 22, OC 12, § 11) 

 

 

Jung demonstra que falar sobre a doutrina da imortalidade da alma como sendo 

superior à mortalidade do corpo humano ou do homem mortal não pode ser apenas um dogma 

imposto, mas que, deve haver uma possiblidade de relação entre Deus e a alma, cuja formulação 

psicológica desta correspondência é o que ele denomina “o arquétipo da imagem de Deus” 

(JUNG, 2012d, p. 22, OC 12, § 11). 

Neste caso, mediante a compreensão de que a alma é uma correspondência do 

arquétipo da Imago Dei na vida humana, é possível entender que a Quaternidade de Jung, 

segundo a doutrina da Trindade, também se manifesta na alma humana, pois a Quaternidade 

também é um arquétipo. 

Em uma carta enviada como resposta a um teólogo protestante, em 1940, o Jung diz 

que é o inconsciente do homem moderno, sem religião, que substitui o dogma da Trindade pelo 

da Quaternidade e ele, como psicólogo analista e intérprete, apenas entendeu o que o seu 

paciente estava sonhando. 

 



 

142 
 

A ideia fundamental de meu escrito é mostrar que o inconsciente do 

homem moderno arreligioso (além de outras coisas) substituiu o Dogma 

da Trindade pelo simbolismo da quaternidade. É impossível tal 

demonstração sem recorrer ao método da psicologia comparada e da 

história comparada das religiões. O aparato comparativo também não 

pode ser encontrado, por sua própria índole, na esfera do pensamento 

cristão tradicional, mas só nas correntes do pensamento pagão e 

gnóstico e da filosofia da natureza, que subsistiram a partir das fontes 

neoplatônicas e neopitagóricas do sincretismo helenístico (em parte 

através da tradição árabe), até plena Idade Média. (JUNG, 2012c, p. 

122, OC 11/6) 

 

 

Nesta carta, Jung explica que ele não tem a intenção de propagar uma doutrina da 

Quaternidade, pois ele não queria criar uma nova doutrina, mas que ele queria provar que, para 

o ser humano moderno, quando a concepção religiosa se perde, ela é substituída por símbolos 

mais antigos e que isto é realizado mediante os acontecimentos da época. 

Jung está dizendo que o que levou o ser humano, seja religioso ou sem religião, a 

substituir a doutrina da Trindade pela Quaternidade foi a omissão sobre alguns assuntos 

importantes e entre eles está o que é em relação ao Problema do Mal e o direcionamento deste 

para o próprio ser humano que a doutrina da Trindade apresenta. 

Esta substituição não ocorreu por meio de um Concílio Ecumênico ou Herege, mas ela 

foi ocorrendo por causa do símbolo da doutrina da Trindade, passando dos símbolos do Pai, do 

Filho e do Espírito Santo, chegando até à Sophia (sabedoria) e esta, depois, sendo representada 

pela Virgem Maria, cujo símbolo de ambas é o de ser a Mãe de Deus. 

 

As interpenetrações de propriedades e conteúdos são típicas, não só dos 

símbolos em geral, mas também da semelhança essencial dos conteúdos 

simbolizados. Sem esta última, seria impossível a mútua interpenetração. É 

por isso que no conceito cristão da Trindade encontramos a interpenetração 

mediante a qual o Pai aparece no Filho, o Filho no Pai, o Espírito Santo no Pai 

e no Filho, ou estes dois naquele, em sua qualidade de Paráclito. A passagem 

do Pai para o Filho e do seu aparecimento em determinado momento 

representa um elemento temporal, ao passo que o elemento espacial seria 

personificado pela Mater Dei (Mãe de Deus). A qualidade de mãe era 

originariamente um atributo do Espírito Santo, que um grupo de cristãos dos 

primeiros tempos chamou de Sophia-Sapientia. Não era possível extirpar de 

todo esta propriedade feminina, e ela perdura ligada, pelo menos ao símbolo 

do Espírito Santo: a columba spiritus sancti (a pomba do Espírito Santo). Mas 

no dogma, a quaternidade falta por completo, embora apareça no simbolismo 

da igreja primitiva. Reporto-me à cruz de braços iguais (dita cruz grega) que 

se acha encerrada no círculo, ao Cristo triunfante com os quatro evangelistas, 



 

143 
 

ao tetramorfo etc. Na simbólica eclesiástica posterior aparecem a rosa 

mystica, o vas devotionis, o fons signatus e o hortus conclusus como atributos 

da Mater Dei e da terra espiritualizada. (JUNG, 2012, p. 94, OC 11/1, § 126) 

 

 

Ao comentar sobre o sonho de um paciente cristão e citar o símbolo do mandala, Jung 

se aprofunda em suas explicações para explicar como a Quaternidade já estava presente na 

doutrina da Trindade e ele demonstra em que momento a Quaternidade passa a se referir à Mãe 

de Deus, ou seja, ela apenas se faz presente. Isto significa que ela não é imposta, pois ela é 

preexistente, ou seja, ela é um arquétipo. Mesmo assim, ela não é apresentada e aceita pela 

teologia eclesiástica cristã, muito menos, pela Doutrina Batista. 

Mesmo com esta explicação de forma bem detalhada, houve teólogos, e ainda há, que 

não concordam com esta percepção. Dentre esses há Tillich que apresenta, em sua Teologia 

Sistemática, sua refutação quanto à Quaternidade, principalmente em relação à Mãe de Deus, 

demonstrando que não há espaço para qualquer tipo de diálogo se houver algum pensamento 

que possa sugerir a possibilidade da existência de algum número além do três na Trindade. 

 

O poder simbólico da imagem da Virgem Maria desde o quinto século em 

diante até nossos dias levanta uma pergunta para o protestantismo que 

eliminou radicalmente esse símbolo na luta da Reforma contra todos os 

mediadores humanos entre Deus e o homem. Nesse expurgo o elemento 

feminino na expressão simbólica de nossa preocupação última foi amplamente 

eliminado. O espírito do judaísmo com seu simbolismo exclusivamente 

masculino prevaleceu na Reforma. Sem dúvida, esse foi um dos motivos para 

o grande sucesso da Contra-Reforma sobre a Reforma que originalmente era 

vitoriosa. Isso deu origem dentro do próprio protestantismo a imagens de Jesus 

bastante efeminadas no pietismo; é também o motivo de muitas conversões às 

igrejas grega ou romana, e igualmente é responsável pela atração do 

misticismo oriental em muitos humanistas protestantes. 

É muito improvável que o protestantismo venha a fazer uma reavaliação do 

símbolo da Virgem Maria. Como mostra a história da religião como um todo, 

um símbolo concreto desse tipo não pode ser re-estabelecido em seu poder 

genuíno. O símbolo religioso pode se converter num símbolo poético, mas 

símbolos poéticos não são objetos de veneração. A questão só pode ser se há 

no simbolismo genuinamente protestante elementos que transcendam a 

alternativa masculino-feminino e que sejam capazes de ser desenvolvidos 

contra o simbolismo determinado unilateralmente pelo elemento masculino. 

(TILLICH, 1987, p. 609) 

 

 



 

144 
 

Tillich, ao apresentar a sua visão teológica a respeito da Trindade e sobre o elemento 

masculino presente no judaísmo, em comparação com a Quaternidade e a Mãe de Deus (Virgem 

Maria), deixa explícito que não há como haver este número quatro, muito menos em referência 

a uma mulher. 

Em sua Teologia Sistemática, Tillich apresenta algumas respostas aos 

questionamentos referentes à existência do número três na Trindade e não o número quatro. 

Apesar dele demonstrar que tais questionamentos têm fundamentos histórico e sistemático e 

que houve uma tendência à Quaternidade, por parte do pensamento teológico, ele também 

demonstra que todos partem da multiplicidade da manifestação divina. 

 

Se perguntarmos porque, apesar dessa abertura a números diferentes, 

prevaleceu o número “três”, parece muito provável que o três corresponde à 

dialética intrínseca da vida experienciada e, portanto, é o mais adequado para 

simbolizar a Vida Divina. A Vida foi descrita como sendo o processo de saída 

de si e retorno a si mesma. O número “três” está implícito nessa descrição, 

como já o sabiam os filósofos dialéticos. Referências ao poder mágico do 

número “três” não são convincentes porque outros números, por exemplo o 

número quatro, ultrapassam o três em valoração mágica. De qualquer maneira, 

nossa afirmação básica de que o simbolismo trinitário é dialético é confirmada 

pela persistência do número “três” nas fórmulas devocionais e no pensamento 

teológico. (TILLICH, 1987, pp. 608-609) 

 

  

Mesmo Tillich dizendo que não houve nada que impedisse que a Trindade se tornasse 

numa Quaternidade, ele termina sua argumentação enfatizando que a persistência do número 

três, na Trindade, tem ancoramento no pensamento teológico, isto é, na interpretação de textos 

da Bíblia Sagrada e na doutrina eclesiástica. 

Tillich não apresenta uma linha de pensamento baseando-se nos arquétipos e seus 

símbolos na história da religião, mas dentro da ótica doutrinária da Teologia Protestante, o que 

difere muito ao que Jung apresenta. 

Jung entende que esta percepção, do quarto elemento ser direcionado à Mãe de Deus 

e a tantos outros tópicos, é proveniente da percepção dos símbolos e das imagens arquetípicas, 

conforme ele explica: 

 



 

145 
 

Podemos tratar exaustivamente do problema do quarto elemento, como vimos 

no capítulo anterior, sem que seja preciso renunciar à linguagem religiosa. Por 

meio de figuras metafísicas. Pode-se descrever, projetivamente, de que modo 

se completou a Trindade, formando uma quaternidade. Isto faz com que a 

descrição adquira plasticidade e vigor. Estas afirmações, no entanto, podem e 

devem, por razões de ordem científica, reduzir-se ao homem e à sua 

psicologia, pois se trata de produtos de inteligência humana, aos quais é lícito 

atribuir qualquer validez metafísica. São principalmente projeções de 

processos psíquicos; não sabemos, porém, em que consistem, visto que 

encontram num domínio inconsciente e inacessível ao homem. Em todo caso, 

a Ciência não pode trata-los senão como projeções, pois se não o fizesse 

estaria renunciando à sua autonomia. Como não se trata de fantasias de um 

indivíduo isolado, mas de um fenômeno de natureza coletiva, pelo menos no 

que se relaciona com a trindade, é forçoso admitir que a evolução da ideia 

trinitária constitui um processo coletivo que se prolonga ao longo de séculos, 

isto é, um processo de diferenciação da consciência que se estende por 

milênios. (JUNG, 2013f, pp. 88-89, OC 11/2, § 268) 

 

 

Nesta citação Jung está explicando como o quarto elemento é um fenômeno da 

natureza coletiva, resultante da evolução da ideia trinitária que ocorre por vários séculos ou 

milênios. Assim, a Quaternidade não é criação ou fantasia humana, mas uma compreensão 

humana para expressar a manifestação de certos fenômenos e que se prolonga ao longo dos 

séculos em um processo coletivo, ou seja, a Quaternidade é um arquétipo. 

A partir do indivíduo e do símbolo arquetípico que Jung atribui à doutrina trinitária, 

tornando-a em um quarto elemento, é que ele demonstra que a questão da Quaternidade para a 

Psicologia Complexa se concentra no Problema do Mal. 

 

Não posso deixar de chamar a atenção para o interessante fato de que, 

enquanto a fórmula do inconsciente representa uma quaternidade, o 

simbolismo cristão central é o da Trindade. Não há dúvida de que, 

estritamente falando, a fórmula cristã ortodoxa não é de todo completa, 

por faltar à Trindade o aspecto dogmático do princípio do mal, embora 

este leve uma existência separada, mais ou menos precária, sob a forma 

do demônio. Seja como for, a Igreja não exclui, ao que parece, uma 

relação interna do demônio com a Trindade. A respeito disto, uma 

autoridade católica se expressou da seguinte maneira: “Não se pode 

entender a existência de satanás a partir da Trindade” – “toda discussão 

a respeito do demônio que não se refira à consciência trinitária de Deus 

constitui uma falha em relação à verdadeira realidade”. Segundo esta 

concepção, o demônio tem personalidade e liberdade absolutas. Por 

isso, ele pode ser a “contrapartida de Cristo” verdadeira e pessoal. 

“Aqui se revela uma nova liberdade da essência de Deus: por ser livre, 

Ele tolera o demônio a seu lado e permite que seu reino exista para 

sempre”. “A ideia de um demônio poderoso é incompatível com a 



 

146 
 

representação de Javé, mas não com a representação trinitária. No 

mistério do Deus em três pessoas, se revela uma nova liberdade divina 

nas profundezas de seu ser, que também possibilita a ideia de um 

demônio pessoal junto a Deus e contra ele”. Por conseguinte, o demônio 

tem uma personalidade autônoma, liberdade e eternidade e possui estas 

qualidades metafísicas em comum com a divindade, de tal modo que 

pode, inclusive existir contra Deus. De acordo com isto, não se poderia 

negar que a relação do demônio com a Trindade e mesmo sua 

pertinência (negativa) constituem uma ideia católica. (JUNG, 2012, pp. 

78-79, OC 11/1, § 103) 

 

 

Nesta citação, Jung está explicando que a ideia do Mal ou de um demônio na Trindade 

se torna possível só pelo fato da personalidade autônoma que é atribuída ao Diabo e por ele ser 

tão poderoso para existir como um ser contra o Deus onipotente (Iahweh). 

Esta explicação sobre a inclusão do demônio na Quaternidade, ao invés da Sofia ou da 

Virgem Maria, que Jung apresenta não é algo novo ou moderno. Pois, como ele demonstra, a 

presença do demônio na Quaternidade é algo antigo e por isso como ele afirma que “os homens 

sempre precisaram de demônios e nunca puderam prescindir dos deuses” (JUNG, 2014, p. 82, 

OC 7/1, § 110). 

Para entendermos melhor, devemos lembrar que, segundo Jung, o conceito de Deus 

para o ser humano é apenas uma força psicológica necessária, “de natureza irracional, que 

absolutamente nada tem a ver com a questão da existência de Deus” (JUNG, 2014, p. 83, OC 

7/1, § 110), ou seja, é uma imagem arquetípica (Imago Dei). 

Para Jung a ideia de um ser todo-poderoso, divino, assim como a Declaração 

Doutrinária da Convenção Batista Brasileira apresenta, existe em todo lugar, seja consciente ou 

inconsciente, pois o seu fundamento é arquetípico. 

Diante dessas colocações de Jung, posso responder à Tillich que a figura que poderia 

ser uma resposta à sua questão é a figura do Diabo, pois esta, sendo masculina, pode fazer parte 

da Trindade e neste caso teremos uma Quaternidade. Todavia, quero explicar isso melhor, 

realizando um diálogo com a Psicologia Complexa, pois não quero colocar este pensamento 

como sendo o que compõe algum elemento da Trindade. 

O que estou apresentando, vai ao encontro do que Jung cita a respeito do Problema do 

Mal dentro de uma ótica psicológica o que faz com que tanto a Psicologia, quanto a Teologia 

Batista tenham um amadurecimento psíquico e espiritual. 



 

147 
 

Afinal, como Jung diz: “onde há fé, ali também está presente a dúvida, e quanto mais 

direta e mais ingênua é a fé, tanto mais devastadoras são as ideias quando a primeira começa a 

eclipsar-se” (JUNG, 2013f, p. 110, OC 11/2, § 294). 

Assim como Jung comenta em seus escritos, desde o início desta obra estou 

demonstrando que não pretendo fazer uma apologia ou uma apologética, muito menos uma 

crítica à Teologia Batista e à sua doutrina. 

O que estou fazendo é manter viva a discussão que Jung iniciou para que tenhamos 

um enriquecimento espiritual e psicológico sobre o Problema do Mal e a Quaternidade na vida 

humana e para que eu possa aprofundar mais sobre este assunto é necessário que eu aborde a 

respeito do arquétipo na Quaternidade. Afinal, o Mal também é uma imagem arquetípica. 

Diante do que tenho apresentado, podemos entender que o Mal, para os Batistas, é 

apresentado conforme as interpretações realizadas em textos bíblicos, segundo o contexto 

vivido por quem os lê e ele é apresentado em temas teológicos. Todavia, os Batista não o veem 

como uma imagem arquetípica. 

Então para compreendermos melhor esses fenômenos que se manifestam e são 

atribuídos ao Diabo, precisamos compreender melhor os arquétipos na Quaternidade. 

 

 

5.3 Arquétipos na Quaternidade 

 

Jung percebe que pelos temas religiosos estarem constantemente em oposição aos 

fenômenos, demonstra que eles estão fundamentados em processos inconscientes e 

transcendentais e diz que “por isso, quando falamos de conteúdos religiosos, situamo-nos em 

um mundo de imagens que se referem a um determinado inefável” (JUNG, 2012b, p. 12, OC 

11/4, § 555) que são expressos por conceitos, imagens, figuras, comparações que não 

conseguem exprimir o transcendental, ou seja, são arquétipos. 

 

O arquétipo é praticamente sinônimo do conceito biológico de “padrão 

comportamental” (behaviour pattern). Mas como este designa 

principalmente fenômenos externos, escolhi o termo “arquétipo” para o 

“padrão psíquico” (psychic pattern). (JUNG, 2002b, p. 322, v. 2) 



 

148 
 

 

 

Em sua correspondência ao professor de Teologia G. A. van den Bergh von Eysinga 

(Holanda), enviada em 13.02.1954, Jung explica a respeito do conceito de arquétipo, pois 

muitos não compreendem esse conceito, principalmente quando ele é relacionado à temas 

teológicos. 

Ao se referir a Deus e aos assuntos relacionados a Deus, Jung diz que Deus pode ser 

compreendido na forma de um fato psíquico que ele denomina ser numinoso, mas também pode 

ser: 

 

Uma imagem verbal, um enunciado ou mitologema, baseado em 

pressupostos arquetípicos que, por sua vez, forma a base da estrutura da 

psique como imagens dos instintos (“instinctual pattern”). (JUNG, 

2002b, p. 422, v. 2) 

 

 

Escrevendo ao Pr. Dr. Jakob Amstutz, em 23.05.1955, Jung está explicando que, para 

ele, ao ouvir alguém pronunciar o nome Deus, está sendo pronunciado um termo de 

fundamentos e causas arquetípicas, pois os arquétipos são preexistentes e universais e 

pertencem a uma psique coletiva. 

É por isso que Jung vê na doutrina da Trindade a influência do arquétipo em sua 

formulação teológica de forma clara (JUNG, 2003, v. 3) e reconhece o quarto elemento da 

Quaternidade como um arquétipo também. 

 

Se estes arquétipos – conforme denominei os fatos preexistentes e 

preformadores da psique – forem considerados como “simples” 

instintos ou como demônios e deuses, isto em nada altera o fato de sua 

presença atuante. Mas faz grande diferença se os subvalorizarmos como 

“simples” instintos, ou os supervalorizamos como deuses. (JUNG, 

2003, p. 196, v. 3) 

 

 



 

149 
 

Respondendo ao Pr. Tanner, em carta enviada em 12.02.1959, Jung apresenta sua 

compreensão sobre a religião, religioso, dogmas e demais temas teológicos e explica que a 

Quaternidade é um fato empírico preexistente, independentemente dos nomes que lhe são 

atribuídos, ou seja, eles são arquétipos apresentados sob imagens arquetípicas no decorrer dos 

séculos. 

O arquétipo por fazer parte da vida instintiva da pessoa e se manifestar, na maioria das 

vezes, no inconsciente, torna-se difícil de ser entendido como fenômeno e isto ocorre porque 

segundo Jung “é impossível provar a existência dos arquétipos ou dos instintos, a não ser que 

eles mesmos se manifestem de maneira concreta” (JUNG, 2016, p. 402). 

 

O conceito de arquétipo [...] deriva de observação reiterada de que os 

mitos e os contos da literatura universal encerram temas bem-definidos 

que reaparecem sempre e por toda parte. Encontramos esses mesmos 

temas nas fantasias, nos sonhos, nas ideias delirantes e ilusões dos 

indivíduos que vivem atualmente. A essas imagens e correspondências 

típicas, denomino representações arquetípicas. Quanto mais nítidas, 

mais são acompanhadas de tonalidades afetivas vívidas [...]. Elas nos 

impressionam, nos influenciam, nos fascinam. Têm sua origem no 

arquétipo que, em si mesmo, escapa à representação, forma preexistente 

e inconsciente que parece fazer parte da estrutura psíquica herdada e 

pode, portanto, manifestar-se espontaneamente sempre e por toda parte. 

(JUNG, 2016, p. 402) 

 

 

Percebemos, nesta citação, o esforço de Jung em explicar melhor a respeito do 

arquétipo porque é comum haver um mal entendimento ao considera-lo como algo que tem um 

conteúdo determinado. O que é determinado é a imagem que surge do consciente e é atribuída 

ao arquétipo, por isso ele não pode ser limitado a uma imagem, pois ele é transcendente. 

Destarte vemos, que é impossível provar a existência dos arquétipos, porém à medida 

que eles se manifestam, as suas representações são apresentadas por imagens e símbolos. São 

essas representações arquetípicas manifestadas (símbolos e imagens), através de fenômenos 

religiosos, que levam o ser humano a definir para si o que é divino, espiritual, numinoso ou 

qualquer outro nome que receba. Contudo, devemos destacar que essas representações 

arquetípicas manifestadas não são o todo, mas apenas uma parte (JUNG, 2016) que constitui o 

inconsciente coletivo. 

 



 

150 
 

O inconsciente coletivo é uma parte da psique que pode distinguir-se de 

um inconsciente pessoal pelo fato de que não deve sua existência à 

experiência pessoal, não sendo, portanto, uma aquisição pessoal. 

Enquanto o inconsciente pessoal é constituído essencialmente de 

conteúdos que já foram conscientes e, no entanto desapareceram da 

consciência por terem sido esquecidos ou reprimidos, os conteúdos do 

inconsciente coletivo nunca estiveram na consciência e, portanto não 

foram adquiridos individualmente, mas devem sua existência apenas à 

hereditariedade. Enquanto o inconsciente pessoal consiste em sua maior 

parte de complexos, o conteúdo do inconsciente coletivo é constituído 

essencialmente de arquétipos. (JUNG, 2014c, p. 51, OC 9/1, § 88) 

 

 

Jung diz que os arquétipos são instintos expressos mentalmente e que são formas, não 

conteúdos (JUNG, 2003, v. 3). Essas formas instintivas influenciam as imagens que formamos 

e isto é o que ocorre quando falamos sobre a Trindade e também a respeito da Quaternidade, 

ou seja, o Problema do Mal. 

A essas imagens que o ser humano atribui definições por meio de imagens arquetípicas 

ou símbolos arquetípicos, faz com que ele passe a ter sua própria realização em relação à 

Trindade e também à Quaternidade. 

Diante disso, compreendemos que, tanto a Trindade e a Quaternidade, quanto o 

Problema do Mal, são apresentados por símbolos e imagens arquetípicos que influenciam as 

imagens que o ser humano denomina como sendo bem ou mal e que giram em torno dos temas 

teológicos cristãos. 

Sendo assim, percebemos que, para alguns intérpretes do meio Batista, o arquétipo da 

Quaternidade é o Diabo, o Satã ou qualquer outra coisa que o ser humano atribui como sendo 

mal, ruim, negativo, etc., mas não o unem à Trindade, nem explicam a respeito do Problema do 

Mal, nem sobre o sofrimento que há no mundo, relacionando-o à Quaternidade. Todavia, este 

assunto também é importante a ser analisado e é sobre ele que irei abordar no próximo capítulo. 

 

 

 

 

 



 

151 
 

CAPÍTULO VI 

 

PROBLEMA DO MAL E O SOFRIMENTO HUMANO 

 

Após eu comentar a respeito dos arquétipos na Quaternidade e entendermos que eles 

se manifestam a uma pessoa em forma de símbolos e de imagens arquetípicas da Imago Dei, 

podemos entender melhor as três pessoas da Trindade e o Mal e como estes fazem parte da 

Quaternidade segundo Jung. 

Entretanto, devo ressaltar que Jung deixa claro que ele não quer apresentar uma pessoa 

na Trindade, conforme já citei, mas ele quer fazer com que percebamos que o Mal (Diabo, Satã, 

demônio, etc.) está presente na essência de Iahweh, porém isto não tem sido percebido. 

Sendo assim, agora posso abordar a respeito do Problema do Mal e uni-lo ao tema 

Quaternidade porque, conforme vimos no capítulo anterior, entendemos que o mal é um 

arquétipo, algo preexistente e que se manifesta nos inconscientes coletivo e individual e que é 

denominado pelo ser humano através de imagens arquetípicas mediante antropomorfismos e 

antropopatismos. 

Pensar desta forma nos ajuda muito a compreender o arquétipo do Mal, pois é muito 

comum fazer certa confusão pensando que, ao apresenta-lo como um arquétipo, está sendo 

apresentado a origem do Mal. Só para lembrar, o arquétipo é algo preexistente e por isso não 

tenho abordado aqui sobre a sua origem, mas a respeito da percepção que se tem mediante certas 

manifestações. 

Apesar da filosofia se dedicar a explicar a respeito da origem do mal, ela só conseguiu 

dividi-lo ou subdividi-lo em vários tipos de mal (físico, psíquico, social, religioso, moral, etc.). 

Ela não conseguiu resolver o Problema do Mal e nem o Cristianismo conseguiu, porque o mal 

faz parte do numinoso e é preexistente. 

 

Toda a filosofia está marcada pelo problema da origem do mal. Mas sob a 

mesma designação de “mal” cabem muitos tipos de mal – o mal físico, o mal 

psíquico e também o mal moral – que em geral não distinguimos entre si, mas 

são completamente diferentes. É interessante começar por notar que, no 

passado, os grandes mitos explicativos do mal físico e do sofrimento, e até da 

morte, justificavam a origem do mal como uma transgressão, especificamente 



 

152 
 

uma transgressão moral. Essa transgressão, naturalmente seguida de castigo, 

era prévia a tudo o que dela advinha. (MACEDO, 2016, p. 56) 

 

 

O Dr. José Maria da Costa Macedo, em seu artigo A Origem do Mal, inicia fazendo 

esta explanação e ele, mesmo apresentando esta explicação, vê ser necessário iniciar falando 

sobre o pecado original. No livro de Gênesis, nos capítulos de 1 a 3, temos as narrativas 

mitológicas da Criação e da queda do homem, conforme já vimos no capítulo III desta pesquisa, 

e elas são entendidas pelos Batistas como sendo algo literal, assim como por muitos outros 

cristãos. 

Independentemente de como é feita a interpretação desses capítulos, percebemos que 

o mal já estava presente e isto pode ser visto por dois pontos simples que devem ser levados em 

consideração na interpretação destes capítulos: 1) tudo o que os Elohim fizeram (criaram) era 

bom34 (Gênesis 1.4, 10, 12, 18, 21 e 25) e no versículo 31 diz que tudo o que foi criado foi 

muito bom35. Então, tudo o que os Elohim criaram, teve o aval de qualidade de excelência. 

A partir do texto de Gênesis 2.4 a 3.24 é que surge o relato detalhado da criação do ser 

humano e do seu pecado, isto é, da sua desobediência, o que é denominado pela teologia 

judaico-cristã como sendo o pecado original ao qual o texto de Macedo faz referência. 

Contudo, quero salientar que no texto de Gênesis 3.1 é que surge uma figura 

interessante, criativa e mitológica, de uma serpente36 falante, inteligente e astuta. Toda esta 

descrição, é uma linguagem mítica, uma figura simbólica e arquetípica do mal, porque mediante 

o texto podemos entender que o mal era preexistente à criação do ser humano. 

Não há relato na Bíblia Sagrada sobre a origem do mal, há apenas alguns relatos como 

o de Isaías 14.12-15 que fala sobre o rei da Babilônia e que se refere ao monte dos deuses 

(mitologia babilônica) no qual o rei babilônico queria se assentar sobre ele (KAMP, 1987, p. 

                                                           
34 bwj – tôv – Esta raiz refere-se ao “bem” ou “à bondade” em seus sentidos mais amplos. O hebraico muitas vezes 

emprega tôv quando, em português, usamos uma palavra mais específica, tal como “belo” ou “caro”, 

“dispendioso”. (HARRIS, 1998) 
35 bwj dam – me’ōd tôv – Este termo é empregado 300 vezes no Antigo Testamento, principalmente como 

advérbio. A palavra é encontrada em muitas combinações e todas elas com a ideia de intensidade ou de abundância. 

(HARRIS, 1998) 
36 vxn  – nāḥāsh – Esta é a palavra mais comum para designar “serpente”. As opiniões divergem quanto a se essa 

foi uma cobra inspirada por Satanás ou se é um nome para o próprio Satanás. Só uma teologia naturalista poderia 

sustentar que essa foi uma serpente igual às demais, aludida em mito ou lenda. (HARRIS, 1998) 



 

153 
 

59). Inclusive, o Dr. Jan Ridderbos, em seu Comentário e Introdução ao livro do profeta Isaías, 

apresenta um comentário sobre este texto. 

 

Que humilhação sofre o rei! Ele era como a estrela da manhã (também 

chamado de “filho da alva” porque o surgimento da estrela da manhã coincide 

com o romper do dia), radiante em fulgor e beleza; mas agora ele é como uma 

estrela que caiu do firmamento. Ele, que derruba as nações, jaz derrubado por 

terra. Os pais da igreja como Jerônimo e Tertuliano consideraram que este 

versículo se referia ao diabo, e daí, o nome Lúcifer (estrela da manhã) lhe foi 

atribuído. Lutero e Calvino rejeitaram ambos esta ideia como erro grosseiro, 

e em certo sentido, com razão. Assim mesmo, há um elemento de verdade 

nisso tudo: mediante a sua auto-deificação, o rei de Babilônia é imitador do 

diabo e um tipo do anticristo (Dn 11.36; 2Ts 2.4); portanto, a sua humilhação 

é também um exemplo da queda de Satanás da posição de poder que ele 

usurpou (cf. Lc 10.18; Ap 12.9). 

Desta forma, aquele que tinha aspirações tão altas agora está profundamente 

humilhado. Ele procurara ser mais do que uma radiosa estrela da manhã: ele 

queria elevar-se acima das estrelas de Deus, a fim de estabelecer o seu trono 

no próprio céu e sentar-se naquela montanha no extremo norte onde, de acordo 

com a mitologia babilônia, os deuses tinham sua residência, e para onde 

acorriam para aconselhar-se em conjunto. Ele queria subir acima do cume das 

nuvens, ao céu, e fazer-se igual ao Altíssimo – o deus supremo que, para a 

mente pagã, estava acima dos outros deuses. Contudo, em vez de elevar-se às 

alturas mais sublimes, ele caíra às maiores profundezas. (RIDDERBOS, 1986, 

pp. 148-149) 

 

 

Na interpretação do capítulo 14 do livro do profeta Isaías, onde é apresentada uma 

profecia referente à queda da Babilônia, Ridderbos está ressaltando que o texto apresenta 

inúmeras interpretações e entre elas há uma, referente à queda do Diabo e seus anjos, e que é 

apontada, por muitos, para a passagem que consta em Lucas 10.18. 

Outro texto da Bíblia Sagrada que é utilizado para se referir à origem do Mal, ou seja, 

à queda do Diabo ou de Lúcifer se encontra em Ezequiel 28.11-19. Esta profecia é feita em 

relação ao rei de Tiro, Etbaal II, e Champlin apresenta a seguinte explicação sobre este texto: 

 

Temos aqui uma alegoria (parábola) que celebra a queda do príncipe de Tiro. 

“Esta lamentação se baseia em uma variante da história do Éden. O homem 

criado como um ser perfeito, morava no paraíso do Éden, coberto de pedras 

preciosas. [...] Foi o orgulho que provocou o banimento do rei do seu paraíso, 

pelo querubim” (Oxford Annoted Bible, introdução ao vs. 11). 



 

154 
 

A Versão Mesopotâmica da História da Criação. O jardim do Éden era 

habitação de um deus e de sua esposa-deusa. Esta versão é compatível com o 

deus-homem, o príncipe de Tiro. Os detalhes essenciais se duplicam em 

Gênesis, menos os fatores de homem-mulher versus deus-deusa. Alguns 

cristãos, seguindo a interpretação do judaísmo posterior, encontram Satanás 

no jardim, no símbolo da serpente. Outros veem Satanás atrás do deus-homem 

de Tiro, inspirando-o, mas esta interpretação é anacrônica, pertencente ao 

judaísmo que existiu muito tempo depois da época da Ezequiel. É totalmente 

desnecessário supor que houvesse um deus (demônio, espírito mal, Satanás, 

etc.) inspirando o falso deus de Tiro. O texto de Ezequiel reflete um 

paganismo puro: a reivindicação de um homem ser deus. A passagem é mais 

do que uma expressão poética de um homem que era como um deus. 

(CHAMPLIN, 2000, p. 3285, v. 5) 

 

 

Champlin afirma que o texto de Ezequiel é uma parábola referente à queda do príncipe 

de Tiro, ou seja, o texto apresenta uma comparação expressa em palavras, utilizando 

informações do contexto da época para explicar o inimigo dos judeus e como seria o seu fim, 

mediante a profecia de Ezequiel. 

Ele também explica quais as questões que são apresentadas e comparadas com o rei de 

Tiro em relação conhecimento do contexto da época, porém ele é enfático ao dizer que “não 

podemos dizer tais coisas sobre Satanás, o demônio e etc.” (CHAMPLIN, 2000, p. 3285, v. 5), 

porque a compreensão quanto a essas figuras, naquela época, era diferente e o texto se refere a 

um ser humano, o rei de Tiro. 

No Novo Testamento há também a passagem em Lucas 10.18, cuja citação anterior, 

Ridderbos faz referência, onde Cristo diz ter visto Satanás caindo como um relâmpago. Há 

também outros livros que citam a queda de Lúcifer e dos seus anjos de forma até mais detalhada 

como é o caso do Livro de Enoque, em sua Primeira Parte: O Livro dos Anjos, capítulos 6 ao 

16 (PROENÇA, 2005). 

No livro de Enoque são apresentados relatos sobre os anjos de Iahweh e os de Azazel 

que também é chamado de Satanás e também consta qual foi o motivo da desobediência, 

apresentando a sua queda (expulsão dos céus) e a de seus anjos, inclusive alguns desses anjos 

são nomeados, e este livro termina falando sobre o julgamento final que todos esses terão 

(PROENÇA, 2005). 

Além dos textos canonizados, ou não, pela Igreja Cristã, seja Católica ou Protestante, 

há também, livros judaicos que apresentam a figura simbólica arquetípica do Diabo, Satã, 



 

155 
 

Satanás, Lúcifer, etc. sendo expulso do céu ou do paraíso, mas que não abordam sobre a sua 

origem. 

A respeito dessas teorias, Jung faz uma exposição em sua Obra Completa, volume 

11/2, demonstrando como muitos pensaram, no decorrer da história, a respeito da origem do 

Mal. 

 

A definição cristã de Deus como summum bonum (sumo bem) exclui, a priori, 

o Maligno, o qual, segundo o pensamento do Antigo Testamento, era um dos 

Filhos de Deus. Assim, o diabo ficou fora da ordem trinitária e em oposição a 

ela. A representação de Deus com três cabeças corresponde um caráter 

tricefálico de satanás, como, por exemplo, aparece em Dante. Isto implica uma 

Antitrinidade, uma verdadeira umbra trinitatis, em analogia com o Anticristo. 

O diabo é, indubitavelmente, uma figura incômoda e desagradável. Ele se acha 

como que colocado de través na ordem cristã do mundo. É por isto que se evita 

considerar seu significado, recorrendo-se, de preferência, a diminutivos 

eufemísticos ou mesmo deixando-se de encará-lo frontalmente e mais ainda: 

pondo-o por conta do homem, e isto precisamente por parte de pessoas que 

protestariam com veemência se o homem pecador tivesse a pretensão de 

atribuir a si mesmo a origem de todo o Bem. Basta um relance de olhos nos 

textos sagrados para vermos a importância de que se acha revestido o diabo 

no drama divino da Redenção. Se o poder do Maligno fosse tão pequeno, 

como pretendem alguns, o mundo não teria precisado que a própria divindade 

descesse até ele, ou estaria em poder do homem tornar o mundo bom, o que 

não aconteceu até o dia de hoje. (JUNG, 2013f, pp. 79-80, OC 11/2, §§ 252) 

 

 

Jung está discorrendo sobre a ideia do Diabo, do Mal que é como que o oposto ao Deus 

bom e para isto ele começa abordando sobre a iconologia da Idade Média fazendo uma 

referência à Mãe de Deus e apresenta a questão do corpo humano que também é considerado 

uma matéria má segundo a compreensão cristã. Por isso ele apresenta o Diabo como sendo o 

adversário imaginado, como alma da matéria e que, na verdade, representa a oposição dos 

contrários (JUNG, 2013f). 

Ele demonstra que a figura do Diabo se caracteriza pela oposição, o querer ser sempre 

o contrário e, assim, é atribuído ao pecado original e à natureza humana conforme o capítulo 3 

de Gênesis é interpretado por muitos. Contudo, no âmbito da compreensão psicológica, a figura 

do Diabo “significa uma limitação efetiva e mesmo ameaçadora do Bem” (JUNG, 2013f, p. 80, 

OC 11/2, § 253). 

 



 

156 
 

A não ser o dualismo estranho dos persas, não há uma figura do diabo 

propriamente dito nos primórdios da evolução espiritual da humanidade. No 

Antigo Testamento há um esboço dele na figura de Satanás. O verdadeiro 

diabo só vai aparecer como Adversário de Cristo, e com isto se manifesta, de 

um lado, a luz do mundo de Deus e, do outro, o abismo do Inferno. O diabo é 

autônomo, não pode estar submetido ao poder de Deus, pois senão não teria 

condições de ser o adversário de Cristo: seria apenas uma máquina de Deus. 

À proporção em que o Uno, o Indeterminado, desdobra-se na dualidade, ele 

se transforma em determinado, isto é, neste homem que é Jesus Cristo, Filho 

de Deus e Logos. Este enunciado só é possível em virtude do Uno que não é 

Jesus, nem Filho, nem Logos. Ao ato de amor na pessoa do Filho se contrapõe 

a negação de Lúcifer. (JUNG, 2013f, pp. 80-81, OC 11/2, §§ 254) 

 

 

Jung apresenta essa comparação utilizando a interpretação e a compreensão da 

Teologia Cristã sobre o Diabo, o adversário de Cristo, também chamado de trevas, com a sua 

compreensão, a respeito dessa imagem arquetípica opositora ao Bem, à luz da Psicologia 

Complexa. 

Ele demonstra que, no decorrer da história, partindo da Bíblia Sagrada ou de outros 

textos, inclusive de mitologias, que sempre há citações sobre o mal, mas elas nunca apresentam 

a sua origem, apenas abordam sobre as suas imagens e seus símbolos arquetípicos e 

antropomórficos como sendo um inimigo real. 

Pode-se notar que, a questão da percepção das pessoas, em apresentar o mal que 

enfrentam e o denominar como sendo o Diabo ou por qualquer outro nome que lhe seja 

atribuído, é uma conceituação humana a respeito de um fenômeno arquetípico, seja religioso 

ou espiritual, que se manifesta de alguma forma e em algum momento. 

Contudo ao retornarmos aos relatos da criação em Gênesis vemos a preexistência 

(arquétipo) do mal e o que define o que é Bom ou Mau são as imagens ou símbolos arquetípicos 

que as pessoas lhe atribuem partindo de sua compreensão antropomórfica. Por isso é importante 

analisarmos a respeito do Bem e do Mal como arquétipos e entendermos como eles se fazem 

presentes na Quaternidade. 

 

 

 

 



 

157 
 

6.1 Bem versus Mal 

 

A tragicidade da vida por um lado e a sua monotonia pelo outro, foram objetos da 

literatura grega clássica por anos. Não podemos esquecer que a tragédia grega não se prendeu 

à vontade transcendente e racional do divino, muito menos da vontade humana, mas ela se 

voltou ao prazer da vida. 

Todo o esforço que os filósofos tiveram em relação ao Bem e ao Mal geraram 

questionamentos e não podemos negar que a dúvida faz parte da razão humana, porém ao ser 

feita em relação ao metafísico, ela se torna um grande incômodo, como aconteceu com 

Agostinho, com os apóstolos também e ainda acontece a muitas pessoas. 

Diante do texto de 1Coríntios 15.50-53, Agostinho reflete a respeito da 

incorruptibilidade de Deus em contraste com a corruptibilidade do ser humano que é uma 

referência à natureza humana (carnal) e que é má. Esta compreensão fez com que Agostinho, 

mais uma vez, procurasse entender a origem do mal, pois se o mal é a corrupção, de onde ele 

se origina? 

 

Sendo absolutamente certo e inegável que o incorruptível se antepõe ao 

corruptível – como aliás já admitia – poderia eu, se não fôsseis incorruptível, 

ter atingido com o pensamento algo mais perfeito que o meu Deus. Portanto, 

logo que vi que o incorruptível se deve preferir ao corruptível, imediatamente 

vos deveria ter buscado, e, em seguida, deveria indagar donde vem o mal, isto 

é, a corrupção, a qual de modo algum pode afetar a vossa substância. 

É absolutamente certo que de modo nenhum pode a corrupção alterar o nosso 

Deus, por meio de qualquer vontade, de qualquer necessidade ou de qualquer 

acontecimento imprevisto, porque ele é o próprio Deus, porque tudo o que 

deseja é bom e Ele próprio é o Bem. Ora estar sujeito à corrupção não é um 

bem. (AGOSTINHO, 2015, p. 157) 

 

 

Segundo o pensamento de Agostinho, nada que foi criado é mau porque não há 

substância que Deus não tenha criado e se todas as coisas são criadas corruptíveis, em 

determinado momento, elas irão se corromper e o mesmo aconteceria se fosse ao contrário. Mas 

isto não ocorre com Deus que é incorruptível e por isso ele questiona as dúvidas que surgem: 

“para que proferimos nós tantas palavras a fim de comprovar que a substância de Deus não é 

corruptível, já que, se o fosse, não seria Deus”? (AGOSTINHO, 2015, p. 158). 



 

158 
 

Agostinho compreende que o mal é uma definição dada a partir da percepção humana, 

porque na transcendência divina tudo é muito bom e é por isso que tudo o que foi criado por 

Deus o louva, até mesmo, o que o ser humano define e conceitua como sendo mal. 

 

De fato, a corrupção é nociva, e se não diminuísse o bem, não seria nociva. 

Portanto, ou a corrupção nada prejudica – o que não é aceitável – ou todas as 

coisas que se corrompem são privadas de algum bem. Isto não admite dúvida. 

Se, porém, fossem privadas de todo o bem, deixariam inteiramente de existir. 

Se existissem e já não pudessem ser alteradas, seriam melhores porque 

permaneciam incorruptíveis. Que maior monstruosidade do que afirmar que 

as coisas se tornariam melhores com perder todo o bem? 

Por isso, se são privadas de todo o bem, deixarão totalmente de existir. Logo, 

enquanto existem são boas. Portanto, todas as coisas que existem são boas e 

aquele mal que eu procurava não é uma substância, pois se fosse substância 

seria um bem. Na verdade, ou seria substância incorruptível e então era 

certamente um grande bem, ou seria substância corruptível e nesse caso, se 

não fosse boa, não se poderia corromper. (AGOSTINHO, 2015, pp. 169-170) 

 

 

Conforme a compreensão de Agostinho, as coisas que se corrompem não são boas 

porque o bem é incorruptível. Ele entende, mediante a interpretação de Gênesis 1 e 2, no relato 

da Criação, que todas as coisas que Deus criou são coisas muito boas, porém há as coisas más 

que não se harmonizam, mas que também foram criadas por Deus. 

Assim surgem seus questionamentos sobre o Bem e o Mal e a origem deste. Como 

Agostinho não consegue encontrar uma explicação lógica para seus questionamentos e 

responder às suas dúvidas, ele chega à conclusão de que “um juízo sensato fazia-me 

compreender que a criação em conjunto valia mais que os elementos superiores somados 

isoladamente” (AGOSTINHO, 2015, p. 171). 

Os teólogos protestantes poderiam até questionar Agostinho, atribuindo as suas 

dúvidas e queixas aos erros interpretativos das Escrituras Sagradas (Bíblia Sagrada) que a Igreja 

Católica Apostólica Romana havia cometido. Afinal, este foi o principal motivo do rompimento 

de Lutero com a Igreja Católica Apostólica Romana, contudo estes questionamentos não 

provêm de um erro de interpretação da Bíblia Sagrada, mas na compreensão humana sobre o 

divino e o que é mau ou bom. 

Calvino, também teve suas dúvidas, mas ele se voltou às doutrinas da Igreja 

Protestante para ter uma resposta que lhe deixasse em paz, pelo menos com a Igreja. Ele fez 



 

159 
 

uma leitura de como o mal, o Diabo, esta figura arquetípica, tem o poder de testar a vida dos 

fiéis a Iahweh, como o rei Davi e o apóstolo Paulo, mas ressaltou que o infortúnio que um 

cristão sofre é temporário e serve para o seu amadurecimento na vida cristã. 

Em contrapartida, para Calvino, os infiéis a Iahweh, isto é, os que são de outras 

religiões ou os contrários às doutrinas da Igreja Protestante, já se encontram sob o domínio 

deste mal e só pela graça de Jesus Cristo podem se libertar e serem perdoados por Deus. 

Por isso, ao explicar o mal na vida humana mediante a Teologia Cristã Protestante e 

aos ensinamentos eclesiásticos desta, Calvino atribui ao mal um poder e uma autonomia iguais 

aos de Iahweh, porém isto também lhe gera dúvidas. 

 

Deste modo, onde se levanta e edifica o Reino de Cristo por terra desanda 

Satanás com seu poder, como [o] diz o próprio Senhor [Lc 10.18]: “Via a 

Satanás caindo do céu, como um raio”. Pois, com essa asserção, [Cristo] 

confirma [o] que os Apóstolos haviam relatado quanto ao poder de sua 

[própria] pregação. De igual forma [Lc 11.21]: “Quando um príncipe ocupa o 

seu paço, todas [as cousas] que possui estão em paz; quando, no entanto, um 

mais forte sobrevém, [ele] é lançado fora”, etc. 

E a este fim, em morrendo, Cristo venceu a Satanás, que tinha “o poder da 

morte” [Hb 2.14] e de todas as suas hostes o triunfo promoveu, para que não 

possam fazer mal à Igreja. Doutra sorte, a cada instante, [o Diabo] a nada cem 

vezes a reduziria. Ora, [uma vez que] tal é a nossa insuficiência e tal lhe é o 

furibundo poder, como, salvo se firmados na vitória de nosso Chefe, faríamos 

frente, sequer um poucochinho, a seus multíplices e constantes ataques? 

(CALVINO, 1985, p. 194, v. 1) 

 

 

Apesar de Calvino reconhecer que Satanás tem poder, ele afirma que este poder está 

subjugado ao poder de Cristo que o venceu ao tirar de suas mãos o poder da morte, conforme a 

interpretação feita do texto que consta em Hebreus 2.14. 

Agostinho apresenta outras interpretações de textos da Bíblia Sagrada e entre eles o de 

Lucas 10.18 e, em sua compreensão, Satanás habita na Terra e domina os que não são cristãos 

levando-os à morte, ou seja, à condenação eterna, ou seja, Deus permite o reinado de Satanás 

nas almas dos ímpios e incrédulos, os quais não são “dignos de serem contados em sua grei” 

(CALVINO, 1985, p. 194, v. 1). 

Essa interpretação de Calvino é apresentada na Teologia da Redenção (da Salvação 

em Cristo) e que a Igreja Batista também acredita e proclama. Apesar de ela ser aceita pelos 



 

160 
 

fiéis cristãos (Batistas), ela também não explica a origem do Mal e nem a autonomia que é 

atribuída a Satanás. 

O pensamento teológico e eclesiástico dos Batistas são os mesmos destes dois grandes 

teólogos cristãos. Por mais que a interpretação bíblica seja feita sob as orientações doutrinárias 

e eclesiásticas, as dúvidas que surgem também são as mesmas que eles tiveram: qual é a origem 

do Mal ou como explicar o seu poder e autonomia? 

Mesmo com Calvino expondo que Satanás reina na Terra, pois foi expulso do céu e 

que domina a vida de todos os ímpios (pagãos), isto é, os não cristãos e tendo muitos cristãos 

concordando com este pensamento, uma questão ainda prevalece como dúvida: e quanto a Jó? 

Se o fiel cristão, o servo obediente a Iahweh não é alcançado, nem tocado pelo Mal, 

pelo Diabo, ou seja, o Mal não afeta a sua vida porque Cristo o protege, como explicar o 

sofrimento de Jó? 

Esta pergunta ainda domina a mente de todos, principalmente à dos membros das 

Igrejas Batistas, pois é inconcebível para o cristão que um Deus santo, justo e bondoso, em sua 

essência, permita que o mal alcance os seus. Assim, o livro de Jó se torna difícil de ser 

interpretado, mas Jung se dedica a explicar este assunto, ao fazer uma análise psicológica a 

respeito deste livro. 

 

 

6.2 Livro de Jó 

 

O livro de Jó apresenta a todos que o leem a visão do absurdo, do que é inconcebível 

para a compreensão do ser humano religioso, pois como um Deus, cuja essência é amor e 

bondade, pode permitir que o seu servo íntegro, justo e fiel e, pelo que é descrito no livro, o 

único ser humano que era assim naquela época (Jó 1.8), pudesse ser tocado pelo mal, através 

de tamanhas calamidades e tragédias que foram acometidas à sua vida? 

A visão que os Batistas têm a respeito do livro de Jó é a mesma. A princípio há 

inúmeros questionamentos, dúvidas e angústias, pois Iahweh não pode permitir tamanha aflição 

na vida de um servo seu. Ainda mais um servo sendo íntegro, justo e fiel como Jó é apresentado. 



 

161 
 

A interpretação que se tem da vida de Jó é de uma pessoa única, talvez até mais elevada 

moralmente do que a de Enoque que Iahweh toma para si (Gênesis 5.22-24). Esta interpretação 

é o que dá um certo alívio ao cristão Batista, pois talvez não haja mais na terra nenhuma pessoa 

como Jó, pelo menos é o que a Bíblia apresenta em Romanos 3.10 e em Salmo 14.1-3. 

Mesmo o cristão Batista tendo este pensamento e se colocando em uma condição 

inferior à de Jó e reconhecendo que é um pecador, ele ainda fica com muitas dúvidas. Não por 

causa da sua vida, pois ele se reconhece como um pecador, mas por causa da essência de 

Iahweh, o sumo bem. 

Assim, diante da história referente à tragédia ocorrida na vida de Jó, podemos refleti-

la por uma outra ótica hermenêutica e podemos interpretá-la como um teatro, onde a única coisa 

importante para o ser humano é a vida, independentemente do que lhe ocorra (Jó 2.4-6). É por 

isso que precisamos destacar alguns pontos do início do livro, pois eles se tornam importantes 

a serem observados antes de analisarmos, conforme Jung apresenta, o que Jó passou. 

Entretanto esses pontos serão apresentados, no próximo capítulo, mediante a minha 

interpretação de textos da Bíblia Sagrada, utilizando os princípios de interpretação bíblica da 

Doutrina Batista mediante a hermenêutica que tenho utilizado nesta tese. Contudo, percebemos 

que, desde o início, Jó aparece sendo descrito como uma pessoa incorruptível, um ser humano 

exemplar, moral e religiosamente, diante do seu contexto de vida, conforme consta em Jó 1.1.  

A pessoa de Jó se adequa a todas as leis existentes na Lei de Moisés, a Torá, que serve 

de orientação divina para a vida dos judeus e cristãos (Levítico 4.27-31; 5.17,18; Jó 1.5). Desta 

forma, a vida de Jó é apresentada como sendo uma vida que agrada a Iahweh e que, por isso, 

ele é ricamente abençoado com todo tipo de bens materiais e pessoais (Jó 1.2,3). Até que, em 

determinado momento, surge a reunião divina (Jó 1.6). 

Esta reunião aparenta ser uma daquelas reuniões de jogo de poder entre os seres 

divinos que é apresentada de forma irônica, onde uma divindade questiona o relatório de outra 

divindade. Parece mais que Iahweh e Satanás, que é um de seus filhos, têm uma birra entre si, 

cujo enfoque se encontra na vida de um único ser humano que é Jó (Jó 1.9-11). 

Iahweh, para demonstrar que está certo em suas convicções e em seus relatórios, 

permite que o seu opositor, Satanás, possa afetar a alegria do seu servo justo, reto e íntegro (Jó 

1.12). 



 

162 
 

E, como se isto não bastasse, há outra reunião divina (Jó 2.1), onde Iahweh faz as 

mesmas proposições a Satanás (Jó 2.3), o qual novamente as rebate com mais uma tentativa de 

mostrar onde estão o erro e a mentira do que está sendo exposto por Iahweh (Jó 2.4,5) e este 

permite, novamente, que Satanás afete a Jó, mas salvando-lhe a vida (Jó 2.6). 

A partir deste ponto, a vida de Jó se torna uma desgraça total que, ironicamente, é o 

contrário do que a Bíblia Sagrada apresenta sobre a graça de Deus. Afinal, se a graça de Deus 

é um favor imerecido ao ser humano, na vida de Jó ocorre o contrário. O que ele merece por 

sua religiosidade e fidelidade a Iahweh não é recebido. 

Nesta tragédia, encontra-se a base dos princípios filosóficos, onde a vida humana é o 

cerne de todas as atenções e não pode ser tirada. O pensamento é: pode acontecer o que for ao 

ser humano, desde que ele não perca a sua vida. 

Ainda hoje, na vida real, apesar de ocorrerem desgraças imensuráveis na vida de cada 

indivíduo, a posição é a mesma: não tirar a vida! E isto pode ser observado nas batalhas judiciais 

de Victor Escobar Prado e de Martha Sepúlveda. 

 

O colombiano Vítor Escobar Prado, de 60 anos, que sofria doença pulmonar 

obstrutiva crônica, era dependente de oxigênio e tinha sequelas agravadas por 

dois acidentes vasculares cerebrais e um acidente de trânsito ocorrido durante 

a juventude e só conseguiu o direito à morte pela eutanásia no dia 07/01/2022. 

(CNN BRASIL, 2022) 

 

A colombiana Martha Sepúlveda, de 51 anos, concordou com a eutanásia e 

morreu de acordo com sua ideia de “autonomia e dignidade", narrou o 

DescLAB, em nota. Diagnosticada com esclerose lateral amiotrófica (ELA), 

a mulher foi submetida ao procedimento no Instituto Colombiano de Dor 

(Incodol). (AVENTURAS NA HISTÓRIA, 2022) 

 

 

Victor Escobar Prado tinha doença pulmonar obstrutiva crônica e também tinha 

sequelas graves por causa de dois acidentes vasculares cerebrais e um acidente de trânsito 

sofrido em sua juventude e só após dois anos ele conseguiu o direito à eutanásia. 

O seu advogado publicou em seu twitter que “Victor simplesmente conseguiu.... Ele 

apenas deu um tempo com a dor. Deus terá misericórdia dele.... Você é um guerreiro” (CNN 

BRASIL, 2022). 



 

163 
 

Martha Sepulveda, foi diagnosticada com esclerose lateral amiotrófica (ELA) e, após 

longa batalha judicial, também conseguiu seu direito à eutanásia. Seu filho, Frederico, disse 

que esta decisão foi recebida com alívio pelos parentes. Afinal, este era o desejo dela diante do 

imenso sofrimento que passava. Em setembro de 2021, Martha disse à Caracol TV: 

 

“Sobre o plano espiritual, estou totalmente tranquila (...) Serei covarde, mas 

não quero mais sofrer, estou cansada. Luto para descansar", afirmou a 

colombiana. "Sou católica e me considero uma pessoa muito crente. Mas Deus 

não quer me ver sofrer. Com a esclerose lateral no estado em que está, a 

melhor coisa que pode me acontecer é que eu descanse”. (AVENTURAS NA 

HISTÓRIA, 2022) 

 

 

As vidas de Victor e de Martha nos mostram que, assim como aconteceu com Jó, ainda 

acontece com outras pessoas e em pleno século XXI. Afinal, eles tiveram o mesmo sentimento 

que Jó (Jó 3), porém eles encontraram uma solução que lhes parecia ser digna diante do que 

viveram. 

Diante desses dois relatos, podemos observar que há questões religiosas e crenças 

pessoais que são expostas como a que foi feita pelo advogado, ao dizer: “Deus terá misericórdia 

de Victor Escobar” (CNN BRASIL, 2022) ou como Martha, ao afirmar que era católica, se 

considerava muito crente e que Deus não queria vê-la sofrendo (AVENTURAS NA 

HISTÓRIA, 2022). 

Diante das calamidades que enfrentamos ou, até mesmo, sofrimentos pessoais mais 

profundos que sentimos, as pessoas procuram justificar seus pensamentos e atitudes 

apresentando a sua fé em Deus e clamando pela misericórdia dele sobre suas vidas. Mas, por 

que elas fazem isto? 

A história, infelizmente, se repete na vida de inúmeras pessoas, pois como é possível 

que coisas ruins aconteçam a todos, até às pessoas boas? E, até que ponto, a vida deve ser 

preservada diante das calamidades que a afligem? Afinal, Deus quer nos ver sofrer preservando 

a vida ou se alegra em podermos tirá-la e descansarmos das dores? 

Estes questionamentos são antigos e são os mesmos que fazemos ao conhecermos o 

enredo da vida de Jó e tudo isto sempre se volta ao tema sobre o que é bom, o que é mau e de 



 

164 
 

onde origina o mal que alcança a vida das pessoas. Na história de Jó, sabemos que ele veio da 

permissão de Iahweh e da atuação de seu filho Satanás. 

Jung em sua análise psicológica do livro de Jó, que consta em sua Obra Completa, 

volume 11/4, Resposta a Jó, apresenta uma resposta ao que acontece na vida desse infeliz 

homem íntegro e reto diante de Iahweh. 

 

O livro de Jó coloca o homem justo e fiel, mas golpeado por Deus, em um 

palco visível a longa distância, onde ele expõe a sua causa aos olhos e ouvidos 

do mundo: com espantosa facilidade e sem nenhum motivo Javé deixou-se 

influir por um de seus filhos, por um de seus pensamentos de dúvida, 

mostrando-se inseguro em relação à fidelidade de Jó. (JUNG, 2012b, p. 26-

27, OC 11/4, § 579) 

 

 

Jung apresenta sua análise partindo de Iahweh, isto é, da imagem arquetípica que se 

tem deste ser divino e como já apresentei, Jung diz que quando se fala sobre Deus, está sendo 

utilizada uma linguagem antropomórfica da Imago Dei. Então, Jung segue essa linha de 

pensamento que parte da compreensão do ser humano em relação ao divino para expressar o 

que lhe é inexplicável. 

Ele faz uma comparação com as atitudes de Iahweh relatadas tanto em Gênesis, na 

queda do homem, quanto na reunião que ele tem com Satanás, seu filho. Jung diz que essa 

forma de interpretar demonstra um Deus com caráter sensível e que tem dúvidas quanto à prova 

que o ser humano deve passar (JUNG, 2012b, OC 11/4). 

Se com Adão e Eva a questão duvidosa é a respeito da obediência, com Jó não. No 

caso de Jó, Iahweh sabe da sua integridade e fidelidade, porém será que Jó continuaria assim, 

se fosse testado por enfermidades e demais infortúnios? Diante de um pensamento assim Jung 

questiona: 

 

Do ponto de vista humano, o comportamento de Deus é tão revoltante que nos 

vemos obrigados a perguntar se por trás de tudo isto não há um motivo 

profundo. Será que Javé não alimenta uma certa prevenção oculta contra Jó? 

Isto talvez explicasse seu recuo perante Satanás. Mas o que o homem possui 

que Deus também não tenha? (JUNG, 2012b, p. 27, OC 11/4, § 579) 

 



 

165 
 

 

Jung está questionando a compreensão que o ser humano tem sobre a onipotência e a 

onisciência de Iahweh, pois no caso de Jó há uma impotência por parte de Iahweh. Afinal, antes 

de Jó e, até mesmo em sua época, “muitos homens já haviam se comportado muitas vezes de 

um modo inesperado” (JUNG, 2012b, p. 28, OC 11/4, § 579). 

Esta exposição que Jung faz talvez seja a compreensão de todo cristão Batista, ao ter 

conhecimento do relato a respeito da vida de Jó. A não ser que alguns, como Agostinho, Calvino 

e tantos outros cristãos, com o temor à morte ou a um castigo da parte de Iahweh, venham se 

prender aos dogmas e às doutrinas eclesiásticas e aceite tais situações e circunstâncias como 

sendo uma provação de Iahweh. 

Neste caso, não basta dizer que discorda, que é falta de fé ou qualquer outra explicação, 

pois quem passa ou já passou por qualquer pequeno infortúnio imagina a intensidade do 

sofrimento que Jó passou. Por isso o questionamento que Jung e tantos outros fazem é 

importante, pois qual seria tal finalidade de uma provação ou permissão tão cruel sendo que 

Iahweh tem o bem em sua essência? 

O apóstolo Paulo diz que passou por algo similar, não em relação aos flagelos e a 

intensidade do ocorrido a Jó, mas ele diz que um espinho na carne37 lhe foi posto vindo da parte 

de Iahweh (2Coríntios 12.7-10) com a finalidade de controla-lo. 

Esta questão também é muito inquietante e debatida no meio teológico Batista, pois, 

além de ninguém saber o que seria este espinho na carne, ele era considerado por Paulo como 

um mensageiro de Satanás38. A interpretação de muitos sobre este texto é que seriam as 

fraquezas humanas diante de questões morais, mas são interpretações também. 

Mesmo assim, tudo isto é muito contraditório, pois no Novo Testamento, em Tiago 

1.13 consta que Deus não pode ser tentado pelo mal, nem tenta a ninguém. Todavia em 

1Coríntios 10.13 o apóstolo Paulo diz que Deus permite que o cristão seja tentado até certo 

limite. 

Estes textos contraditórios servem para entendermos o que Jung aponta ao dizer que 

não tinha sido a primeira vez que Iahweh passou tal prova e a colocou às custas do ser humano. 

                                                           
37 Σκολοψ – skolops – denotava originalmente “qualquer coisa pontiaguda”, por exemplo, “estaca”; (VINE; 

UNGER; WHITE JR., 2006) 
38 Αγγελος σαταν – anguelos – mensageiro, o que entrega uma mensagem de – satãn – adversário (VINE; 

UNGER; WHITE JR., 2006) 



 

166 
 

No episódio ocorrido na narrativa do Jardim do Éden, sobre a árvore do bem e do mal, resultou 

numa lição a Iahweh que foi expulsar o ser humano do paraíso para proteger a árvore da vida 

(Gênesis 3.22-24). Mas, e quanto a Jó? Qual foi a lição? 

As respostas teológicas, por mais explicativas que sejam e por mais fundamentadas na 

Teologia Cristã, nos dogmas e nas doutrinas eclesiásticas sempre são vazias, ocas ou como 

consta no livro do Pregador: “Tudo é vaidade”! (Eclesiastes 1.2). 

A única forma de compreender esta questão de Jó é analisar a sua história partindo do 

ser humano a contando por meio de um estilo literário da dramaturgia e não como sendo uma 

história real contada por Iahweh.  

Ao partirmos deste princípio e ao analisarmos pela ótica da Psicologia Complexa, 

compreendemos como o ser humano se comporta diante de situações adversas que ocorrem em 

sua vida em relação ao seu conceito sobre Iahweh, o Deus bom. 

 

É somente com temor e tremor que um ser humano pode submeter-se ao jogo 

de um deus desta espécie e só com doses maciças de louvor e de obediência 

ostensiva poderá tentar propiciar o Senhor absoluto. Mas a relação de 

confiança parece de todo excluída aos olhos da sensibilidade moderna. Não se 

pode esperar uma satisfação moral da parte de um ser natural tão inconsciente, 

mas ela aconteceu a Jó, embora fosse estranha à intenção de Javé e talvez 

tenha acontecido sem que Jó dela se apercebesse, como o autor do poema 

parece querer indicar. (JUNG, 2012b, pp. 37-38, OC 11/4, § 605) 

 

 

Jung demonstra que sua interpretação ao livro de Jó lhe permite ver um poema, onde 

não se pode refletir a respeito do conceito moral, pois contrariando este conceito moral que o 

ser humano tem, no livro de Jó, Iahweh “exalta a Jó, ao humilhá-lo no pó da terra” (JUNG, 

2012b, p. 38, OC 11/4, § 606). 

As interpretações mais comuns sobre o livro de Jó sempre se voltam ao poder 

antagônico, opositor e autônomo de Satanás sobre a vida dos fiéis à Iahweh, por isso surgem 

tantos questionamentos e dúvidas. Porém, Jung, através de sua visão empírica, utiliza a 

Psicologia Complexa e nos fornece outra ótica. 

 

Meu livro sobre Jó é evidentemente destinado a pessoas mais velhas e 

sobretudo àquelas que já possuem certo conhecimento psicológico. Também 



 

167 
 

é preciso já ter refletido sobre todo tipo de questões religiosas para entender 

corretamente meu escrito. Pelo fato de haver poucas pessoas que satisfaçam 

estas condições, ele é entendido erroneamente por muitos. É preciso conhecer 

algo do inconsciente. (JUNG, 2003, pp. 100-101, v. 3) 

 

 

Em resposta à uma destinatária não identificada da Suíça, em uma carta enviada em 

17.08.1957, a qual pergunta a respeito do motivo de ser mais difícil praticar o bem do que o 

mal, Jung explica que o pensamento é o contrário, ou seja, é mais difícil fazer o mal do que o 

bem. Entretanto, ele destaca que: 

 

Em última análise, bom e mau são julgamentos humanos; o que é bom para 

alguém é mau para outro. Mas com isso não ficam abolidos o bem e o mal; 

este conflito está presente sempre e em toda parte e está relacionado com a 

vontade de Deus. Trata-se, na verdade, da questão se reconhecemos a vontade 

de Deus e se queremos cumpri-la. (JUNG, 2003, p. 101, v. 3) 

 

Ao que parece, esta senhora fez esta pergunta após ler o livro de Jung, Resposta a Jó, 

em busca de respostas à suas dúvidas. Jung explica a esta senhora que o mal nem sempre pode 

ser evitado, pois ele se intromete em nossa boa intenção, porém o que o ser humano não percebe 

é que não é a questão de praticar o bem ou o mal, mas quais consequências são mais agradáveis 

e são essas que o ser humano procura. 

Ao analisarmos o livro de Jó por meio da Psicologia Complexa, Jung demonstra que 

podemos compreender melhor todo o drama que esta narrativa apresenta. Afinal, só através do 

inconsciente é que o ser humano é capaz de perceber o arquétipo se manifestando em sua vida 

e esta percepção gera no ser humano uma impulsão em denominar, conceituar e atribuir 

características que lhes são pertinentes e conhecidas dentro de sua realidade de vida. Assim, o 

bem e o mal, são julgamentos humanos. 

Desta forma, Iahweh se torna bom, dentro do conceito que o ser humano designa ser 

bom para si e o mesmo ocorre na contrariedade, no antagonismo das circunstâncias, ou seja, o 

que é mau também é conforme o que o ser humano conceitua como sendo ruim. Por isso é 

importante analisarmos como o numinoso foi interpretado e denominado nas histórias contidas 

na Bíblia Sagrada e para isto é preciso entender as imagens arquetípicas atribuídas aos seres 

divinos e é sobre este assunto que abordarei no tópico a seguir. 



 

168 
 

 

 

6.3 Imagens arquetípicas e seres divinos 

 

Para o ser humano, o divino, o numinoso, o que é inexplicável, o mysterium tremendum 

que faz parte da sua vida é algo fascinante. No meio cristão, seja o Batista ou qualquer outro, 

seja no coletivo ou no individual, todos têm em sua mente a ideia de um ser soberano, supremo 

e que transcende a todas as necessidades e imaginações humanas. 

A crença humana é algo que participa do dia a dia de cada cristão Batista. Não importa 

se todos os demais não acreditam ou se todos acreditam, o fato de uma única pessoa acreditar 

em algo, que não se comprova logicamente ou concretamente, faz com que esse algo se torne 

real e participante do seu contexto de vida. 

Esta compreensão e percepção se encontram dentro de verdades psíquicas, às quais 

são inexplicáveis aos que não acreditam. Afinal, uma crença “constitui uma realidade psíquica 

de que não se pode duvidar e também não precisa ser demonstrada” (JUNG, 2012b, p. 11, OC 

11/4, § 553) e os enunciados religiosos se encontram nesta categoria, pois são atribuídos como 

algo real que não pode ser comprovado pelos conhecimentos lógico e racional. 

 

O fato de os enunciados religiosos se acharem muitas vezes em aberta 

oposição aos fenômenos fisicamente comprovados é uma demonstração da 

autonomia do espírito em face da percepção de ordem física e também de uma 

certa independência psíquica em relação às realidades físicas. A alma é um 

fator autônomo, e os enunciados religiosos são uma espécie de confissão da 

alma, os quais, em última análise, têm suas raízes em processos inconscientes 

e, por conseguinte, também transcendentais. Estes processos são inacessíveis 

ao domínio da percepção física, mas revelam sua presença mediante as 

confissões correspondentes da alma. Tais enunciados chegam até nós por meio 

da consciência humana, isto é, são expressos em formas vivas e dinâmicas que 

se acham, por sua vez, expostas a múltiplas influências de natureza tanto 

interna como externa. Por isso, quando falamos de conteúdos religiosos, 

situamo-nos em um mundo de imagens que se referem a um determinado 

inefável. Não sabemos se estas imagens, comparações e conceitos exprimem 

ou não com clareza seu objeto transcendental. [...] Não há dúvida de que na 

origem destas imagens se acha algo que transcende a consciência e não 

somente impede que os enunciados variem simplesmente, de maneira 

ilimitada e caótica, como também mostrando que eles estão relacionados com 

uns poucos princípios ou arquétipos. Estes princípios são incognoscíveis em 

si mesmos, como a psique ou a matéria, e só podemos traçar os seus perfis, 

que, bem o sabemos, são incompletos, fato constantemente comprovado 



 

169 
 

também pelos enunciados religiosos. (JUNG, 2012b, pp. 12-13, OC 11/4, § 

555) 

 

 

Jung demonstra que, quando falamos sobre conteúdos religiosos, independentemente 

de quais sejam, falamos de imagens arquetípicas que expressamos mediante a nossa 

compreensão. Inclusive, para ilustrar a sua explicação, ele cita que “o termo ‘Deus’, por 

exemplo, expressa uma imagem ou um conceito verbal que sofreu mudanças ao longo de sua 

história” (JUNG, 2012b, p. 12, OC 11/4, § 555). 

Tais termos ao serem atribuídos a Deus podem gerar incertezas, mas então surge a 

questão da fé para corroborar a compreensão humana religiosa. É por isso que Jung diz que “a 

única certeza de que dispõe a nossa inteligência é a de que trabalha com imagens, 

representações, que dependem da fantasia humana e de seus condicionamentos tanto em relação 

ao espaço como ao tempo” (JUNG, 2012b, p. 13, OC 11/4, § 555). 

Conforme Jung explica, entendemos que, é na origem dessas imagens (arquetípicas) 

que se encontra o que transcende a consciência, mostrando que há uma relação com os 

arquétipos e que é assim que são apresentados os enunciados religiosos. 

Como Jung diz, o termo Deus é apresentado com muitas mudanças ao longo da sua 

história e isto não é apenas um olhar de psicólogo, mas a Teologia Batista vê e o apresenta da 

mesma forma. Contudo, ela encontra enorme dificuldade em abordar sobre o termo Deus, seja 

conceituando-o ou o definindo, como afirmam Champlin e Bentes: 

 

Meus amigos, só há uma maneira de começarmos a falar sobre Deus. Coisa 

alguma tem sido dita de tão significativa, acerca de Deus, do que confessar 

que ele é o mysterium tremendum. O homem, em seu atual estado de 

inteligência, não tem podido dizer muito sobre Deus, senão em sentido 

antropomórfico. Não podemos saber quão aproximada é a nossa terminologia 

da realidade de Deus; e no presente, não há como evitar o uso dessa 

linguagem. – Portanto, não deveríamos, por tolo orgulho, pensar que temos 

dito qualquer coisa grandiosa sobre Deus. [...] Porém, quando se trata de 

tentativa de descrever a natureza e os atributos de Deus, falhamos para todos 

os efeitos práticos. Essa é a única maneira que temos para descrever Deus. 

Partimos com algum atributo humano, engrandecemo-lo a dimensões 

infinitas, então atribuímo-lo a Deus. Porém, até que ponto isso se aproxima da 

realidade divina, não podemos afirmar com qualquer grau de certeza. 

(CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 96, v. 2) 

 



 

170 
 

 

Ao abordarem o estudo sobre Deus, dentro do conhecimento teológico Batista, 

Champlin e Bentes dizem que, quando abordamos teologicamente sobre Deus, os “métodos 

humanos são obviamente absurdos, menos para os edificadores de sistemas fechados” 

(CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 97, v. 2) e eles atribuem a quem busca por essas respostas 

como sendo o verdadeiro inquiridor da verdade. 

O verdadeiro inquiridor da verdade é aquele que nunca está satisfeito com suas 

experiências, nem com o que os dogmas ou as doutrinas eclesiásticas cristãs afirmam, como é 

o caso da Doutrina Batista, por isso ele continua em sua constante caminhada para descobrir a 

sua verdade. 

Jung foi, assim como eu sou, um desses inquiridor da verdade porque sabemos e 

concordamos com Champlin e Bentes quando dizem que o ser humano, ao expressar sobre Deus 

utiliza, apenas uma linguagem, sem saber se está se aproximando ou se distanciando deste ser 

numinoso e transcendental. 

Para entendermos a respeito dessa linguagem humana utilizada para expressar o 

numinoso temos a hermenêutica que utiliza, através da exegese, alguns termos que se referem 

às figuras de linguagem sobre os textos bíblicos. 

Alguns são termos mais conhecidos como o antropomorfismo, a símile, etc., mas há 

também um termo utilizado por João Ruskin ao se referir às atribuições feitas pelos poetas que 

expressavam as emoções, as simpatias e todo tipo de sentimento humano aos acontecimentos, 

que é o antropopatismo (CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 200, v. 2). 

Este termo é o mais utilizado nos textos da Bíblia Sagrada e em suas interpretações ao 

se referir ao divino, principalmente, a Iahweh, pois esta é uma forma de atribuir ao divino 

emoções, paixões e sentimentos humanos. 

É a partir desta compreensão, através da qual o ser humano atribui ao divino seus 

sentimentos e suas emoções por meio de palavras, conceitos e definições, que irei apresentar a 

minha interpretação sobre as imagens arquetípicas que, em algum momento e de alguma forma, 

se manifestaram às pessoas e foram citados nos textos que se encontram no Antigo Testamento 

e o termo Deus é um deles. 



 

171 
 

O nome Deus, como temos hoje é um nome cuja etimologia vem da palavra grega 

Théos39, que se referia a Deus ou deuses. No entanto, antes de chegar a este termo, conforme 

podemos ver nos textos do Antigo Testamento, há vários outros nomes atribuídos a Deus. 

 

No mundo antigo o nome de uma pessoa usava-se não somente para distingui-

la de outras pessoas, mas também para indicar ou descrever a sua própria 

natureza. Os hebreus, como os seus vizinhos, tinham este conceito do 

significado do nome. Quando um homem tinha uma nova experiência de 

significação especial ele recebia um novo nome. Assim Abrão recebeu o novo 

nome de Abraão, e Jacó (suplantador) recebeu o nome de Israel (Príncipe de 

Deus). 

Entre os politeístas o nome de qualquer um de seus deuses expressava o seu 

caráter, o seu poder especial, ou o grau e a função da sua divindade em relação 

com os outros deuses. (CRABTREE, 1986, p. 61) 

 

 

Este costume antigo, que Crabtree apresenta, foi se desenvolvendo no decorrer de toda 

história da humanidade chegando até aos nossos dias, pois é assim que nós ainda tratamos e nos 

referimos às pessoas com alcunhas, apelidos, epítetos, etc., inclusive fazemos o mesmo com o 

divino. 

No decorrer da história contida na Bíblia Sagrada, isto também aconteceu, mas quando 

estes nomes se referem ao divino, às manifestações arquetípicas, eles não são vistos como um 

apelido. Eles são vistos como sendo seres reais, como um ser humano, por causa das 

características que lhes são atribuídas. 

O nome de Deus, por exemplo, apresentado na Bíblia Sagrada foi sofrendo, no decorrer 

da história, essas mudanças significativas conforme as pessoas designavam ser o caráter do 

divino mediante suas manifestações. 

No início da Bíblia Sagrada, no livro de Gênesis, como já vimos, o divino é chamado 

de Elohim, mas depois ele passou a sofrer as devidas mudanças e variações, recebendo inúmeros 

nomes, conforme o contexto vivido e narrado. Entre alguns nomes atribuídos ao divino, nas 

passagens do Antigo Testamento, posso citar: 

 

                                                           
39 Θεος – Deus, deuses – Ainda não foi esclarecida a etimologia da palavra grega; a única coisa que está certa é 

que originalmente foi um título. (COENEN; BROWN, 1981, p. 636, v. 1) 



 

172 
 

‘Ĕlōah (Eloá) – nome utilizado em Deuteronômio 32.15 e Jó 33.12 e que 

aparece quarenta e uma vezes no livro de Jó entre os capítulos 33 e 37 e que 

significa forte, rocha, dando a ideia de proteção ou segurança como no texto 

de Habacuque 3.3 (HARRIS, 1998, p. 70); 

 

‘Ĕl shadday (El Shadai) – termo traduzido como Todo-Poderoso. Este termo 

shadday vem da raiz shōd que significa seios, peitos e que também é utilizado 

para se referir ao vocábulo acadiano šadu que significa montanha. Este termo 

é atribuído a Deus, na Bíblia Sagrada, porque Deus, no início, sempre se 

manifestou em montanhas. A ideia da montanha era a de que as águas vinham 

dela, como sendo os seios da terra, e amamentavam, nutriam os vales, onde 

havia vida. Um exemplo disto é quando Deus se manifesta a Abrão no alto de 

uma montanha, conforme consta em Gênesis 17.1. (HARRIS, 1998, p. 1529) 

 

 

Desta forma, Deus foi sendo denominado pelas pessoas, conforme as manifestações e 

os fenômenos ocorriam, como é o caso de ‘Ĕl ‘olām, o Deus Eterno (Gênesis 21.33); ‘Ĕl 

hakkābôd, o Deus da Glória (Salmo 29.3); ‘Ĕl dē‛ôt, o Deus do conhecimento (1Samuel 2.3); 

‘Ĕl haqqādôsh, o Deus Santo (Levítico 19.2); entre tantos outros (HARRIS, 1998, pp. 70-71). 

Há também o termo ‘Ĕl40 que é comum ser atribuído a Deus nos escritos do Antigo 

Testamento. Ele é um termo semítico antigo, usado no ugarítico com frequência e que designava 

temor e poder (HARRIS, 1998). 

 

El ocupa a posição mais importante, embora, às vezes, já pareça ser um deus 

otiosus, forçado um pouco para dentro do segundo plano. Ele permanece à 

frente dos deuses como rei e preside a divina assembleia, isto é, o “círculo [ou 

‘totalidade’] [dos filhos] de El”. El é chamado de “pai dos deuses”, “pai da 

humanidade” e “criador de todas as criaturas”, isto é, ele é o criador e o pai de 

deuses e homens. Outras inscrições semitas do ocidente também se referem a 

ele como “criador da Terra”. O título “rei” e o epíteto “El-touro” indicam seu 

poder e domínio. Ele é também o eternamente sábio, “o santo” e “o que é 

amigo, El, o que tem sentimento”. (FOHRER, 2012, p. 58) 

 

 

                                                           
40 la – O uso comum da palavra denota ou o termo genérico “deus” ou “o Deus” de Israel. Os significados 

principais desta raiz conforme apresentados nas Escrituras são “deus” (deus pagão ou falso), “Deus” (o Deus 

verdadeiro de Israel) e, de modo menos frequente, “o poderoso” (referindo-se aos homens ou aos anjos). O 

substantivo “El” é um termo semítico muito antigo. Trata-se também do nome mais amplamente conhecido entre 

os povos de língua semítica para se referir à divindade, com exceção do etíope. (HARRIS, 1998) 



 

173 
 

Fohrer, ao comentar sobre o panteão cananeu, apresenta como o termo ‘Ĕl era atribuído 

às divindades e também os seus significados e demonstra que também existiam outros deuses 

como Asherah, Yam, Ashtar, Mot, Astarte, etc. No caso da Bíblia Sagrada, ele demonstra que o 

termo ‘Ĕl é uma referência ao Deus que se apresentou a Abraão quando estava em Ur dos 

Caldeus (Gênesis 11.31), antes de ter seu nome tantas vezes mudado e, entre os deuses 

cananeus, havia também o Deus Baal, cujo nome significa Senhor ou o procriador. 

 

Desde que, praticamente, El permanece muito mais no segundo plano, Baal 

ocupa uma posição proeminente. O termo El não é só um nome comum com 

o significado de “senhor”, “proprietário” ou “marido”, como também o nome 

de deus, que deve ser identificado com Hadad, o deus da tempestade, da chuva 

e nuvem”. O epíteto “Aliyan” designa-o de o “poderoso” ou “o potente”, “o 

soberano”. Mostra-se também o seu poder por meio do título “Príncipe Baal” 

ou por meio da forma mais ampla “príncipe e senhor da terra”. Embora El seja 

chamado de pai de Baal (texto 51, V, 90), Baal é considerado também como 

o filho de Dagon (texto 49, I, 24). [...] Ao contrário de El, ele não é criador; é 

o perseverador da criação, o doador de toda a fertilidade e o representante da 

vegetação. Quando ele cai nas garras do deus da morte, a natureza emurchece 

e cessa todo crescimento até que o grito “Baal-Aliyan vive; o príncipe e o 

senhor da terra está aqui!” anuncie o seu retorno e o renascimento da natureza. 

(FOHRER, 2012, pp. 58-60) 

 

 

É interessante observar que Fohrer apresenta como os deuses do panteão cananeu ou 

semítico são apresentados também na cultura judaico-cristã, inclusive com a ideia de 

ressurreição e vitória sobre a morte e o seu inimigo, algo que só é apresentado nos escritos do 

Novo Testamento. 

Estes exercícios exegético e hermenêutico são suficientes para compreendermos que 

os nomes divinos de Deus eram atribuídos às manifestações fenomenológicas que ocorriam 

entre as pessoas. Era desta forma que as pessoas atribuíam os nomes aos seres divinos, mediante 

os símbolos e as imagens arquetípicas conforme o conhecimento empírico que tinham na época. 

O exemplo mais clássico na Bíblia Sagrada se encontra no texto de Êxodo 3.2-6, onde 

Moisés vê o fenômeno da sarça que ardia e não se consumia e então em Êxodo 3.14 surge o 

termo conhecido até aos nossos dias como Iahweh ou Javé, isto é, o tetragrama sagrado. 

 

É possível que o nome de Javé existisse fora de Israel antes de Moisés, mas 

não há prova conclusiva. Mesmo assim, não parece que Êxodo 3 está dando 



 

174 
 

um novo nome pela primeira vez, mas, sim, a explicação de um nome já 

conhecido, que agora passa a ser identificado como o do Deus salvador de 

Israel. Embora Israel não elaborasse uma doutrina metafísica do tempo, a ideia 

de Deus como “Aquele que É” tem como paralelos numerosas outras 

declarações acerca de Deus no AT (Sl 90.1; 102.27-28; Hc 1.2; Ex 30.8; Is 

41.4; 48.12). O pensamento acerca do tempo, porém, também se vincula com 

o da presença perpétua de Javé (Gn 20.28; Js 3.7; Jz 6.12; Is 49.6, 26; cf E. 

Jacob, op. Cit., 52). (COENEN; BROWN, 1981, p. 639, v. 1) 

 

 

Os Doutores em Teologia Colin Brown e Lothar Coenen informam que o nome de 

Iahweh não é tido como sendo um desconhecido, mas um título já existente em algum panteão 

conhecido na época de Moisés, o que corrobora que o nome atribuído ao divino, como o de 

Iahweh, mediante ao fenômeno manifestado à Moisés, foi feito da mesma forma que ocorria 

entre os outros povos e, muito provavelmente, até influenciados por eles. 

Percebemos com essas explicações que, mediante as manifestações de alguns 

fenômenos, conforme a percepção e a compreensão, isto é, o conhecimento empírico que cada 

um tinha, um nome era atribuído à manifestação do numinoso. Entre os benê Yiśrā’ēl isto 

continuou acontecendo até que eles foram para o cativeiro babilônico e o nome de Iahweh 

passou a ser o único atribuído a todos os demais que representavam Deus na Bíblia Sagrada e 

ele também passou a ser inserido nos textos escritos em hebraico que compõem o Antigo 

Testamento (GERSTENBERGER, 2014). 

Todo este exercício exegético nos mostra que as imagens e os símbolos arquetípicos 

que o ser humano tinha, e ainda tem sobre Deus, são tidas mediante a sua experiência para com 

este ser numinoso. Contudo, devemos ressaltar que esta experiência ocorre primeiro no homem 

interior, por meio de imagens arquetípicas, conforme Jung explica: 

 

Pois nossa psique é estruturada à imagem da estrutura do mundo, e o que 

ocorre num plano maior se produz também no quadro mais ínfimo e subjetivo 

da alma. Por este motivo, a imagem de Deus é sempre uma projeção da 

experiência interior vivida no momento da confrontação com um opositor 

poderosíssimo. Este é figurado por objetos que deram origem à experiência 

interior e que, a partir daí, guardaram uma significação numinosa; ou então é 

caracterizado por uma numinosidade e pela força subjugante dele. No último 

caso, a imaginação se liberta do simples plano do objeto e tenta esboçar a 

imagem de uma entidade invisível, que existe atrás das aparências.  (JUNG, 

2016, p. 331) 

 



 

175 
 

 

Jung explica que essa experiência interior, que ocorre no ser humano, tem influências 

benignas ou malignas de forma que o ser humano não pode compreende-las, nem as domina e 

também não tem como livrar-se delas e por isso as sente como sendo algo muito poderoso. 

Ao reconhece-las, é que o ser humano as denomina como Deus ou Diabo. Entretanto, 

para o conhecimento empírico, tais experiências são denominadas pelo termo inconsciente e é 

por isso que Jung diz que “não é possível discutir ou afirmar a validade da designação de mana, 

Demônio ou Deus, mas unicamente constatar que o sentimento de algo estranho ligado à 

experiência de algo objetivo é autêntico” (JUNG, 2016, p. 331). 

Diante do que Jung expõe podemos ver que o mesmo ocorre quando a referência é 

feita às experiências ruins que são atribuídas e denominadas como Diabo, Satã, Satanás, etc., 

por isso é importante conhecermos alguns destes nomes que aparecem nos textos da Bíblia 

Sagrada para entendermos melhor as imagens arquetípicas do mal, assim como fiz com os 

nomes de Deus. 

 

Śāṭān – Satanás ou Satã: é a palavra utilizada para denominar os adversários 

reais (1Reis 11.14), oponentes. Ela também é traduzida para o substantivo 

Satanás que representa aquele que acusa no tribunal (Zacarias 3.1). 

Ao longo da história o mais destacado adversário do homem tem sido Satanás, 

“a antiga serpente” (Ap 12.9). Ele é um anjo poderoso (cf. sua aparição junto 

com outros “filhos de Deus” em Jó 1.6; Jd 9). (HARRIS, 1998, p. 1474). 

 

Shēd – Demônio: é uma palavra pouco utilizada nos escritos do Antigo 

Testamento, como em Deuteronômio 32.17. De acordo com os escritos do 

Antigo Testamento, os demônios se referiam à idolatria e isto estava ligado 

diretamente aos deuses dos outros povos, aos panteões (COENEN; BROWN, 

1981, p. 594, v. 1). 

 

Indubitavelmente o hebraico Shēd deve ser associado à palavra babilônica 

Shêdu, “demônio (bom ou mal)”. Nas religiões pagãs a linha divisória entre 

os deuses e os demônios não é constante. Há demônios que agem com 

benevolência e deuses que são maldosos. Mas, falando de um modo geral, 

acreditava-se que os demônios tinham menos poderes do que os deuses. No 

pensamento mesopotâmico o Shêdu era um poder protetor sobrenatural, cuja 

presença era pedida aos deuses. Em termos específicos, a função do Shêdu 

pode ter sido a de representar a vitalidade do indivíduo, sua força sexual 

(HARRIS, 1998, p. 1527).  

 



 

176 
 

 

Estes termos apresentados, nas citações anteriores, demonstram que qualquer inimigo 

que surgia diante dos benê Yiśrā’ēl era tido como um adversário (Satanás) e que recebia os 

devidos nomes conforme a experiência interior de cada indivíduo. 

Com o passar do tempo estes nomes deixaram de ser interpretados como sendo uma 

imagem simbólica arquetípica e se tornaram em seres reais e isto passou a fazer parte da 

literatura do Novo Testamento. 

 

Dai,mwn – daimōn – demônio: se deriva de doiomai, “dividir”, “partilhar”. 

Pode haver alguma conexão com a ideia do deus dos mortos como sendo 

aquele que divide os cadáveres. Significa “poder sobre-humano”, “deus”, 

“deusa”, “destino” e “demônio”. 

Na crença popular grega, o mundo estava cheio de demônios, seres entre 

deuses e homens que poderiam ser aplacados ou controlados por magia, 

feitiços e encantamentos. Eram, em primeiro lugar, os espíritos dos mortos, 

especialmente daqueles que não foram sepultados (um conceito animístico), 

e, então, assombrações que poderiam aparecer em várias formas, 

especialmente de noite. Não há diferença em essência entre deuses e 

demônios. Estes últimos viviam no ar, perto da terra. A obra dos demônios 

poderia ser vista nas calamidades e desgraças da sorte humana. Através de 

catástrofes naturais, sacudiam o cosmos. Acima de tudo, levavam os homens 

à doenças ou à loucura. 

Daimonion é o adjetivo de daimōn, e também se emprega como substantivo, 

como o “divino”. Expressa aquilo que fica fora da capacidade humana, e que 

deve, portanto, ser atribuído à intervenção de poderes superiores. (COENEN; 

BROWN, 1981, p. 594, v. 1). 

 

 

Coenen e Brown demonstram, mediante suas pesquisas que, assim como no contexto 

que envolve os escritos do Antigo Testamento, no Novo Testamento, o contexto da cultura 

greco-romana também influenciou as pessoas, inclusive os cristãos. A questão principal, ao ler 

certos textos no Novo Testamento que se referem a demônios é, se eram seres numinosos ou se 

eram situações que estavam além do conhecimento da época. 

Sendo assim, podemos compreender que esses nomes eram dados mediante as 

manifestações de fenômenos e, por isso, as pessoas utilizavam as imagens e figuras arquetípicas 

para expressá-los através de antropomorfismos. Por isso os demônios, no Novo Testamento, 

podiam ser bons ou maus e quem passou a sistematizar os fatos e atribuir esses nomes a um 



 

177 
 

adversário numinoso de Iahweh foi a Igreja Cristã mediante seus ensinamentos (dogmas e 

doutrinas), no decorrer de sua história e isto ainda existe nas Igrejas Batistas. 

Mesmo com toda essa explicação e compreensão a respeito dos arquétipos atribuídos 

a seres divinos e os denominando como Bem ou Mal, a Igreja Cristã não resolveu o Problema 

do Mal e nem o da Maldade Humana, apenas os transferiu, para o numinoso e o mal continuou 

existindo no mundo e afetando a vida de cada ser humano. Por isso, no próximo capítulo estarei 

refletindo a respeito da Maldade Humana, segundo a ótica da Teologia Batista. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

178 
 

CAPÍTULO VII 

 

MALDADE HUMANA 

 

Diante do que tenho exposto, é possível entender que o Mal, este arquétipo presente 

na Quaternidade, além de ser apresentado por imagens e símbolos arquetípicos, também se faz 

percebido nos sofrimentos que afetam o ser humano. 

Como vimos, no capítulo anterior, não é possível explicar a origem ou o motivo do 

Mal alcançar a vida do ser humano sem perceber que ele é um arquétipo. Ele alcança até mesmo 

os cristãos Batistas que dedicam a sua devoção à Iahweh, o Deus da Bíblia Sagrada, e buscam 

seguir as orientações bíblicas e a doutrina Batista. 

Além disso, ainda há a questão da Maldade que o ser humano pratica contra o seu 

próximo e contra toda criação. Por isso, neste capítulo iremos entender como a Teologia Batista 

entende a Maldade Humana, segundo a interpretação de textos bíblicos, como também veremos 

a forma que Jung a percebe mediante a ótica da Psicologia Complexa. E, por fim, apresentarei 

uma interpretação de textos bíblicos utilizando as teorias da Psicologia Complexa como 

ferramentas da hermenêutica. 

Para iniciar a minha exposição sobre a Maldade Humana, preciso explicar que, para 

mim, é no contexto religioso que o Problema do Mal se desenvolve de forma diferente de 

qualquer outro contexto. Isto ocorre porque os Batistas não expõem os mitos de forma clara, 

mas os envolvem em ritos, rituais e liturgias fazendo com que eles percam o sentido simbólico 

e os transformam em deuses bons e maus. 

Para eu ser específico e melhor compreendido, também preciso explicar que o contexto 

religioso ao qual me refiro é o das comunidades eclesiásticas das Igrejas Batistas, ou seja, os 

seus membros. 

Na Religião Cristã, assim como no meio Batista, o numinoso é visto como algo a ser 

alcançado, tocado e dominado, mas há muito pouco em relação de como o numinoso pode ser 

experienciado. Por não ser sentido, de uma forma mais interior, os homens e mulheres cristãos, 

conforme já vimos, estão sempre em constante batalha entre si e, consequentemente, com o 

numinoso. 



 

179 
 

 

Na sua busca religiosa, homens e mulheres – sobretudo aqueles que vivem nas 

sociedades ocidentais cristãs modernas – ainda estão dominados pelas 

tradições primitivas que lutam entre si por uma supremacia. É um conflito 

entre crenças pagãs e cristãs, ou, pode-se dizer também, um conflito entre o 

renascimento e a ressurreição. (JUNG, 2016b, p. 193) 

 

 

Nesta citação, Jung comenta a respeito de uma mulher em estado de grande cansaço e 

depressão que estava em tratamento analítico e teve alguns sonhos. Ele percebeu, em suas 

terapias, que ela tinha muitas dúvidas sobre a sua religião original (JUNG, 2016b). 

Conforme Jung menciona, ela foi educada segundo a escola tradicional da Igreja 

Católica e na juventude ela buscou se libertar de suas convicções religiosas que lhe foram 

orientadas por sua família e pela Igreja Católica. 

Diante dos sonhos que ela teve e comentou, Jung percebeu a quantidade de símbolos 

religiosos que ela absorveu e que eram imagens arquetípicas. Assim, Jung comenta em seu livro 

O Homem e seus Símbolos a respeito desse conflito interno que ela teve e demonstra que ele 

pode existir entre uma pessoa religiosa e o que ela entende ser o divino. 

Este conflito interior é percebido melhor no meio eclesiástico por causa de enorme 

impacto que os símbolos arquetípicos do bem e do mal produzem em uma pessoa. Isto ocorre 

porque estamos bem distantes de compreender os arquétipos e todas as suas manifestações: 

 

Ainda estamos longe de compreender o inconsciente ou os arquétipos – os 

núcleos dinâmicos da psique – em todas as suas implicações. Tudo que 

podemos constatar até agora é o enorme impacto que os arquétipos produzem 

no indivíduo, determinando suas emoções e perspectivas éticas e mentais, 

influenciando o seu relacionamento com as outras pessoas e afetando, assim, 

todo o seu destino. Vemos também que os símbolos arquetípicos combinam-

se no indivíduo seguindo uma estrutura de totalidade, e que é possível que 

uma compreensão adequada desses símbolos tenha efeito terapêutico. 

Podemos verificar ainda que os arquétipos são capazes de agir em nossa mente 

como forças criadoras ou destruidoras; criadoras quando inspiram ideias 

novas, destruidoras quando essas mesmas ideias se consolidam em 

preconceitos conscientes que impossibilitarão futuras descobertas. (JUNG, 

2016b, p. 419) 

 

 



 

180 
 

Ainda no livro O Homem e seus Símbolos, von Franz, ao falar sobre A ciência e o 

Inconsciente, inicia a Conclusão dizendo que Jung e os demais que escreveram os artigos para 

compor os capítulos deste livro, buscaram descrever o papel representado pela força criadora 

de símbolos da psique inconsciente do ser humano. 

Na citação anterior vemos que von Franz explica que, além de ser difícil compreender 

o inconsciente e os arquétipos, ainda estamos longe de entender todas as suas implicações. 

Porém ela destaca que, mediante os estudos apresentados, é possível verificar o que os 

arquétipos podem realizar na vida de uma pessoa. 

A força de uma imagem ou símbolo arquetípico que se manifesta na vida de um ser 

humano gera confusões profundas, principalmente, quando este é uma pessoa religiosa do meio 

Batista, pois como vimos, o que antes era mito, se mesclou ao dualismo e se tornou um dos 

lados do numinoso. 

Mesmo atribuindo novos nomes e percebendo novas características, os arquétipos, ao 

se manifestarem na vida de um cristão Batista, continuam com toda força da numinosidade, 

mas elas são muito além do que ele pode entender e controlar e esta experiência para ele é 

assustadora ou, como é dito no meio Batista, é diabólica. 

Segundo Jung, a psique ou a mente continua a se desenvolver e desta forma o ser 

humano é dominado e conduzido por forças interiores e estímulos exteriores. Essas forças 

fogem do controle da consciência humana e, conforme já apresentei, elas são denominadas, em 

muitas ocasiões, como demônios, deuses e etc. 

 

É verdade, no entanto, que nesses últimos tempos o homem civilizado 

adquiriu certa dose de força de vontade que pode aplicar onde lhe parecer 

melhor. Aprendeu a realizar cientificamente o seu trabalho sem precisar 

recorrer a cânticos ou batuques hipnóticos. Consegue até dispensar a oração 

cotidiana em busca do auxílio divino. Pode executar aquilo a que se propõe e, 

aparentemente, traduzir suas ideias em ação sem maiores obstáculos, enquanto 

o homem primitivo parece estar a todo momento tolhido por medos, 

superstições e outras barreiras invisíveis. O lema “querer é poder” é a 

superstição do homem moderno. (JUNG, 2016b, p. 103) 

 

 

Jung está se referindo aos mitos, ritos, magias, etc., isto é, aos arquétipos e às imagens 

arquetípicas, que em tempos antigos, foram atribuídos ao divino. Ele entende que, com o passar 



 

181 
 

dos anos, muita coisa mudou e o conhecimento aumentou, mesmo assim o ser humano continua 

com essas forças antigas, os arquétipos, atuando em seu interior e que estão fora do seu controle 

e Jung ainda informa que: 

 

Para sustentar essa crença, no entanto, o homem contemporâneo paga o preço 

de uma incrível falta de introspecção. Não consegue perceber que, apesar de 

toda a sua racionalização e eficiência, continua à mercê de “forças” fora do 

seu controle. Seus deuses e demônios absolutamente não desapareceram; têm 

apenas novos nomes. E o conservam em contato íntimo com a inquietude, com 

apreensões vagas, com complicações psicológicas, com uma insaciável 

necessidade de pílulas, álcool, fumo, alimento e acima de tudo, com uma 

enorme coleção de neuroses. (JUNG, 2016b, p. 103) 

 

 

Mediante as citações anteriores percebemos que Jung quer demonstrar que, não 

importa em qual século vivamos ou estejamos analisando, nem qual a cultura que estejamos 

conhecendo e nos aprofundando, o ser humano sempre atribui nomes a essas forças as quais 

desconhece. No passado eles eram vistos como mitos, hoje são tidos como lendas; no passado 

eram representados por figuras fantasiosas, hoje são figuras cinematográficas; no passado as 

questões neurológicas que tais fenômenos causavam, e elas não eram apontadas por falta de 

conhecimento, hoje já percebemos algumas neuroses. 

Mesmo assim, ainda hoje, tais fenômenos, que se manifestam no inconsciente do ser 

humano, são vistos como intervenções divinas, boas ou más, por causa do dualismo cristão e 

não são vistos com um olhar psicológico, conforme Jung demonstra que deve haver entre a 

Teologia e a Psicologia. 

 

Parece que o propósito do fundador das Terry Lectures é o de 

proporcionar, tanto aos representantes das Ciências Naturais, quanto 

aos da Filosofia e de outros campos do saber humano, a oportunidade 

de trazer sua contribuição para o esclarecimento do eterno problema da 

religião. Tendo a Universidade de Yale me concedido o honroso 

encargo das Terry Lectures de 1937, considero minha tarefa mostrar o 

que a psicologia, ou melhor, o ramo da psicologia médica que 

represento, tem a ver com a religião ou pode dizer sobre a mesma. Visto 

que a religião constitui, sem dúvida alguma, uma das expressões mais 

antigas e universais da alma humana, subentende-se que todo o tipo de 

psicologia que se ocupa da estrutura psicológica da personalidade 

humana deve pelo menos constatar que a religião, além de ser um 



 

182 
 

fenômeno sociológico ou histórico, é também um assunto importante 

para grande número de indivíduos. (JUNG, 2012, p. 17, OC 11/1, § 1) 

 

 

Este reconhecimento de que na base das religiões se encontra os arquétipos da alma 

humana, isto é, as representações primordiais coletivas, é o que qualifica Jung a realizar o seu 

diálogo entre a Teologia e a Psicologia, a fim de expor o confronto existente entre a teologia 

prática e o Problema do Mal na Religião Cristã. Por isso ele diz que se propôs “a fornecer 

algumas noções do modo pelo qual a psicologia prática se defronta com o problema religioso” 

(JUNG, 2012, p. 18, OC 11/1, § 3). 

Não há dúvida de que Jung se esforçou para realizar um diálogo entre a Psicologia e a 

Teologia Cristã. Porém o que vemos até hoje é que este diálogo não continua sendo realizado 

por parte dos teólogos cristãos, principalmente os Batistas, e perdemos muito com isto. 

Sabemos que a religião Protestante não é flexível, pelo menos nos meios eclesiásticos 

institucionais, pois a religião Protestante, assim como a Batista, é fechada, ortodoxa em seus 

princípios e trabalha conforme estes e a sua doutrina, às quais ela mesma impôs às pessoas e a 

si própria. 

Há muitos tipos de religião (animista, legalista, ritualista, mística, etc.). Entretanto, 

para os cristãos só há uma religião que é o Cristianismo e eles chegam a esta conclusão por 

causa da interpretação que fazem da palavra que o Cristianismo utiliza para definir religião, que 

vem do latim religare e é utilizada para dizer que o ser humano precisa se religar a Iahweh. 

 

A palavra portuguesa religião vem do latim, religare, “religar”, “atar”. A 

aplicação básica dessa palavra é a ideia de que certos poderes sobrenaturais 

podem exercer autoridade sobre os homens, exigindo que eles façam certas 

coisas e evitem outras, forçando-os a cumprir ritos, sustentar crenças e seguir 

algum curso específico de ação. Em um sentido secundário, a denominação 

religiosa de alguém também exerce tais poderes. Precisamos respeitar as 

atitudes e as regras da comunidade religiosa a que pertencemos, se queremos 

fazer parte da mesma. E, como é natural, também estamos obrigados por 

consciência, visto que o homem, por natureza, é um ser religioso. O homem 

tem forças, dentro de si, que o forçam a assumir e a seguir certas ideias 

religiosas e éticas, embora ele não as compreenda bem, levando-o a pôr em 

ação essas imposições. (CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 637, v. 5) 

 

 



 

183 
 

Champlin e Bentes apresentam o conceito comum de religião, que os Batistas também 

aceitam, e demonstram que esta definição envolve alguns poderes sobrenaturais que têm 

influência na vida do ser humano. Estes poderes sobrenaturais, Jung demonstra que são os 

arquétipos e busca explicar como eles atuam na vida de uma pessoa e como esta os compreende. 

Essa é a compreensão que os protestantes têm, inclusive a Igreja Batista, quando o 

assunto se refere ao conceito e definição da palavra religião. Uma religião institucionalizada, 

como é o caso da Batista, é aquela que sistematiza os métodos, as normas, as formas, os 

conceitos e as definições, gerando ritos, rituais e liturgias para ligar novamente o homem 

(decaído por causa do pecado original que consta em Gênesis 3) a Iahweh e por isso ela cria os 

seus princípios e suas doutrinas para normatizar a conduta de seus membros. Entretanto, Jung 

tem outra interpretação a respeito da palavra latina traduzida para religião. 

 

Antes de falar da religião, devo explicar o que entendo por este termo. 

Religião é – como diz o vocábulo latino religere – uma acurada e 

conscienciosa observação daquilo que Rudolf Otto acertadamente chamou de 

"numinoso", isto é, uma existência ou um efeito dinâmico não causados por 

um ato arbitrário. Pelo contrário, o efeito se apodera e domina o sujeito 

humano, mais sua vítima do que seu criador. Qualquer que seja a sua causa, o 

numinoso constitui uma condição do sujeito, e é independente de sua vontade. 

De qualquer modo, tal como o consensus gentium, a doutrina religiosa mostra-

nos invariavelmente e em toda a parte que esta condição deve estar ligada a 

uma causa externa ao indivíduo. O numinoso pode ser a propriedade de um 

objeto visível, ou o influxo de uma presença invisível, que produzem uma 

modificação especial na consciência. Tal é, pelo menos, a regra universal. 

(JUNG, 2012, p. 19, OC 11/1, § 6) 

 

 

A compreensão a respeito da palavra religião de Jung é bem diferente da compreensão 

da Teologia Batista. Para Jung a religião é a percepção que o ser humano tem em relação à 

manifestação do numinoso sobre si e sobre o contexto em que vive; enquanto que religião para 

a Teologia Batista é, na prática, uma forma sistematizada de se apoderar do numinoso para 

suprir as suas necessidades e satisfazer os seus desejos por meio de vários ritos e rituais 

litúrgicos como oração, jejum, etc. e, assim, se religar ao divino. 

A religião para Jung começa com o interior do ser humano, pois é o seu espírito interior 

que lhe proporciona a experiência com o numinoso que se manifesta. Enquanto que para a 

Teologia Batista é a fé que move o numinoso. Entretanto, Jung também diz: 



 

184 
 

 

Encaro a religião como uma atitude do espírito humano, atitude que de acordo 

com o emprego originário do termo: religio, poderíamos qualificar a modo de 

uma consideração e observação cuidadosas de certos fatores dinâmicos 

concebidos como "potências": espíritos, demônios, deuses, leis, ideias, ideais, 

ou qualquer outra denominação dada pelo homem a tais fatores; dentro de seu 

mundo próprio a experiência ter-lhe-ia mostrado suficientemente poderosos, 

perigosos ou mesmo úteis, para merecerem respeitosa consideração, ou 

suficientemente grandes, belos e racionais, para serem piedosamente adorados 

e amados. Em inglês, diz-se de uma pessoa entusiasticamente interessada por 

uma empresa qualquer, "that he is almost religiously devoted to his cause". 

William James, por exemplo, observa que um homem de ciência muitas vezes 

não tem fé, embora seu "temperamento seja religioso". (JUNG, 2012, p. 20, 

OC 11/1, § 8) 

 

 

Jung se aprofunda mais na definição e no conceito de religião porque ele parte da 

compreensão humana em relação ao numinoso e busca entender como o ser humano apresenta 

e explica essa interação. Ele demonstra que esta atitude do espírito humano envolve muitas 

outras coisas, o que demonstra o seu temperamento religioso. 

A diferença entre tais percepções, a respeito de assuntos religiosos, se faz presente nos 

princípios, na liturgia e na Doutrina Batista, às quais não aceitam contrariedades. É por isso que 

Jung diz que, o que as pessoas normalmente denominam como religião está tão impregnado de 

dogmas e de doutrinas eclesiásticas, que ele prefere denominar de Confissão, porque esta religio 

tem o objetivo de substituir as experiências com o numinoso pelos princípios dogmáticos ou 

doutrinários (JUNG, 2012, OC 11/1) e explica melhor isto ao dizer que: 

 

A Igreja Católica os mantém por força de sua autoridade absoluta. A "Igreja" 

protestante (se ainda se pode falar em "Igreja") os mantém pela ênfase da fé 

na mensagem evangélica. Os homens estarão adequadamente protegidos 

contra a experiência religiosa imediata, enquanto estes dois princípios forem 

válidos. E mais: se apesar de tudo acontecer-lhe algo de imediato, eles poderão 

recorrer à Igreja, que está em condições de dizer se a experiência provém de 

Deus ou do diabo, se deve ser repelida ou aceita. (JUNG, 2012, p. 61, OC 

11/1, § 75) 

 

 

Jung demonstra que esta ideia de proteção imediata que a Religião Cristã, como a 

Batista, acredita e propaga é o que determina e define sobre o que é bom ou mau, o que é de 



 

185 
 

Iahweh ou o que é do seu inimigo, o Diabo. Ela não leva em consideração a contextualização 

dos escritos antigos, principalmente, quanto aos povos primevos que constam na Bíblia 

Sagrada, muito menos aos arquétipos, conforme tenho apresentado nesta pesquisa. 

Como a religião Batista acredita em um único e soberano Deus, ela passa a ver e a 

ensinar sobre Iahweh, a partir do cativeiro babilônico, envolvendo o sincretismo do dualismo 

Persa e aceitando a interpretação bíblica feita pelos pais da Igreja para conceituar o que é 

positivo ou negativo. 

Em contrapartida, Jung, ao falar sobre os arquétipos negativos diz que “o pressuposto 

da existência de deuses ou demônios invisíveis é, na minha opinião, uma formulação do 

inconsciente, psicologicamente muito mais adequada, embora se trate de uma projeção 

antropomórfica” (JUNG, 2012, pp. 106-107, OC 11/1, § 141). 

No meio Batista esta projeção antropomórfica é o que gera a ideia de uma batalha 

espiritual onde o Problema do Mal será resolvido na batalha cósmica escatológica que consta 

em Apocalipse 20.10. A Teologia Batista não se preocupa com o interior do homem, mas com 

o mundo invisível, espiritual, o mundo das forças numinosas contrárias a Iahweh e a Jesus, 

conforme a interpretação que ela faz do texto que consta em Efésios 6.12. 

Nos evangelhos, os relatos sobre Jesus Cristo mostram o contrário, eles ratificam a 

percepção que Jung teve, pois Jesus Cristo disse em Mateus 15.11 e em Mateus 15.17-20 que 

o mal está no coração do ser humano, isto é, no seu interior e Jesus é muito específico nesta 

passagem, pois os judeus guardavam a Lei de Moisés (Torá) ou o Talmude Rabínico (Judaísmo 

Talmúdico), mas deixavam de lado a sua prática. Esta colocação de Jesus não é novidade para 

os judeus, nem para os cristãos, pois em Provérbios 4.23 a sabedoria judaica já ensinava isto, o 

que demonstra que esse ensinamento é para todos os que são fiéis à Iahweh. 

O mais importante, diante disto, é como o homem se comporta, mesmo vivenciando 

os mais diversos fenômenos numinosos e não uma guerra espiritual e escatológica contra o mal. 

Isto apenas demonstra que o Problema do Mal para a religião Batista continua velado, seja em 

relação ao seu arquétipo como também em relação à Maldade Humana. 

O Problema do Mal, conforme temos observado, é um desafio à Filosofia, à Teologia 

(RICOEUR, 1988) e, podemos acrescentar, à Psicologia, pois ele não envolve apenas a lógica, 

a metafísica e a ontologia, ele também envolve o comportamento humano. 



 

186 
 

Pensar no mal é algo tão sombrio para o ser humano que a ideia do pecado original se 

faz presente na sua consciência e, ouso dizer que se faz presente, até em quem não é cristão. 

Afinal, quantas vezes ouvimos alguém dizer que devemos amar o próximo ou dar a outra face, 

independentemente de ser cristão ou não? Há muitas expressões corriqueiras que vêm de 

ensinamentos da Bíblia Sagrada. 

Ao reconhecermos que o mal é um arquétipo já nos alivia quanto ao sentimento de 

culpabilidade, mas este conhecimento nos leva a analisarmos não só os fenômenos que se 

manifestam e, como são percebidos e denominados, mas também o que eles produzem na vida 

humana. 

Vimos que a sabedoria judaica e os ensinamentos de Jesus Cristo na Bíblia Sagrada 

fazem um alerta sobre o homem interior, isto é, o coração do ser humano (que naquela época 

era tido como o centro das emoções), sendo assim, é do coração humano que provém tudo o 

que o ser humano faz de mau e não só afeta a sua vida, mas também a das demais pessoas com 

as quais convive e se relaciona. 

Este mal, proveniente do coração humano, é repleto de sentimentos, emoções e 

humores que ultrapassam a sensatez e o bom convívio, mesmo assim, eles são tidos, muitas 

vezes, como atributos e qualidades humanas e individuais. Muitos até os atribuem ao 

temperamento de uma pessoa. 

Esta percepção é simples de entender, mesmo que os Batistas não queiram, este 

emaranhado de sentimentos e emoções estão lá, como um vulcão pronto a entrar em erupção 

ou como dizem, é a gota que falta para transbordar o copo. 

Essas sensações estão diretamente ligadas às imagens arquetípicas do que é 

denominado Deus, Iahweh, Diabo, Satanás ou qualquer outro nome dado ao numinoso, os quais 

já vimos. Sendo mais específico, o arquétipo do mal que os Batistas não conseguem aceitar que 

esteja em Iahweh ou que provém dele, é o que a Quaternidade, segundo Jung apresenta, 

demonstrando que o Bem e o Mal provêm da mesma essência: Iahweh. 

O cristão Batista nem sempre pensa ou compreende desta forma, para ele as suas 

atitudes, ações e reações são próprias dele e é ele quem as domina, pois ele pensa que domina 

a sua alma, como sendo o senhor dela e Jung percebeu isso no ser humano. 

 

O homem gosta de acreditar-se senhor da sua alma. Mas enquanto for incapaz 

de controlar os seus humores e emoções, ou de se tornar consciente das 



 

187 
 

inúmeras maneiras secretas pelas quais os fatores inconscientes se insinuam 

nos seus projetos e decisões, certamente não é seu próprio dono. Esses fatores 

inconscientes devem sua existência à autonomia dos arquétipos. (JUNG, 

2016b, p. 104) 

 

 

Jung está apresentando a sua ótica psicológica sobre como o ser humano reage aos 

fatores inconscientes que agem em sua vida. Ele diz que esses são colocados em um sistema de 

compartimentos como se fossem gavetas separadas para serem confrontados (JUNG, 2016b, p. 

104) e diante desta exposição que Jung faz, eu posso aplica-la ao que a Teologia Batista ensina, 

pois ela também cria tais compartimentos relacionando-os à fé. 

Ao constatarmos este fato citado, podemos aplicar, neste contexto, a expressão querer 

é poder, pois o ser humano, pelo menos na cultura ocidental, não consegue se dominar, se 

controlar, mas quer e pensa ter este poder. 

Esta percepção de ser senhor de sua vida, que o cristão Batista pensa que tem e gostaria 

de ter, está intimamente relacionada à forma como o ele olha e percebe, mediante a interpretação 

que faz de textos bíblicos que se referem a respeito de Iahweh e à sua manifestação, como no 

caso do livro de Jó. Contudo, Jung demonstra que essa percepção está errada, pois Iahweh ou 

qualquer outro ser divino não são humanos. 

 

Mas Javé não é um homem. Ele é, a um só tempo, perseguidor e defensor, e 

nesta situação um dos aspectos é tão real quanto o outro. Javé não se acha 

dividido, mas constitui uma antinomia, isto é, uma oposição interna total, que 

é a condição preliminar e necessária de seu imenso dinamismo intrínseco, de 

seu poder e ciência infinitos. A partir deste conhecimento, Jó persiste no 

propósito de "expor seu modo de proceder" a Javé, ou seja, insiste em lhe 

explicar o seu ponto de vista, pois apesar da sua ira, Javé, contra si próprio, é 

também defensor do homem que lhe apresentou uma queixa. (JUNG, 2012b, 

pp. 20-21, OC 11/4, § 567)  

 

Em sua análise sobre o livro de Jó, Jung demonstra que Jó percebe que Iahweh não 

está dividido e por isso busca apresentar seus argumentos mediante o que compreende a respeito 

de sua vida dedicada à Iahweh. 

A terrível dúvida de Jó é a mesma que paira na mente de muitos cristãos, isto é, Deus 

não é um ser humano, então ele não pode ter sentimentos, pensamentos, ações ou atitudes ruins. 

Todavia, em outras circunstâncias, o pensamento é o inverso, pois o cristão pensa que Deus 



 

188 
 

conhece o seu coração, sabe de suas fraquezas, do que está vivendo ou então, exclama a frase 

famosa: se for da vontade de Deus! 

É um conflito de figuras de linguagens na mente do cristão Batista, por um lado o 

antropomorfismo, onde Deus é humano, por outro o antropopatismo, onde Deus sente o que o 

ser humano sente. É um antagonismo Deus-homem versus Deus-Diabo que domina a mente de 

muitos Batistas diante de situações adversas e calamitosas. 

O apóstolo Paulo viveu e disse a respeito disso em Romanos 7.18-20 onde, em 

determinado momento expressa: quero e não faço, faço e não quero e ele chega a uma única 

conclusão: sou um miserável, pecador e eterno condenado (Romanos 7.24). 

Esta é a verdadeira batalha espiritual que o cristão Batista vive, pois é ele contra ele 

mesmo. Entretanto, ele não percebe que o problema está em seu interior, em seu coração ou 

como o monge beneditino Anselmo Grün diz que “em nosso caminho para Deus nós também 

experimentamos sempre de novo um fascínio pelo mal, sentimos como o mal exerce uma 

atração sobre nós” (GRÜN, 2021, p. 84). 

Este caminho a ser seguido pelo Batista é uma referência à longa caminhada da vida 

até Deus, cuja ideia vem da caminhada do povo hebreu pelo deserto, durante quarenta anos, 

após sair do Egito, até chegar à Canaã, a Terra Prometida (Deuteronômio 8.2). 

Digo isso porque, para o Batista, esta caminhada se tornou símbolo de sua vida, cuja 

natureza é considerada pecaminosa. Inclusive, há expressões, utilizadas no meio eclesiástico 

cristão e também no Batista, sobre passar pelo deserto, estar no deserto, etc. que significam que 

cristão está sendo provado por Deus, enquanto percorre sua longa caminhada da vida, até à 

Terra Prometida, ou seja, a vida eterna. 

Até neste pensamento podemos ver a Quaternidade se manifestando. Afinal, para a 

interpretação que os cristãos fazem sobre esta passagem, o deserto não foi uma escola 

preparatória, uma escola técnica ou de ensino superior ao povo hebreu. A ideia é a de que o 

deserto se apresenta como sendo um castigo como o de Jó ou como o de Santo Antão. 

 

Dos primeiros monges sempre de novo nós ouvimos dizer que eles tiveram 

que lutar contra os demônios. Basta olharmos a biografia de Santo Antão, 

escrita por Atanásio, para vermos como a cada passo Antão é molestado e 

combatido pelos demônios. Mesmo quando resolve ir para o deserto, que era 

considerado como o reino dos demônios, eles tentam de todas as maneiras 

impedir esta resolução de Antão e expulsá-lo novamente do deserto: “Vai-te 



 

189 
 

embora do nosso reino! Que tens a fazer no deserto?” (Ant 13). Antão foi para 

o deserto a fim de viver unicamente para Deus, de abrir-se a Deus. Porém o 

caminho para a solidão não apenas o leva para perto de Deus, mas também 

para perto do mal. Agora o demônio o aborda abertamente. E sua solidão 

revela-se como uma desagradável parceria com o mal. E Antão tem que 

assumir a luta contra o mal, para que o ir para o deserto não se transforme para 

ele em uma fatalidade, mas o leve até Deus. (GRÜN, 2021, p. 13) 

 

 

Grün demonstra que o deserto é uma imagem simbólica da solidão, do homem consigo 

mesmo, por isso é assustador e diabólico, pois o ser humano sabe que no seu íntimo, no seu 

coração há todos os tipos de emoções e motivações mais sombrios e aterrorizantes que possam 

existir, que estão além de suas forças e que ele não conhece e nem domina. Por isso são 

atribuídos aos demônios: “A estas forças, que eles veem presentes nos seus desejos, instintos, 

motivações e emoções, eles chamam de demônios” (GRÜN, 2021, p. 13). 

É comum, no meio cristão, assim como no meio Batista, atribuir ao Diabo tudo o que 

acontece de ruim na vida, mas a verdade é que nem sempre a culpa está no numinoso, no 

demônio, no Diabo. Ele está no próprio ser humano, no seu coração. O que demonstra que nem 

a Teologia Batista pode ajudar o ser humano quando o assunto se refere ao Problema do Mal. 

Afinal, a Religião Cristã dizimou povos, nações, assassinou crianças, mulheres 

grávidas, torturou e queimou pessoas só pelo fato delas discordarem de suas doutrinas e fez isto 

em nome de Deus e ainda fazem muitas outras barbaridades que afetam as pessoas porque 

houve alguma manifestação que as impulsionou a isto. Esses terríveis e cruéis atos são 

atribuídos ao inimigo, ao Diabo, mas só quando é contado por um lado da história. 

Esta linha de raciocínio é extensa, infelizmente. Eu ficaria horas aqui descrevendo o 

que foi e ainda é feito em nome de Deus, do Deus summo bonnum, mas vamos voltar a nossa 

ótica à Maldade Humana que está no ser humano e é o próprio ser humano e que Jung denomina 

como sendo o perigo da alma. 

 

A psicanálise de Freud se limita, como se sabe, a tornar consciente o mal e o 

mundo das sombras no interior do homem. Ela simplesmente mostra a guerra 

civil latente, até então, no interior do indivíduo, e aí termina sua tarefa. É o 

próprio paciente que deve ver como poderá sair da situação. Freud 

infelizmente ignorou por completo o fato de que o homem em momento algum 

da história esteve em condições de enfrentar sozinho as potências do mundo 

subterrâneo, isto é, de seu inconsciente. Para isto, ele sempre necessitou da 

ajuda espiritual que lhe proporcionava a religião do momento. A abertura do 



 

190 
 

inconsciente significava a explosão de um tremendo sofrimento da alma, pois 

tudo se passa precisamente como se uma civilização florescente fosse 

submersa pela súbita invasão de uma horda de bárbaros, ou como se campos 

férteis fossem abandonados à fúria avassaladora das águas, depois de se terem 

rompido os diques de proteção. [...] É isto o que acontece em relação a cada 

indivíduo: por trás de seu mundo racionalmente ordenado, uma natureza 

espera, ávida de vingança, pelo momento em que ruirá a parede de separação, 

para se expandir, destruidoramente, na existência consciente. Desde os tempos 

mais recuados e mais primitivos, o homem tem consciência deste perigo – o 

perigo da alma; e é por isso que ele criou ritos religiosos e mágicos para 

proteger-se contra esta ameaça ou para curar as devastações psíquicas que daí 

decorrem. (JUNG, 2012c, pp. 99-100, OC 11/6, § 531) 

  

 

Jung excede ao que Freud apresenta e demonstra que a busca por líderes religiosos ou 

por religiões se dá porque o ser humano quer curar os sofrimentos que afetam a alma, pois para 

o ser humano a solução não está nele, mas nos poderes sobrenaturais que o numinoso tem e que 

podem exercer sobre a vida humana. 

Realmente, o cristão não tem condições de enfrentar sozinho o mundo das sombras 

que há no seu interior conforme Jung apresenta nesta citação. Diante disto só podemos concluir 

que a Quaternidade e o Problema do Mal não são um problema para o ser humano, nem para o 

Batista. Ambos apresentam os arquétipos, como eles se manifestam e como o Batista os 

compreende e, também, demonstram que não são a cura, a resposta aos infortúnios da vida 

humana. 

Então, qual seria o melhor caminho a ser percorrido? Pois a verdade é que o maior 

problema para o Batista, conforme estamos analisando, está na Maldade Humana que se 

encontra no seu interior, porém ela é definida diante do conceito da moral, conforme veremos 

no tópico seguinte. 

 

 

7.1 Maldade Humana e Moral Cristã 

 

A Maldade Humana é vista como sendo parte do Problema do Mal quando este se 

refere ao mal moral que se origina do ser humano, isto é, da sua vontade, dos seus desejos, dos 



 

191 
 

seus sentimentos e das suas emoções que o afetam por ser humano e também afetam a todos 

com os quais convive e se relaciona. 

A palavra latina moral (mos ou moris) significa vontade, costume, uso, regra, ela vem 

do grego ethos que significa costume, hábito, disposição e que é mais conhecida pela palavra 

ética. A ética ou a moral é uma necessidade da sociedade, cujo alvo é a conduta do ser humano 

que tem por base o seu desenvolvimento dentro da sociedade visando o bem desta e de um 

indivíduo (CHAMPLIN; BENTES, 1995, v. 4). 

A moral é considerada por muitos como os costumes e os hábitos que podem ser 

desenvolvidos e que sofrem variações. Entretanto, a moral na ótica da Teologia Batista é vista 

como sendo as qualidades inspiradas por Iahweh para que o ser humano seja separado41 (santo) 

para servi-lo (SILVA, 2007). 

Podemos perceber que estas definições são para a prática, isto é, para a convivência 

em um meio social onde os princípios morais se destacam, pois o objetivo da moral é tornar 

uma sociedade melhor. Então, podemos dizer que a moral depende de um conjunto de normas 

e regras que determinam o que é bom e o que é mau para todos. 

Todavia, não é simples estabelecer tais padrões porque a sociedade sempre passa por 

mudanças que afetam e envolvem o ser humano em suas características mentais e morais e para 

entendermos como a moral de cada época era exigida, é preciso conhecer os contextos sócio, 

histórico e cultural. 

Este conhecimento nos leva à compreensão dos mitos e símbolos das épocas, como é 

o caso de situações que foram justificadas por vários motivos e o motivo religioso foi um deles. 

Porém a história mostra que certas atitudes religiosas foram piores que as atribuídas aos 

demônios, conforme Jung comenta ao dizer que “os receios que nascem de nossa elaborada 

civilização podem ser muito mais ameaçadores do que os atribuídos pelos povos primitivos aos 

demônios” (JUNG, 2016b, p. 49). 

A Religião Cristã, por muitos anos, utilizou de argumentos morais para atitudes cruéis. 

Ela dizimou e escravizou povos, perseguiu e matou os que pensavam diferente, encerrou muitos 

outros nas prisões e fez muitos outros males e sempre em nome de Deus. 

                                                           
41 vdq – qādôsh – Este adjetivo traduzido para “santo”, qualifica aquilo que é intrinsecamente sagrado ou que foi 

admitido no âmbito sagrado por meio de rito divino ou de ato público de culto. Tem a conotação daquilo que é 

distinto e se opõe ao que é comum ou profano. (HARRIS, 1998) 



 

192 
 

Destarte, até que ponto o bem pode realizar o mal? Basta olharmos a sociedade ao 

redor que podemos ver como somos surpreendidos com as atitudes de pessoas que nunca 

imaginaríamos que poderiam tê-las. Por isso, aquilo que é denominado bem ou mal é 

igualmente substancial, pois esses valores são determinados pelo ser humano, pela sociedade. 

A história também nos mostra que a moral sempre esteve ao lado de alguém, 

normalmente dos mais fortes e opressores. Entretanto, enquanto a moral favorecia a alguns, ela 

gerava malefícios a outros. 

 

Se excluirmos o "criminoso estatístico", resta o extenso domínio das 

qualidades inferiores e das tendências primitivas que pertencem à estrutura 

psíquica do homem, o qual é menos ideal e mais primitivo do que gostaríamos 

que fosse. Possuímos certas ideias sobre como deveria viver um homem 

civilizado, culto e moral, e de vez em quando fazemos tudo o que está ao nosso 

alcance para satisfazer essas expectativas ambiciosas. Mas como a natureza 

não favoreceu todos os seus filhos com bens idênticos, há alguns seres mais e 

outros menos dotados. Assim, existem pessoas capazes de viver 

"corretamente" e de maneira respeitável, ou, em outras palavras, pessoas nas 

quais não se encontra o mínimo deslize. Quando cometem alguma falta, ou se 

trata de pecados menores, ou não têm consciência dos mesmos. É sabido que 

nos mostramos indulgentes para com os pecadores que não têm consciência 

de seus atos. Mas a natureza não é assim tão benigna. Ela castiga com a mesma 

dureza, como se a transgressão tivesse sido consciente. (JUNG, 2012, pp. 96-

97, OC 11/1, § 130) 

 

 

Jung está comentando que, muitas vezes, alguns erros parecem ser pequenos ou são 

considerados assim, mas que as consequências não levam em conta a intenção, elas apenas 

acontecem. 

O ser humano pode se achar um grande religioso, uma pessoa muito piedosa, mas 

conviver com essa pessoa pode ser um verdadeiro inferno. Este é o pensamento existente no 

meio Batista porque a moral é atrelada à ideia de santidade, mas esta ideia gera um complexo 

de inferioridade ou uma explosão de superioridade moral entre os demais membros com as 

quais se convive na igreja. 

Infelizmente, a moral normalmente é aplicada por quem está no poder, por quem tem 

o domínio e todos os demais devem obedecê-la. É assim que algumas interpretações bíblicas 

são feitas, como quando apresentam uma atitude atribuída à uma intervenção divina 



 

193 
 

(manifestação) e catastrófica é vista como sendo boa, como são os casos de Jó e de Noé (Gênesis 

6.13). 

No caso de Noé, o relato da Bíblia Sagrada sobre o dilúvio, para os cristãos, é visto 

como sendo uma ação punitiva de Iahweh ao ser humano, expressando o seu limite quanto ao 

que ele criou (Gênesis 7.23). Entretanto, também podemos ver que há interpretações de textos, 

da Bíblia Sagrada, onde Iahweh é percebido como um aprendiz em como liderar o mundo 

criado, conforme Jung apresenta, e feliz é o ser humano que escolhe estar ao seu lado. É mais 

fácil ter este pensamento ou esta interpretação do que pensar que as emoções, os sentimentos 

ou os complexos são o que domina o ser humano. 

 

Por mais indubitáveis e compreensíveis que pareçam tais ocorrências ou 

decisões psíquicas, elas nos levam mesmo assim à conclusão errônea e não 

psicológica de que fica a critério do homem criar ou não seu Deus. Mas não 

se trata disto, pois cada um se encontra numa disposição psíquica que limita 

sua liberdade e até mesmo a torna ilusória. O "livre-arbítrio" constitui um sério 

problema, não somente do ponto de vista filosófico, como também do ponto 

de vista prático, pois raramente encontramos pessoas que não sejam ampla ou 

mesmo prevalentemente dominadas por suas inclinações, seus hábitos, 

impulsos, preconceitos, ressentimentos e toda espécie de complexos. A soma 

destes fatos naturais funciona exatamente à maneira do Olimpo povoado de 

deuses, que querem ser propiciados, servidos, temidos e venerados não só pelo 

próprio indivíduo no seu variado panteon, como também por todos aqueles 

que o rodeiam. Não liberdade e possessão são sinônimos. (JUNG, 2012, p. 

108, OC 11/1, § 143) 

 

 

Jung expõe a ilusão de liberdade ou de livre-arbítrio que o ser humano pensa que 

possui. Ele demonstra que a liberdade que o ser humano possui tem dono e muitas vezes esse 

dono são os fatores psíquicos, os complexos que há no ser humano e o domina. É por isso que 

Jung diz que a “única tarefa que nos cabe é escolher o ‘senhor’ a quem desejamos servir, para 

que esse serviço nos proteja contra o domínio dos ‘outros’, que não escolhemos. ‘Deus’ não é 

criado, mas escolhido” (JUNG, 2012, p. 109, OC 11/1, § 143). 

Diante de tal escolha, onde os fatos são atribuídos a uma ação numinosa 

(manifestação), não temos como dizer se ela é boa ou má, tudo depende da ótica que se tem do 

fato ou de que lado se está dele. Se for da ótica dos que não sofrem danos, ela é boa; mas se for 

da ótica dos desfavorecidos, ela é má, como, normalmente, é feita na intepretação do texto 

referente ao dilúvio. 



 

194 
 

É impossível não opinarmos, até mesmo sobre as narrativas da Bíblia Sagrada que 

apresentam certos fatos, mas definir o que é bom ou mau é realizar o antropopatismo e 

declararmos um dogma e é isto que a Teologia Batista tem feito no decorrer de sua história. 

 

Segundo o ponto de vista cristão, a saúde, a prosperidade e as outras vantagens 

materiais e sociais não podem ser consideradas como provas absolutas da 

bondade e da justiça do homem. Assim os doentes e os necessitados não 

pertencem ao grupo dos felizes. O leproso, na sua aflição, ficava privado dos 

privilégios da vida social e das práticas religiosas. (CRABTREE, 1986, p. 

178). 

 

 

Crabtree aborda sobre o ser humano que vivia obedecendo às leis que constam na Torá 

ou no Pentateuco da Bíblia Sagrada e se via como sendo um piedoso de acordo com os 

princípios de justiça da época dos profetas do Antigo Testamento. Mas que, ao passar por 

dificuldades, ele começava a refletir sobre a injustiça de Iahweh. 

Diante desse pensamento, para realizar uma interpretação dos textos da Bíblia Sagrada 

e fazer o devido diálogo entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa que proponho nesta 

tese, devemos observar que tais princípios morais estão sempre relacionados aos desejos, às 

emoções, ao espiritual e que eles são aplicados, pelos cristãos, anacronicamente aos escritos 

contidos na Bíblia Sagrada. 

Atribuir os males provocados pelas ações humanas às manifestações numinosas é 

querer dizer que a Quaternidade é presente e ativa de forma proeminente em relação aos seres 

humanos. Por isso é difícil definir o que é bom ou o que é mau, pois qualquer lado que for 

escolhido, será feito por intermédio de julgamentos com princípios éticos e morais que partem 

dos interesses humanos. 

 

Nunca devemos sucumbir à sedução daquilo que é prejudicial. O critério da 

ação ética não pode mais consistir no fato de que aquilo que é considerado 

bom tome o caráter de um imperativo categórico; inversamente, o que é 

considerado mau não deve ser evitado de um modo absoluto. Quando 

reconhecemos a realidade do mal, o bem toma necessariamente um caráter 

relativo e aparece como uma das metades de dois termos opostos. O mesmo 

ocorre com o mal. Os dois constituem, juntamente, um todo paradoxal. Isso 

significa que tanto o bem quanto o mal perderam o caráter absoluto e que 

somos obrigados a tomar consciência de que representam julgamentos. 

(JUNG, 2016, p. 324) 



 

195 
 

 

 

Conforme Jung explica, o ser humano não deve sucumbir ao bem e nem ao mal, porque 

qualquer excesso ao qual ele se entregar será nocivo, pois até o que é bom perde o seu caráter 

moral, ou seja, o seu princípio de bem, caso o ser humano se entregue totalmente. 

Jung explica que ao atribuir à certas circunstâncias as definições do que é bom ou mau, 

estamos realizando um julgamento pessoal. Este julgamento não significa que estamos corretos, 

apenas o apresentamos mediante o contexto ao qual vivemos. Porém a realidade para quem está 

envolvido nas circunstâncias pode tomar outra conotação. Assim, nem sempre o bem é absoluto, 

muitas vezes o bem realiza o mal e este é o paradoxo moral ao qual vivemos no mundo, 

inclusive no meio eclesiástico Batista. 

Os costumes de uma sociedade, independentemente do seu tamanho, geram os 

julgamentos sobre o que é bom ou mau. Porém, mediante a história, com o passar dos anos, 

temos visto que as sociedades têm sofrido consideráveis mudanças em seus costumes e o que, 

anteriormente era mau, se tornou bom ou vice-versa. 

Assim, continuamos a exercer o julgamento moral, não só do presente ou do futuro, 

mas o do passado também, pois este se torna um peso. Por isso é preciso ter cuidado com a 

questão moral em relação à Maldade Humana que se faz presente nas definições sobre o que é 

bom. 

 

A imperfeição de todo julgamento faz-nos, entretanto, perguntar se nossa 

opinião, em cada caso particular, é justa. Podemos sucumbir a um julgamento 

falso, mas isso só concerne ao problema ético, na medida que nos sentimos 

incertos de nossa apreciação moral. Mas nem por isso devemos deixar de 

tomar nossas decisões sobre o plano ético. A relatividade do “bem” e do “mal” 

ou do mau não significa de forma alguma que essas categorias sejam válidas 

ou não existam. O julgamento moral existe sempre e em toda parte, com suas 

consequências características. (JUNG, 2016, p. 325) 

 

 

Segundo a análise apresentada por Jung, os conteúdos de julgamentos são mutáveis 

dependendo das circunstâncias, como a moral, e eles se baseiam nos costumes, por isso temos 

a falsa compreensão que sabemos discernir o bem do mal. 



 

196 
 

Assim, a ética como um ato para discernir entre o bem e o mal, se torna difícil para o 

ser humano e se torna um tormento e isso é um acontecimento constante nas Igrejas Batistas, 

principalmente no relacionamento entres seus membros. 

Então, por pior que possa parecer, “é necessário, em certas circunstâncias, ter a 

liberdade de evitar o que é reconhecido como moralmente bom, e fazer o que é estigmatizado 

como mal” (JUNG, 2016, p. 325) se o momento exigir que se tenha de ter uma decisão ética. 

Destarte, vivemos nesses paradoxos espiritual e moral, pois, em relação ao bem e ao 

mal, nunca sabemos o que é divino, muito menos o que é humano. Apenas escolhemos o lado 

que nos interessa porque o julgamos ser melhor e não levamos em consideração a Maldade 

Humana que podemos estar cometendo aos demais. 

Não podemos deixar de perceber e nem esquecermos que o ser humano é o centro das 

origens dos males e dos benefícios e para que ele entenda como deve lidar com isto ele precisa 

se conhecer melhor, conhecer a si mesmo e isto é função da Psicologia Complexa. 

 

 

7.2 Maldade Humana à luz da Psicologia Analítica 

 

No decorrer desta tese tenho apresentado alguns conceitos da Psicologia Complexa 

para fundamentar a minha pesquisa e desenvolver o diálogo com a Teologia Batista. Contudo, 

neste capítulo, estarei apresentando mais conceitos da Psicologia Complexa, juntamente com 

as interpretações de textos bíblicos para que possamos entender melhor a Maldade Humana. 

Como Jung se devotou a compreender a alma humana é preciso entender um pouco 

mais a respeito da Psicologia Complexa, pois ela é um conjunto de teorias e práticas 

desenvolvidas para compreender a alma humana (psique) (MACHÓN, 2016). 

A psique abrange tudo que há no consciente e no inconsciente e é ela que organiza, 

regula e adapta o ser humano ao ambiente ao qual convive. Jung compreende a pessoa como 

um todo desde o seu nascimento e que no decorrer de sua vida ela desenvolve o que encontra 

na sua psique em busca de harmonia e organização. 



 

197 
 

Como psicólogo, Jung, procurava ajudar os seus pacientes a recuperarem “a unidade 

perdida e a fortalecer-lhes a psique para que ela pudesse resistir a qualquer futuro 

desmembramento” (HALL; NORDBY, 2021, p. 42). 

Entre os níveis que a psique pode ser apresentada temos, a consciência ou o consciente. 

A consciência é uma referência aos conteúdos psíquicos que o Eu percebe e entende. Ela tem 

como função manter a relação dos conteúdos psíquicos, que é a representatividade da psique, 

com o Eu. 

A consciência é a única parte da mente que o ser humano conhece desde o nascimento, 

porém é preciso que ele a conheça profundamente e este conhecimento de si mesmo é 

denominado individuação. 

No decorrer desse conhecimento de si mesmo ou processo de individuação da 

consciência é que surge o ego. O ego é como um organizador da mente, mas que é composto 

de tudo o que pode ser percebido e reconhecido pela consciência. Entretanto, o ego não permite 

que tudo o que chega até ele seja direcionado diretamente à consciência, isto é, ele age como 

se fosse um filtro da consciência. 

Para que uma pessoa se individualize, é preciso que o seu ego permita que as 

experiências percebidas se tornem conscientes. Isto demonstra que a individuação e o ego atuam 

de forma íntima, como se estivessem conectados, buscando desenvolver uma personalidade 

fortalecida. 

 

Por consciência entendo a referência dos conteúdos psíquicos ao eu enquanto 

assim for entendida pelo eu. Referências ao eu, enquanto não entendidas como 

tais pelo eu, são inconscientes. A consciência é a função ou atividade que 

mantém a relação dos conteúdos psíquicos com o eu. Consciência não é a 

mesma coisa que psique, pois a psique representa o conjunto de todos os 

conteúdos psíquicos; estes não estão todos necessariamente vinculados ao eu, 

isto é, relacionados de tal forma com o eu que lhes caiba a qualidade de 

conscientes. Existe uma boa quantidade de complexos psíquicos que não estão 

necessariamente vinculados ao eu. (JUNG, 2013c, p. 440, OC 6, § 781) 

 

 

Ao explicar sobre os Tipos Psicológicos, em sua Obra Completa, volume 6, Jung 

apresenta as definições dos termos que utiliza (páginas 420 a 494) para que o pesquisador em 

psicologia tenha algumas diretrizes a respeito das experiências que o ser humano vivencia. 



 

198 
 

Entre essas diretrizes, apresentadas no tema que aborda a respeito da consciência e o 

Eu, Jung demonstra como o Eu age e que nem todos os complexos psíquicos estão vinculados 

a ele, pois o Eu não permite que certas experiências cheguem à consciência. 

As experiências que o ego não permite que cheguem à consciência ficam guardadas, 

ou seja, elas ficam armazenadas no inconsciente pessoal e, segundo Jung, o inconsciente é 

apresentado como inconsciente coletivo e inconsciente individual ou pessoal e que estão fora 

da consciência, mas que, em determinado momento, podem vir à consciência. 

 

Para mim este conceito é exclusivamente psicológico e não filosófico, no 

sentido metafísico. É um conceito-limite psicológico que abrange todos os 

conteúdos ou processos psíquicos que não são conscientes, isto é, que não 

estão relacionados com o eu de modo perceptível. A justificação para falar da 

existência de processos inconscientes deriva, para mim, única e 

exclusivamente, da experiência, e sobretudo da experiência psicopatológica 

onde vemos claramente que num caso de amnésia histérica, por exemplo, o eu 

nada sabe da existência de complexos psíquicos difusos, mas que um simples 

procedimento hipnótico consegue, de um momento para outro, reproduzir 

plenamente o conteúdo perdido. Centenas de experiências desse tipo nos dão 

o direito de falar da existência de conteúdos psíquicos inconscientes. A 

questão de saber em que estado se encontra um conteúdo inconsciente 

enquanto não integrado à consciência escapa de qualquer possibilidade 

compreensiva. É inútil, portanto, fazer suposições a respeito. (JUNG, 2013, p. 

465, OC 6, § 847) 

 

 

Jung demonstra que é impossível saber quais conteúdos há no inconsciente, mas afirma 

que eles existem e só a experiência com eles é que irá demonstrá-los e também alerta que, 

algumas vezes, demora decênios para chegar a tal profundidade ou fazê-los imergir. 

Desta forma, entendemos que o inconsciente não é algo de fácil percepção. Algumas 

vezes nunca saberemos quais conteúdos há nele, apenas os descobrimos quando algum deles se 

manifesta no nosso consciente. 

Alguns desses conteúdos geram atitudes que, muitas vezes, são más para o convívio, 

mesmo parecendo serem boas para quem as têm. Por isso, dizemos que o Problema do Mal, a 

Trindade e a Quaternidade fazem parte do inconsciente coletivo, contudo, mediante as suas 

manifestações, eles recebem os nomes que são fruto da consciência e, muitas vezes, estão 

relacionados ao âmbito religioso, mas nem sempre podemos dizer que são bons. 



 

199 
 

Os conteúdos existentes no inconsciente pessoal, ao serem reunidos, formam o que 

Jung chamou de complexos e eles têm uma força tamanha que podem controlar os pensamentos 

e os comportamentos de um ser humano. 

Os complexos podem ser bons, mas também podem ser maus e isto influencia muito 

no relacionamento de um ser humano para com os demais com os quais convive. Por outro lado, 

os complexos podem gerar impulsos ou inspirar o ser humano para realizar muitas coisas de 

forma exemplar e excelente. Contudo, precisamos compreender que os complexos fazem parte 

do inconsciente coletivo, isto é, eles se fazem presentes no que há de mais profundo em relação 

à natureza humana. 

O inconsciente coletivo contém questões primordiais (imagens e símbolos) que se 

potencializam na vida da pessoa e se manifestam. Contudo, através da individuação é possível 

tornar consciente o que há no inconsciente coletivo. Esses conteúdos que se encontram no 

inconsciente coletivo são os que denominamos de arquétipos. 

 

Há tantos arquétipos quantas situações típicas na vida. Intermináveis 

repetições imprimiram essas experiências na constituição psíquica, não sob a 

forma de imagens preenchidas de um conteúdo, mas precipuamente apenas 

formas sem conteúdo, representando a mera possibilidade de um determinado 

tipo de percepção e ação. Quando algo ocorre na vida que corresponde a um 

arquétipo, este é ativado e surge uma compulsão que se impõe a modo de uma 

reação instintiva contra toda a razão e vontade, ou produz um conflito de 

dimensões eventualmente patológicas, isto é, uma neurose. (JUNG, 2014c, p. 

57, OC 9/1, § 99) 

 

 

Conforme Jung explica, nesta citação, os arquétipos, por não terem conteúdos, só 

podem ser percebidos quando algo acontece e, assim, eles são ativados. Isto faz com que o ser 

humano os explique mediante à sua compreensão e, por isso, muitas vezes, eles são atribuídos 

às imagens arquetípicas que expressam o divino. 

Alguns desses arquétipos têm enorme importância na formação da personalidade e do 

pensamento de um ser humano e, por isso, Jung, que se dedicou a estuda-los profundamente, 

deu-lhes alguns nomes como Persona, Anima, Animus, Sombra, Eu, Self, etc. 



 

200 
 

Os arquétipos podem interagir uns com os outros e, assim, formarem combinações que 

afetam a personalidade de um ser humano e, consequentemente, também afetam o seu 

comportamento, até mesmo se a pessoa for religiosa. 

 

Consideremos por exemplo o desenvolvimento de um complexo divino a 

partir de um arquétipo de Deus. Como todos os demais, esse arquétipo existe 

primeiro no inconsciente coletivo. À medida que se vão somando as 

experiências da pessoa com o mundo, as que têm alguma importância para o 

arquétipo de Deus vão-se lhe aderindo para formar o complexo. O complexo 

torna-se cada vez mais forte em virtude da acumulação de novos materiais, até 

adquirir força suficiente para forçar um caminho para a consciência. Se o 

complexo de Deus tornar-se dominante, grande parte do que a pessoa 

experimenta e a sua maneira de se comportar passam a ser governados pelo 

complexo divino. Tal pessoa percebe e julga tudo em termos de Bem e de Mal, 

advoga o fogo do inferno e a danação para os “maus” e um paraíso eterno para 

os virtuosos, acusa as pessoas de viverem no pecado e delas exige 

arrependimento. Julga-se um profeta de Deus, ou mesmo o próprio Deus, e 

está certa de que é a única criatura capaz de revelar à humanidade os caminhos 

da virtude e da salvação. (HALL; NORDBY, 2021, pp. 58-59) 

 

 

Hall e Nordby, explicam a respeito de como é realizada a compreensão do arquétipo 

divino ou complexo divino que uma pessoa tem e demonstram qual comportamento essa pessoa 

pode ter. 

Dependendo da atitude que essa pessoa tomar, ela poderá ser considerada uma fanática 

ou psicótica, seja um extremista religioso ou um piedoso, e isto demonstra que este complexo 

passou a controlar a sua personalidade. 

Não há como fugir do complexo, mas é possível permitir que ele funcione como uma 

parte da personalidade, assim o resultado de suas atitudes seria o de gerar uma boa convivência 

ao meio ao qual se encontra inserido. 

Há muitos outros arquétipos e entre esses há o que é denominado como persona. A 

persona dá a um ser humano uma condição de viver um personagem totalmente diferente do 

que ele é. Inclusive, o nome persona significa máscara, uma referência às máscaras que um ator 

utilizava ao realizar uma peça teatral. 

Conforme vimos, no exemplo citado sobre o complexo divino de um arquétipo de 

Deus, podemos entender que, por causa dessas máscaras (persona), o ser humano pode se portar 

de inúmeras maneiras em diversos locais e ambientes, até mesmo, sem perceber. 



 

201 
 

Ele pode parecer uma pessoa adaptável ou que sabe se comportar, porém isto pode se 

tonar em um mal para a sua vida social quando uma dessas máscaras tem mais ênfase. Isto faz 

com que o seu ego só aceite uma e deixe as demais de lado e a este comportamento do ego, 

Jung chamou de inflação. 

 

Os costumes e as leis relacionadas com a conduta pessoal constituem uma 

expressão da persona de um grupo. Visam a impor padrões uniformes de 

comportamento a todo o grupo desconsiderando as necessidades individuais. 

São por si mesmos evidentes os riscos advindos da inflação da persona para a 

saúde mental. (HALL; NORDBY, 2021, p. 62) 

 

 

Entre os riscos que a inflação gera na saúde mental, Hall e Nordby demonstram que a 

persona pode se tornar em atitudes de hipocrisia ou de falsidade, cujo objetivo seja o de enganar 

as pessoas visando se adaptar aos meios aos quais convive. Independentemente da persona 

poder ser boa ou má, ela se faz presente na vida humana e é importante que cada ser humano 

encontre a sua expressão de maneira controlada. 

Outro conteúdo existente nos arquétipos é a Anima e o Animus que, apesar de 

parecerem dois, são um só, pois a Anima se manifesta no ser humano do sexo masculino e o 

Animus no ser humano do sexo feminino (HALL; NORDBY, 2021). 

 

Animus e anima tendem sempre a levar o diálogo ao seu nível mais baixo, 

gerando um desagradável clima de irascibilidade e emoção. Como já 

assinalamos, o lado positivo do animus pode personificar um espírito de 

iniciativa, coragem, honestidade e, na sua forma mais elevada, de grande 

profundidade espiritual. Por meio do animus a mulher pode tornar-se 

consciente dos processos básicos, de desenvolvimento da sua posição 

objetiva, tanto cultural quanto pessoal, e encontrar, assim, o seu caminho para 

uma atitude intensamente espiritual em relação à vida. (JUNG, 2016b, pp. 

259-260) 

 

 

Mediante o que Jung explica percebemos então que a Anima é uma personificação 

feminina que atua na psique do homem, enquanto que o Animus é uma personificação masculina 

que atua na psique da mulher e que estas personificações individuais podem ser positivas ou 

negativas, porém, se forem negativas, elas podem ser destruidoras. 



 

202 
 

O outro conteúdo do arquétipo é a sombra que representa aspectos que podem ser 

conscientes, seja individual ou coletivo. A sombra é um arquétipo importante porque é capaz 

de reter e afirmar ideias ou imagens que podem ser benéficas ao ser humano. 

 

No homem, a sombra contém uma maior quantidade de natureza animal, do 

que qualquer outro arquétipo. Em virtude de suas raízes muito aprofundadas 

na história evolutiva, é este provavelmente o mais poderoso e potencialmente 

o mais perigoso de todos os arquétipos. É a fonte de tudo que há de melhor e 

de pior no homem, particularmente em suas relações com outras pessoas de 

mesmo sexo. (HALL; NORDBY, 2021, p. 67) 

 

 

Nesta citação, Hall e Nordby mostram que as tendências ou os impulsos que são 

considerados ruins para uma pessoa, mas que ela nega, e são observados em outras pessoas de 

forma crítica é o que Jung denominou como sombra. 

Podemos dizer que a sombra é algo que uma pessoa até faça, mas ela dá uma 

justificativa a si mesma, se comparando com o que ocorre no mundo e desta forma justifica 

como sendo algo normal ou aceitável. 

A sombra representa aspectos que podem ser conscientes, mas pertencem ao que é 

pessoal, porém eles nem sempre são conhecidos do ego. Alguns deles são provenientes de 

ambientes externos, ambientes coletivos que envolvem a vida pessoal de um ser humano, porém 

quando o ser humano reconhece tais impulsos em outras pessoas, mesmo se sentindo 

envergonhado, ele se justifica dizendo que faz parte do todo (JUNG, 2016b). 

Reconhecer e enfrentar os impulsos existentes na sombra que se manifestam, não é 

algo simples de fazer. Porém, quando os reconhecemos podemos nos avaliar e vermos que 

certas atitudes são más às pessoas com as quais convivemos e, consequentemente, a nós 

também. 

 

A sombra não consiste apenas de omissões. Apresenta-se muitas vezes como 

um ato impulsivo ou inadvertido. Antes de se ter tempo para pensar, irrompe 

a observação maldosa, comete-se a má ação, a decisão errada é tomada e 

confrontamo-nos com uma situação que não tencionávamos criar 

conscientemente. Além disso, a sombra expõe-se, muito mais do que a 

personalidade consciente, a contágios coletivos. (JUNG, 2016b, p. 223) 

 



 

203 
 

 

Jung demonstra como a sombra atua e ele compara o momento em que uma pessoa 

está sozinha com o momento ao qual ela está com outras pessoas e, para se sentir bem nos 

ambientes que se encontra, essa pessoa busca realizar o que as demais estão fazendo. Essa forma 

de adaptação demonstra que essa pessoa se entrega a impulsos que não são seus, mas que diante 

de outras pessoas aparenta serem. 

A sombra também tem o seu lado positivo, pois as inspirações que um ser humano tem 

e podem transforma-lo em uma pessoa talentosa, dedicada, competente, etc., sempre são obras 

da sombra. Em contrapartida, a sombra nunca é vencida, ela é persistente e muito eficaz, 

independentemente de qual seja o objetivo, seja para realizar o bem ou o mal, como no caso 

que a história relata sobre as Igrejas Cristãs. 

 

Nenhuma outra religião está tão manchada de sangue inocente, cruelmente 

derramado, quanto a Igreja cristã, e nunca o mundo viu guerra mais sangrenta 

do que a guerra das nações cristãs. Por isso o animalesco reprimido, quando 

aflora espontaneamente à superfície, assume formas perigosas e leva à 

autodestruição, ao suicídio das nações, quando irrompe com violência. Mas se 

cada pessoa tivesse um melhor relacionamento com seu "animal", teria outra 

visão da vida. Então a "vida" seria um princípio moral supremo e absoluto e a 

pessoa reagiria instintivamente contra qualquer instituição ou organização que 

tivesse o poder de destruir a vida em grande escala. (JUNG, 2013e, pp. 30-31, 

OC 10/3, § 32) 

 

 

A ação da sombra é tão forte que Jung a compara a um instinto animal, inclusive, 

demonstra que o Cristianismo apresenta esse instinto através de imagens arquetípicas de 

animais. Ele alerta que, por não serem percebidos, nem conhecidos, esses instintos criam um 

grande mal à humanidade. 

Todo ser humano tem este instinto animal, por isso é preciso compreende-lo para que 

ele não se torne em um instinto animalesco reprimido. Uma forma mais simples de explicar a 

sombra, é entendermos como se ela fosse o local no interior do homem onde os defeitos, que 

são reprimidos se encontram. Entretanto, apesar de estarem em um local reservado ou oculto 

(sombra), esses defeitos, em determinado momento, se manifestam na consciência. 

Assim a sombra se torna percebida, independentemente do fator que a tenha 

manifestado e isto cria algo parecido com uma energia psíquica (potência) que a impulsiona 



 

204 
 

para fora do ser humano e quando esta ação acontece surge o que Jung denominou projeção e 

é por isso que von Franz diz que “a sombra se torna hostil quando é ignorada ou 

incompreendida” (JUNG, 2016b, p. 229). 

 

Quando Jung chamou de “sombra” um determinado aspecto da personalidade 

inconsciente, referia-se a um fator relativamente definido. Mas, por vezes, 

tudo que o ego desconhece mistura-se à sombra, incluindo as mais valiosas e 

nobres forças. (JUNG, 2016b, p. 229) 

 

 

von Franz também explica que: 

 

Se a figura da sombra contém forças vitais e positivas, devemos assimilá-las 

na nossa experiência ativa, e não reprimi-las. Cabe ao ego renunciar ao seu 

orgulho e à sua vontade para viver plenamente o que parece sombrio e 

negativo, mas que na realidade pode não o ser. Tudo isso exige, às vezes, um 

sacrifício tão heroico quanto o de dominar uma paixão – mas em sentido 

oposto. (JUNG, 2016b, p. 230) 

 

 

Ter esta compreensão a respeito da sombra é importante porque, como von Franz diz, 

é preciso exercer um grande esforço para que a sombra não cause problemas. É por isso que a 

rejeição à sombra afeta a personalidade. Então, para que a personalidade humana seja 

organizada é preciso de alguém que a organize e esta é a função do arquétipo denominado self, 

que é o principal arquétipo do inconsciente coletivo. 

 

O self é o principal arquétipo do inconsciente coletivo, assim como o Sol é o 

centro do Sistema Solar. O self é o arquétipo da ordem, da organização e da 

unificação; atrai a si e harmoniza os demais arquétipos e suas atuações nos 

complexos e na consciência, une a personalidade, conferindo-lhe um senso de 

“unidade” e firmeza. (HALL; NORDBY, 2021, p. 71) 

 

 



 

205 
 

Nesta citação de Hall e Nordby é possível entender que o self possibilita o que todo 

ser humano busca para sua vida, a paz consigo e com o mundo. Podemos dizer que é função do 

self o chegar à maturidade, o se tornar perfeito ou completo que as religiões buscam e oferecem. 

O self influencia, de muitos modos e formas, a personalidade de uma pessoa e é por 

isso que é importante percebê-lo para compreender a própria vida e dar um sentido melhor para 

ela. 

 

Atingir um estado de autorrealização depende em grande parte da cooperação 

do ego, porque, se este ignorar as mensagens vindas do arquétipo do self, será 

impossível haver uma apreciação e uma compreensão do self. É preciso que 

tudo se torne consciente para que se processe o efeito de individuação da 

personalidade. É possível chegar ao conhecimento por meio do estudo dos 

sonhos. Mais importante ainda, através das experiências verdadeiramente 

religiosas, pode-se compreender e realizar o self. (HALL; NORDBY, 2021, p. 

72) 

 

 

Esta compreensão que deve haver sobre o self é muito frequente em práticas 

ritualísticas religiosas, pois estas se relacionam com o que é conhecido. No meio eclesiástico 

Batista isto também ocorre e, entre tais práticas, há a que é denominada amadurecimento ou 

crescimento espiritual. 

Todos esses conteúdos que compõem e são arquétipos podem ser bons ou maus e para 

reconhecermos quais os resultados deles, devemos ficar atentos ao que estamos projetando. 

Uma das formas de compreendermos a projeção é quando observamos nos outros as nossas 

tendências inconscientes. 

Apesar de serem inconscientes, as projeções são perceptíveis porque as identificamos 

por destruir os nossos relacionamentos de convivência. Todavia, ao identificarmos a projeção 

de nossa sombra podemos melhorar o nosso relacionamento com as demais pessoas. 

A projeção, como o próprio nome informa, expressa a transferência para algo, ou seja, 

uma imagem que a pessoa tem de si mesma, mas que não a percebe porque não está em sua 

consciência, mas ainda pertence ao seu inconsciente. 

Todas essas explicações estão sendo apresentadas porque a Maldade Humana abrange 

esses termos e muitos outros da Psicologia Complexa. Por outro lado, vemos que a Igreja Cristã, 

inclusive a Batista, não está atenta para o inconsciente, nem para os conteúdos existentes nele, 



 

206 
 

nem para a sombra e muito menos para as projeções que podem ocorrer, por isso ela apresenta 

algumas divisões em relação ao Mal, como o mal físico, o mal moral e o mal espiritual, etc. 

Em todas essas divisões, a Igreja Batista faz alguma forma de referência a Iahweh, a 

Jesus, ao Espírito Santo, ao Diabo, a Satã, etc., isto é, ela os atribui às imagens arquetípicas da 

Trindade ou da Quaternidade, mesmo sem reconhece-las desta forma. 

A Igreja Batista também diz que o ser humano sofre com tais situações (projeção) por 

ser pecador, isto é, por ter uma natureza humana (carne) rebelde e desobediente a Iahweh, 

conforme já apresentei. Contudo, a história da humanidade demonstra que a Maldade Humana 

é que gera esses males e não o numinoso, mas a Igreja Batista não vê e nem percebe isso. 

 

O protestantismo foi e continua a ser um grande risco e, ao mesmo tempo, 

uma grande possibilidade. Se continuar o processo de desintegração enquanto 

Igreja, o homem ver-se-á despojado de todos os dispositivos de segurança e 

meios de defesa espirituais, que o protegem contra a experiência imediata das 

forças enraizadas no inconsciente, e que esperam sua libertação. Observe-se a 

incrível crueldade de nosso mundo supostamente civilizado – tudo isto tem 

sua origem na essência humana e em sua situação espiritual! Observe-se os 

meios diabólicos de destruição! Foram inventados por gentlemens 

inofensivos, cidadãos pacatos e respeitados e tudo aquilo que se possa desejar. 

E se tudo explodir, abrindo-se um inferno indescritível de destruição, parece 

que ninguém será responsável por isso. É como se as coisas simplesmente 

acontecessem. E, no entanto, tudo é obra do homem. (JUNG, 2012, p. 66, OC 

11/1, § 85) 

 

 

Jung está falando especificamente a respeito do protestantismo e demonstra que pelos 

protestantes não conhecerem o inconsciente e seus conteúdos foi o que gerou e ainda gera ações 

terríveis, pois o que é considerado espiritual, ou seja, essa batalha espiritual que já citei, gera 

atitudes de ódio, repressão e impulsos perigosos. 

As respostas que a Igreja Batista tem apresentado, como sendo as mais comuns e 

conhecidas, para esses atos maldosos do ser humano são: foi a vontade de Deus ou foi obra do 

maligno, em referência ao Diabo e aos seus demônios. Porém, quem sofre tais atos tem outra 

percepção. 

Diante dessas definições e explicações sobre alguns temas da Psicologia Complexa 

que apresento, passo a apresentar a devida aplicação delas como sendo mais uma ferramenta da 

hermenêutica para a interpretação de textos bíblicos e para entendermos como seria, irei 



 

207 
 

apresentar como este diálogo entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa pode ocorrer e 

ser útil. 

Voltemos, então, à narrativa mítica da Criação que consta na Bíblia Sagrada, onde 

Iahweh diz a Adão e a Eva que não comessem do fruto da árvore do conhecimento42 (Gênesis 

3.11). 

Iahweh, questionou a desobediência de Adão e este culpou a Eva e a Iahweh (Gênesis 

3.12); consequentemente, a mulher culpou a serpente (Gênesis 3.13) e assim podemos ver que 

não foi uma omissão, mas um ato impulsivo, inadvertido de ambos (sombra). 

Após este relato há outro, agora referente ao primeiro homicídio citado na Bíblia 

Sagrada com Caim e Abel. Por causa da sua oferenda não ter sido aceita por Iahweh, Caim 

ficou irado43 (Gênesis 4.5,6). Então, um instinto animalesco reprimido começou a se manifestar 

e a se projetar na vida de Caim e Iahweh fez uma advertência dizendo que Caim precisava 

dominá-lo44 antes que ele lhe desse um bote45, como uma cobra (Gênesis 4.7). 

Nestes dois relatos vemos que a Quaternidade está presente, o arquétipo do mal está 

lá, pois é preexistente, mas o maior problema é o self do ser humano que não possibilitou a 

devida harmonia. 

Já vimos, no decorrer da história judaica, que o Problema do Mal era sempre voltado 

para o ser humano e que este o atribuía ao pecado, isto é, aos seus comportamentos e atitudes 

morais e religiosos que desobedeciam às leis de Iahweh. 

A partir do dualismo Persa vimos que a imagem arquetípica do mal passou a ser 

projetada na pessoa do rei, do imperador ou de qualquer outro líder de impérios inimigos e 

assim, Satã, o adversário, não era mais uma imagem arquetípica de um ser numinoso, mas 

passou a se tornar um ser real e humano. 

                                                           
42 [dy – yāda’ – conhecimento. Pode significar conhecer, distinguir, mas também é usado para designar a relação 

sexual por parte do homem quanto da mulher, também se usa no conhecido eufemismo “conheceu Adão a Eva, 

sua mulher”. (HARRIS, 1998). 
43 hrh – ḥārâ – esta palavra tem relação com uma rara raiz aramaica que significa “fazer o fogo queimar” e com 

uma raiz árabe que significa “sensação de queimação” (na garganta, etc,). O verbo hebraico sempre é empregado 

em referência à ira. (HARRIS, 1998) 
44 lvm – māshal – No geral é traduzido por “governar”, mas a exata natureza dessa ação é tão variada quanto as 

situações reais em que ela ocorre. No caso de Caim significa “controlar”. (HARRIS, 1998) 
45 #br – rābats – Esse verbo pode expressar a imagem de um animal feroz pronto a precipitar-se sobre a presa. 

(HARRIS, 1998) 



 

208 
 

Realizando a mesma forma de interpretação em textos do Novo Testamento, na época 

de Jesus Cristo, vimos que o ensinamento continua sendo o mesmo existente antes do cativeiro 

medo-persa, ou seja, é preciso que o self promova a devida harmonia, seja no exemplo da 

tentação no deserto (Mateus 4.1-11); ou em alguns de seus ensinamentos como o dar a outra 

face (Mateus 5.39); andar a segunda milha (Mateus 5.41); amar ao inimigo (Mateus 5.44). 

Entretanto, o ápice dos ensinamentos de Jesus e do Novo Testamento é ser perfeito, maduro, 

completo46 (Mateus 5.48), ou seja, ter a harmonia devida que o self possibilita. 

O apóstolo Paulo diz também, em suas cartas, que o cristão deve fazer o possível para 

viver e ter paz com todos seres humanos (Romanos 12.18), ou seja, viver em harmonia consigo 

e com os demais. 

Contudo, a partir do dualismo persa e com a omissão do arquétipo do mal por parte da 

doutrina da Trindade, o arquétipo do mal passou a ser projetado em outras pessoas, religiões e 

etc. e tendo a ideia e a expectativa de haver uma batalha espiritual, como vimos com o apóstolo 

Paulo, Agostinho e Calvino. 

Assim, o pensamento passou a ser: qualquer pessoa ou religião que pensar diferente 

ou não for cristã é o inimigo numinoso, o arquétipo do mal personificado. Foi assim que a 

história do contexto judaico-cristão se formou, e continua sendo, assim entre os cristãos até os 

dias de hoje. 

Afinal, foi com tal pensamento dualista e da batalha espiritual escatológica que os 

índios foram mortos, os negros escravizados e mortos, inclusive, até os próprios cristãos, como 

o Dr. Martin Luther King Jr. (1929-1968), foi perseguido por cristãos protestantes brancos e, 

assim, podemos perceber que a Maldade Humana afetou a todos, até os cristãos e judeus, os 

quais se dizem ser filhos de Deus, o povo escolhido, a geração eleita por Iahweh (1Pedro 

2.9,10). 

Esses pensamentos e compreensões são provenientes de interpretações feitas de textos 

da Bíblia Sagrada, mas na vida real a experiência é bem diferente, como ocorreu no holocausto. 

Elie Wiesel (1928-2016), foi um escritor judeu, sobrevivente dos campos de 

concentração nazista e que em 1986 recebeu o Prêmio Nobel da Paz. Em seu livro The Trial of 

God (O julgamento de Deus), que virou um filme produzido pela BBS e exibido pela BBC em 

                                                           
46 Te,leioj – teleios – significa “tendo alcançado o seu fim (teles), “terminado, completo, perfeito, maduro”. (VINE; 

UNGER; WHITE JR., 2006) 



 

209 
 

2008 sob o título God on Trial, apresenta a realidade a respeito de como os judeus no holocausto 

pensavam em relação a Iahweh. 

No filme é apresentado uma cena, onde os judeus estão esperando chegar a sua vez 

para serem mortos, na qual é abordada questões de como Iahweh matou inúmeras pessoas 

enquanto era o Deus que estava ao lado dos judeus, porém, naquele momento, em Auschwitz, 

eles passaram a perceber que Iahweh estava do lado dos alemães e então chegaram à conclusão 

de que Iahweh não é bom, nunca foi, apenas, em determinado momento da história, ele estava 

do lado dos judeus (INGERSOLL, 2018). 

De acordo com esta compreensão que o filme God n Trial demonstra, podemos 

ratificar que a história das pessoas pode ser contada de diversas formas, mas sempre haverá o 

lado do sofredor e este verá que a Maldade Humana vai além do que se compreende sobre o 

Deus bom, supremo e soberano que a religião Cristã apresenta. 

A Maldade Humana afeta a todos, inclusive quem a pratica. Porém ela se destaca, 

principalmente no meio Batista, quando gera problemas morais. Entretanto, vimos que ela é 

gerada pelos conteúdos que estão no inconsciente do ser humano e que nem sempre o que 

desencadeia os problemas morais é a sombra. Eles podem surgir por outras figuras psíquicas 

que há no homem interior.  

Essas personificações que há no homem interior demonstram o quanto é preciso que 

uma pessoa se conheça melhor, conheça o seu Eu. Em suas pesquisas, Jung, demonstra que a 

alma humana é muito mais profunda e obscura quanto se pode pensar. 

 

Quem, por conseguinte, desejar encontrar uma resposta ao problema do mal, 

tal como é colocado hoje em dia, necessita em primeiro lugar de um 

conhecimento de si mesmo, isto é, de um conhecimento tão profundo quanto 

possível de sua totalidade. Deve saber, sem se poupar, a soma de atos 

vergonhosos e bons de que é capaz, sem considerar a primeira como ilusória 

ou a segunda como real. Ambas são verdadeiras enquanto possibilidades e não 

poderá escapar a elas se quiser viver (como obviamente deveria), sem mentir 

a si mesmo e sem vangloriar-se. (JUNG, 2016, p. 326) 

 

 

Jung está dizendo que precisamos de maior aprofundamento em relação ao 

conhecimento psicológico, de um maior entendimento da alma humana, ou seja, de si mesmo, 

porque o perigo real existente é o próprio homem. O homem é o grande perigo e 



 

210 
 

lamentavelmente não temos consciência disto. O que sabemos sobre o homem é muito pouco, 

por isso sua psique deve ser estudada pela Teologia Batista à luz da Psicologia Complexa 

porque o ser humano é a origem de todo mal no passado, no presente e será no futuro. 

É por isso que a minha tese propõe que a Teologia Batista e a Psicologia Complexa 

interajam mais, dialoguem mais e trabalhem juntas. Afinal, ambas estão em busca de conhecer 

melhor o ser humano e ajuda-lo para que ele saiba conviver melhor e tornar este mundo melhor 

e a melhor maneira, que eu entendo, para que isto ocorra é realizar os Aconselhamentos 

Pastorais tendo por base os fundamentos da Psicologia Analítica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

211 
 

CAPÍTULO VIII 

 

ACONSELHAMENTO PASTORAL 

 

Podemos perceber, mediante o que tem sido apresentado nesta pesquisa, que o diálogo 

que Jung procurou fazer entre a Teologia Protestante e a Psicologia Complexa, além de ser 

importante, deve ser aprofundado, principalmente pelos teólogos e pastores Batistas. 

É possível observar que, eu apresento alguns pontos da Teologia Batista, porque são 

importantes e estes assuntos foram destacados por causa do objeto de meu estudo, 

principalmente, em relação às interpretações bíblicas. Contudo, também se faz importante 

ressaltar que há uma área que precisa ser observada, com mais atenção, por parte dos teólogos 

e pastores Batistas, que é a área psicológica. 

Contudo, tenho que ressaltar que, em momento algum, desmereço a Teologia Batista 

ou aponto a hermenêutica que muitos Batistas utilizam como sendo errada. Primeiro porque o 

Princípio Batista de Interpretação Bíblica permite que cada Batista, não apenas os teólogos 

Batistas, tenha a sua interpretação, conforme expus no início desta pesquisa; e, segundo, porque 

essa liberdade é saudável e torna o pensar teológico Batista mais flexível e aberto ao diálogo 

com outras linhas de conhecimento. 

O que apresento nesta tese, ao levantar algumas questões, demonstra que a minha 

interpretação bíblica e a minha compreensão hermenêutica de textos da Bíblia Sagrada, alertam 

que é importante analisar melhor as questões relacionadas à Psicologia e, por isso é preciso 

realizar um diálogo com a Psicologia Complexa. 

Afinal, dizer que tem fé, como os Batistas e muitos cristãos fazem, não é saudável 

espiritualmente, nem psicologicamente e este pensamento tem causado muitas consequências 

que geram inúmeras neuroses e complexos aos membros das Igrejas Batistas. 

Um exemplo da importância dessa ótica, que os Batistas precisam observar e aplicar à 

sua teologia, está na questão da fé. Apesar do assunto fé parecer algo muito pessoal, quero 

lembrar que estamos falando sobre Teologia e na Teologia Batista ao falar em fé é preciso ter 

sólida interpretação bíblica para a fundamentação deste tema. 



 

212 
 

Mesmo assim, sem me aprofundar muito na questão da fé, mas apenas para entender 

o diálogo que aqui proponho ser realizado, precisamos compreender que a fé que se fala no 

meio Batista e também no meio cristão (em geral) é um sinônimo de desejo, ou seja, é um 

desejo ardente de algo que venha satisfazer às necessidades e aos desejos pessoais. 

Em contrapartida, a fé que é apresentada nos textos bíblicos, cuja palavra vem do 

hebraico ‘âman47, expressa certeza, plena convicção a qual se torna o alicerce (o fundamento) 

de quem acredita nos ensinamentos que constam na Bíblia Sagrada como sendo revelações 

diretas de Iahweh aos seus fiéis, conforme consta em Hebreus 11.1. 

Essa pequena palavra na língua portuguesa, ao ser interpretada como sendo um desejo 

ardente, e não como a certeza em Iahweh, gera graves consequências na vida dos membros das 

Igrejas Batistas, como também na de muitos cristãos e que podem ocasionar em sérios 

problemas psicológicos. 

Afinal, os desejos ardentes podem fazer com que muitos complexos se manifestem. É 

por isso que neste capítulo irei aplicar a Psicologia Analítica nos conhecidos Aconselhamentos 

Pastorais que ocorrem em muitas Igrejas Batistas. 

No meio eclesiástico Batista, não é comum haver psicólogos para atender aos seus 

membros. As igrejas maiores, que são as que têm acima de mil membros, também não têm. 

Apesar de haver psicólogos que fazem parte de sua membresia, as Igrejas Batistas, 

independentemente, de sua estrutura organizacional eclesiástica, contêm vários departamentos, 

ministérios, rede, células, etc., mas não contêm um departamento de Psicólogos, muito menos 

um psicólogo para atender aos seus membros. 

Essa função fica a cargo do Pastor e, algumas vezes, de alguns líderes mais 

carismáticos ou dos diáconos ou demais líderes de outros departamentos. Mesmo assim, 

normalmente, são os pastores que são os mais procurados para atenderem aos membros e 

realizarem o conhecido Aconselhamento Pastoral ou Gabinete Pastoral e por isso precisamos 

conhecer um pouco a respeito dos Aconselhamentos Pastorais que os pastores Batistas 

costumam realizar. 

 

 

                                                           
47 !m;a; - No âmago do sentido da raiz está a ideia de certeza. [...] A ideia básica da raiz é a de firmeza ou certeza. 

(HARRIS, 1998) 



 

213 
 

8.1 Aconselhamento Pastoral 

 

O Aconselhamento Pastoral que também é conhecido como Gabinete Pastoral é o 

atendimento que os pastores Batistas oferecem aos membros de suas igrejas, podendo, também, 

atender pessoas de outras Igrejas Batistas ou de outras denominações e, até, pessoas da 

comunidade à qual uma Igreja Batista se encontra inserida e que não fazem parte da membresia 

da igreja onde o pastor assiste. 

A princípio, a orientação que é dada aos Pastores Batistas é a de realizar esse 

Aconselhamento Pastoral nas visitas que eles devem realizar nas casas dos membros de suas 

igrejas, pois entende-se que “a clínica pastoral compreende a obra de visitação que o pastor 

empreende. Nas visitas, ele pode tomar conhecimento do estado das ovelhas” (FERREIRA, 

2002, p. 383). 

Esta é a orientação passada pelo Pastor Ebenézer Soares Ferreira, em seu livro, Manual 

da Igreja e do Obreiro. Este livro é uma referência para a formação de todos os pastores Batistas 

que são filiados à Convenção Batista Brasileira. 

É possível observar que na citação, o Pr. Ebenézer inclui o Aconselhamento Pastoral 

à obra de visitação, ou seja, no meio Batista, a ideia é a de que a visitação à casa dos membros 

de uma Igreja Batista faz parte do ministério de um pastor. 

Essas visitações são realizadas com o intuito de conhecer melhor a membresia da 

igreja, a família dos membros e, também, auxiliar nas orientações para a vida diária dos 

membros e para que o pastor possa preparar os seus sermões (FERREIRA, 2002). 

O Pr. Ebenézer ressalta que o Aconselhamento Pastoral contribui muito para o 

ministério do pastor, servindo de “fortalecimento dos crentes, contribui para o progresso da 

igreja, e enriquece as experiências do pastor” (FERREIRA, 2002). 

Essas visitações aos lares dos membros, que são feitas pelos pastores Batistas, é um 

dos pilares do ministério eclesiástico pastoral, por isso o Pr. Ebenézer, em seu livro, orienta 

sobre os cuidados e a ética que um pastor deve ter ao visitar os membros das suas igrejas. 

Com o passar dos anos e com o crescimento da membresia das Igrejas Batistas, se 

tornou notório que um pastor não tem mais tempo hábil para cuidar das suas atividades na igreja 

e nem de visitar a casa de todos os membros de sua igreja. 



 

214 
 

 

 

Para solucionar esse problema, eles reservam um dia para a audiência pastoral. 

Os crentes vão ao gabinete pastoral e ali expõem ao pastor, os seus assuntos, 

seus problemas. O pastor deve dispor de um fichário. Quando é uma igreja 

que tem uma secretária remunerada, que trabalha diariamente, ela procurará a 

ficha, que trará todos os informes sobre o consulente. (FERREIRA, 2002, p. 

385) 

 

Diante do crescimento da membresia e das atividades diárias que um pastor Batista 

deve exercer, a orientação que o Pastor Ebenézer dá é a de realizar o Aconselhamento Pastoral 

em um local específico, neutro e apropriado para atender aos seus membros e por isso é indicado 

o gabinete pastoral. 

Há orientação também quanto a como deve ser a sala e a reunião a ser realizada no 

momento do aconselhamento e essas orientações, como todas as demais, sempre visam o 

princípio ético e o cuidado que um Pastor Batista deve ter para que o Aconselhamento Pastoral 

não gere maus comentários, isto é, que ele seja realizado de forma a visar um bom testemunho 

do pastor e dos membros assistidos (FERREIRA, 2002). 

Até para o momento da realização do Aconselhamento Pastoral, o Pr. Ebenézer dá 

algumas orientações a serem seguidas a respeito de como ela deve acontecer. 

 

Após ouvir o crente, o pastor já terá o seu diagnóstico. Na maioria dos casos, 

o problema é de ordem espiritual. Com a Bíblia aberta, o pastor irá lendo os 

textos apropriados. Dará seus conselhos e admoestação. Depois orará. 

Ao receber a palavra abalizada do pastor, e fundamentada na Bíblia, o crente 

sairá da audiência com a alma bem alegre. (FERREIRA, 2002, p. 385) 

 

 

Além da orientação de qual deve ser a base do aconselhamento e de já definir, 

previamente, o diagnóstico a ser tomado, o Pr. Ebenézer deixa em aberto a duração em que um 

Aconselhamento Pastoral deve ocorrer, pois isso dependerá do diagnóstico apresentado no 

decorrer da conversa. A orientação existente é que o pastor ouça cada pessoa com paciência e 

que anote tudo em uma ficha para conhecer melhor as suas ovelhas e ele vê isto como sendo 

“uma boa terapêutica” (FERREIRA, 2002, p. 385). 



 

215 
 

Apesar dessas orientações serem as que servem e que devem ser utilizadas até o 

presente momento, para os Pastores Batistas e os membros das Igrejas Batistas, com o passar 

dos anos foi sendo percebido que era preciso aumentar o preparo desses pastores para a 

realização dos Aconselhamentos Pastorais e em relação a como realizar os aconselhamentos. 

Entre os livros e autores mais utilizados pelos Pastores Batistas estão os livros Manual 

do Conselheiro Cristão de Jay E. Adams; Ajudando uns aos outros pelo Aconselhamento e 

Conselheiro Eficaz de Gary R. Collins e Temperamento controlado pelo Espírito e Por que 

agimos como agimos? de Tim La Haye. 

Estes livros são referências para os Pastores Batistas, pelo menos para os que são 

filiados à Convenção Batista Brasileira, e se encontram em muitas bibliotecas particulares 

destes, bem como, nas bibliotecas de Seminários e Faculdades Batistas no Brasil. 

Nos livros citados anteriormente a respeito dos Aconselhamentos, é preciso destacar a 

função de Conselheiro, isto é, a pessoa que realiza os Aconselhamentos e que esta função deve 

ser uma exclusividade dos pastores. 

 

Embora todo crente deve tornar-se um conselheiro para seus colegas cristãos, 

a obra de aconselhamento, como vocação especial, foi atribuída 

particularmente ao pastor. (ADAMS, 1982, p. 22) 

 

 

Adams também tem a visão de que o aconselhamento em uma igreja deve ser uma 

tarefa executada, particularmente, por um pastor. Ele até reconhece a psiquiatria como sendo 

um âmbito da medicina para ajudar “a pessoas que sofrem de problemas” (ADAMS, 1982, p. 

23), mas como ele não encontra base em textos da Bíblia Sagrada para a existência da 

psiquiatria, ele entende que só o pastor deve exercer essa função. 

Ele também aponta alguns tópicos para justificar a importância de o pastor realizar os 

Aconselhamentos Pastorais como: o amor cristão, uma boa educação bíblica e teológica, 

provenientes de um curso realizado em um seminário e, também, apresenta as diferenças entre 

um pastor (ministro) e um conselheiro ocasional. 

 

O ministro tem a oportunidade de fazer o trabalho preventivo que a pregação 

e o cuidado pastoral regular lhe proporcionam. Um conselheiro que age 



 

216 
 

independentemente da igreja não tem a oportunidade de moldar uma 

congregação de pessoas para que se torne um corpo harmônico e amoroso, 

dentro do qual os aconselhados possam ser assimilados e da parte do qual 

possam receber ajuda significativa. E, talvez o mais importante de todos os 

fatores, é que os processos de disciplina, que se revestem da importância 

máxima no aconselhamento bíblico, não estão disponíveis para o conselheiro 

cristão que opera do lado de fora da igreja. Por conseguinte, ele se vê forçado 

a optar por somente uma parte dos plenos recursos que Deus tem posto à 

disposição dos ministros cristãos; e, em consequência, ele pode realizar apenas 

uma parte da tarefa completa do aconselhamento. (ADAMS, 1982, p. 25) 

 

 

Adams explica que em uma Igreja Cristã Protestante, o aconselhamento deve ser 

realizado pelo pastor. Ele até reconhece que há outros conselheiros, mas reforça que, para a 

membresia de uma igreja, o aconselhamento tem que ser feito pelo pastor. 

Ele também destaca a autoridade que Cristo tem, baseando-se em textos bíblicos 

(Hebreus 13.7,17 e 1Tessalonicenses 5.13), para demonstrar que o aconselhamento deve ser 

realizado por um pastor que é vocacionado e recebe, da parte de Deus, dons para exercer esse 

ministério (ADAMS, 1982). 

Ele continua apresentando características que um pastor, que irá realizar um 

aconselhamento, deve ter como: autoridade, ser orientado, ter personalidade forte e evidente, 

deve contar sempre com a oração, deve utilizar passagens bíblicas no aconselhamento e deve 

estar dependente da atuação do Espírito Santo em sua vida (ADAMS, 1982). 

Na prática terapêutica, ou seja, no Aconselhamento Pastoral, Adams diz que a 

metodologia a ser utilizada, em quaisquer aconselhamentos, deve seguir três áreas de 

conhecimento: o conhecimento perito que, segundo ele, são as técnicas utilizadas por 

especialistas e, dentre estes, Adams cita Freud e Skinner; o conhecimento comum que, ele cita 

como referência Carl Rogers, cuja teoria (terapia) se fundamenta no pressuposto de que todo 

ser humano tem conhecimento e capacidade para resolver os seus problemas; e, também, Hobert 

Mowner, que atribui todos os problemas que uma pessoa tem, à má conduta, isto é, ao seu 

comportamento; e, por último e o mais importante para Adams é o conhecimento divino, onde 

as passagens bíblicas servem de regra de conduta e prática (ADAMS, 1982). 

Essa é a orientação teórica que Adams apresenta como direcionamento para que os 

pastores realizem os seus Aconselhamentos Pastorais e como técnica, ele cita que a mais 



 

217 
 

importante é a atuação do Espírito Santo no momento da realização do Aconselhamento, 

orientando no aconselhamento e na vida de quem for aconselhado. 

Ainda, quero citar um livro mais recente, escrito para a formação de pastores 

evangélicos que é o Fundamentos psicológicos para ministros do Evangelho, do psicólogo 

clínico Samuel da Silva Costa, professor de Psicologia no Instituto Bíblico Ebenézer e membro 

profissional do corpo de Psicólogo e Psiquiatria Cristão e da Associação Médicos de Cristo. 

Em seu livro, Costa apresenta de forma didática, uma introdução às teorias 

psicológicas, citando algumas escolas de Psicologia, os métodos e as áreas de atuação delas e 

entre essas áreas, ele cita a Pastoral, à qual vê ter como “objetivo ajudar ao ser humano a ser 

humano e melhor cristão” (COSTA, 2002, p. 31) e explica a respeito da importância da 

Psicologia Pastoral. 

 

É a aplicação dos conhecimentos da Psicologia, com a finalidade de 

proporcionar aos ministros do Evangelho de Cristo os conhecimentos sobre o 

comportamento humano, a fim de que eles possam orientar as pessoas a 

manterem o bem-estar espiritual, psíquico, físico, químico e social, tão 

necessário para que não adquiramos principais doenças deste mundo 

moderno, que são a neurose e a psicose. (COSTA, 2002, p. 31) 

 

 

Costa informa que a Psicologia Pastoral é a aplicação de conhecimentos da Psicologia 

por parte de pastores (ministros do Evangelho) cujo objetivo é conhecer melhor o 

comportamento humano e, assim, orientá-los em sua vida cristã e na convivência com os 

demais. Entre os autores e as teorias que ele apresenta encontra-se também Tim La Haye que 

aborda temas baseados no temperamento do ser humano, mais especificamente, o cristão. 

Por último, eu não poderia deixar de citar o conhecido livro, principalmente entre os 

cristãos, o livro de Mark W. Baker, Jesus o maior psicólogo que já existiu. Neste livro, Baker 

apresenta seus estudos sobre as teorias psicanalíticas contemporâneas, as quais ele utilizou para 

interpretar passagens bíblicas, mais especificamente, as parábolas de Jesus, para ajudar aos que 

buscam terapia na Bíblia e nos Aconselhamentos Pastorais (BAKER, 2006). 

Esses autores e os seus livros os quais citei são os mais conhecidos e utilizados por 

pastores Batistas, quando o assunto se refere à orientação e capacitação para realização dos 

Aconselhamentos Pastorais. 



 

218 
 

Podemos observar que, em todos, a ênfase abordada está na compreensão de textos 

bíblicos, segundo a visão psicológica desses autores, e a atuação do Espírito Santo na vida dos 

pastores e dos aconselhados. 

Dentro do contexto eclesiástico Batista, nada do que está sendo apresentado nesta 

pesquisa é assustador ou errado, porque os pastores Batistas, ao tomarem tal posicionamento 

nos aconselhamentos se baseiam em sua vocação, ou seja, eles reconhecem que, por serem 

líderes de comunidades eclesiásticas, são reconhecidos como pessoas importantes e influentes 

na melhoria das vidas dos seus membros e das comunidades às quais suas igrejas estão 

inseridas. 

Entretanto, podemos observar que as orientações contidas nesses livros não 

apresentam um aprofundamento necessário nos temas e nas teorias de práticas terapêuticas, 

muito menos quando se refere a Jung. Inclusive Jung não consta nas referências dos livros que 

foram citados neste tópico. 

Isto ocorre porque Jung ainda é visto como sendo um herege, um místico e não como 

o renomado psicólogo que é. Jung apresenta, em sua vasta obra, que os pastores têm a mesma 

responsabilidade e importância que esses livros apontam. Entretanto, Jung apresenta 

informações importantes que devem ser utilizadas nos Aconselhamentos Pastorais mediante a 

sua Psicologia Complexa e é sobre este assunto que descreverei no próximo tópico. 

 

 

8.2 Aconselhamento Pastoral à luz da Psicologia Complexa 

 

No tópico anterior, eu apresentei o motivo da existência dos Aconselhamentos 

Pastorais, as orientações que são passadas para que elas sejam realizadas e quais os principais 

livros que servem de base para os pastores Batistas que as realizam. Contudo, também 

demonstrei que elas são superficiais e se encontram presas à doutrina e à liturgia Batista. 

Conforme demonstrei, esses Aconselhamentos Pastorais são realidades das 

comunidades eclesiásticas Batistas e, em virtude disto, reconheço que há uma necessidade de 

que o pastor Batista esteja melhor preparado para realiza-los. Por isso é importante que ele faça 

a sua devocional, a qual inclui uma leitura bíblica diária, acompanhada de oração e também 

tenha o devido conhecimento bíblico e teológico para realizar os Aconselhamentos. Afinal, o 



 

219 
 

pastor Batista precisa de conhecimento, mas este não pode ficar estagnado apenas ao 

conhecimento bíblico e teológico, é preciso que ele também tenha o conhecimento de teorias 

terapêuticas da Psicologia Clínica, que no caso desta pesquisa, se volta à Psicologia Analítica. 

O interessante é que há muitos pastores que são psicanalistas freudianos, porém Freud 

é uma pessoa antirreligiosa, o que faz com que haja uma contrariedade muito maior do que a 

respeito do que os pastores pensam sobre Jung. Inclusive, Jung foi uma pessoa que não entendeu 

também o motivo de, já haver na sua época, pastores psicanalistas freudianos. 

 

Sempre fiquei surpreso por que exatamente os teólogos são tão entusiastas da 

teoria de Freud, pois é difícil encontrar algo mais hostil às suas pretensas 

crenças. Este fato curioso me deu muito o que pensar. (JUNG, 2003, p. 20, v. 

3) 

 

 

Esta é uma parte de uma resposta que Jung escreveu ao Pr. Andrew R. Eickhoff, em 

07.05.1956, o qual se apresentou como sendo pastor metodista dos Estados Unidos e professor 

de Religião. 

O Pr. Eickhoff enviou um manuscrito a respeito de Freud e Religião e Jung o achou 

interessante, mas como resposta, Jung, escreve demonstrando que havia alguns erros de 

compreensão por parte deste pastor, principalmente em relação à Freud e as suas teorias. 

É por isso que Jung apresenta a sua surpresa e relação ao interesse dos teólogos48 por 

Freud, pois Jung tinha suas ideias mais positivas a respeito da religião, enquanto que Freud era 

totalmente adverso a qualquer religião, inclusive Jung diz que essa “atitude negativa foi um dos 

pontos, entre muitos outros, de conflito entre” eles (JUNG, 2003, p. 20, v. 3). 

 

A verdade histórica é que a atitude de Freud foi negativa com relação a 

qualquer tipo de religião, sem considerar que ele mesmo afirmou isto em seu 

escrito sobre este assunto. A crença religiosa era para ele uma ilusão. Quando 

se trata de fatos reais, não importa se esta ilusão se deve a argumentos 

científicos objetivos ou a um preconceito pessoal. (JUNG, 2003, pp. 19-20, v. 

3) 

 

                                                           
48 Jung quando cita teólogos, ele está se referindo aos pastores, pois naquela época, para ser pastor era necessário 

ser teólogo 



 

220 
 

 

Ainda na carta enviada ao Pr. Eickhoff, Jung explica que Freud tinha um preconceito 

à religião e que Jung havia fracassado em tentar fazê-lo entender isto e ainda expõe como a 

ideia de Freud, a respeito de religião, era um prejulgamento da parte deste. 

Jung, por ter sido filho de pastor e ter muitos pastores em sua família, entendia que as 

ideias mais positivas de Freud, voltadas ao tema religião, eram uma forma de responder às 

questões que lhe frustraram (JUNG, 2003). Entretanto, Jung entendia que a religião é 

importante para a Psicologia. 

 

[...] considero minha tarefa mostrar o que a psicologia, ou melhor, o ramo da 

psicologia médica que represento, tem a ver com a religião ou pode dizer sobre 

a mesma. Visto que a religião constitui, sem dúvida alguma, uma das 

expressões mais antigas e universais da alma humana, subtende-se que todo o 

tipo de psicologia que se ocupa da estrutura psicológica da personalidade 

humana deve pelo menos constatar que a religião, além de ser um fenômeno 

sociológico ou histórico, é também um assunto importante para grande 

número de indivíduos. (JUNG, 2012, p. 17, OC 11/1, § 1) 

 

 

Por ser um cientista empírico que estudou os fenômenos, Jung entende que os temas 

religiosos estão sempre diante da Psicologia Prática (JUNG, 2012, OC 11/1) e por isso ele diz 

que é “compreensível, se precisamente os psicoterapeutas sentissem a necessidade de 

convicções religiosas, pois as religiões são os sistemas mais antigos de cura dos sofrimentos 

psíquicos” (JUNG, 2012, p. 36, OC 11/6, § 1057). 

Em seu livro Resposta a Jó, em sua primeira parte, Jung se baseia “no fato de que 

muitas neuroses têm um condicionamento religioso” (JUNG, 2012b, p. 7, OC 11/4), por isso 

ele apresenta alguns ensaios a respeito da Psicoterapia Pastoral e da Psicanálise Pastoral, nesta 

parte do seu livro. 

Percebe-se, então, que Jung se preocupa com a terapia clínica, que é o que deveria ser 

realizado por pastores e que hoje é chamado de Aconselhamento Pastoral, porque Jung entende 

que os teólogos “também se ocupam com o problema da psique e com os seus múltiplos 

sofrimentos” (JUNG, 2002, p. 239, v. 1). 



 

221 
 

Por causa dessa percepção e preocupação de Jung e de seu esforço em demonstrar a 

importância em haver um diálogo entre a Teologia e a Psicologia, mais especificamente entre 

os Aconselhamentos Pastorais e a Psicologia Complexa, é que estou apresentando este capítulo. 

Afinal, os pastores Batistas não podem pensar que estão acima dos membros de suas 

igrejas, principalmente, como ser humano. O Aconselhamento Pastoral que eles realizam deve 

ser feito entre um humano, mesmo que seja um pastor, que está diante de outro ser humano. 

 

Lembro-me muito bem do caso de uma senhora americana, de cinquenta e oito 

anos, também médica. Chegou a Zurique num estado de grande confusão. 

Estava tão atrapalhada que no início julguei que ela fosse meio louca, até que 

descobri que estivera sob análise. Contou-me algumas coisas que tinha feito 

nesse estado de desnorteamento, e é obvio que tais fatos jamais teriam 

ocorrido se o seu analista tivesse agido como ser humano, e não como um 

místico ausente, sentado atrás dela, e de vez em quando dizendo uma palavra 

sábia de lá das alturas, sem jamais demonstrar uma emoção. Assim, esta 

senhora ficou totalmente perdida em suas próprias neblinas, fez coisas 

totalmente sem sentido, que poderiam perfeitamente ter sido evitadas, se o 

analista se tivesse comportado de maneira mais humana. (JUNG, 2013k, P. 

157, OC 18/1, § 320) 

 

 

Jung, ao demonstrar um caso de uma senhora americana, de 58 anos, que também era 

médica, mas que estava em grande confusão e o procurou, percebe que o problema exposto 

estava no analista e não nela. 

Esta percepção ocorreu porque ela informou que esteve sob análise e contou os seus 

problemas e as orientações que seguiu. A partir dessas informações, Jung percebeu que ela não 

era louca, mas que o seu desnorteamento era fruto de um analista que era um homem que 

simplesmente “pensava e existia intelectualmente, não tendo ligação com a vida sentimental da 

paciente” (JUNG, 2013k, p. 157, OC 18/1, § 320). 

Infelizmente, o mesmo ocorre com muitas pessoas que buscam orientações em 

Aconselhamentos Pastorais. Há muitos pastores, inclusive entre os Batistas, que têm o mesmo 

princípio ao receber os membros em seus Aconselhamentos Pastorais. São pastores que se 

acham mais espirituais e que são os únicos e verdadeiros exemplos de virtude e princípios 

morais em suas igrejas e comunidades. 



 

222 
 

Esses, ao analisarem uma pessoa (membro), partem de um prejulgamento de que ela é 

mais pecadora ou que dá muito espaço (brecha) ao Diabo, deixando-o agir livremente em sua 

vida. Assim, esses pastores, imediatamente, se colocam distantes e relacionam, tudo o mais que 

lhes é dito pela pessoa (membro), às suas interpretações bíblicas, às quais são baseadas em 

princípios éticos e doutrinários, o que resulta com que a sessão se transforme num tribunal de 

julgamento, cujo resultado final é a punição. 

A punição, como sendo o resultado de um Aconselhamento Pastoral, é convertida em 

uma disciplina eclesiástica que significa que o membro daquela igreja é afastado de suas 

atividades e fica sob a observação dos demais membros e sob a supervisão de um líder ou do 

próprio pastor para ver se o seu comportamento melhora. 

Tudo isto que estou expondo, é a prática comum no meio eclesiástico, seja Batista ou 

em qualquer outra denominação. Em momento algum, o pastor, em um Aconselhamento 

Pastoral, se coloca na condição de um ouvinte. Inclusive, nas citações dos livros que apresentei 

no tópico anterior demonstram isto, pois vimos que eles sugerem que o pastor deve estar sempre 

preparado biblicamente e mediante a orientação do Espírito Santo para dar a devida orientação. 

Todavia, Jung demonstra que essa atitude é perigosa. 

 

No tratamento analítico, se a ligação entre o paciente e o terapeuta se torna 

difícil devido à diferença entre eles que atrasem o feito terapêutico, por tal 

ausência de contato o inconsciente do paciente tentará cobrir a distância, 

construindo uma ponte compensatória. Já que não existem pontos comuns, 

nem a possibilidade de formar nenhum tipo de relacionamento [...] 

Dá-se isso frequentemente com pessoas que resistem a outros seres humanos 

– quer por causa de um complexo de inferioridade ou então por megalomania, 

ou mesmo por razões – e que estão psicologicamente muito isolados. Então, 

sem o medo de se perderem, a natureza provoca um violento esforço das 

emoções para prendê-las ao analista. Têm a preocupação de que também o 

analista não as compreenderá. (JUNG, 2013k, p. 162, OC 18/1, §§ 331-332) 

 

 

Nesta citação, Jung explica que em um tratamento analítico, e isto envolve os 

Aconselhamentos Pastorais, é preciso que o analista (terapeuta), que neste caso é um pastor, 

deve ser feito demonstrando haver um laço de empatia, caso contrário as consequências poderão 

ser desastrosas, incluindo a desconfiança e o isolamento por parte do paciente (membro). 

Afinal, Jung afirma que “os pacientes ficam tremendamente gratos quando se é honesto” em 



 

223 
 

relação a eles, mas que também sentem muito quando o analista (pastor) não age corretamente 

ou quando é negligente (JUNG, 2013k, p. 162, OC 18/1, § 333). 

É por isso que o Aconselhamento Pastoral tem que ser um local para o alento do 

paciente. Não importa se ele é membro da igreja ou não, o que importa, no momento em que 

ele está sendo atendido, é que haja um ser humano cuidando e auxiliando a outro ser humano 

que procura por ajuda. 

Atribuir todos os problemas de uma pessoa a atuações malignas, à atuação do Diabo 

ou a fraquezas de conduta na vida cristã, demonstra que o pastor não entende e nem percebe o 

que é o ser humano e é por isso que a Psicologia Complexa é importante a ser conhecida pelos 

pastores. 

Como vimos no capítulo anterior, o ser humano precisa conhecer os arquétipos, o seu 

inconsciente, para entender quando e o que está se manifestando e o dominando e um pastor, 

que não tem este conhecimento, atribui tudo isso ao Diabo, aos demônios como sendo reais 

opositores da vida humana. 

O normal, no meio eclesiástico Batista (e em outros meios evangélicos) é apontar 

quaisquer problemas que surjam, inclusive as psicoses ou neuroses, à falta de santificação da 

vida cristã. Conforme já vimos a santificação é um termo teológico que se refere ao modo de 

viver, à conduta de um cristão, mediante a teologia e as doutrinas, que nesta pesquisa se referem, 

especificamente, às Batistas. 

Inclusive, é comum ter o pensamento de que a santificação é um processo, o qual só 

acaba com a morte, ou seja, dura toda a vida terrena. Esta ideia de ser totalmente separado para 

servir a Iahweh (conforme a tradução da palavra santo na Bíblia Sagrada), faz com que as 

doutrinas eclesiásticas prevaleçam mediante qualquer fato psicológico que se manifeste e este 

não é solucionado. 

Contudo, temos visto que há assuntos mais profundos e importantes que só a 

Psicologia Complexa pode apresentar, como a questão dos arquétipos e suas manifestações na 

vida de uma pessoa e que podem ser resolvidos mediante a Psicologia Analítica, até mesmo 

através das terapias realizadas nos Aconselhamentos Pastorais, sendo feitas à luz da Psicologia 

Complexa. 

O pastor Batista, ao entender a respeito da sombra, Anima e Animus, persona, etc. 

poderá orientar devidamente a quem atende em sua terapia. Fazer isto não significa que o pastor 



 

224 
 

está negando a sua crença ou sendo um herege, mas significa que ele saberá quando e como 

utilizar um ensinamento bíblico que verdadeiramente auxiliará ao paciente. 

É por isso que, novamente, reforço a importância em que os Aconselhamentos 

Pastorais, realizados pelos pastores Batistas, precisam ter um conhecimento da Psicologia 

Complexa. Eles não devem apenas ter uma noção acadêmica ou literária de uma disciplina de 

Introdução à Psicologia ou de teorias terapêuticas vistas de forma superficial, muito menos 

fazer um curso de Psicanálise freudiana. Eles precisam realizar o devido diálogo entre a 

Teologia Batista e a Psicologia Complexa. 

Afinal, nem tudo o que é ruim ou mau é resultado das atuações malignas do Diabo ou 

de seus demônios. O homem também é mau e a Maldade Humana prevalece a cada dia mais. 

Enquanto a Trindade não for entendida como uma imagem arquetípica representada por 

antropomorfismos e antropopatismos, o Mal também não for compreendido como uma imagem 

arquetípica presente na Trindade, ou seja, a Quaternidade; os membros das Igrejas Batistas 

continuarão lutando suas batalhas espirituais imaginárias invencíveis e continuarão com os seus 

problemas psicológicos, continuarão existindo mais complexos, traumas, neuroses e psicoses 

e, com certeza, o seu contexto social não será melhor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

225 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Qualquer forma de abordagem sobre religião ou religiosidade é delicada, pois cada ser 

humano tem a sua compreensão a respeito do divino. Falar, então, a respeito do Problema do 

Mal e, principalmente, da Quaternidade demonstrando que o Diabo, Satã, Lúcifer, demônios e 

etc. fazem parte da Trindade é ultrapassar a linha tênue da religiosidade, ainda mais no caso da 

Religião Cristã. 

É comum ouvirmos os pensamentos, as teorias que as pessoas têm sobre o que é bom 

e o que é mau. Elas apresentam seus argumentos, até mesmo, sem qualquer conhecimento 

teológico acadêmico, porém, como teólogo, eu percebo a Teologia que há nesses argumentos e 

como ela faz parte da vida de cada pessoa. 

No Brasil, temos o costume de fazermos esses tipos de coisas: diagnosticamos 

doenças, receitamos remédios, realizamos inúmeros aconselhamentos e etc. sem termos o 

devido conhecimento, muito menos, a devida formação específica para isso. Por isso, não é 

novidade fazermos o mesmo quando o assunto está relacionado à Teologia. 

Entretanto, isso não é de todo errado, pois termos esse comportamento demonstra que 

tais assuntos, temas e iniciativas fazem parte da nossa alma humana, ou seja, eles estão inseridos 

em nosso inconsciente. 

Ao ter essa compreensão, eu iniciei a minha tese com o objetivo de realizar um diálogo 

entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa, em vista de apresentar uma ótica nova que 

não tem sido percebida pelos teólogos, principalmente, pelos pastores e, mais especificamente, 

pelos pastores Batistas. 

O diálogo que proponho com a Psicologia Complexa se dá, exclusivamente, porque 

Jung tem todas as bases devidas para realiza-lo. Por isso apresentei, na Fundamentação Teórica 

desta pesquisa, um pouco a respeito da história da família e da vida de Jung dentro do contexto 

Protestante, ao qual ele foi educado. 

Até os dias de hoje, Jung é visto como sendo um místico, um espiritualista, etc. e isto 

faz com que sua teoria psicológica seja afastada ou, até mesmo, abolida do meio cristão. Afinal, 

ele ainda é visto, pelos cristãos, como sendo um herege. 

É por isso que eu apresento a sua educação religiosa, a influência que ela teve sobre 

sua vida e suas pesquisas e, principalmente, ao entender o contexto religioso ao qual ele vivia, 



 

226 
 

entre o final do século XIX e o início do século XX, pois, assim, é possível ter uma outra ótica 

sobre as suas obras. 

Jung utilizou, em suas pesquisas, todas as possíveis ferramentas da hermenêutica 

moderna para apresentar a sua teoria psicológica. Sabemos que Freud foi importante para o 

início das pesquisas de Jung, mas não podemos deixar de lado ou ocultar a importância que os 

temas religiosos e teológicos tiveram sobre a vida de Jung desde a sua infância. 

Os princípios hermenêuticos, utilizados por Jung, além de demonstrarem o seu 

conhecimento e a sua dedicação aos temas teológicos e religiosos, também demonstram a sua 

coragem e, o mais importante é que, esta foi em prol do ser humano, da alma humana. Jung não 

queria obter apenas respostas para os seus questionamentos, mas ele as queria para ajudar aos 

seus pacientes e às demais pessoas também. 

É por causa dessa sua visão que decidi realizar este diálogo por meio desta tese. Afinal, 

a Igreja Cristã, sempre que se depara com questões difíceis e que ela não tem respostas, diz que 

é preciso ter fé e encerra o assunto. Ela não explica, nem aceita a mitologia, os sincretismos e 

quaisquer outros temas que, ao seu ver, possam afastar os seus fiéis de sua Teologia, das suas 

doutrinas, enfim, do seu controle. Ainda mais, se esses temas ou assuntos estiverem diretamente 

relacionados à Bíblia Sagrada. 

Jung, ao contrário, parte do princípio que a Bíblia Sagrada foi escrita por seres 

humanos e que eles escreveram conforme compreendiam as coisas em sua época. Por isso, ele 

primeiro procurou compreender a psique humana para depois compreender o que os escritores 

procuravam passar conforme entendiam. 

Destarte, a Psicologia Complexa se tornou e ainda se torna útil para a compreensão 

dos escritos que compõem as Escrituras Sagradas, como também, para a compreensão da 

percepção humana em relação ao numinoso, ao divino. Afinal, os arquétipos são as explicações 

que a Igreja Cristã, veladamente, omite e direciona à fé ou à falta desta. 

Os arquétipos estão presentes nos temas teológicos cristãos, porém não são 

apresentados, nem pesquisados pela Igreja Cristã. Em alguns casos, eles são denominados como 

questões espirituais ou seres divinos, mas, na maioria das vezes, são omitidos e velados. 

Jung demonstra que é impossível um ser humano falar sobre Deus tentando defini-lo 

ou conceitua-lo sem perceber que isto é apenas uma expressão antropomórfica que se tem e, 



 

227 
 

muitas vezes, que esta é tida mediante circunstâncias que apresentam uma antropopatia a 

respeito do divino. 

Sabemos que é impossível que um ser humano possa, com seu conhecimento, definir 

e conceituar o numinoso sem perceber que isto é uma imagem arquetípica pessoal, produzida 

mediante uma manifestação. 

Através da Psicologia Complexa e também da hermenêutica moderna de 

Schleiermacher é possível realizar o devido diálogo entre a Teologia Cristã e, aqui nesta tese, 

entre a Teologia Batista e a Psicologia de Jung, principalmente, para abordar o assunto a 

respeito do Problema do Mal e a Quaternidade e para que este diálogo aconteça, eu apresentei 

um resumo a respeito do Problema do Mal, segundo os escritos que constam na Bíblia Sagrada. 

O comum, para o meio cristão, é atribuir todo o mal existente no mundo (material, 

pessoal e espiritual) à figura do Diabo, porém esta não era a compreensão dos povos que os 

textos bíblicos, que constam no Antigo Testamento, apresentam. 

Desde o início da história do povo de Israel, segundo as narrativas da Bíblia Sagrada, 

o Mal não era um opositor a Iahweh, mas ele era um dos deuses existentes e que interagiam 

com Iahweh. 

Após o cativeiro medo-persa, através do dualismo Persa, o inimigo passou a se tornar 

uma personificação do divino, representada pelos imperadores, reis, líderes e etc., porém, esses 

eram denominados Satanás ou seus mensageiros (representantes). Inclusive, apresentei que o 

conhecimento judaico, através da Cabala, demonstra que o Mal é uma das emanações (Sefirot) 

que saíram de Iahweh. 

Mesmo assim, a ideia de um ser divino e opositor, autônomo e limitado, mas poderoso 

o suficiente para confrontar o supremo, soberano e único Deus dos judeus e cristãos (Iahweh) 

ainda persiste no pensamento de muitos cristãos. Contudo, nos escritos que compõem o Novo 

Testamento, essas duas percepções são apresentadas, pois enquanto Jesus é conduzido pelo 

Espírito de Iahweh para ser tentado pelo Diabo no deserto e também é respeitado pelos 

demônios os quais se submetem à sua autoridade, os apóstolos, como Paulo, escreveram que o 

Diabo e os demônios eram inimigos contra quem os cristãos deveriam e devem guerrear. 

Para compreender melhor essas interpretações bíblicas, utilizei a Psicologia Complexa 

para explicar a Imago Dei, ou seja, a imagem simbólica e arquetípica que o ser humano tem em 

relação ao numinoso. 



 

228 
 

Demonstrei que a Imago Dei está intimamente ligada às expressões e aos símbolos 

antropomórficos, mediante as denotações antropopáticas que cada cristão atribui a Iahweh, 

diante das manifestações que vivenciam. 

Da mesma forma, expliquei como a Teologia Batista compreende e ensina a respeito 

da Imago Dei e demonstrei que tudo isso está relacionado à forma como os Batistas entendem 

a essência e a natureza de Iahweh, principalmente, no que diz respeito a Trindade. 

Ao falar sobre a Trindade, demonstrei que ela não tem base nos escritos da Bíblia 

Sagrada, ou seja, não há fundamentação teológica nas Escrituras Sagradas para tal designação. 

A Trindade, na verdade, é mais uma Imago Dei que foi sistematizada e dogmatizada para ser 

apresentada aos fiéis cristãos, mediante interpretação de textos da Bíblia Sagrada. 

Destarte, ao partir da compreensão de que a Trindade é uma imagem arquetípica, o 

Mal também passa a ser visto desta forma e é isso que faz possível pensar na Quaternidade e 

analisar esta linha de pensamento apresentada por Jung. Mas, para que isto aconteça, eu 

expliquei como os arquétipos se manifestam de forma que participam tanto na Trindade, quanto 

na Quaternidade. 

Diante disto, nesta tese, apresentei as teorias de Jung de que a Trindade, assim como a 

Quaternidade, são arquétipos antigos, apresentados em outras culturas e que se mesclaram à 

cultura judaico-cristã. Entretanto, para o Cristianismo, o Mal é algo excluído e que foi colocado 

à parte, por parte da Igreja Cristã, como se fosse independente e autônomo. 

Demonstrei que este é o Problema da Teologia Cristã, inclusive da Teologia Batista, à 

qual apresenta o Mal como sendo um poderoso oponente a Iahweh, mas já vencido e, ao mesmo 

tempo, fraco e poderoso. Esta contradição só é possível porque, mediante as imagens 

arquetípicas atribuídas a Iahweh e ao Diabo variam de acordo com as interpretações de textos 

bíblicos e contextos vividos. Por isso, também demonstrei que este assunto se encerra na 

questão das batalhas espirituais e na fé ou na falta desta, segundo a Teologia Cristã, como 

também na Teologia Batista. 

A Teologia Batista não aceita outra ideia se não a de que o Diabo é o arqui-inimigo de 

Iahweh e que ele já está vencido. Porém, em momento algum há uma explicação para o 

sofrimento existente no mundo e na vida humana. 



 

229 
 

Para explicar este assunto, eu discorri a respeito do Problema do Mal e do sofrimento 

humano. Afinal, Iahweh não pode ser visto, pelo cristão, como um torturador ou um sádico que 

se satisfaz com o sofrimento humano. 

No capítulo quatro, onde me refiro ao Problema do Mal e o sofrimento humano, 

demonstro que a questão do Bem e do Mal é puramente moral. Isto significa que o que é bom 

ou mau depende de quem avalia e passa por determinadas situações. 

Neste capítulo também demonstro que a Bíblia Sagrada apresenta a narrativa sobre a 

vida de Jó para explicar que o sofrimento humano não é uma determinação divina, mas que o 

sofrimento é visto pelo ser humano, conforme as imagens arquetípicas que este tem. Por isso, 

o ser humano, muitas vezes, atribui o sofrimento ao divino, ou seja, ao Diabo ou a Deus. 

Para explicar melhor como essas imagens arquetípicas são apresentadas nos escritos 

que compõem os textos da Bíblia Sagrada, apresento algumas exegeses de textos bíblicos 

comparando-os à luz da teoria da Psicologia Complexa e demonstro que o sofrimento humano 

é consequência das atitudes do próprio ser humano, ou seja, é o resultado da Maldade Humana. 

A Maldade Humana, de acordo com a ótica cristã, extrapola o limite da moral cristã, 

porém esta moral, no decorrer da história, sempre esteve ao lado de quem tinha poder. Sendo 

assim, a Igreja Cristã, por muitas vezes ser a detentora deste poder, foi quem mais realizou esta 

maldade para com os seres humanos, contudo ela sempre disse que agia dentro da moral Cristã. 

No diálogo que realizo com a Psicologia Complexa, demonstro que a Maldade 

Humana e a moral cristã são resultados das imagens arquetípicas que são feitas em relação ao 

numinoso. Para ratificar esta linha de pensamento, apresento as principais funções psicológicas 

da psique que a teoria da Psicologia Complexa apresenta para explicar como os arquétipos 

podem se manifestar e gerar a Maldade Humana e também como eles podem ser compreendidos 

e harmonizados por uma pessoa. 

Todo este longo caminho, que apresento nesta tese, é para demonstrar que há uma 

urgente necessidade da Teologia Batista e, até da Teologia Cristã, em dialogar e utilizar as 

teorias da Psicologia Complexa nos Aconselhamentos Pastorais. 

Termino, então, minha tese, apresentando o que são os Gabinetes Pastorais ou os 

Aconselhamentos Pastorais e como eles podem e devem ser realizados mediante um diálogo 

entre a Teologia Batista e a Psicologia Complexa, utilizando os princípios da Psicologia 

Analítica em prol dos membros das Igrejas Batistas. 



 

230 
 

Por fim, concluo a minha tese enfatizando que já passou do momento em que a 

Teologia Cristã, principalmente a Teologia Batista, devem deixar de lado os seus medos, suas 

tradições e ortodoxias para realizar este importante diálogo com a Psicologia Complexa em prol 

de uma sociedade melhor e mais harmoniosa, começando pela membresia das Igrejas Cristãs, 

mais especificamente, das Igrejas Batistas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

231 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

_______________. A BÍBLIA SAGRADA: revista e atualizada no Brasil. Trad. de João 

Ferreira de Almeida. 2ª ed. Barueri/SP: SBB, 2008. 

 

ADAMS, Jay. O Manual do Conselheiro Cristão. Trad. de João M. Bentes. São José dos 

Campos, SP: Editora Fiel, 1982. 

 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. 6ª ed. Trad. de J. Oliveira Santos e A. Ambrósio de Pina. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2015. (Vozes de Bolso) 

 

ALVES, Rubem. O Retorno e terno. 22ª ed. Campinas, SP: Papirus, 1992. 

 

AUSUBEL, Nathan. Conhecimento Judaico I. Trad. de Eva Schechtnab Jurkiewicz. Rio de 

Janeiro: A. Koogan Editor, 1989. (Biblioteca Enciclopédica Judaica, v. 5) 

 

BAKER, Mark W. Jesus, o maior psicólogo que já existiu. Trad. de Claudia Gerpe Duarte. 

Rio de Janeiro: Sextante, 2006. (Coleção Autoestima) 

 

BETTENSON, Henry. Documentos da Igreja Cristã. 2ª ed. Trad. de Helmuth Alfred Simon. 

SP: ASTE/Simpósio, 1998. 

 

CALVINO, João. As Institutas ou Tratado da Religião Cristã. 2ª ed. Trad. de Waldyr 

Carvalho Luz, SP: Casa Editora Presbiteriana, S/C 1985. v.1. 

 

CHAMPLIN, Russell Norman. O Antigo Testamento Interpretado: versículo por versículo. 

São Paulo: Editora Candeia, 2000. v. 5. 

 

CHAMPLIN, Russell Norman; BENTES, João Marques. Enciclopédia de Bíblia Teologia e 

Filosofia. 3ª ed. SP: CANDEIA, 1995. vv. 1-6. 

 

COENEN, Lothar; BROWN, Colin (Org.). O Novo Dicionário Internacional de Teologia do 

Novo Testamento. São Paulo: Sociedade Religiosa Edições Vida Nova, 1981. v. 1. 

 

COSTA, Samuel. Fundamentos psicológicos para ministros do Evangelho. Rio de Janeiro: 

S. Costa, 2002. 

 



 

232 
 

CRABTREE, Asa Routh. Teologia do Velho Testamento. 4ª ed. RJ: Junta de Educação 

Religiosa e Publicações, 1986. 

 

FERREIRA, Ebenézer Soares. Manual da igreja e do obreiro. 12ª ed. Rio de Janeiro: JUERP, 

2002. 

 

FERREIRA, Ebenézer Soares (Org). Comentários à declaração doutrinária da Convenção 

Batista Brasileira – CBB. Rio de Janeiro: Editora Tempo de Colheita, 2009. 

 

FOHRER, Georg. História da Religião de Israel. Trad. de Josué Xavier. SP: Ed. Academia 

Cristã Ltda/Paulus, 2012. 

 

FRIES, Heinrich (Org.). Dicionário de Teologia: conceitos fundamentais da teologia atual. 

Trad. de Teólogos do Pont. Col. Pio Brasileiro de Roma. 2ª ed. SP: Loyola, 1987. v. 3. 

 

GERSTENBERGER, Erhard S. Israel no tempo dos persas: Séculos V e VI antes de Cristo. 

Trad. de Cesar Ribas Cezar. São Paulo: Edições Loyola, 2014. (Coleção bíblica Loyola) 

 

GRÜN, Anselmo. Convivendo com o mal: a luta contra os demônios no monarquismo 

antigo. RJ: Vozes, 2021. 

 

HALL, Calvin S.; NORDBY, Vernon J. Introdução à Psicologia Junguiana. Trad. de Heloysa 

de Lima Dantas. 2ª ed. São Paulo: Editora Pensamento Cultrix, 2021. (Biblioteca Cultrix de 

psicologia junguiana) 

 

HARRIS, R. Laird (Org.). Dicionário Internacional de Teologia do Antigo Testamento. 

Trad. de Márcio Loureiro Redondo, Luiz Alberto T. Sayão e Carlos Osvaldo C. Pinto. SP: Vida 

Nova, 1998. 

 

INGERSOLL, Robert. Deus no banco dos réus. Daylimotion, 2018. Disponível em: 

<https://www.dailymotion.com/video/x21fd2v> Acesso em: 20 Jan. 2022. 

 

JUNG, Carl Gustav. Memórias, Sonhos e Reflexões. Trad. de Dora Ferreira da Silva. 30ª ed. 

RJ: Nova Fronteira, 2016. 

 

JUNG, Carl G. et. al. O homem e seus símbolos. Trad. de Maria Lúcia Pinho. 3ª ed. Rio de 

Janeiro: HarperCollins Brasil, 2016b. 

 



 

233 
 

________________. Cartas / C. G. Jung. Trad. Edgar Orth. 2ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. 

(Volume 1 – 1906-1945) 

 

________________. Cartas de C. G. Jung. Trad. Edgar Orth. 2ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2002b. (Volume 2 – 1946-1955) 

 

________________. Cartas de C. G. Jung. Trad. Edgar Orth. 2ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2003. (Volume 3 – 1956-1961) 

 

________________. Psicologia e Religião. Trad. de Pe. Dom Mateus Ramalho Rocha. 11ª ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2012. (Obra Completa – OC – v. 11/1) 

 

________________. Resposta a Jó. Trad. de Pe. Dom Mateus Ramalho Rocha. 10ª ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2012b. (Obra Completa – OC – v. 11/4) 

 

________________.Escritos Diversos: (dos volumes 10 e 11). Trad. de Eva Stern, Lúcia Orth. 

3ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2012c. (Obra Completa – OC – v. 11/6) 

 

________________. Psicologia e Alquimia. Trad. de Dora Mariana Ribeiro Ferreira da Silva. 

6ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2012d. (Obra Completa – OC – v. 12) 

 

________________. Mysterium coniunctionis: pesquisas sobre a separação e a composição 

dos opostos psíquicos na alquimia. Trad. de Valdemar do Amaral. 3ª ed. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2012e. (Obra Completa – OC – v. 14/2) 

 

________________. Freud e a psicanálise. Trad. de Lúcia Mathilde Endlich Orth. 7ª ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. (Obra Completa – OC – v. 4) 

 

________________. Símbolos da Transformação: análise dos prelúdios de uma 

esquizofrenia. Trad. de Eva Stern. 9ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013b. (Obra Completa – OC 

– v. 5) 

 

________________. Tipos Psicológicos. Trad. de Lúcia Mathilde Endlich Orth. 7ª ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2013c. (Obra Completa – OC – v. 6) 

 

________________. A Natureza da Psique. Trad. de Matheus Ramalho Rocha. 10ª ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2013d. (Obra Completa – OC – v. 8/2) 

 



 

234 
 

________________. Civilização em Transição. Trad. de Lúcia Mathilde Endlich Orth. 6ª ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2013e. (Obra Completa – OC – v. 10/3) 

 

________________. Interpretação Psicológica do Dogma da Trindade. Trad. de Pe. Dom 

Mateus Ramalho Rocha. 10ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013f. (Obra Completa – OC – v. 11/2) 

 

________________. Psicologia e Religião Oriental. Trad. de Pe. Dom Mateus Ramalho 

Rocha. 9ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013g. (Obra Completa – OC – v. 11/5) 

 

________________. O espírito na arte e na ciência. Trad. de Maria de Moraes Barros. 8ª ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2013h. (Obra Completa – OC – v. 15) 

 

________________. A prática da psicoterapia: contribuições ao problema da psicoterapia 

e à psicologia da transferência. Trad. de Maria Luiza Appy. 16ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2013i. (Obra Completa – OC – v. 16/1) 

 

________________. O desenvolvimento da personalidade. Trad. de Valdemar do Amaral. 

14ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013j. (Obra Completa – OC – v. 17) 

 

________________. A vida simbólica: escritos diversos. Trad. de Lúcia Mathilde Endlich 

Orth. 7ª ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013k. (Obra Completa – OC – v. 18/1) 

 

________________. Psicologia do inconsciente. Trad. de Maria Luiza Appy. 24ª ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. (Obra Completa – OC – v. 7/1) 

 

________________. Sincronicidade. Trad. de Matheus Ramalho Rocha. 21ª ed. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2014b. (Obra Completa – OC – v. 8/3) 

 

________________. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Trad. de Maria Luiza Appy. 11ª 

ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014c. (Obra Completa – OC – v. 9/1) 

 

________________. O Livro Vermelho: edição sem ilustrações. Trad. de Edgard Orth. 4ª ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2015. 

 

KAMP, Peter W. van de. O Profeta Isaías: Comentário a Isaías 1-39. São Leopoldo, RS: 

Editora Sinodal, 1987. 

 

LANDERS, John Monroe. Teologia dos princípios batistas. 3ª ed. Rio de Janeiro: JUERP, 

1994. (Série Os Batistas, 3) 



 

235 
 

LELLIS, Nelson (Org.). Israel no período persa: a (re)construção da comunidade judaica 

e outros ensaios. São Paulo: Edições Loyola, 2018.  

 

MACEDO, J. M. Costa. Sobre a Origem do Mal: Céu e inferno no pensamento português 

contemporâneo. Faculdade de Letras Universidade do Porto (Porto, PT), n. 6, pp. 56-58, mai, 

2016.  

 

MACHOŃ, Henryk. O cristianismo em C. G. Jung: fundamentos filosóficos, premissas 

psicológicas e consequências para a prática terapêutica. Trad. de Markus A. Hediger. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2016. 

 

MAIMÔNIDES. Guia dos Perplexos (Obra Completa). Trad. de Yosef Flavio Horwitz. São 

Paulo: Editora e Livraria Sêfer, 2018. 

 

MALVA, Pamela. Mais lidas: sem doenças terminais, colombiana morre por eutanásia. 

Aventuras na História, 10 jan. 2022. Notícias: Colômbia. Disponível em: < 

https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/historia-hoje/sem-doencas-terminais-

colombiana-morre-por-eutanasia.phtml>. Acesso em: 20 jan. 2022. 

 

MARTINS, Jaziel Guerreiro. In: LELLIS, Nelson (Org.). Israel no Período Persa: a 

(re)construção teológica da comunidade judaíta e outros ensaios. São Paulo: Edições 

Loyola, 2018. pp. 73-88. 

 

OLIVEIRA, Zaqueu Moreira de. In: FERREIRA, Ebenézer Soares (Org). Comentários à 

declaração doutrinária da Convenção Batista Brasileira – CBB. Rio de Janeiro: Editora 

Tempo de Colheita, 2009. pp. 65-69. 

 

PADOVANI, Umberto; CASTAGNOLA, Luís. História da Filosofia. 16ª ed. Melhoramentos. 

SP: 1994. 

 

PIERI, Paolo Francesco. Dicionário Junguiano. Trad. de Ivo Storniolo. São Paulo: Paulus, 

2002. 

 

PROENÇA, Eduardo de (Org.). Apócrifos e Pseudoepígrafos da Bíblia. Trad. de Claudio J. 

A. Rodrigues. São Paulo: Fonte Editorial Ltda, 2005. 

 

RICOEUR, Paul. O mal: um desafio à filosofia e à teologia. Trad. de Maria da Piedade Eça 

de Almeida. Campinas, SP: Papirus, 1988. 

 



 

236 
 

RIDDERBOS, J. Isaías: introdução e comentário. Trad. de Adiel Almeida de Oliveira. São 

Paulo: Sociedade Religiosa Edições Vida Nova e Associação Religiosa Editora Mundo Cristão, 

1986. (Série Cultura Bíblica) 

 

ROSA, Merval. Psicologia da Religião. 3ª ed. RJ: JUERP, 1992. 

 

SHEDD, Russel P.; HORRELL, J. Scott. In: FERREIRA, Ebenézer Soares (Org). Comentários 

à declaração doutrinária da Convenção Batista Brasileira – CBB. Rio de Janeiro: Editora 

Tempo de Colheita, 2009. pp. 35-53. 

 

SCHLEIEMARCHER, Friedrich D.E. Hermenêutica – arte e técnica da interpretação. Trad. 

de Celso Reni Braida. Petrópolis, RJ: Vozes, 1999. 

 

SCHOLEM, Gersom. Cabala. Trad. de Hilda Burlamaqui; Júlio Cesar Castañon Guimarães; 

Maria Lúcia White Pereira Braga. Rio de Janeiro: A. Koogan Editor. 1989. (Biblioteca 

Enciclopédica Judaica, v. 9) 

 

SHAMDASANI, Sonu. Jung e a construção da psicologia moderna: o sonho de uma 

ciência. Trad. de Maria Silvia Mourão Netto. Aparecida-SP: Ideias & Letras, 2005. (Coleção 

Psi-atualidades; 6) 

 

SILVA, Nilton S. O mito em Ernst Cassirer e Carl Gustav Jung: uma contribuição à 

compreensão do ser do humano. Rio de Janeiro: Litteris, 2002. 

 

SILVA, Roberto do Amaral. Princípios e doutrinas batistas. 2ª ed. Rio de Janeiro: JUERP, 

2007. 

 

TAYLOR, W. C. Dicionário do Novo Testamento Grego: vocabulário grego-português. 9ª 

ed. RJ: JUERP, 1991. 

 

TERRA, Kenner; LELLIS, Nelson (Orgs). Judaísmo e Período Persa: imaginários, textos e 

teologias. São Paulo: Recriar, 2021. 

 

TILLICH, Paul. Teologia Sistemática. Trad. de Getúlio Bertelli. 2ª ed. São Paulo: Paulinas; 

São Leopoldo-RS: Sinodal, 1987. 

 

TUON, Ligia. Homem de 60 anos é 1ª pessoa sem doença terminal a morrer de eutanásia na 

Colômbia. CNN Brasil, 08 jan. 2022. Internacional. Disponível em: 

<https://www.cnnbrasil.com.br/internacional/homem-de-60-anos-e-1a-pessoa-sem-doenca-

terminal-a-morrer-de-eutanasia-na-colombia/>. Acesso em: 20 jan. 2022. 



 

237 
 

VIELHAUER, Philipp. História da literatura cristã primitiva: Introdução ao Novo 

Testamento, aos Apócrifos e os Pais Apostólicos. Trad. de Ilson Kayser. Santo André, SP: 

Editora Academia Cristã Ltda, 2012. 

 

VINE, W. E.; UNGER, Merril F.; WHITE JR, William. Dicionário Vine: o significado 

exegético e expositivo das palavras do Antigo e do Novo Testamento. Trad. de Luís Aron 

de Macedo. 7ª ed. RJ: CPAD, 2006. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

238 
 

GLOSSÁRIO 

 

Para que haja uma melhor compreensão de alguns termos citados no corpo do meu 

trabalho, segue abaixo os termos da Psicologia Complexa retirados das obras do Dr. Carl Gustav 

Jung (CGJ) e do Dicionário Junguiano (DJ) de Paolo Pieri e, também, termos teológicos 

retirados de dicionários teológicos (T) e da Enciclopédia Biblioteca Judaica (EBJ). 

 

Alma: (DJ): O mesmo que psique. A personificação da mente, às vezes o mesmo que mente, 

embora na psicologia medieval mens seja frequentemente considerado uma parte da psique, ou 

o modelo da psique, para uma evidenciação da própria psique com a finalidade de estudo. 

A atitude que a consciência (consciente) assume em relação ao inconsciente, e mais em geral a 

atitude que o sujeito assume em relação ao próprio mundo interior e à própria vida privada, que 

é tecnicamente chamada de “atitude interna” (1921, VI, § 756). 

“Denomino como termo alma a atitude interior”, isto é, “a forma e o modo com os quais alguém 

se comporta em relação aos processos psíquicos internos (...) o caráter que apresenta o 

inconsciente” (ibid., VI, § 758). Justamente através da atitude que o indivíduo tem diante dos 

fenômenos do seu inconsciente, por exemplo diante do sonho, compreende-se que seja possível 

colher a natureza do próprio inconsciente (ibid., VI, § 760). O termo é usado na mesma acepção 

quando Jung fala da “relação do indivíduo com a própria individualidade”, isto é, a relação do 

indivíduo com o objeto interno constituído por “aqueles vagos e obscuros movimentos, 

sentimentos, pensamentos e sensações que não podemos demonstrar como provenientes da 

continuidade da experiência consciente do objeto [externo], mas que afloram, forçosamente, 

como elementos perturbadores e inibidores ou, às vezes, como elementos favoráveis” (ibid.). 

Uma vez estabelecido que a função natural da alma consiste em estabelecer uma ligação entre 

a consciência e o inconsciente, o significado do termo não varia nem mesmo quando surge para 

indicar tanto “a relação com o objeto interno” (ibid.) como “um sistema invisível de relação [da 

consciência] com o inconsciente” (1921, VI, §§ 758ss). (PIERI, 2002, p. 27) 

(CGJ): “Se a alma do homem é algo, deve ser infinitamente complicada e de uma diversidade 

ilimitada, impossível de ser aprendida por uma simples psicologia dos instintos. É com a mais 

profunda admiração e com o maior respeito que, mudo, posso considerar os abismos e os cumes 

da natureza psíquica, os quais povoam o universo não espacial de uma indizível abundância de 



 

239 
 

imagens, que milhões de anos de evolução viva amontoaram e acumularam organicamente. 

Minha consciência é como que um olho que abarca os espaços mais distantes, mas o não eu 

psíquico é aquilo que de maneira não espacial preenche esse espaço. Essas imagens não são 

apenas sombras pálidas; são fatores e condições psíquicas de poder imenso. Poderemos talvez 

negligenciá-las, mas não lograremos, através dessa negação subtrair-lhe o poder. Tal impressão, 

comparativamente, seria semelhante à contemplação de um céu noturno estrelado, pois o 

equivalente do mundo interior só pode ser o mundo exterior e, como atinjo este último por 

intermédio do corpo é através da alma que atinjo o mundo interior”. 

“Seria uma blasfêmia afirmar que Deus pode manifestar-se em toda parte menos na alma 

humana. Com efeito, a grande intimidade de relação entre Deus e a alma exclui 

automaticamente toda depreciação desta última. Sem dúvida, falar de afinidade é um exagero; 

mas de qualquer modo a alma deve possuir em si mesma uma faculdade de relação, isto é, uma 

correspondência com a essência de Deus; senão, como seria possível o estabelecimento de uma 

relação? Essa correspondência em termos psicológicos é o arquétipo da imagem de Deus”. 

(JUNG, 2016, p. 399) 

 

(T): O criacionismo tem a ideia de que Deus cria uma nova alma, quando da concepção de cada 

corpo físico. É a noção teológica mais comum, e algumas vezes o trecho de Gênesis 2.7 é 

empregado em apoio a essa ideia. Porém, a teologia dos hebreus não contemplava uma entidade 

separada, imaterial, como a vida da carne. Isso é de desenvolvimento posterior, que mui 

provavelmente foi tomado por empréstimo de outras culturas. 

Os pais alexandrinos acreditaram na preexistência da alma sem reencarnação na vida física da 

terra, com a exceção de casos especiais. Outros fazem da reencarnação uma doutrina paralela 

com a ideia da preexistência. 

A palavra alma é usada no meio teológico como sinônimo de espírito. Haveria a emanação da 

mente ou espírito divino. Uma forma especial de imaterialidade está em foco, isto é, uma 

imaterialidade que participa da divindade. Trata-se de uma ideia exaltadíssima, não havendo 

maneira para descrevermos o que nela está envolvido. (CHAMPLIN; BENTES, 1995, pp. 116-

117, v. 1) 

 



 

240 
 

Anima – Animus: (DJ): Termos latinos escritos com as iniciais maiúsculas que indicam, em 

geral, a imagem da alma, de uma individualidade respectivamente masculina e feminina. Tal 

par de termos introduzidos por Jung é emblema da característica contra-sexual de cada 

indivíduo, que descende do princípio de complementaridade, através do qual a psique se move. 

Por este caminho Jung tenta uma distinção entre a psicologia masculina e feminina. “A Anima 

sendo feminina é a figura que compensa a consciência masculina. Na mulher a figura 

compensadora é de caráter masculino e pode ser designada pelo nome Animus”. (PIERI, 2002, 

p. 37) 

 

Arquétipos: (DJ): Em geral, uma das formas típicas dos modos de pensar e de agir do homem, 

e, portanto, uma possibilidade inata de representação que enquanto tal preside a atividade 

imaginativa. 

Na topologia psíquica, os arquétipos são colocados por Jung no inconsciente coletivo, isto é, 

no extrato mais baixo da psique, acompanhados pelo seguinte comentário: “Para nossos fins tal 

designação é pertinente e útil porque nos diz que, no que se refere aos conteúdos do inconsciente 

coletivo, encontramo-nos diante de tipos arcaicos ou melhor também primigênios, isto é, 

imagens universais presentes desde os tempos mais remotos”. Ou seja, ligada à hipótese dos 

arquétipos está a outra hipótese da presença na psique humana de um “inconsciente coletivo” 

que seria seu depositário. 

O termo é tirado da filosofia, onde ocorre para indicar o modelo, o exemplar originário ou, 

simplesmente, o original de uma série qualquer. (PIERI, 2002, pp. 43-44) 

 

(T): Esta palavra vem do grego arché, “primário”, e tupos, “figura”, “padrão”. Na teologia 

cristã, o arquétipo de nossa existência é Cristo, visto que em sua imagem é que estamos sendo 

transformados (Rm 8.29; 2Co 3.18). Isso nos faz participar da natureza divina como filhos (2Pe 

1.4). Trata-se do mais sublime de todos os conceitos religiosos, o cerne do evangelho. 

(CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 310, v. 1) 

 

Cabala: (T): Esta palavra vem do hebraico kabel e significa receber, isto é, tradições 

transmitidas e aceitas. A Cabala é o conhecimento místico esotérico do judaísmo, baseado na 

interpretação oculta da Bíblia, à qual foram adicionados elementos de outras religiões e 



 

241 
 

sistemas. Esses materiais eram entregues aos iniciados, em sua maior parte, e não ensinados 

publicamente. Contudo, essas ideias espalharam-se pelo que a Cabala veio a exercer 

considerável influência sobre o pensamento dos líderes do povo e até do próprio povo. 

A Cabala apresenta as teorias sobre: as emanações de um Deus transcendental; a doutrina das 

esferas (o Sefirot) que seriam mediadores entre a Luz Infinita e a criação física; muitas ordens 

de anjos e demiurgos que facilitam a comunhão entre Deus e o homem; a reencarnação; o 

pecado como sendo a separação entre o homem e o Ser Divino, ao passo que a perfeição consiste 

na eliminação desse estado de separação; a crença no Adão Kadmon, um homem primordial, 

do qual se derivaria o homem terreno; o homem é um microcosmos do universo; um assinalado 

dualismo, expresso em termos de luz e trevas, de esquerda e direita, de pureza e impureza, de 

macho e fêmea, além de inúmeros outros pares; amuletos, números e letras teriam significação 

própria, e o lançamento de sortes e outras formas de adivinhação eram empregados. Além disso, 

por ocasião das enfermidades ou em períodos de penitência, a pessoa podia mudar seu nome, a 

fim de procurar beneficiar-se da mudança de letras e de seus valores numéricos. (CHAMPLIN; 

BENTES, 1995, p. 574, v. 1) 

 

Complexo: (DJ): O termo é fundamentalmente utilizado na acepção de produto do processo 

de divisão e decomposição analítica, tanto do lado psicodinâmico quanto do epistemológico. 

Ele então entra assim a formar parte do vocabulário junguiano para indicar os componentes 

primeiros da psique e, portanto, os que são mais simples, e que tendo as características de maior 

estabilidade e constância podem ser mais bem definidos na qualidade e no número. Nesse 

significado, Jung fala da existência de múltiplos, mas não infinitos complexos, razão pela qual 

a própria psique resulta composta de complexos como, o paterno, materno, masculino, 

feminino, passivo, ativo, e ainda, apolíneo, dionisíaco, heroico, espiritual, etc. Um complexo é 

tal enquanto resulta de uma específica decomposição analítica, e a sua não ulterior 

decomponibilidade depende do fato que num determinado campo não são ainda disponíveis 

instrumentos analíticos de alcance adequado. (PIERI, 2002, p. 102) 

 

Confissão: (T): A princípio, a confissão era feita oralmente, como um reconhecimento público, 

feito mediante testemunhas (1Tm 6.12), por ocasião do ato do batismo em água, ou em outras 

oportunidades. Com o tempo, essa confissão oral assumiu a forma escrita, do que surgiram os 

credos, como o Credo Apostólico e o Credo Niceno. 



 

242 
 

A Reforma Protestante foi uma época em que as igrejas evangélicas, ansiosas por fixar seus 

credos sobre as bases concretas, formularam credos escritos. Disso resultaram quase quarenta 

confissões formais, durante aquele agitado período da história do cristianismo. 

O Novo Testamento é a base principal dos credos dos cristãos, pois contém os artigos essenciais 

da fé cristã. Em face da necessidade de interpretação e ênfase, surgiram os credos eclesiásticos. 

(CHAMPLIN; BENTES, 1995, pp. 843-844, v. 1) 

 

Credos: (T): Palavra que vem do latim e significa creio. Os credos são meios convenientes, 

usados pela Igreja Cristã Histórica, para definir suas crenças, como também refinar as mesmas 

no decorrer dos séculos, conforme as circunstâncias históricas assim exigiam. Esses credos 

tornaram-se declarações de fé, além de serem testes comprobatórios de ortodoxia. 

A Reforma Protestante foi o grande motivo da renovação dos credos. Os credos surgem quando 

há algum conflito sobre doutrinas, ou quando novos grupos cristãos estão procurando 

interpretar as suas doutrinas. Os credos tornam-se autoritários até certo ponto, de tal modo que 

tornar-se alguém membro de muitos grupos cristãos depende, de modo absoluto, de aceitação 

ou não deste ou daquele credo. Não raramente, têm servido de perseguição e hostilidade contra 

aqueles que não têm concordado com as estipulações desses credos. (CHAMPLIN; BENTES, 

1995, p. 951, v. 1) 

 

Dogma: (DJ): Atitude cognitiva fundada sobre princípios e afirmações indiscutíveis que 

constituem um sistema rígido determinado de uma vez por todas. Nesta forma rejeita-se 

qualquer crítica possível e qualquer pesquisa ulterior, e, portanto, de um lado não se capta a 

multiplicidade das representações de cada fenômeno ou objeto, e do outro não é considerado o 

relativismo prospectivista de todo conhecimento. 

A psicologia analítica junguiana entende o dogmatismo como um mau funcionamento do 

pensamento, causado pela interferência de sentimentos inconscientes ou de outros elementos 

psíquicos misturados com estes. Em tal sentido são considerados como dogmáticas todas as 

formulações intelectuais que tenham o caráter de rígidas perimetrações do objeto e afirma-se 

que através delas verifica-se fundamentalmente o sentimento de afirmação do sujeito que 

enuncia, isto é, na decisão sobre a verdade ou a falsidade de uma enunciação, sente-se em jogo 

o valor da personalidade declarante (além do valor daquilo que é declarado). “Quanto mais 



 

243 
 

reprimidos os sentimentos, mais nefasta e secretamente influenciam o pensamento que, sendo 

outra a situação, pode não sofrer reparo algum. O ponto de vista intelectual que, devido a seu 

valor real, poderia reclamar um reconhecimento geral, experimenta uma alteração característica 

por causa da influência da suscetibilidade pessoal inconsciente: torna-se rigidamente 

dogmático. A autoafirmação da personalidade é transferida para ele. Já não se permite à verdade 

agir naturalmente, mas, devido à identificação do sujeito com ela, é manipulada como boneca 

sensível que um crítico impiedoso magoou. O crítico é arruinado, inclusive com ataques à sua 

pessoa, e nenhum argumento é grosseiro demais para não ser usado. A verdade tem que ser 

apresentada até que o público perceba claramente que não interessa tanto a verdade, mas a 

pessoa que a concebeu. O dogmatismo do ponto de vista intelectual experimenta às vezes ainda 

outras modificações características pela imiscuição inconsciente dos sentimentos pessoais 

inconscientes que repousam menos sobre o sentimento sensu strictiori (em sentido mais estrito) 

e mais na conjugação de outros fatores inconscientes que ficaram misturados no inconsciente 

com o sentimento reprimido. Ainda que a própria razão prove que toda fórmula intelectual só 

pode ser uma verdade de valor limitado e, portanto, não poder reclamar jamais um domínio 

exclusivo, a fórmula assume, na prática, tal predominância que todos os demais pontos de vista 

e possibilidades a seu redor passam para um plano de fundo. Ela usurpa o lugar de toda e 

qualquer cosmovisão mais geral, menos precisa e, por isso, mais modesta e mais voraz. 

Substitui também aquela concepção geral que chamamos religião. E, assim, a fórmula se torna 

religião, mesmo que, por sua natureza, nada tenha a ver com algo religioso. Com isso ganha 

também o caráter de absoluto, essencial à religião. Torna-se, por assim dizer, a superstição 

intelectual. Todas as tendências psicológicas, por ela reprimidas, juntam-se no inconsciente e 

tomam posição contrária, provocando ondas de dúvidas. Para combater a dúvida, a atitude 

consciente se torna fanática, pois fanatismo nada mais é do que supercompensação da dúvida”. 

(PIERI, 2002, pp. 160-161) 

 

(T): Esta palavra grega significa opinião ou juízo. As opiniões que se fixam e tornam-se 

autoritárias, atualmente são denominadas dogmas. A raiz verbal desta palavra é dokéo que 

significa parecer, dando a entender o que parece ser bom ou é uma boa opinião. 

No meio eclesiástico surgiu o termo dogmas eclesiásticos que era usado para aludir a 

importantes doutrinas cristãs, consideradas autoritárias. A noção de dogma depende, 

naturalmente, de uma definição anterior da questão de como se estabelece a autoridade na 



 

244 
 

Igreja, isto é, através das Escrituras, dos chamados pais da Igreja, dos concílios, dos decretos 

papais, etc. 

A posição católica romana é que os dogmas procedem de fontes externas, especificamente 

através da hierarquia eclesiástica, e, mais especificamente ainda, através de revelações dadas 

ao Papa. A Igreja Ortodoxa Oriental limita os dogmas aos ensinos dos Concílios Ecumênicos 

que gozam de aceitação universal. Ali, os dogmas são considerados como bem definidos, e, 

portanto, verdadeiros e acima de disputas. 

Os grupos protestantes, porém, mostram muito menor respeito pelos dogmas tradicionais, 

dependendo muito mais das Escrituras e da interpretação individual das mesmas, quanto às suas 

convicções religiosas. Enfim, os dogmas como sistemas eclesiásticos ou teológicos são 

necessários para o estabelecimento de organizações que giram em torno de certos conjuntos de 

crenças. (CHAMPLIN; BENTES, 1995, pp. 208-209, v. 2) 

 

Doutrina: (T): Essa palavra latina (doctrina), vem da raiz verbal docere e significa ensino ou 

ensinar. O termo tem um sentido geral, podendo referir-se a qualquer tipo de ensino, como 

também pode indicar algum ensino específico. Também pode envolver as ideias de crença, 

dogma, conceito ou princípio fundamental ou normativo por detrás de certos atos. Este 

vocábulo traz imediatamente à mente dos cristãos a noção de ideias e ensinamentos religiosos, 

referentes aos ensinamentos de Cristo ou ao sistema de ensinos cristãos. (CHAMPLIN; 

BENTES, 1995, p. 228, v. 2) 

 

Emanação: (T): A palavra emanação deriva-se de dois termos do latim e (fora) e mano (fluir). 

Essa ideia exprime aquela doutrina que diz que todas as coisas que existem emanaram do Ser 

ou Realidade Suprema. À medida que as supostas emanações se vão afastando de seu ponto 

originador, vão-se tornando menos e menos divinas, embora sempre retendo a natureza divina, 

posto que de formas mais e mais modificadas. Assim sucederia porque, de acordo com esse 

modo de pensar, haveria somente uma natureza essencial e as emanações implicariam, 

necessariamente, num monismo.  

Para o neoplatonismo, a tarefa espiritual consistia, dentro de um universo emanado, regressar 

por todo o caminho que distancia Deus do homem, de tal modo a restaurar a comunhão e a 

renovar uma espiritualidade superior. 



 

245 
 

Os gnósticos empregavam a ideia de uma existência que teria saído de Deus, a fim de tentarem 

explicar a natureza da realidade e, também, para tentar encontrar solução para o problema do 

mal. A fim de isentarem Deus da responsabilidade pelo mal, eles imaginavam que o mal ocorre 

muito longe de Deus, quando suas emanações estão muito distantes. Portanto, Deus não seria o 

causador do mal, pelo menos, não diretamente. Outrossim, Deus não entraria em contato com 

a matéria e com o mal, mas manipularia tanto uma quanto a outra coisa por meio de suas 

emanações. O Demiurgo seria uma emanação um tanto distante, que estaria envolvida com a 

criação do mundo. (CHAMPLIN; BENTES, 1995, pp. 346-347, v. 2) 

 

Epifania: (DJ): O mesmo que sintoma colateral, isto é, uma manifestação que, em relação a 

um fenômeno específico é considerada secundária, embora independente quanto à sua 

constituição e evolução. 

O termo é utilizado por alguns positivistas ingleses do séc. XIX para caracterizar a consciência 

como fenômeno acessório e secundário que acompanha os fenômenos do corpo, mas não reage 

a eles.  

Jung, que usa o termo segundo este significado, é crítico, em geral, em relação ao 

epifenomenalismo, e, em particular, em relação à interpretação da psique como fenômeno do 

corpo. (PIERI, 2002, p. 173) 

 

(T): ἐπιϕάνεια – Transliteração de uma palavra grega que significa manifestação. O termo 

grego, dentro do contexto politeísta, falava sobre a suposta manifestação dos deuses, em certos 

homens, especialmente aqueles que se destacam nos campos da religião, da política e da guerra. 

A filosofia grega da religião epifânica, supunha que a divindade manifestava-se em todas as 

coisas, formando uma espécie de religião natural, sem quaisquer revelações específicas. Na 

teologia, é a verdadeira manifestação de Deus em Cristo, por meio de quem Deus tornou-se 

conhecido. (CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 403, v. 2) 

 

Eu: (DJ): O termo é utilizado por Jung no significado específico de complexo funcional de 

representações que constituem o centro da consciência e que o sujeito experimenta como 

idêntico e contínuo consigo mesmo. Enquanto complexo de representações conscientes, o Eu 

contém tudo aquilo que o sujeito sabe de si próprio, ou seja, todas as características do seu 



 

246 
 

modo de ser que ele aceita porque estão de acordo com os princípios, os ideais e os valores do 

contexto social em que o próprio sujeito se reconhece. O Eu, por causa disso vem, 

psicodinamicamente a contrapor-se um Não-Eu e um alter-ego, ou, na verdade, a sua Sombra. 

Mas o Eu é também entendido como mediador entre consciência e inconsciência e entre 

individual e coletivo. Neste sentido a psique do sujeito se refere constantemente ao mundo 

externo (isto é, ao mundo enquanto representação psíquica da realidade do mundo externo) e 

ao mundo interno (SI-MESMO), através do Eu, e nessas referências o próprio Eu utiliza 

respectivamente outras duas precisas funções psicológicas complementares entre si, isto é, a 

Persona e a Anima. Admite-se, portanto, que se constitui uma efetiva relação entre o homem e 

o mundo (e, portanto um verdadeiro e próprio sentimento de presença do homem no mundo) 

quando as diferentes funções e estruturas psíquicas de determinado sujeito (funções e estruturas 

que existem à medida que se apresentam sobre a parte das representações internas do processo 

de individuação) se encontram em certo sentido dinamicamente “alinhadas” (além de distintas 

entre si, e colocadas em relação uma com a outra): SI-MESMO-ANIMA-EU-PERSONA-

MUNDO. (PIERI, 2002, p. 187) 

 

Inflação: (CGJ): Expansão da personalidade além de seus próprios limites, pela identificação 

com um arquétipo ou com a persona e, em casos patológicos, com uma personalidade histórica 

ou religiosa. A inflação tem por imagem a rã que pretende tornar-se um boi. Desenvolvendo-se 

um sentido exagerado da importância pessoal; comumente, esta última é compensada por um 

sentimento de inferioridade. (JUNG, 2016, p. 406) 

 

Hermenêutica: (DJ): Em geral, a arte da técnica da interpretação. Em particular, a tradição 

que se refere a ideia de que a realidade deve ser entendida como um “texto” que, tendo caráter 

de ambiguidade, abre-se às interpretações. Nesse sentido a realidade é pensada como algo que, 

embora exista por si, subsiste verdadeiramente à medida que tenha sido percorrida de novo e 

recriada pela interpretação e pelas diferentes estruturas mentais que deram lugar à própria 

interpretação. Fazendo desaparecer os direitos da realidade enquanto tal (e, portanto cancelando 

o reconhecimento do “dado” e da objetividade e de tudo aquilo que é externo à subjetividade e 

às suas estruturas), esta orientação não encerra o sujeito em um subjetivismo absoluto (e, 

portanto em uma ineficaz liberdade ou arbitrariedade do Eu), mas convida-o a centralizar-se 

sobre si próprio (como pessoa e como indivíduo pensante), de forma que será impossível não 



 

247 
 

estar complexivamente empenhado em relação à realidade, tendo participado profundamente 

da sua “construção”. Com efeito, tal orientação salienta, de um lado, que o real não existe 

verdadeiramente sem uma representação, e do outro que toda representação do real empenha 

concepção mentais ou psíquicas (individuais e coletivas) que – como conteúdos mentais – estão 

de vez em quando empenhadas pela pessoa que interpreta, ocorrem através da realidade 

interpretada.  

Jung se remete em tudo e por tudo a tal noção e às problemáticas que ela veicula, em relação, 

sobretudo, ao problema da interpretação dos produtos da fantasia que emergem durante o 

processo de individuação. Nesse sentido ele considera a noção de interpretação própria da 

tradição hermenêutica como uma metodologia da “interpretação do sujeito”. “Por isso introduzi 

a seguinte terminologia: a interpretação em que as expressões oníricas podem ser identificadas 

com objetos reais é por mim denominada interpretação ao nível do objeto. A esta interpretação 

contrapõe-se a que refere ao próprio sonhador cada um dos componentes do sonho; por 

exemplo, todas as pessoas que nele aparecem. A este procedimento dei o nome de interpretação 

ao nível do sujeito. A interpretação ao nível do objeto é analítica, pois decompõe o conteúdo 

do sonho em complexos de reminiscências que se referem a situações externas. A interpretação 

ao nível do sujeito, ao invés, é sintética, pois desliga das circunstâncias externas os complexos 

de reminiscências em que se baseia e os interpreta como tendências ou partes do sujeito, 

incorporando-os novamente ao sujeito. (Numa vivência eu não experimento apenas o objeto, 

mas a mim mesmo, em primeiro lugar; mas isso só quando tomo consciência da minha 

experiência.) Neste caso todos os conteúdos do sonho são concebidos como símbolos de 

conteúdos subjetivos. O processo de interpretação sintético ou construtivo consiste, portanto, 

na interpretação ao nível do sujeito”. Mas em geral, e no plano psicoterapêutico, “a questão 

propõe-se do seguinte modo: o que, para este indivíduo, e neste dado momento, surge como 

progresso de vida? A isto não se pode responder por nenhuma ciência, por nenhuma sabedoria 

de vida, por nenhuma religião, por nenhum bom conselho, mas só pela consideração 

absolutamente sem preconceitos da semente de vida psicológica que se expande da cooperação 

natural do consciente e do inconsciente, por um lado, e do individual e coletivo, por outro. 

(PIERI, 2002, p. 220) 

 

(T): Termo que vem do grego hermeneutikós, que significa interpretação, ou arte de interpretar. 

O vocábulo grego hermeneutes significa intérprete. Essa palavra deriva-se do nome de Hermes, 



 

248 
 

que era tido como mensageiro divino e intérprete dos deuses, e que também era o Deus da 

eloquência, que os romanos chamavam de Mercúrio. 

A hermenêutica é a ciência das leis e princípios de interpretação e explanação. Em relação aos 

estudos bíblicos e teológicos, o principal aspecto desse estudo diz respeito à compreensão das 

Escrituras Sagradas, e por que meios essa compreensão deve ser atingida. A hermenêutica deve 

ser estudada, logicamente, antes da exegese, a qual vale-se dos princípios hermenêuticos em 

sua investigações e conclusões. A hermenêutica bíblica requer bom conhecimento das línguas 

originais usadas na Bíblia, além dos significados originais desses escritos sagrados, vistos do 

ângulo dos seus escritores originais, do seu pano de fundo histórico, de seu meio ambiente 

literário, da história do pensamento religioso, dos pontos de vista científicos dos tempos antigos, 

etc. (CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 95, v. 3) 

 

Inconsciente: (CGJ): “Teoricamente é impossível fixar limites no campo da consciência, uma 

vez que ela pode estender-se indefinidamente. Empiricamente, porém, ele sempre atinge seus 

limites, ao atingir o desconhecido. Este último é constituído por tudo aquilo que ignoramos, por 

aquilo que não tem qualquer relação com o eu, centro dos campos da consciência. O 

desconhecido divide-se em dois grupos de objetos; os que são exteriores e os que seriam 

acessíveis pelos sentidos e dados interiores, que seriam o objeto da experiência imediata. O 

primeiro grupo constitui o desconhecido do mundo exterior; o segundo, o desconhecido do 

mundo interior. Chamamos inconsciente a este último campo”. 

“Tudo o que conheço, mas não penso num dado momento, tudo aquilo de que já tive consciência 

mas esqueci, tudo o que foi percebido por meus sentidos e meu espírito consciente não 

registrou, tudo o que involuntariamente e sem prestar atenção (isto é, inconscientemente), sinto, 

penso, relembro, desejo e faço, todo o futuro que se prepara em mim e que só mais tarde se 

tornará consciente, tudo isso é conteúdo do inconsciente”. 

“A esses conteúdos se acrescentam as representações ou impressões penosas mais ou menos 

intencionalmente reprimidas. Chamo de inconsciente pessoal ao conjunto de todos esses 

conteúdos. Mas além disso encontramos também no inconsciente propriedades que não foram 

adquiridas individualmente; foram herdadas, assim como os instintos e os impulsos que levam 

à execução de ações comandadas por uma necessidade, mas não por uma motivação 

consciente... (Nesta camada “mais profunda” da psique encontramos os arquétipos.) Os 

instintos e os arquétipos constituem, juntos o inconsciente coletivo. Eu o chamo coletivo 



 

249 
 

porque, ao contrário do inconsciente pessoal, não é constituído de conteúdos individuais, mais 

ou menos únicos e que não se repetem, mas de conteúdos que são universais e aparecem 

regularmente”. 

“Os conteúdos do inconsciente pessoal são parte integrante da personalidade individual e 

poderiam, pois, ser conscientes. Os conteúdos do inconsciente coletivo constituem como que 

uma condição ou base da psique em si mesma, condição onipresente, imutável, idêntica a si 

própria em toda parte”. 

Quanto mais profundas forem as “camadas” da psique, mais perdem sua originalidade 

individual. Quanto mais profundas, mas se aproximam dos sistemas funcionais autônomos, 

mais coletivas se tornam, e acabam por universalizar-se e extinguir-se na materialidade do 

corpo, isto é, nos corpos químicos. O carbono do corpo humano é simplesmente carbono; no 

mais profundo de si mesma, a psique é o universo”. (JUNG, 2016, p. 405) 

 

(T): A mente inconsciente é aquela extensa área da psique humana que não se acha dentro do 

campo imediato do consciente, e cujo conteúdo, quando consiste em material reprimido, pode 

afetar a personalidade por meio de sonhos espantosos, temores mórbidos, impulsos e 

compulsões irracionais, além de diversas formas de comportamento irregular ou mesmo 

anormal. A mente inconsciente inclui tanto os processos mentais quanto as memórias que não 

podem ser relembradas prontamente. 

O homem essencial é mais do que o seu corpo. Ele é dotado de mente, de alma espiritual; em 

minha opinião, é uma pessoa antiquíssima. A sua vida no corpo reduz o homem a um fragmento 

do seu verdadeiro eu; e uma parte do seu desenvolvimento espiritual consiste em recuperar as 

dimensões perdidas do espírito. Há uma grande reserva da mente pessoal e universal (da qual o 

indivíduo humano participa) que pode ser utilizada em nosso crescimento como entidades 

espirituais. Esse fundo também está à nossa disposição para a criatividade nos campos artístico, 

científico e religioso. Há um nível de revelação ou inspiração que está envolvido em tudo isso. 

A inspiração divina pode usar a mente inconsciente humana; mas faz parte da herança humana 

ser capaz de utilizar-se da riqueza extraordinária da mente inconsciente, inteiramente à parte de 

qualquer intervenção divina. (CHAMPLIN; BENTES, 1995, pp. 305-306, v. 3) 

 



 

250 
 

Inconsciente Coletivo: (T): Carl G. Jung supunha que todos os membros da humanidade 

compartilham de uma espécie de depósito psicológico, que contém os arquétipos. Esses 

arquétipos são epítomes simbólicos das principais facetas da experiência e da compreensão 

humanas. Encontramos esses arquétipos sob a forma da Grande Mãe, o aspecto feminino da 

natureza; do Grande Pai, que é o seu aspecto masculino; do profeta, que é o homem interior, 

inspirado a conhecer a verdade e a transmiti-la; e da Sombra, o lado negligenciado do indivíduo, 

aquele potencial que ele possui, mas que nunca desenvolveu. Ou então, essa Sombra pode ser 

o lado pior do indivíduo. Tratar-se-ia da personificação de seus piores impulsos e qualidades. 

Os arquétipos também poderiam ser representados por animais, como o cão, que seriam os 

impulsos inferiores; ou, se são positivos, como o cavalo, símbolo das energias psíquicas, ao 

passo que a serpente representaria a sexualidade, etc. Os arquétipos tornam-se conhecidos por 

nós na mitologia, nos ideais religiosos, mas, especificamente, nos sonhos, quando a mente põe-

se a revisar a vida e o seu significado. (CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 306, v. 3) 

 

Individuação: (DJ): Conceito central da psicologia analítica com o qual se entende 

genericamente o devir da personalidade, e em particular o processo de transformação contínua 

de uma individualidade que vem psiquicamente a constituir-se em referência a uma substância 

comum ou coletiva. A questão psicológica que a individuação propõe diz respeito a como tenha 

se constituído este homem e contemporaneamente este mundo (interno e externo) e, ao mesmo 

tempo, como se constituíram os seus signos. 

O termo é tirado da filosofia, em que foi usado para indicar a constituição da individualidade a 

partir de uma substância comum, motivo pelo qual a individuação atribui um caráter 

privilegiado à substância, que existiria de algum modo antes e para além dos próprios 

indivíduos. Na verdade, o termo surgiu para responder a uma pergunta que surgiu mais ou 

menos assim: “O que torna uma substância comum esta substância específica?” 

Jung utiliza este termo para exatamente problematizar o antigo pressuposto de que a 

constituição da individualidade seja dada a partir dos elementos comuns. Destes ele não aceita 

uma prioridade ontológica da substância comum e fundamental, e busca para eles a solução do 

tipo epistemológico. Em todo caso, ele considera a natureza psíquica individual e a comum ou 

coletiva em uma relação de mútua inclusão e de recíproca remitência, e para designar tudo isso 

utiliza a expressão “processo de individuação”, entendido como a articulação de dois 



 

251 
 

subprocessos complementares que são chamados diferenciação e integração. (PIERI, 2002, pp. 

255-256) 

 

(CGJ): Uso a palavra ‘individuação’ para designar um processo através do qual um ser torna-

se um ‘individuum’ psicológico, isto é, uma unidade autônoma e indivisível, uma totalidade. 

A individuação significa tender a tornar-se um ser realmente individual; na medida em que 

entendemos por individualidade a forma de nossa unicidade, a mais íntima, nossa unicidade 

última e irrevogável; trata-se de realização de seu si mesmo, no que tem de mais pessoal e de 

mais rebelde a toda comparação. Poder-se-ia, pois traduzir a palavra “individuação” por 

“realização de si mesmo”, “realização do si mesmo”. 

Constato continuamente que o processo de individuação é confundido com a tomada de 

consciência do eu, identificando-se, portanto, este último com o Si Mesmo, e daí resultando 

uma desesperadora confusão de conceitos. A individuação não passaria, então, de egocentrismo 

e autoerotismo. O si mesmo, no entanto, compreende infinitamente mais do que um simples 

eu... A individuação não exclui o universo, ela o inclui. (JUNG, 2016, pp. 405-406) 

 

Numinoso: (DJ): Do latim numinosum, o termo indica o caráter da alteridade, que enquanto 

tal está na base da possível experiência da própria alteridade. 

Com esta palavra Otto denota a consciência que está no fundamento da experiência do sagrado 

e, portanto, a constituição de um mysterium tremendum que inspira veneração e temor. 

O termo ocorre na psicologia analítica como sinônimo de fascinosum para indicar o caráter com 

que uma coisa, cujo sentido é ignorado ou não conhecido, se transforma em força que fascina 

a consciência do sujeito (1938/1940, XI, § 6). Neste sentido, entra por vezes na categoria do 

numinoso a experiência que a consciência faz aquele outro diferente de si que é o inconsciente. 

(PIERI, 2002, p. 347) 

 

(CGJ): Conceito de Rudolf Otto (“o Sagrado”), que designa o inexprimível, misterioso, 

tremendo, o “totalmente outro”, propriedades que possibilitam a experiência imediata do 

divino. (JUNG, 2016, p. 407) 

 



 

252 
 

(T): Essa palavra foi cunhada por Rudolph Otto, com base no termo latino numem, referindo-

se à qualidade misteriosa, terrível, santa, aterrorizadora e sagrada da deidade. Ele associava esse 

termo ao Mysterium Tremendum et Fascinans. E, mediante o uso de tais termos, procurava 

enfatizar quão pouco realmente sabemos sobre a natureza de Deus. Em adição a isso, ele ansiava 

para que os homens reverenciassem a Deus e dessem menos destaque às suas alegadas fórmulas 

intelectuais que, de forma tão bem arrumada (mas falsa), categorizam e explicam a pessoa de 

Deus. O termo numinoso tem por proposito transmitir a ideia da Presença do Espírito Divino, 

que nos deixa admirados; e, dessa maneira, chegamos a conhecer a Deus, conforme é possível 

ao homem conhece-lo. E seria assim que podemos chegar a saber algo acerca do Deus 

misterioso e transcendental. Deus é um Ser inteiramente outro, fora da nossa dimensão, mas a 

sua presença pode ser sentida. 

Alguns teólogos supõem que esse conceito ajusta-se melhor dentro da religião natural ou dentro 

da antropologia religiosa, e não dentro da religião revelada. (CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 

555, v. 4) 

 

Persona: (CGJ): Designa originalmente, no teatro antigo, a máscara usada pelos atores. “A 

persona... é o sistema de adaptação ou a maneira por que se dá comunicação com o mundo. 

Cada estado ou cada profissão, por exemplo, possui sua persona característica... O perigo está, 

no entanto, na identificação com a persona; o professor com seu manual, o tenor com sua voz... 

Pode-se dizer, sem exagero, que a persona é aquilo que não é verdadeiramente, mas o que nós 

mesmos e os outros pensam que somos”. (JUNG, 2016, pp. 407-408) 

 

(T): Esse foi um termo usado por Jung para aludir como uma pessoa apresenta-se diante de 

seus semelhantes (ou mesmo diante de si mesma). É como se o indivíduo usasse uma máscara 

que usa em público – sem nunca mostrar como ele é, realmente. (CHAMPLIN; BENTES, 1995, 

p. 252, v. 5) 

 

Projeção: (DJ): Na psicologia junguiana o termo indica o processo psicológico de 

estranhamento segundo o qual o sujeito – na relação que mantém com um objeto – transfere e 

inclui no próprio objeto qualquer gênero de conteúdos que sejam fundamentalmente de sua 

pertinência. 



 

253 
 

Jung usa o termo para exprimir mais em geral uma etapa específica do contínuo processo de 

estruturação e desestruturação das representações individuais e coletivas de si e do mundo, e 

isso, em nível afetivo-cognitivo; em nível das diferentes instâncias da psique. [...] o termo 

mantém o significado geral de “transferir para o objeto um processo subjetivo”. (PIERI, 2002, 

p. 398) 

 

(T): Esse é um assunto que se reveste de considerável importância para a compreensão da 

natureza humana, e também para o meio científico de investigar a existência da alma e sua 

sobrevivência ante a morte biológica. 

Nas projeções da psique ocorre algo que é importante que saibamos. Há alguma verdade sobre 

a realidade e podemos aprender através dessas experiências. Não obstante, não há razão alguma 

para supormos que todas as informações assim obtidas sejam autênticas. Existem razões que 

levam a crer que todos os métodos que dispomos para adquirir conhecimento têm aspectos 

positivos e aspectos negativos, em graus variados. 

Quando a personalidade humana for compreendida mais perfeitamente, e forem aprimorados 

os métodos de investigação científica, então talvez possamos obter provas absolutas da 

realidade das projeções da psique. (CHAMPLIN; BENTES; 1995, pp. 441 e 461, v. 5) 

 

Psique: (DJ): Termo grego que etimologicamente indica o “sopro” que torna vivo um corpo, 

animando-o. Já Aristóteles falou de psyche, como bios, isto é, o mesmo que vida. Depois, os 

Latinos mantendo o dualismo que por meio de Platão tinha veiculado o princípio de algum 

modo distinto do corpo, traduziram o termo por “alma”, que levará ao dualismo entre psíquico 

e físico de algum modo teorizado por Descartes, com a distinção entre res cogitans e res 

extensa. Com a psicologia científica do século XIX o termo “alma”, pelas suas implicações 

metafísicas e morais, foi por sua vez abandonado a favor da “psique”, considerado mais neutro 

e técnico. 

Jung adota prevalentemente o termo alemão Seele, que os tradutores consideram poder traduzir 

indiferentemente por “alma” e “psique”. Seu significado está dentro dos vários sistemas de 

pensamento, razão pela qual é determinado pelos seus fundamentos e pelas suas premissas 

teóricas. Para a psicologia analítica e, portanto, para a psicologia complexa a psique é atividade 

funcional cuja dinâmica é constituída pelos (e, ao mesmo tempo, constitui os) pares de opostos 



 

254 
 

bipolares identificados nos Tipos psicológicos (1921): consciência-inconsciente, Eu-sombra, 

Persona-Anima, Eu-si-mesmo etc. Como órgãos funcionais da psique são entendidas as 

transformações da libido que – na porção representativa do processo de individuação – dão 

lugar a diferentes imagens, as quais podem ser entendidas como signos, símbolos, complexos 

e arquétipos. A “tópica” freudiana (consciente, pré-consciente e inconsciente) é de modo 

hipotético modificada por Jung em topografia da “psique” que, no seu fato de ser entendido 

como depositário dos arquétipos, precede toda experiência individual e é matriz formal de 

determinadas experiências fundamentais. Para os necessários desenvolvimentos analíticos 

remete-se ao desenvolvimento completo dos verbetes indicados. (PIERI, 2002, p. 414) 

 

(T): Psique é a transliteração, para o português, da palavra grega que, originalmente, significava 

respiração, hálito, mas que, dentro da história das ideias gregas, não demorou a envolver a ideia 

da parte imaterial do homem, primeiramente como um fantasma sem mente, que esvoaça após 

ter sido liberado do corpo físico, e então como a alma genuína, o homem verdadeiro. 

Usualmente, psique e pneuma aparecem no Novo Testamento como sinônimos. Entretanto, a 

forma adjetival, psuchikós, pode significar natural ou então sensual. (CHAMPLIN; BENTES, 

1995, pp. 500-501, v. 5) 

 

Quaternidade: (DJ): O termo indica a decomposição de um inteiro em quatro partes, mas 

também, e, ao mesmo tempo, a composição de um inteiro por meio das relações que ao menos 

quatro partes mantêm em si. 

Com esta definição a quaternidade é considerada emblema do nível mínimo da diferenciação e 

da integração das partes de uma totalidade, motivo pelo qual o círculo é o emblema do nível 

máximo a que podem chegar tais processos: o aspecto quádruplo de um julgamento, por 

exemplo, representa o minimum da sua completude. A completitude ideal é o redondo, o círculo, 

mas a sua mínima divisão natural é a quaternidade. Uma vez que as pesquisas sobre o 

simbolismo histórico e antropológico levam Jung a considera-la uma imagem que ocorre 

sempre e em todo lugar, a quaternidade entende-se como motivo e, enquanto tal como efeito do 

arquétipo: o resultado de uma estrutura fundamental do imaginário coletivo. 

[...] no simbolismo coletivo, e em particular na incursão que Jung faz no simbolismo religioso 

da tradição cristã, onde é indicada a oportunidade de reformular a imagem da Trindade pelo 



 

255 
 

modelo da quaternidade, a fim de dar uma configuração que atribua verdadeira consistência à 

questão mais descurada, isto é, a do mal. Neste sentido o mal não é mais entendido como 

privatio boni enquanto mantém com o bem uma relação de mútua remitência, da mesma forma 

que o Eu e a Sombra individual e coletiva. Estas, mas também outras considerações de diferente 

porte (em particular epistemológico e psicoterapêutico), levam Jung a falar da quaternidade 

como símbolo do Si-mesmo que aparece de várias formas (em particular nos sonhos) durante o 

processo de individuação. (PIERI, 2002, pp. 417-418) 

 

(T): De acordo com a psicologia de Jung, quatro é o símbolo do que é completo, pelo que temos 

a terra representada como um triângulo, com quatro esquinas. Também encontramos os quatro 

cavaleiros do Apocalipse, que indica a totalidade do julgamento divino. A Trindade, mais a 

matéria, constituem a inteireza da criação. Há quatro estações a cada ano, quatro pontos 

cardeais. Quatro pessoas em uma família, ou seja, pai, mãe, filho e filha, constituem a unidade 

básica da família. (CHAMPLIN; BENTES, 1995, p. 519, v. 5) 

 

Sefer ha Bahir: (EBJ): O Sepher ha Bahir (Livro da Iluminação ou Brilho) também chamado 

de Midrash do Rabi Nehuniah ben Hakana é, juntamente com o Sepher Yetzirah que o precedeu 

e o Sepher ha Zohar que o sucedeu, um dos trabalhos clássicos da Cabala. O Bahir é composto 

por comentários feitos da Torá mediante a tradição gnóstica ou mística.  

O Bahir transforma a tradição da Merkavah numa tradição gnóstica relativa aos poderes de 

Deus que existem no interior da Glória Divina (Kavod), cuja atividade na criação é mencionada 

através da interpretação simbólica da Bíblia e da agadah. (SCHOLEM, 1989, p. 281, v. 9) 

 

Sefer ha Zohar: (EBJ): O Sepher ha Zohar (Livro do Esplendor) é a mais antiga obra de 

literatura cabalística, ou seja, o primeiro livro que adota a abordagem e a estrutura simbólica 

do ensinamento cabalístico. Também é uma enciclopédia judaica, mas também serve de 

comentário místico sobre a Torá. À sua própria maneira obscura e alegórica, trata de astrologia, 

astronomia, as Dez Sefirot, a Criação, a transmigração das almas, a anjologia e demoniologia, 

e a “Ciência mística dos números”. O Zohar aplicado de uma maneira prática ao texto da Torá, 

pretende dar o valor numérico de cada uma das letras hebraicas contidas em várias palavras e 



 

256 
 

versos das Escrituras, os quais podem ser todos supostamente, somados para a consecução de 

fins mágicos. (AUSUBEL, 1989, p. 105, v. 5) 

 

Sefirot: (EBJ):  O termo Sefirot significa emanações ou esferas. Os cabalistas presumiam que 

Deus não tinha estado diretamente envolvido na obra estupenda da Criação, e sim que ele tinha 

realizado sua tarefa usando como instrumentos intermediários os seus atributos e emanações 

divinas, que eram chamadas pelos judeus místicos de Sefirot (Esferas). Os gnósticos, no período 

final do Segundo Templo, tinham ensinado exatamente essa doutrina, assim como o tinha feito 

também Fílon de Alexandria. Havia Dez Sefirot, cada uma saindo, por sua vez, da precedente; 

de modo que todas as nove primeiras provinham da décima – a fonte suprema: Ein Sof (Aquele 

que não tem fim). (AUSUBEL, 1989, p. 104, v. 5) 

 

Self ou Si-Mesmo: (DJ): O termo denota o conjunto complexo dos fenômenos psíquicos de 

um indivíduo. Em particular, o Si-mesmo, de um lado reúne os objetos da experiência e, 

portanto, os fenômenos da consciência e os conteúdos e os fatores conscientes, do outro 

pressupõe aquilo que ainda não se encontra no âmbito da consciência e, portanto, os conteúdos 

e os fatores do inconsciente, ou seja, os fenômenos daquela outra parte da psique que permanece 

ainda incognoscível e não delimitado. 

O Si-mesmo é considerado como a vinda à expressão, na psique do indivíduo, daquela que é a 

lei moral do próprio indivíduo. Neste caso mantem-se da lei moral geral, à qual se refere o 

conceito de Superego. 

Assim como pode existir na psique um conflito do Eu com a lei moral geral, também pode 

existir um conflito do Eu com a lei moral do indivíduo, conflito que é percebido pelo Eu por 

meio de um sentido de inferioridade especificamente moral. (PIERI, 2002, p. 462) 

 

(CGJ): É o arquétipo central da ordem, da totalidade do homem, representado simbolicamente 

pelo círculo, pelo quadrado, pelo quatérnio, pela criança, pela mandala, etc. 

“O si mesmo é uma realidade ‘sobreordenada’ ao eu consciente. Abrange a psique consciente, 

constituindo por esse fato uma personalidade mais ampla, que também somos... Mas não 

devemos nutrir a esperança de chegar a uma consciência aproximada do si mesmo; por mais 

consideráveis e extensas que sejam as paisagens interiores e os setores apreendidos pela 



 

257 
 

consciência, não desaparecerá a massa imprecisa e uma soma desconhecida de inconsciência, 

que também faz parte integrante da totalidade do si mesmo”. 

“O si mesmo é o centro e também a circunferência completa que compreende ao mesmo tempo 

o consciente e o inconsciente: é o centro dessa totalidade, como o eu é o centro da consciência”. 

“O si mesmo é também a meta da vida, pois é a expressão mais completa dessas combinações 

do destino que se chama: indivíduo”.  (JUNG, 2016, pp. 408-409) 

 

Sombra: (DJ): Na psicologia analítica o termo é assumido com significado específico com o 

outro lado da personalidade e, por isso, daquela parte obscura da psique, enquanto tal inferior 

e indiferenciada, que, de diversos modos, necessariamente é remetida (e operativamente 

remissível) à parte superior e diferenciada da própria psique durante o processo de individuação. 

“Todo indivíduo é acompanhado por uma sombra, e quanto menos ela estiver incorporada à sua 

vida consciente, tanto mais escura e espessa ela se tornará. Se as tendências reprimidas da 

sombra fossem totalmente más, não haveria qualquer problema. Mas, de um modo geral, a 

sombra é simplesmente vulgar, primitiva, inadequada e incômoda, e não de uma malignidade 

absoluta. Ela contém qualidades infantis e primitivas que, de algum modo, poderiam vivificar 

e embelezar a existência humana; mas o homem se choca contra as regras tradicionais”. 

Portanto, e mais em geral, o termo indica uma unidade complexa dotada de vitalidade autônoma 

que é fundamentalmente o negativo de cada indivíduo, que o próprio homem pode apenas 

perceber sentimentalmente e intuitivamente, e por isso pode fazer experiência dela. (PIERI, 

2002, p. 474) 

 

(T): No hebraico precisamos considerar três palavras (Tsel – defesa; Tselel – sombra; Tselatsal 

– sombra ou sombreado) e no grego duas (Aposkíasma e Skiá – sombra). A maioria das 

referências bíblicas às sombras consiste em alusões figuradas. As inúmeras referências 

figuradas às sombras lançam mão de uma imagem mental que, da mesma maneira que tanto do 

simbolismo usado na Bíblia, era extraída diretamente do meio ambiente do Orienta Médio. 

As referências figuradas às sombras caem dentro de três classificações principais, a saber: 1. O 

uso que indica a natureza efêmera das coisas, ou sua falta de substância. 2. Usos que indicam 

proteção e defesa, no sentido de artigo do calor ou da tempestade. A maioria dessas referências 

apresenta Deus como quem nos provê abrigo. 3. Usos neotestamentários, onde o sentido é mais 



 

258 
 

de previsão ou delineamento. Esses usos figurados subentendem que as realidades celestiais 

projetam suas sombras sobre a terra – sombras essas que, na maioria dos casos, com a passagem 

do tempo terminam por ser substituídas pela realidade. Também fica entendido que há uma 

certa relação entre o que é celestial e o que é terreno, porquanto aquilo que Deus ordenou na 

terra, é uma representação daquilo que existe no céu, ainda que, no presente, tenhamos na terra 

apenas uma representação simbólica, e não a realidade das coisas. (CHAMPLIN; BENTES, 

1995, p. 334, v. 6) 

 

 

 

 

 


