pL RUR
& AL o

£
R

SIDAD
WERTADE
o
78 S
I 3g OF

RN

UFRRJ

UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

DISSERTACAO

A VIDA AUTENTICA COMO RESPOSTA AO PROBLEMA DO
CONHECIMENTO EM NIETZSCHE

DANIEL LIMA NOGUEIRA

SEROPEDICA
2024



UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS
PROGRAMA DE POS-GRADUAGCAO EM FILOSOFIA

A VIDA AUTENTICA COMO RESPOSTA AO PROBLEMA DO
CONHECIMENTO EM NIETZSCHE

DANIEL LIMA NOGUEIRA

Sob a Orientacdo do Professor

Affonso Henrique Vieira da Costa

Dissertagdo submetida como requisito

parcial para a obten¢do do grau de Mestre
em Filosofia, no Curso de Pds-graduagdo
em Filosofia, Area de Concentracio:
Filosofia.

SEROPEDICA
2024



Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro

Biblioteca Central / Secdo de Processamento Técnico

Ficha catalografica elaborada com os dados fornecidos pelo autor

N774v Nogueira, Daniel Lima, 10/02/1998-
A VIDA AUTENTICA COMO RESPOSTA AO PROBLEMA DO
CONHECIMENTO EM NIETZSCHE / Daniel Lima Nogueira. Rio
de Janeiro, 2024.
110 f.

Orientador: Affonso Henrique Vieira da Costa.
Dissertacdo (Mestrado). -- Universidade Federal Rural
do Rio de Janeiro, Filosofia, 2024.

1. Filosofia. 2. Nietzsche. 3. Conhecimento. 4.
Autenticidade. I. da Costa, Affonso Henrique Vieira,
1966-, orient. II Universidade Federal Rural do Rio
de Janeiro. Filosofia III. Titulo.




UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO

INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS (ICHS)
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA - PPGFIL

DANIEL LIMA NOGUEIRA

Dissertacdo submetida como requisito parcial para obtencéo do grau de Mestre em Filosofia
no Curso de P6s-Graduacdo em Filosofia, &rea de Concentracdo em Filosofia.

Affonso Henrique Vieira da Costa, Doutor, UFRRJ
(Orientador)

Gilvan Fogel, Doutor, UFRJ

Danilo Bilate de Carvalho, Doutor, UFRRJ



MINISTERIO DA EDUCACAO
UNIVERSIDADE FEDERAL RURAL DO RIO DE JANEIRO

SISTEMA INTEGRADO DE PATRIMONIO, ADMINISTRAGCAO E FOLHA DE ASSINATURAS

UFR RJ CONTRATOS
ATA N° 2653/2024 - DeptES
(12.28.01.00.00.86)
(N° do Protocolo: NAO PROTOCOLADO)
(Assinado digitalmente em 15/07/2024 (Assinado digitalmente em 15/07/2024
12:33) 18:29)

AFFONSO HENRIQUE VIEIRA DA COSTA GILVAN LUIZ FOGEL

PROFESSOR DO MAGISTERIO ASSINANTE EXTERNO

SUPERIOR CPF: ### ##.04T-##

DeptES (12.28.01.00.00.86)

Matricula: ###793#0 (Assinado digitalmente em 15/07/2024

12:35)

DANILO BILATE DE CARVALHO
PROFESSOR DO MAGISTERIO
SUPERIOR
DeptFILO (12.28.01.00.00.00.85)
Matricula: ###393#8

Visualize o documento original em https://sipac.ufrrj.br/documentos/ informando seu nimero: 2653, ano:
2024, tipo: ATA, data de emissdo: 15/07/2024 e o codigo de verificacdo: df959d180f




Agradecimentos

Agradeco primeiramente a Deus pelo cuidado e direcionamento desde 0 processo

seletivo para o0 mestrado até a sua conclusao.

A minha familia: agradeco a minha mée Cristiane por todo carinho, amor, parceria e
confiangca em toda minha vida; aos meus irmaos Pedro e Tiago por serem irmaos leais, amigos
e apoiadores; a minha avd Esther por todo apoio; ao meu pai Eliseu que foi o primeiro a

apoiar e confiar no éxito da minha carreira na filosofia.

A todos 0os meu amigos que me ajudaram nessa jornada, especialmente a Lucas Breno
e Rhayssa pela amizade e apoio antes e durante a minha dissertacdo, a Emanuel pela ajuda

em um momento crucial e a Lucas Ribeiro por me fazer rever a minha filosofia.

A todos os componentes do Programa de P6s-Graduacdo em Filosofia da UFRRJ sob
a coordenacdo do professor Francisco Joseé Dias de Moraes pela exceléncia do seu exercicio,

a paciéncia e amizade oferecidas a mim ao longo da minha formacéo.

Agradeco ao meu orientador Affonso Henrique Vieira da Costa pela orientacao,

paciéncia, simpatia e apoio em todos 0s momentos.

Agradeco ao professor Danilo Bilate de Carvalho por toda ajuda ao longo da minha

formacdo e por me fazer melhorar muito o meu estilo de escrita desde a graduacao.

O presente trabalho foi realizado com apoio da
Coordenacdo de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel
Superior — Brasil (CAPES) — Cédigo de financiamento 001

This study was financed in part by the Coordenacédo de
Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior — Brasil —
(CAPES) — Finance Code 001



RESUMO

O presente trabalho visa mostrar como a vida auténtica é uma conquista do individuo em um
meio social que o obriga a seguir um modelo pré-definido. Para isso, € preciso ter em vista o
conhecimento como problema social, uma deturpacdo criada artificialmente a fim de que haja
coesdo entre individuos. Em uma andlise sobre a construcdo dos vicios sociais a partir de
uma construcao historica, Nietzsche enxerga essa razao deturpada como um mecanismo da
propria realidade, por ser ela Vontade de Poder. Nesses termos, a razdo ndo pode ser rejeitada
por ser equivoca, isso seria utilizar um artificio da propria razdo que Nietzsche critica. O
problema ndo é a razdo ser uma criacdo artificial, mas o resultado de um arranjo desfuncional
que faz os seres humanos enfraquecerem na medida em que procuram uma verdade comum
para a coesdo social. O individuo se encontra inserido nesse problema, e serd uma resposta a
esse dilema na medida em que afirma a sua individualidade em detrimento de uma verdade
social artificial e enfraquecedora. Essa individualidade é uma conquista do individuo que
conseguiu se afirmar, mesmo em uma sociedade que procura o0 enquadrar a uma norma.

Palavras-chave: Conhecimento; Autenticidade; Realidade.



ABSTRACT

The present work aims to show how authentic life is an achievement of the individual in a
social environment that forces him to follow a pre-defined model. To achieve this, it is
necessary to consider knowledge as a social problem, a distortion created artificially so that
there is cohesion between individuals. In an analysis of the construction of social vices based
on a historical construction, Nietzsche sees this distorted reason as a mechanism of the reality
itself, as it is the Will to Power. In these terms, reason cannot be rejected for being equivocal,
this would be using an artifice of the very reason that Nietzsche criticizes. The problem is not
that reason is an artificial creation, but the result of a dysfunctional arrangement that makes
human beings weaken as they seek a common truth for social cohesion. The individual finds
himself inserted in this problem and will be a response to this dilemma insofar as he affirms
his individuality to the detriment of an artificial and weakening social truth. This individuality
is an achievement of the individual who has managed to assert himself, even in a society that
seeks to conform him to a norm.

Keywords: Knowledge; Authenticity; Reality.



Sumario

INTRODUGAQ ----mmmmmm oo 9
CAPITULO I - O PROBLEMA DO CONHECIMENTO

1.1 Teoria do conhecimento em Nietzsche -------------=------------ 13
1.2 A construcéo social do conhecimento -------------=-=--=-nmnmouux 26
1.3 Teoria dos afetos ------------------------ m-mmmmmmemmeeeee 55

CAPITULO Il - A CONSTRUCAO DA VIDA AUTENTICA

2.1 A individualidade e 0s novos valores -----------=---=--z-m-uomex 74
2.2 Sobre a soliddo e a criagdo --------------------- 84
2.3 Sobre a formacao da individuo auténtico ------------=--=--=----- 94
CONCLUSAQ -----nmmmmmmmmmmm e 107

BIBLIOGRAFIA ---rmmeemmeenmee S — 109



Introducéo

Muitas vezes quando se pesquisa acerca do pensamento de Nietzsche, se ignora como o
problema do conhecimento ¢ central para a compreensao de sua filosofia como um todo.
Conceitos centrais do seu pensamento como homem superior, Vontade de Poder, transvaloragao
dos valores, moral de rebanho, soliddo, entre tantos outros, estdo intimamente ligados com a
critica que Nietzsche faz ao conhecimento desde a primeira fase do seu pensamento até o final
de sua producao intelectual.

Como a pesquisa visa uma abordagem holistica do pensamento de Nietzsche, ela contém
textos de todas as fases do pensamento do autor de Zaratustra. Contudo, todos os textos
selecionados da primeira e segunda fases foram escolhidos tendo em vista que eles em
especifico foram a parte do pensamento de Nietzsche que ndo mudou na ultima fase do seu
pensamento.

E preciso ter em conta que o trabalho visa comegar do mais preliminar da filosofia de
Nietzsche até chegar ao termo de sua proposta. Por isso, termos como “‘sujeito” e “objeto”
aparecem especialmente no inicio da pesquisa. Reconhece-se que sdo termos criticados por
Nietzche, porém eles sdo termos que, com o devido cuidado e reconhecendo as suas
dificuldades, facilitam a compreensdo, cujas devidas consideracdes de Nietzsche serdo vistas
na progressao da pesquisa.

Por fim, termos como ‘““‘superior”, “aristocratico” e “elevado” ndo sdo distinguidos na
pesquisa. Nietzsche ¢ um filésofo que muitas vezes ndo ¢ restrito em seus termos, usando muitas
vezes palavras diferentes genericamente para expressar uma mesma ideia. Por isso, mesmo
reconhecendo que a atividade de tentar distinguir termos seja de grande importancia na pesquisa
sobre o pensamento de Nietzche, manteremos a caracteristica do autor de Zaratustra de usar
sindnimos para expressar a mesma ideia: o ser humano que se destaca dos demais e logra em
exercer a sua forga.

Sobre o problema do conhecimento, ele ¢ central para que se compreenda uma
perspectiva crucial para a compreensao do individuo: a sua soliddao. O ser humano quando tenta
desenvolver a inteleccdo da experiéncia que o afetou, busca conceitud-la por meio da
comparac¢do de experiéncias semelhantes, onde se abstrai de suas diferengas a fim de associa-
las a uma ideia comum, formando um conceito que posteriormente recebe um signo para que
ele seja compreendido por diferentes humanos. Se o ser humano s6 consegue se comunicar por

meio de uma distor¢do arbitraria de sua experiéncia, isso significa que toda experiéncia social



10

¢ necessariamente iluséria, onde o sujeito jamais conseguird compartilhar a sua experiéncia
particular com alguém. O ser humano, nessa perspectiva, estd condicionado a estar s6 com as
suas experiéncias, ainda que esteja envolto de outras pessoas ao seu redor.

Nesse cenario, o sujeito corre um risco: o de se aproximar do outro na medida em que
perde a sua autenticidade. Nessa tensdo, a no¢ao de verdade passa a ser vista como o produto
dos meios equivocos da razdo a fim de que haja vida social, fazendo com que a nog¢ao de verdade
seja o oposto do individuo que desenvolve a sua autenticidade.

Nesses termos, a elevagao do ser humano nao esta na unido, mas na autenticidade da
solidao de cada individuo restrito em sua propria experiéncia. Entretanto, esse individuo
encontra-se isolado na perspectiva de sua experiéncia, enquanto fisicamente encontra-se
acompanhado de outros sujeitos, o que paradoxalmente faz com que a soliddo do ser humano
dependa de outros elementos que o afetam e que se tornam ferramentas para a construcao da
sua individualidade. Em outras palavras, a afetacao particular, por ser afeto, implica que exista
um outro elemento para que haja afetacdo. A sua verdade relaciona-se, mas ndo necessariamente
limita-se, a construcao social de verdade. Portanto, para que se compreenda o individuo em sua
solidao, ¢ preciso que se compreenda o ambiente que o cerca e que possibilita a condigdo para
que ele seja auténtico.

Em uma analise do desenvolvimento da nocdo de verdade, Nietzsche percebe que a
historia da filosofia foi protagonizada por filésofos que tinham um mesmo tipo de corpo, € que
suas filosofias, apesar de ndo expressarem uma realidade vigorosa de Vontade de Poder, servem
como sintoma de malogrados que buscaram algum meio de exercer a sua forca. Dessa
perspectiva, percebe-se que a verdade ndo foi um fim, mas um meio que os seres humanos
utilizaram para adquirir poder, utilizando-se ao longo da historia de diferentes conceitos para
atingir o seu intento, com as geragdes posteriores incorporando conceitos antigos e
desenvolvendo o seu meio de exercicio de dominio.

Nessas condi¢des, percebe-se que os diminutos conceitos do entendimento sdo uma
criacdo erronea do ser humano: a consciéncia, o instante da consciéncia ser o inicio do
fendmeno, bem como as proprias antinomias que permitem que a experiéncia seja
compreendida como intui¢do ou conceituacdo. Aqui percebe-se que, mais do que a verdade que
a sociedade professa estar equivocada, qualquer nocdo de verdade com as suas condi¢des
basilares de compreensao ja sdo falseamentos.

A partir disso levanta-se a questdo de como Nietzsche pretende que a afirmacao de que
a nocdo de verdade ser equivoca seja verdadeira. A superagdo desse impasse ocorre pela

seguinte perspectiva que o ser humano pode adotar: ele € um corpo que afeta e ¢ afetado. A



11

compreensdo dessa dindmica de afetacdo e o estimulo que ela gera leva a conclusdo de que a
vida ndo ¢ regida por leis racionais, mas por vontades na dinadmica desses afetos, e essas
vontades sao vontades de poder.

Porém, a vida compreendida como verdade ndo ¢ um contraste total a vida como
Vontade de Poder. Em “O canto da danca” em Assim falou Zaratustra, Zaratustra ama a
sabedoria na medida em que ela o lembra da vida por sua condi¢do de ser errdnea. Isso porque
a nocao de verdade ser erronea nao pode ser um impeditivo para que ela se associe a vida de
alguma forma. Do contrério, significaria que o erro da noc¢do de verdade ¢ critério para
desassocia-lo a dinamica da vida, tendo a no¢do de erro ¢ de verdade como condigdo de
avalia¢do, o que seria um equivoco. Antes, a no¢do de verdade ser erronea ¢ o que a faz se
assemelhar a realidade, que ndo ¢ racional. A rejei¢do ao ideal de verdade ndo estd em seu
equivoco, mas na sua condicao de potencialmente configurar estruturas sociais que prejudicam
o ser humano de expandir a sua Vontade de Poder.

E nesse arranjo social niilista, que impede o ser humano de exercer a sua potencialidade,
que se encontra o individuo na modernidade. Ele esta inserido em um contexto social complexo,
0 qual, em busca de ordem e coesdo, faz com que os individuos se limitem a uma norma
estabelecida, sendo necessario a formacao de um novo tipo de sujeitos que superem as normas
sociais. Esses individuos serdo também novos filésofos que exercerdo a sua individualidade e
potencialidade mesmo em um meio social estruturado para punir aqueles que fogem da norma.
Porém, essa superacdo ndo pode ser apenas a criagdo de uma nova erudi¢do, mas deve estar
alicercada no proprio viver de cada filosofo.

Se o que alguém entende como verdade € o sintoma da condi¢ao de vida do seu autor,
entdo um novo tipo de individuo ou filésofo implica um novo tipo de conhecimento ou filosofia.
Como a vivéncia de cada individuo ¢ Unica, entdo o surgimento do sujeito auténtico significa
mais do que uma nova compreensdo, mas a criagdo de novas compreensdes que correspondam
a autenticidade de cada sujeito criador. A humanidade que logrou em exercer-se na dinamica da
vida, entdo, ndo encontrard a sua realizagdo na unido, como propde a vida social, mas na
multiplicidade de sujeitos que lograram em exercer a sua autenticidade.

O individuo auténtico, portanto, ndo buscard unir-se, mas agir para que a sua
autenticidade seja explorada por si. Essa autenticidade significa que o individuo preferird a si,
a sua verdade e a sua “‘lei”” a despeito da verdade, da lei e do senso de comunidade que o meio
social tenta impor a ele. H4 uma tensdo entre a verdade de cada individuo e a verdade social, e

o individuo auténtico s6 surgird com a vitoria de sua autenticidade sobre o preceito social.

Essa superacdo das normas sociais encontra-se na subjetividade de cada individuo



12

que, sabendo superar 0s equivocos da razdo, abraga o carater equivoco da vida ao longo de
uma formacéo intelectual. Jornada que ndo pode ser confundida com o desenvolvimento

académico, mas com o viver diario de cada sujeito em busca da realizacéo de si.



13

CAPITULO I - O PROBLEMA DO CONHECIMENTO.

1.1 Teoria do conhecimento em Nietzsche.

Inicialmente, o pensamento de Nietzsche distingue a nossa cognicdo em duas: a
intuitiva, e a racional. A intuicdo é o contato inicial entre o sujeito e o objeto. Posteriormente
veremos que as nocdes de sujeito e objeto sdo criticadas por Nietzsche. Porém, apesar do
carater negativo que essa relacdo tem no pensamento nietzschiano, ela é til para fins de
comunicagédo, pois ndo deixa de ser a forma que compreendemos a realidade e nos
comunicamos.

No contato inicial entre esses elementos, da-se os primeiros passos da inteleccédo
senciente, que se encontra no ‘‘mundo intuitivo das primeiras impressdes’’.} O raciocinio é
a conceituacdo daquilo que se apresenta ao sujeito. A conceituacdo desenvolve-se em
encontros parecidos do sujeito com objetos semelhantes, encontros esses que 0s objetos sdo
comparados e tém suas semelhancas identificadas, transformando essa identidade em
conceito. Essa € a atividade do pensar, que tem como ‘‘pressuposi¢do um “equiparar”, ou,
antes, um “tornar igual™’ 02

O ato de conceituar da-se, entdo, no ato de unir dois objetos distintos em uma mesma
categoria. Entretanto, os objetos conceituados em uma mesma categoria precisam ter
diferencas, ou a distincdo que possibilita que eles ndo sejam uma unidade, mas uma
pluralidade, ndo seria possivel. Ou seja, 0 sujeito apenas percebe que dois objetos ndo sédo
uma unidade por identificar diferencas entre eles, a0 mesmo tempo em que 0s agrupa por
perceber as suas semelhancas, apesar das suas diferencas.

Essa identificacdo das semelhancas, por ndo ser um objeto em si, mas uma parte de
um objeto, e que, portanto, ndo possui uma existéncia distinta na realidade, tem a sua
representacdo distinta na mente através de um significado, e o meio que transporta o
significado conceituado da mente para a realidade é o simbolo, cujo exercicio mais comum
é a palavra. Esse conceito tornado palavra, por ndo ter existéncia externa distinta além do
simbolo, mas ser uma representacdo de algo existente, é ‘algo ndo passivel de intuigao’’3.
Um exemplo de simbolo é o conceito de cor: ela é distinguida em um objeto mentalmente,

mas ndo € vista distintamente na realidade. Se ela ndo é distinta na realidade, significa que

1 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 38.
2 Vontade de Poder, 501.
3 Vontade de Poder, 506.



14

ela ndo tem contetdo intuitivo distintivo e independente, sendo percebida entdo por meio de
uma abstracdo da mente.No caso da cor, a abstracdo ganha posteriormente representacéo
intuitiva distinta na realidade externa com o simbolo cor.

A abstracdo possui, entdo, um papel central na cognicdo humana. Apesar dela criar
elementos ndo apreendidos na intuicdo, ela elabora o intuido para fins de intelecgdo. Por isso
Nietzsche diz que ‘‘todo o aparelho do conhecimento € um aparelho de abstracdo e
simplificacdo — ndo voltado para o conhecimento, mas sim para o apoderar-se das coisas’’.*
A partir dos conceitos produzidos através das abstragdes, o ser humano pdde elaborar de
maneira cada vez mais sofisticada as suas inteleccOes, abstraindo e conceituando cada vez

mais as suas intui¢@es, chegando a criar simbolos de simbolos, géneros e ciéncias desses:

“Género” s6 exprime o fato de que uma quantidade de seres semelhantes
surge ao mesmo tempo € que o compasso do continuo medrar ¢ modificar-
se torna-se mais moroso: de modo que as pequenas progressdes e
acréscimos, que de fato ocorram, ndo sdo mais levados em consideragdo. °

A elaboracdo e sofisticacdo do conceito é uma atividade demasiadamente complexa
para que um sujeito o faca, sendo preciso a participacdo de outros sujeitos para 0
desenvolvimento da razdo. Para esse labor comum, é preciso que haja uma identificagcdo
daquilo que esta sendo elaborado entre os diferentes sujeitos. Como 0s conceitos ndo tém
representacdo na realidade, mas somente aquilo que é conceituado, entdo precisa haver no
simbolo algo que conecte diferentes sujeitos para que eles identifiquem um mesmo conceito.
Esse fundamento ¢ ‘‘o poucochinho de emogao que surge com a “palavra”, portanto no intuir
de imagens semelhantes, para as quais existe uma palavra — essas fracas emogdes sdo 0
comum’”.®

Os simbolos tém o seu fundamento no estimulo criado a partir do contato com uma
intuicdo e outro simbolo. A elaboragdo simbdlica tem como fundamento, ndo s6 na sua
criacdo, mas em todas as suas manifestacdes, a intuicdo. Por sua vez, ndo existem simbolos
sem a constante presenca da intuicao.

Quando pensamos a cogni¢do como intui¢ao e conceituagdo separadamente, por mais
que seja util para fins de entendimento, submetemos o intelecto as agdes da conceituacao.
Em uma inteleccdo mais precisa, percebemos que nossas intuicdes e conceituagdes diarias

estdo interligadas. Aquilo que percebemos intuitivamente no contato direto com o objeto é

4 Vontade de Poder, 503.
> Vontade de Poder, 521.
6 Vontade de Poder, 506.



15

influenciado pelas nossas conceituagdes prévias, e nossas conceituagdes e simbolos sofrem
a influéncia da intuicéo.

Isso significa que, no desenvolvimento da razdo, o sujeito se afasta de uma
experiéncia intuitiva genuina. Como diz Nietzsche: no ‘‘nosso pensar, o essencial ¢ o
organizar do material novo em antigos esquemas’’.” Na progressdo do enfraquecimento da
intuicdo, a cognicdo é cada vez mais unitaria e afastada do contato da realidade, onde cria-se
um mundo inteligido por uma quantidade maior de pessoas sem um forte contato intuitivo do
mundo. Por isso Nietzsche tem ‘‘profunda aversdo a descansar de uma vez por todas em
qualquer consideragdo de conjunto sobre o mundo’’.®

Esse apelo de Nietzsche a valorizagdo da cognicgdo intuitiva a fim de que a experiéncia
néo seja reduzida a conceitos que a unificam demasiadamente a outras experiéncias, significa
uma valorizacdo da unicidade de cada experiéncia, e um mundo com diversas dessas
experiéncias possui uma riqueza maior do que o limitado nimero de conceitos que criamos.
Essa atitude possibilita que o sujeito apreenda as experiéncias cuja razdo nao logrou em
identificar com outras experiéncias, experiéncias essas compreendidas como néo
conceituadas.’

O que Nietzsche critica a respeito da conceituacdo nao € a sua existéncia, mas o
enfraquecimento da intuicdo por meio dela. O desenvolvimento da razdo sofistica oS
conceitos e o0s seus simbolos de tal forma que ha uma dependéncia diminuta da intuicdo. O
resultado € a construcdo de um entendimento excessivamente separado da realidade. O que
se pode afirmar como a realidade de um objeto é a apreensao direta que eu tenho dele, a sua
intuicdo, que é Gnica e, em uma perspectiva aguda, incomunicavel, por ser Unica, e, portanto,
inidentificavel.

Quando uma experiéncia é identificada com outra, as suas particularidades mais sutis
sdo ignoradas, possibilitando a sua conceituag¢@o. O conceito ‘‘surge pela igualacdo do ndo-
igual’’.2° Por isso, ndo esta baseada em uma igualdade real, mas aparente: ‘“a inobservancia
do individual e efetivo nos fornece o conceito, bem como a forma, ao passo que a natureza
desconhece quaisquer formas e conceitos, e, portanto, também quaisquer géneros, mas tao
somente um ‘‘x’” que nos ¢ inacessivel e indefinivel>*.1!

Porém, a identificacdo do néo idéntico surge por uma percepcao pouco agucada. A

7 Vontade de Poder, 499.
8 Vontade de Poder, 470.
9 Vontade de Poder, 508.
10 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 35.
11 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 36.



16

razdo elabora o seu entendimento a partir do testemunho erroneo da percepcao, por isso ‘o
juizo ndo cria o fato de que pareca existir um caso idéntico. Antes, ele acredita perceber um
tal caso; trabalha sob a pressuposicdo de que existem, em geral, casos idénticos’’.*2

Sobre esses equivocos, ergue-se diversos raciocinios distantes das intuicdes. Apesar
do seu carater errdneo, essas inteleccGes sdo Uteis para a vida em sociedade. Com eles
desenvolvemos tecnologias, a matematica e a comunicagdo. Porém, o individuo que se agarra
as cognicdes com pouco conteudo intuitivo, se afasta da realidade, ndo conseguindo
aproveitar experiéncias mais auténticas dela. O sujeito que consegue inteligir experiéncias
intuitivas a0 mesmo tempo que se utiliza dos proveitos de uma conceituacdo elaborada é o

que Nietzsche chama de ‘‘intelecto tornado livre’’, que utiliza os conceitos como:

um cadafalso e um brinquedo para seus mais audaciosos artificios: e quando
ele o estracalha, embaralha e ironicamente o reagrupa, emparelhando o que
ha de mais diverso e separando o que ha de mais préximo, ele entdo revela
que ndo necessita daqueles expedientes da indigéncia e que agora ndo é
conduzido por conceitos, mas por intuigoes.

O individuo intuitivo em Nietzsche é mais feliz que o racional, pois aquele retira das
suas intuigdes ‘‘um desabrochar ¢ uma redengdo transbordantes’’, sabendo aproveitar o
momento e experienciar a novidade de cada novo encontro com o objeto. Porém, assim como
alegra-se em demasia, em demasia sofre. Ele ndo sabe *‘tirar licdo da experiéncia e por isso
cai sempre novamente na mesma vala em que caira antes [...] grita sem obter qualquer
consolacdo’’.** H4 inconveniéncias na vida intuitiva entendida por Nietzsche, que sio
solucionadas através da racionalizacdo. E ela que permite identificar momentos semelhantes
a fim de que o individuo possa se situar. Porém, Nietzsche na primeira fase do seu
pensamento, enfatiza e valoriza mais 0s apanagios da intuicdo, mesmo reconhecendo a
proficuidade da razdo.

Na “sobrelevacao” do sujeito intuitivo, ‘“uma civilizacdo pode surgir sob auspicios
mais favoraveis e a dominacdo da arte sobre a vida pode ai se estabelecer’’.}* Esse predominio
da-se quando o intuitivo aplica ‘‘golpes com mais forga ¢ eficacia do que seu adversario’’,
que € o individuo racional. Nietzsche em sua juventude buscava uma renovacao da sociedade
atraves da arte, que aconteceria quando 0s meios intuitivos sobrepujassem os conceituais.

Porém, a razéo prevaleceu sobre a intui¢do no foro social. Apesar das vantagens da

12 Vontade de Poder, 532.
13 Ibidem.
14 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 48.



17

vida intuitiva, a populacédo preferiu a razdo. Isso sucedeu-se devido as oportunidades que a
conceituacdo oferece: organizagao social e econdémica, desenvolvimento cientifico etc. Essas
engrenagens para um desenvolvimento social também dispdem de um outro recurso préprio
da conceituacdo: a comunicacdo. Quando individuos se comunicam, transmitem mais
conceitos do que intuigdes, porque a impressdo € ‘‘individual e desprovida de seu

correlato’’.®> A intui¢do ndo possui mecanismos que levam a:

Terra dos esquemas fantasmagoricos, das abstragdes: a palavra ndo ¢ feita
para elas, sendo que o homem emudece quando as vé€, ou, entdo, fala por
meio de metaforas nitidamente proibidas e combinagdes conceituais
inauditas, para ao menos corresponder criativamente, mediante o
desmantelamento e a ridiculariza¢do das antigas limitagdes conceituais, a
poderosa intuicdo atual. '®

Porém, devido a intuicdo possuir caracteristicas racionais, a percepc¢ao do sujeito,
quando em contato com o objeto, é uma metéafora intuitiva. E importante ter em mente a
expressao ‘‘metafora’’ para referir-se a cognicdo intuitiva. O que intuimos ser uma metafora
intuitiva significa que o conhecimento proporcionado pela intui¢cdo ndo é um entendimento
cabal e imediato do objeto, mas uma representagdo daquilo que afetou o sujeito com base em

condicOes prévias ao préprio estimulo. Como Nietzsche diz:

A mesma forga equalizadora e ordenadora, que domina no idioplasma,
domina também na incorpora¢do do mundo exterior: nossas percepgoes
sensiveis sdo ja o resultado dessa assemelhagdo, dessa equalizagdo em

relacdo a todo passado em nos; elas ndo se seguem imediatamente a

“impressio”. '’

A metéfora da intuicdo, porém, possui as caracteristicas proprias da intuicdo: ‘¢
particular e sem igual, escapando sempre portanto a qualquer classificagdo’’, enquanto as
metaforas da conceituagdo apresentam ‘‘a estrita regularidade de um columbério romano’’.
Ambas, intuicdo e razdo, sdo metaforas que ndo correspondem a realidade. Sua diferenca esta
na sua forma metaférica, onde a metafora da intuicdo representa a particularidade do
fendmeno, enquanto a metafora da razdo articula e categoriza o fendmeno. Para André

Itaparica:

Nietzsche distingue dois tipos de representagdes: as representacdes
intuitivas, que sao formadas quando, a partir de um efeito no corpo, €

15 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 15.
16 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 49.
17 Vontade de Poder, 500.



18

atribuida uma causa exterior responsavel por esse efeito, e as abstratas, os
conceitos, generalizagdes linguisticas para efeito do conhecimento'®
Devido a caracteristica metaforica da intuicdo, Nietzsche ndo pode ser compreendido
como um “intuitivista”, o qual cré que por meio do sentimento, contiguo ao afeto da intuigéo,
o individuo apreende com precisdo uma verdade. Nietzsche diz: ‘‘os sentimentos ndo sao
nada de definitivo, nada de original; por tras dos sentimentos ha os juizos e as apreciagdes
que nos sdo transmitidos sob forma de sentimentos (predilecdes, antipatias)’’.!® Ou seja,
como as nossas cognicdes intuitivas relacionam-se com a razdo, nossa impressao é ‘““‘neta
de um juizo’’ que, longe de ser pessoal, € herdeira dos signos de outras pessoas’’?°, que foram
transmitidas ao individuo a partir da infancia e ao longo de toda a sua vida. Esses signos e
juizos prévios condicionam o entendimento, e ndo ter em vista que o contato com o real sofre
as influéncias de juizos que ndo correspondem ao real torna favoravel o surgimento da
superestimacdo da conceituagdo, onde os raciocinios sdo entendidos como correspondendo a
realidade. E essa superestimacdo de metafora da razio que o Nietzsche adverte e enxerga
como uma cognicao negativa. Apesar das inconveniéncias das metaforas intuitivas, elas sao
mais proximas da realidade do que a conceituacdo, devido a sua aproximacao da afetacéo e
percepcao primaria.

Vimos que as metaforas ndo sdo criadas separadamente. Quando as distinguimos,
fazemos por um processo de elaboracdo racional. As diferencas entre as duas cogni¢coes sdo
percebidas pelo destaque que uma tem sobre a outra em momentos distintos, e a partir desses
fendmenos abstraimos e conceituamos cada uma das metaforas e tornamos inteligivel o
aspecto de cada uma delas. E caracteristico da intelec¢do que ambas coexistam. E desejavel
gue ambas coexistam.Sem a conceituacdo, entretanto, o ser humano seria um sujeito organico
movido por seus estimulos, sem perceber-se como sujeito.?! A conceituagio portanto é ‘o
sentido para o real’’, que ¢ ‘‘0 meio para receber o poder nas maos, para formar as coisas
segundo a nossa preferéncia’’.?2 Porém, o ser humano ndo se contenta com a conceituagio,
sente a necessidade de ‘‘um novo dominio e um outro canal para a sua atividade, e 0s
encontra no mito e de maneira geral na arte’’. Ambos os sentimentos andam juntos, a
construcao dos conceitos e a destruicdo deles por meio do carater unico da intuicéo.

Essas sdo acdes conscientes e espontaneas do ser humano, portanto, atividades que

18 Ttaparica, André. Idealismo e Realismo na Filosofia de Nietzsche.
19 Aurora, 35.

20 Ibidem.

2 Ibidem.

22 Vontade de Poder, 495.



19

déo prazer a ele. Como Nietzsche diz: “‘o prazer no formar e no transformar — um prazer
originario!”’.23 A expressdo desse duplo prazer encontra-se na obra artistica. Ela é a expressio
da pessoa intuitiva, que para expressa-la precisa dos recursos da conceituacdo, uma
cooperacao que nao se da sem o continuo embaralho dos ‘‘conceitos ao estabelecer novas
transposi¢des, novas metaforas e novas metonimias’’. Isso acontece devido ao anseio de
manifestar o mundo tal como o sente: ‘‘diverso, irregular, vao, incoerente, uma forma sempre
nova e cheia de encanto, semelhante a do mundo onirico’” com 0s recursos frios, coerentes e

<

regulares da conceituagdo. Por isso ‘‘resulta que aqui domina uma pulsdo que ¢ capaz de

ambos os meios: primeiro da falsificagdo e depois da consecucio de um ponto de vista’’.%

Insta salientar que o ‘“‘mundo onirico”’ citado ndo é uma outra realidade humana, mas
a sensac¢do do homem ‘‘quando a arte despedagou esta trama de conceitos’’. A arte prefere o
engano, mas ndo o engano do decadente que nega a vida “pois ‘a aparéncia’ significa, nesse
caso, novamente a realidade, mas numa selecdo, correcdo, reforgo... O artista tragico ndo €
um pessimista — ele diz justamente Sim a tudo questionavel e mesmo terrivel, ele é
dionisiaco’’.%®

Importante ter em mente a valorizacdo de Nietzsche referente a racionalizacdo e a
intuicdo. Apesar de suas criticas a razdo, Nietzsche ndo é um irracionalista. Do contrario, a
linguagem, que € um instrumento da raz&o, ndo seria um meio para expressar a sua filosofia.
A razdo ndo pode ser superada, por ser parte da prépria estrutura intelectual humana, poque
“‘0 intelecto ndo pode, ele mesmo, criticar-Se, justamente porque ndo pode ser comparado
com intelectos diferentemente constituidos e porque sua capacidade de conhecer viria a luz
somente em face da ‘verdadeira realidade’’’.?® Ou seja, ndo podemos usar a razdo para
superar a razdo, porque isso exigiria algo que fosse além da razdo, uma pressuposicao que ha
uma coisa em si independente da nossa razao e nao acessivel a ela. Além de ndo conseguir
superar arazdo, uma razdo compreendida como um processo separado de qualquer intuicdo
ou perspectiva nao corresponde a realidade. Todo o conhecimento é relacional entre sujeito
e objeto.

O individuo em contato com o objeto, percebe ndo o objeto, mas aquilo do objeto que

o afetou e da maneira que o afetou. Por isso, pensar ‘‘tal como os tedricos do conhecimento

supdem, ndo acontece absolutamente: é uma ficcdo arbitraria, alcancada pelo destaque de um

23 Tbidem.

24 Vontade de Poder, 512.

25 Creptisculo dos Idolos: A “Razdo” na Filosofia, § 6.
26 Vontade de Poder, 473.



20

elemento do processo e a subtracdo de todos 0s restantes’’?’. Dessa maneira imprecisa de
cognicédo, a vida humana € desenvolvida e vivida, ela € indispensavel a vida, mas ela ser
indispensavel ndo significa que ela ndo seja falsa.?® Como ndo podemos superar a razio, o
que Nietzsche propde é que ndo haja uma superestimacao da razdo, nem subestimacdo da
intuicdo, tendo uma dosagem adequada de cada uma.

No que diz respeito ao critério de valorizacdo da intuicdo por ser o contato inicial
com o objeto, Nietzsche aproxima-se, em certo aspecto, do realismo. Ha algo real com o qual
nos deparamos e nos afeta de certa forma e podemos ter interpretacdes em graus mais
errdneos do que outras. Porém, distante da postura de um realismo ingénuo, Nietzsche adota
em certa medida um realismo perspectivo no inicio do seu pensamento. A respeito do
debate entre realismo e idealismo, podemos assumir duas perspectivas: a ontoldgica e
a epistemoldgica. Como ressalta André Itaparica, no plano ontologico a questdo é saber se
existem objetos que sejam independentes das nossas representacfes, enquanto no plano
epistemoldgico a questdo é saber se € possivel conhecer esses objetos que séo
independentes da nossa cognicdo. Nisso, podemos conceber que uma filosofia possa ser

realista em uma perspectiva, mas idealista em outra.?®

André Itaparica defende que Nietzsche muda o seu posicionamento ao longo da sua
trajetdria intelectual, o que culmina no esforco de Nietzsche na fase final de sua filosofia em

superar a oposicdo entre idealismo e realismo, que em CrepUsculo dos Idolos procura:

Abolir ndo apenas o mundo verdadeiro, mas também o aparente. Assim, a
critica que Nietzsche elabora no tltimo periodo de sua filosofia ndo procura
simplesmente negar a no¢do de coisa em si, mas fundamentalmente a

propria nogio de fendmeno como seu correlato.®
Essa tentativa de superacdo de Nietzsche entre idealismo e realismo s6 é possivel
em uma severa critica das antinomias, condicdo fundamental para o raciocinio. Na no¢édo de
igualdade, por exemplo, necesséria para a conceituacéo, o igual é visto como o ndo- diferente
e o diferente como o ndo-igual, sendo as duas noc¢des tanto opostas como necessarias para a
conceituacao de ambas. Ou seja, para conceber uma condicao, é preciso que se conceba o seu
contrario. A cognicdo humana funciona com oposi¢des entre bem e mal; belo e ndo belo;

realismo e idealismo; livre-arbitrio e determinismo. Nietzsche enxerga que continuara no

27 Vontade de Poder, 477.
28 Vontade de Poder, 483.

2 Ttaparica, André. Idealismo e Realismo na Filosofia de Nietzsche.
% Tbidem.



21

campo dos vicios da razdo se preferir uma oposicdo em detrimento de outra. Em vez de
escolher alguma das proposicoes das antinomias, Nietzsche tenta superé-las, ir para além do
bem e do mal, racionalismo e idealismo ou qualquer outra antinomia.

As antinomias ocorrem devido a conceituacdo de um conjunto de fendmenos
complexos que séo organizados em oposi¢do a outro complexo conceituado. Como as
conceituacBes sao abstracBes que ndo correspondem a realidade, as conceituagdes
antinémicas, além de ndo representarem a realidade do fendmeno conceituado, ndo séo

oposicoes reais. Em um fragmento postumo, Nietzsche alega:

todas essas s30 oposigdes que nao existem em si e pelas quais, de fato, sdo
expressas somente diferengas de graus, que aparecem, em uma certa escala
optica, como oposi¢des. Nao hé oposi¢des: somente a partir da 16gica temos
o conceito de oposi¢des — e as transferimos, falsamente, as coisas.®

Como vimos, toda experiéncia é Unica e corresponde apenas a si, ndo podendo ser
relacionada ou oposta a outro fendmeno. Mesmo dois sujeitos que experienciam 0 mesmo
objeto tém intuicBes diferentes sobre ele. Também se um mesmo sujeito tiver duas
experiéncias com um mesmo objeto, o fenbmeno seré diferente. A diferenca ndo esta na
capacidade feliz ou ndo da experiéncia lograr em ser bem-conceituada, mas pelas
experiéncias serem encaradas de uma perspectiva diferente.

Se ndo é valida a maneira de reduzir diferentes experiéncias em um conceito que sera
0 gabarito da validade da descricdo do que foi experienciado, sem esse conceito validador e
negador, s6 pode haver o ‘‘encanto das maneiras de pensar opostas’.>> Encanto porque €
impossivel que uma observacdo nao seja perspectiva, porque mesmo na auto-observacdo
acontece um *‘fenomenalismo’’, * um encontro do sujeito consigo, que n&o se da sem que
haja uma perspectiva desse encontro. O ser humano ¢, portanto, um ser “perspectivador”, nao

“‘podemos verificar nenhum fato ‘em si’: talvez seja um absurdo querer uma tal coisa’’.3

Uma consciéncia pura, que ndo seja perspectiva, ¢ impossivel, pois ‘‘entre dois
pensamentos entram em jogo todos os afetos possiveis: mas 0s movimentos sdo muito
rapidos, por isso os desconhecemos, os negamos’’.% Ou seja, no contato imediato com o
objeto estamos sempre em uma condic¢&o que influenciard a maneira que interpretamos como

0 objeto nos afetou. Quando o sujeito se percebe condicionado por seu estado, essa percepgao

31 Vontade de Poder, 552.
32 Tbidem.

33 Vontade de Poder, 475.
34 Vontade de Poder, 481.
3 Vontade de Poder, 477.



22

ja é um pensamento conceitual, sendo o ‘‘eu consciente’” uma unidade que a razdo da para
os diferentes afetos que a razio percebe.®

Tudo de singular que entra em sua consciéncia, inclusive a sua autopercepcao, é
apenas uma ‘‘aparéncia de unidade’’,*” que sofreu a ordenacio da razdo. Porém, apesar de
erronea, essa aparéncia precisa ser preservada, precisa ser algo grosseiro porque ‘‘se
interpretar falsamente poderia ser Util para a sua atividade’’, e por isso ‘‘rechagamos o
testemunho dos sentidos incrementados em sua acuidade’’3. Por isso Nietzsche afirma que
0 ser humano ndo busca uma verdade exata, mas uma verdade aproximada que permita
ordenar o mundo a sua volta. Com isso ‘‘ganhamos uma apreciacdo também para o néo-
saber, para o0 ver em ponto grande e grosseiramente, para o simplificar e falsificar, para o

55 39

perspectivo’’.

Porém, as pessoas fogem da realidade do perspectivismo:

Se tornamos claro para alguém que, a rigor, ele ndo pode jamais falar da
verdade, mas somente da probabilidade e seus graus, habitualmente
descobrimos, pela franca alegria daquele que esclarecemos, o quanto as
pessoas preferem a incerteza do horizonte intelectual e como, no fundo da
alma, odeiam a verdade por sua indeterminacio. “°

A verdade passa a ser paradoxal: o que individuo comum pensa ser a verdade
alcancada por meios légicos ndo € coerente com a realidade. E a verdade coerente com a
realidade € que a realidade é equivoca, que o que construimos como coerente das nossas
experiéncias sdo abstracfes e conceituacdes arbitrarias. O sujeito espanta-se por ver mentira
na verdade, entdo procura ver verdade na mentira, porque ‘‘logo que, no novo, algo de antigo
nos é apontado, ficamos tranquilizados. O pretenso instinto de causalidade é apenas um temor
diante do inabitual e a tentativa de descobrir nele algo conhecido — uma procura ndo por
causas, mas pelo conhecido”’.*!

Diante do desejo de orientar-se em detrimento da verdade, o individuo torna-se um
defensor dessa verdade que ele criou e estrutura cada vez mais 0s seus conceitos, ndo para

alcancar a realidade, mas para sobreviver:
Também pode acontecer que existam fanaticos da consciéncia, puritanos

que preferem morrer sobre uma va ilusdo e ndo sobre uma incerta realidade.
Mas isto ndo so6 € niilismo, mas também sintoma de uma alma que se sente

36 Vontade de Poder, 485.

37 Vontade de Poder, 489.

38 Vontade de Poder, 492.

3 Tbidem.

40 Humano Demasiado Humano 11, 7.
41 Vontade de Poder, 551.



23

desesperada e fatigada até a morte, por muito valorosa que possam parecer
as atitudes de semelhante virtude.*?

Os equivocos da razdo ocorrem entdo pela propria estrutura cognitiva do ser humano
e por seu desejo em viver em um mundo cada vez mais estruturado para o seu controle. No
desenvolvimento da sociedade, o ser humano em busca de dominio, além de unificar a
experiéncia, precisa elaborar a nogdo de uma alma igual que percebe 0os mesmos
fendmenos.*® Os individuos que ao longo do processo de construcio de verdade logram,
ndo apenas em dominar ideias que o ajudem a orientar-se, mas em dominar outros
individuos, transformam o contetdo conceituado em lei. Por isso, os poderosos sdo ‘‘os

maiores artifices de abstraces, aqueles que criaram as categorias.”***

Verdade em Nietzsche é pensado, além de termos cognitivos, em condi¢bes
socioldgicas. E natural do individuo ter necessidades e desejos que s3o supridos por meio
da cooperagdo entre pares. Além da necessidade, Nietzsche diz que os individuos se
relacionam por ‘‘tédio”’. Essa necessidade e desejo de convivéncia social pressupdem que
haja alguma ordenacdo para que os individuos vivam em paz em alguma medida. Essa
ordenacdo em vista da paz determina um termo comum que todos sigam para que haja
regularidade social, dai ‘‘a legislacdo da linguagem fornece também as primeiras leis
da verdade: pois aparece, aqui pela primeira vez, o contraste entre verdade e mentira’’.*®
Verdade passara a ser aquilo que a sociedade estipulou para o seu ordenamento, e a
comunicacdo entre pares visard a manutencdo e a elaboracdo dos signos construidos

socialmente.

Para que haja comunicacéo, a experiéncia precisa ser simplificada e transformada em
um simbolo para que haja um termo em comum entre pares que se comunicam. Todo

3

fenomeno agora precisa, para fins de comunicacao, ser ‘‘sentido como preparado, como
‘novamente conhecivel’’”.*® Entdo tudo o que experienciamos precisa ser falseado para a
convivéncia; a relacdo entre pares pressupde que haja uma verdade inventada.

Verdade, entendida socialmente, € uma condicdo de vida que logrou em efetuar- se.
Com isso, ““a forca seria um critério, por exemplo, em relagéo a causalidade’’*’, e em outros

termos do conceito. A compreensdo de verdade ndo € a correspondéncia com o real, mas a

42 Além do Bem e do Mal, 10.

43 Vontade de Poder, 509.

44 Vontade de Poder, 513.

4 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 29.
46 Vontade de Poder, 569.

47 Vontade de Poder, 532.



24

sua imposicdo, a sua forga de adesdo entre diferentes individuos.

Na vida social, entdo, vemos variados tipos de engano e mentira. Aqueles que
acumulam e dominam as mentiras mais fortes em quantidades cada vez maiores sdo
recompensados. A busca pela verdade, ainda que em setores académicos e cientificos, é uma

busca por poder. Por isso:

O constante saracotear em torno da chama tnica da vaidade, o constitui a
tal ponto a regra e a lei que quase nada é mais incompreensivel do que como
pdde vir a luz entre os homens um legitimo e puro impulso a verdade. Eles
se acham profundamente imersos em ilusdes e imagens oniricas, seu olho
desliza apenas ao redor da superficie das coisas e vé€ "formas", sua sensagao
ndo leva a verdade em nenhum lugar, mas antes se satisfaz em receber
estimulos e tocar, por assim dizer, um teclado sobre o dorso das coisas.*®

Nesse momento de desenvolvimento social, o individuo intuitivo cada vez mais torna-
se raro. As primeiras impressdes do fendmeno sdo ignoradas, o individuo socializado ‘‘ndo
suporta mais ser levado pelas impressfes subitas e pelas intuicdes, mas generaliza em
primeiro lugar todas as impressdes em conceitos mais frios e mais exangues, a fim de atrelar-
se neles a conducdo da sua vida e do seu agir’’,* e elabora raciocinios de tal maneira
correspondentes a sua maneira tendenciosa de pensar e ao seu ordenamento social que
acredita que sejam verdades ldgicas irrefutaveis, por ndo ter éxito em enxergar-se para além
da sua condicdo. Por isso um raciocinio irrefutavel ndo significa que € verdadeiro, indica
apenas os limites que a razdo do individuo que a concebeu ndo consegue supera-la: “‘essa
tese revolta talvez os l6gicos, que estabelecem os seus limites como limites das coisas: mas
ha muito declarei guerra a esse otimismo dos l6gicos”’.>® Por isso, é preciso que haja uma
mudanca do individuo, da maneira de raciocinar e da sociedade para que alguém possa
encontrar um campo da cogni¢édo inexplorado e ignorado.

O que entendemos como verdade, entdo, ndo € o que descobrimos, mas o que
inventamos mediante nossas condi¢des sociais e cognitivas. A orientacdo para a verdade nao
é o conhecimento da realidade, mas o dominio sobre ela. Portanto, ndo ha um fim para a
pesquisa, mas uma continua construcdo de possibilidades e raciocinios para novas maneiras
de agdo, uma cognigdo que ¢ um ‘‘determinar ativo, ndo um tornar-se consciente de algo que

fosse ‘em si’ firme e determinado. Trata-se de uma palavra para a ‘vontade de poder’*’.%!

48 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 27 e 28.
4 Ibidem.

50 Vontade de Poder, 535.

5! Vontade de Poder, 532.



25

Essa condicéo cognitiva influenciada socialmente afetou a nossa percepcao de sentir
e pensar, por isso Nietzsche diz ‘o que pode ser pensado ha de ser, seguramente, uma
ficgdo”.52 Por isso, 0 encontro com a realidade estara para além do pensado, o que afeta o ser
humano, mas que ndo o faz pensar ou, sequer perceber. A verdadeira ‘‘razao’’ estara no corpo,
seus afetos e a reagdo sobre cada afeto fora de qualquer compreensao, porque ‘‘somente com
o pensar ha inverdade.’’. Entretanto, ndo podemos superar o pensar através das suas fungoes,
““ndo podemos ir por tras deles, pois ndo temos nada a ndo ser pensar e sentir’*.%3

Se o sentir for acompanhado de pensamento, o que foi percebido ¢ ‘‘pura e
simplesmente, a obra daquele que representa, que pensa, que quer, que inventa’.>* O ser
humano teve éxito em construir sociedades complexas e sofisticadas através de conceitos
erréneos e imprecisos, o que ¢ de se admirar para Nietzsche.>®

Esses equivocos sdo de exclusividade da razdo humana. O ser humano criou um
mundo conforme as suas condi¢Oes e projetou na realidade conceitos que ele criou. A
realidade é indiferente ao que foi criado a partir dela, mas o individuo acredita que ela seja
submetida as suas leis conceituais. Nao ha verdades metafisicas a serem alcancadas, a
realidade ndo se conforma a conceitos que a transcendam, o fim da razdo humana esta no
desenvolvimento e ordenamento da agdo humana, pois ‘‘ndo ha para tal intelecto uma missao
que ultrapasse 0 quadro de uma vida humana. Ao contrario, ele € humano e somente seu
possuidor e criador o trata com tanta paixdo, como se ele fosse o eixo em torno do qual girasse
o mundo”’.%®

A partir dessas criac@es racionais, 0 ser humano nao apenas as desenvolve, como as
adorna pela “‘poesia e pela retorica’.>’ E com o desenvolvimento da sua elaboragao racional
elas parecem logicas e verdadeiras: ‘‘as verdades sao ilusdes das quais se esqueceu que sao,
metaforas gastas que perderam a sua forca sensivel’’,% perdeu-se de vista a realidade inicial
a qual seu conceito remontava. Devido a construcdo dos conceitos ocorrer a partir de um
longo processo histdrico, a humanidade esqueceu que a razdo é uma criacdo humana. A
consciéncia é um processo tardio da vida humana, e como estamos afastados de todo o seu
processo de origem, pensamos que o mundo € 16gico, porém ‘o mundo aparece-n0S COMO

I6gico porque nods, antes, o0 tornamos logico’’.

52 Vontade de Poder, 536.

53 Vontade de Poder, 574.

54 Vontade de Poder, 556.

55 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 39.
%6 Thidem.

57 Ibidem.

58 Thidem.



26

Paraa compreensdo do que é a verdade e a realidade, mais do que recorrer a uma teoria
de conhecimento, enquanto sujeitos condicionados por nossa conjuntura histérica e social, é
preciso recorrermos mais atentamente a como 0s seres humanos entenderam 0 que seja a

realidade e como se deu 0 processo em que nNos encontramos.

1.2 A construcio social do conhecimento.

Como vimos, a intelec¢ao humana nao ocorre por uma estrutura cognitiva preconcebida
em vista a verdade. Antes, o ser humano apreende o objeto e realiza uma intelec¢ao sobre ele a
partir das suas condi¢des e perspectivas. Conforme o sujeito depreende-se com outros
fendmenos, ele os classifica com fendmenos anteriores, os conceituando. A fim de haver
comunicagdo, esses fenomenos conceituados sdo moldados para que haja apreensdo comum
entre diferentes sujeitos. Os seres humanos, entdo, transmitem os conceitos que eles formaram
e que estruturam a sociedade para as geracdes futuras, que absorverdo parte do conteudo
conceituado, moldardo o seu agir e perceber o mundo a partir deles, criardo os seus proprios
conceitos e transmitirdo entre os seus pares e as geragdes futuras, e assim sucessivamente. As
ideias humanas sdo o fruto da absor¢do, transformagao e transmissdo de conceitos ao longo de
geracdes em um processo tao extenso e complexo que o ser humano ndo consegue captar o
desenvolvimento total ou parcialmente, acreditando que a sua maneira de inteligir seja inata.

Esse ¢ o problema dos filosofos, eles perdem de vista o contedo historico das agdes
humanas, fixando aquilo que os sentidos apreendem, ignorando que a sua maneira de sentir,
ainda que um processo primario da cognicao, ¢ influenciada pela maneira conceitual transmitida
pela sociedade. Esse ¢ um dos motivos que os sentidos sejam vistos como processo de um corpo
que se moldou segundo as condigdes de sua época e que, por isso, cria ilusdes.”® Ignoram,
portando a funcio da aparéncia, da mudanca e do corpo no processo de apreensao da realidade.®

A propria estrutura que a nossa cogni¢do adquiriu ¢ um impeditivo para que essa
proposi¢ao seja apreendida, pois a ideia de que as nossas nogdes consideradas mais elevadas,
como o bem, o sublime e o justo sejam originados do arbitrdrio, comum e egoista, ¢ rejeitada
pela nossa mente, que tem resisténcia de que algo nas¢a do seu contrario. Entdo, para determinar
a regularidade dos seus conceitos, apesar de intuir frequentemente um mundo em constante

mudanga, produz a ideia de uma coisa-em-si.®* Apesar de uma percepgdo que nio corresponde

%9 Vontade de Poder, 408.
%0 Vontade de Poder, 407.
61 Além do Bem e do Mal, 2.



27

a realidade, a coisa-em-si ¢ uma necessidade da razdo por estabilidade, e por esse motivo, ¢
“um preconceito caracteristico dos metafisicos de todos os tempos”’, presente no raciocinio dos
filosofos a respeito da verdade.

Tendo em vista que a percepcao da coisa-em-si seja uma concepgao erronea, uma busca
por estabilizar o mundo dos sentidos, a busca pela verdade deve seguir o sentido contrario, o
caminho da imprecisdo, do unico e do instavel. Por isso Nietzsche diz que “poderia acontecer
que nos vissemos obrigados a atribuir a aparéncia, a vontade da ilusdo, ao egoismo e a cobica,
um valor superior e mais essencial & vida®2. Além da rejeicio que a nossa estrutura cognitiva
tem a aparéncia, hd uma rejeicao utilitaria ao entendimento do devir da realidade: por meio dos
conceitos criou-se organizacdes sociais nas quais aqueles que mais se adaptam ao status quo
prevalecem.

Como os dogmas oriundos dos conceitos sdo considerados reais, o individuo que por
meio desses dogmas consegue prevalecer ¢ considerado justo, santo, sabio etc., ¢ os atributos
desse individuo s@o considerados como a finalidade da estrutura do cosmos. Por ignorarem o
carater construtivo das suas crengas, ndo percebem que a ligagdo entre os beneficios da agdo
justa e a estrutura da vida ndo ¢ intrinseca a0 mundo, mas a sua conexdo ¢ por ‘‘estarem
emaranhadas em formas insidiosas”, ou seja, pela estrutura em que elas se encontram e que
permite que o benéfico e o bem estejam interligados. Portanto, o que é considerado bom e justo
ndo ¢ util intrinsecamente, mas o € pela estrutura pela qual o envolvemos socialmente. Em
estruturas sociais diferentes o que ¢ considerado justo pode ser alterado, e a antiga visdo deste
perde tudo que lhe ¢ conveniente. Portanto, o que ¢ considerado mal, em novas configuracdes
sociais € em uma nova maneira de pensar e sentir do sujeito podem ser considerados,
legitimamente, justos.

Como agudos novos modos sociais surgem de modo moroso, aquele que deseja uma
nova sociedade “tera que esperar a chegada de uma nova espécie de filosofos, diferentes em
gostos e inclinagdes a seus predecessores: fildsofos do perigoso 'talvez', em todos os sentidos
da palavra”. Importante enfatizar quando Nietzsche diz um “talvez” em todos os sentidos, ele
ndo procura questionar se alguns conceitos considerados como maus ou injustos possam ser
vistos de maneira contraria, mas procura que tudo o que é considerado injusto possa ser
examinado para que haja a possibilidade de ser vista de maneira contraria, o que incluiria, por

exemplo, crimes hediondos. Por isso, € necessario um novo tipo de filésofo que além de

62 Thidem.



28

questionar as suas compreensdes ditas como nitidas e as crencas benéficas que tém toda uma

organizagdo social a seu favor, terd que questionar aquilo que poderia ser um tabu para ele:

Onde poderia me orientar pela minha necessidade de novos filésofos?
Somente 14 onde domina um modo de pensar nobre, um modo de pensar que
cré na escraviddo e em muitos graus da serviddo como pressuposto de toda
cultura superior, 14 onde domina um modo de pensar criador, que ndo pde

como meta do mundo a felicidade da calma, o “saba” de todos os “sabas”, e

honra, mesmo na paz, 0 meio para novas guerras, uma maneira de pensar que
prescreve leis para o futuro, e que, por causa do futuro, trata dura e
tiranicamente a si mesmo ¢ a tudo o que € presente; uma maneira de pensar
despreocupada, “imoral”, que quer cultivar para a grandeza, igualmente, as
propriedades boas e mas dos homens, pois se julga capaz da forga que poe
ambas as espécies de propriedades em seu devido lugar — no lugar em que uma
necessita da outra.63

Por esses fatores serem uma tarefa muito dificil, os filosofos com essa capacidade
sempre foram escassos. A histdria da filosofia foi composta por aqueles que ndo lograram em
ser verdadeiros criticos e foram subservientes as condi¢des que lhe foram impostas em toda a
sua existéncia. Ele ndo consegue ao menos perceber-se em tal estado, que o seu aparente mundo
de conceitos nao instintivo na verdade o ¢: “a maior parte do pensamento consciente de um
filosofo esta governada por seus instintos e forcosamente conduzido por vias definidas”.%
Esses instintos sdo determinados por ‘“‘exigéncias fisiologicas impostas pela necessidade de
manter um determinado género de vida”.%® E além de elaborar raciocinios que preservam o seu
modo de viver de maneira despercebida, eles desejam que o seu tipo seja mantido, € por iSso as
suas verdades sdo “um capricho, de uma intuicio ou de um desejo intimo e abstrato”.®

Se os filosofos concordaram em superestimar a razao e considerar as suas crengas como
imparciais, distante dessa hegemonia ser um indicio de sua veracidade, isso demonstra que os
filosofos tiveram um mesmo tipo, uma caracteristica que os levou a ndo querer enxergar a
realidade como ela é. Como vimos, as crencas ndo tém em vista a conformidade a realidade,
mas desejam a utilidade e a conformidade com a sua condi¢do de vida. Se os filésofos nao
desejaram o carater arbitrario da realidade, ¢ devido a sua condi¢do ndo se sustentar nela,
necessitando, portanto, criar a sua propria realidade. Isso prova “que eles proprios, esses mais
sabios dos homens, em alguma coisa coincidiam fisiologicamente, para situar-se — ter de

situar-se — negativamente perante a vida”.%’

63 Vontade de Poder, 464.

64 Além do Bem e do Mal, 3.

85 Thidem.

66 Além do Bem e do Mal, 5.

57 Crepusculo dos idolos: O Problema de Sdcrates, § 2.



29

As suas crengas sdo o reflexo de sua condicdo, o seu distanciamento da realidade
demonstra que o filésofo, ao longo da histéria, ndo conseguiu efetivar-se na realidade, por isso
0s seus juizos tém valor ‘“apenas como sintomas, sao considerados apenas enquanto sintomas
— em si, tais juizos sdo bobagens”.% O filosofo que diz que a vida ndo vale a pena é o mesmo
que nega as suas caracteristicas intrinsecas, fala mais sobre si do que como a vida realmente €.
O consenso disso, mostra que a filosofia foi desenvolvida pelos malogrados,® que conforme a
sua condi¢ao moldaram a sociedade. A filosofia predominante foi um produto da decadéncia,
que talvez seja uma condi¢ao para o filosofar como ¢ compreendido hegemonicamente,
precisando de uma nova filosofia, porque até entdo “talvez a sabedoria aparega na Terra como
um corvo, que se entusiasma com um ligeiro odor de cadaver?”.”® Por essa 6tica da condigdo
da filosofia, que Nietzsche interpreta o ““devo um galo a Asclépio” de Socrates no dia de sua
morte.”r Ao dizer que deve um sacrificio ao deus da cura no seu leito de morte, Nietzsche
interpreta que para SOcrates a vida seria uma enfermidade curada pela morte.

Sécrates ¢ uma figura central no pensamento nietzschiano, encarado como um arquétipo
da figura do filésofo até entdo considerado. Compreendé-lo ¢ entender o tipo de filésofo que
prevaleceu. Algumas das condi¢des de SOcrates: era feio, e sua feiura era uma condicao da sua

2 era desregrado e muito afetavel;”® queria morrer e ofereceu a Atenas o seu

decadéncia;’
veneno,’* comprometendo a qualidade da cultura grega através da dialética.” Por essas
condi¢des, Socrates negou que a verdade estaria na aparéncia, e pregou o método dialético como
ferramenta da busca pela verdade.

Por ser uma pessoa decadente, Socrates utilizou desse recurso complexo de abstragao e
logica. Ou seja, a complexidade do raciocinio € um artificio do malogrado, sendo a dialética
um recurso inferior em uma sociedade em que o mandar prevalece.”® “Mando”, porque ¢é a
condicdo daquele que prevaleceu, o sujeito malogrado, privado dessa condicao, precisando de
outras formas de exerce-se, usam como condi¢do de sobrevivéncia recursos como a dialética

para impor o seu desejo.”’ Na condi¢io de Socrates, a dialética ¢ uma vinganga para expor 0s

seus inimigos ao ridiculo por ndo serem exercitados nesse tipo de esquema 16gico.”® Por esse

% Ibidem.

% Ibidem.

70 Creptisculo dos Idolos: O problema de Sécrates, § 1.
71 Ibidem.

72 Creptisculo dos Idolos: O problema de Sécrates, § 3.
73 Creptisculo dos Idolos: O problema de Sécrates, § 4.
74 Crepisculo dos fdolos: O problema de Sécrates, § 12.
75 Crepisculo dos Idolos: O problema de Sécrates, § 5.
76 Ibidem.

77 Crepisculo dos Idolos: O problema de Sécrates, § 6.
78 Creptisculo dos Idolos: O problema de Sécrates, § 7.



30

carater combativo da dialética como recurso capaz de fazer o individuo prevalecer, a dialética
foi capaz de seduzir.”®

E preciso compreender, além da caracteristica da classe daquele que pensa, a conjuntura
histérica onde ele esté inserido. Atenas encontrava-se em um momento em que os seus instintos
estavam desordenados e a “beira do excesso”,® a cidade precisou de uma “tirania” tdo forte
quanto a tirania dos instintos para opor-se: a razao. Sobre o dominio da razdo, a felicidade,
estado almejado pelos individuos, foi condicionado a razao. Isso significa que ser feliz se tornou
sindnimo de ter que “imitar Socrates”.®! Para fugir da decadéncia dos seus instintos, a
sociedade recorreu aos recursos de um decadente, o que significa que a respeito da sua
decadéncia, “eles mudam a sua expressdo, mas ndo o eliminam” 82

A circunstancia de Sécrates €, em alguma medida expressiva, proxima da propensao do
filésofo comum, que sobrevalorizou a razao por sua decadéncia e, por isso, negou o carater
fluido da vida. Por esse contraste, “nada de vivo saiu das suas maos”.® Sdo “idolatras do
conceito”.8* que por “desespero’ buscam o ser. Como eles ndo conseguem alcangar o ser que
almejam, pois o ser estatico ndo existe, procuram um culpado para o seu malogro, encontrando
nos sentidos, por ser eles que captam o devir, o responsavel. Os filosofos passam a ter os
sentidos como enganadores.

Uma excec¢do foi Heraclito, que negou os sentidos por aparentarem a duragdo e a
unidade, valorizando assim o devir. Ele erra, em outra perspectiva, por ver equivoco nos
sentidos. Porém, seja por mostrar fluidez ou estabilidade, ndo ha equivoco neles, mas “o que
fazemos do seu testemunho € que introduz a mentira”.85 Nietzsche inverte o problema: ndo sao
os sentidos que nos enganam, mas € a razao que € ‘““‘a causa de falsificarmos o testemunho dos
sentidos. Na medida em que mostram o vir-a-ser, o decorrer, a transformagao, os sentidos nao
mentem’ .86

Nesse aspecto, Nietzsche ¢ um sensualista, os sentidos sdo o Unico meio de obter
conhecimento: ‘“‘nds possuimos ciéncia, hoje, exatamente na medida em que resolvemos aceitar

o testemunho dos sentidos”.8” Esse ¢ o caminho correto de apreender a realidade. A filosofia,

na medida em que se estruturou negando os sentidos e serviu de apoio para a metafisica,

79 Creptisculo dos Idolos: O problema de Sécrates, § 8.
80 Creptisculo dos Idolos: O problema de Sécrates, § 9.
81 Creptisculo dos Idolos: O problema de Sécrates, § 10.
82 Creptisculo dos Idolos: O problema de Sécrates, § 11.
8 Creptisculo dos Idolos: A “Razdo” na Filosofia, § 1.
8 Ibidem.

8 Creptisculo dos Idolos: A “Razdo” na Filosofia, § 2.
8 Ibidem.

87 Crepusculo dos idolos: A “Razdo” na Filosofia, § 3.



31

teologia, psicologia e teoria do conhecimento, ndo se tornou mais do que ‘“aborto e ciéncia-
ainda-ndo %8

Em outra perspectiva, Nietzsche ¢ um critico do sensualismo, em um contexto de critica,
ele diz “nosso século adota com extraordindria facilidade as normas do sensualismo
eternamente popular” .8 Isso se da porque, apesar dos sentidos serem o nosso meio de conhecer
o mundo, por isso a tentativa de um mundo metafisico longe dos sentidos ser um equivoco,
acreditar que os fendmenos sao tais como elas aparentam ser, como ¢ a pretensao das ciéncias,
que, em contraste com a filosofia de Platdo, se preocupam apenas com a esfera daquilo que os
seus sentidos podem alcangar, proprio do raciocinio “adaptdvel a uma raca dura e laboriosa de
futuros mecanicos e futuros engenheiros que apenas tenham de cuidar de trabalhos
superlativamente grosseiros”.*® Nietzsche enxerga entio que, apesar da sua valorizacdo dos
sentidos, aqueles que se restringem a eles e o superestimam sdo ‘“‘grosseiros’ em sentido de
uma pessoa supérflua.

Porém, direcionar-se as sensagdes ¢ o sentido natural do ser humano. Os ressentidos,
como Socrates, apresentam um redirecionamento, uma oposicao a essa dire¢do superficial: os
conceitos. Tendo esses fatores em vista, o ser humano ndo malogrado naturalmente serd um
supérfluo, a profundidade racional ¢ um redirecionamento do individuo malogrado. Portanto, a
valorizacdo dos sentidos nao pode ser superestimada por ser acdo dos ndo ressentidos, ¢ a
elaboracdo da razdo nao deve ser demasiadamente desvalorizada por ser a agao dos decadentes.
Ambos s3o o produto da acdo de classes que buscam realizar-se, e, nessa perspectiva, sao
benéficas. Elas sdo negativas na medida em que o sensualismo ¢ resultado de uma condigao de
vida que nao desenvolveu uma razao sofisticada, faculdade importante da sua condigdo humana,
por ndo precisar exercitd-la ao longo da sua vida; enquanto a razdo sofisticada ¢ o produto
daqueles que inicialmente ndo conseguiram realizar aquilo que as suas faculdades primarias
ansiavam, e criam raciocinios a partir dessa condicdo, distanciada da veracidade.

O decadente nao consegue agir efetivamente no mundo, entdo precisa de um recurso
menos direto e mais elaborado para atuar. Por ndo ser um recurso de uma reagdo direta a um
estimulo real, a constru¢do de um mundo compreendido por meios logicos e matematicos €
apenas “teoria dos signos” em que ““a realidade ndo aparece”.%! Porém, o légico atual ndo pode

evadir-se de fundamentar as suas agdes em um mundo de signos e metafisicos, pois a respeito

8 Thidem.

8 Além do Bem e do Mal, 14.

% Além do Bem e do Mal, 14.

91 Creptisculo dos fdolos: A “Razdo” na Filosofia, § 1.



32

das suas crengas mais fundamentais, “todo o mundo empirico as contradiz”.%? A razdo, nessas
condi¢des, precisa criar uma realidade que sustente os seus conceitos, € cria as nogdes de “céu’’,
“mundo das ideias”, etc. Enquanto fundamento e ligado com os juizos da razao, esse mundo
artificial da razao foi visto como superior ao mundo impreciso dos sentidos, € o sujeito cada
vez mais associado ao seu mundo artificial por sua vez sentiu-se um ser superior por isso. %

Esse mundo superior ¢ o resultado do apequenamento da alma que, em vez de sobrepujar
aquilo que o inibe diretamente, percebe que precisa seguir uma outra dire¢do para exercer-se.
Nesse cenario, ““vingamo-nos da vida com a fantasmagoria de uma vida “outra”, “melhor””.%
Contudo, justamente por ser um recurso excessivamente distante da realidade, o mundo criado,
que sustenta o conceito, sera abandonado.

Em sua origem, esse mundo ndo ¢ criado demasiadamente fora da realidade, ele ¢
acessivel aos sabios e devotos em sua vida, uma maneira de dispor a vida por meio do raciocinio
do decadente. Posteriormente, esse modo de vida prometido dos conceitos ndo atinge seu fim
de uma vida presente melhor, langcando essa felicidade em uma outra esfera. Em seguida, a
expectativa de uma felicidade em outra esfera dissipa, tornando-se apenas um consolo ¢ uma
obrigagdo de uma norma que o ser humano deve seguir. Nessas circunstancias, o mundo
superior dos filésofos tem o seu contetido abstrativo demasiadamente vazio de intuigdes,
tornando-se sem significado e em influéncia; sobejando ser considerado inutil e posteriormente
abolido. A humanidade superar a concepgao de uma esfera superior, além de significar que a
forca dos equivocos atuais do conceito foi enfraquecida, significa a superagao de sua antinomia:
o mundo aparente.

Ambos, mundo dos conceitos € 0 mundo aparente sustentam a criagdo da ideia do seu
contrario. Esse momento de superagdo sera ‘o apogeu da humanidade”, e assim ‘“‘comeca
Zaratustra”.%® No pensamento de Nietzsche, a elevagio da humanidade ndo estd na escolha
assertiva entre a razao ou a intui¢do, mas na propria maneira de pensar, que o inclina a enxergar
a vida por meio da oposicao entre essas duas esferas. A conjuntura do que foi criticado até aqui
por Nietzsche foi favorecida por uma sequéncia de erros cognitivos.

A propria consciéncia € o produto de um erro psicologico. Primeiro, algo nos afeta sem
que o percebamos. Depois de um processo de afetagdo, parte dela se sobrepde e torna-se

consciente. O sujeito, entretanto, por ignorar todo o processo inconsciente anterior a sua

92 Crepuisculo dos Idolos: A “Razdo” na Filosofia, § 5.

93 Ibidem.

94 Crepusculo dos fdolos: A “Razdo” na Filosofia, § 6.

% Crepusculo dos idolos: Como o “Mundo Verdadeiro” se Tornou Finalmente Fabula, § 6.



33

percepcao, pensa que o momento da sua percep¢ao seja o inicio do processo de afetacdo, quando
um sentido psicoldgico mais apurado a veria como um termo longinquo do processo.

A consciéncia percebe-se a partir de uma inversao do que realmente sucedeu, ela
enxerga o seu surgimento como o inicio de um processo de interpretagdo, € nao como fim. No
momento em que busca um motivo para a sua afetagdo, relaciona com momentos anteriores que
ndo tém a ver com o processo inconsciente que deflagrou em consciéncia, mas em outros
momentos de consciéncia em que teve uma sensacao parecida, relacionando a impressao atual
com as impressoes anteriores que teve.

A percepgdo surge exercendo um juizo a respeito daquilo que o afetou, a fim de
identifica-lo. Nesses termos, Nietzsche diz “queremos uma razao para nos acharmos assim ou
assim — para nos acharmos bem ou nos acharmos mal. Nunca nos basta simplesmente constatar
o fato de que nos achamos assim ou assim”%. Por ndo aceitarmos a mera constatacio que
sentimos algo, buscamos os seus motivos na maneira de raciocinar equivoca que temos, € “nos
tornamos habituados a uma certa interpretagdo causal que, na verdade, inibe e até exclui uma
investigacdo da causa”.%’

Portanto, a busca da razao de nossas sensagoes tende a ir pela via do equivoco. Mais do
que a maneira de pensar ser equivocada, o proprio pensar ¢ a intui¢do sdo enganosos no
momento de seu surgimento. Ndo hd como apelar para nenhum deles como pardmetro
inconteste. Por isso, ndo ha um alicerce no qual o individuo possa firmar-se. Quando fil6sofos
como Descartes veem afirmagdes como ““eu penso, logo existo’ como verdades seguras, ignora
que atrelar a nogdo de ““eu’ a percepc¢ao e a intuigdes fortes, esta atrelada a condi¢des equivocas

do entendimento. De onde Nietzsche diz:

De onde retiro minha nogao de "pensar"? Por que devo crer na causa e no
efeito? Com que direito posso falar de um "eu" e de um "eu" como causa ¢
para cumulo, causa do pensamento? Aquele que se atrever a responder
imediatamente a estas questdes metafisicas alegando uma espécie de intuicao
do conhecimento, como se faz quando se diz: "eu penso e sei que isto pelo
menos ¢ verdade, que é real", com certeza provocara no filésofo de hoje um
sorriso e uma dupla interrogacao: "Senhor, dird o filosofo, parece-me incrivel
que o senhor ndo se equivoque nunca, mas porque anseia por encontrar a
verdade acima de tudo, sem limitagdo de esforgos?". %

% Crepusculo dos fdolos: Os Quatro Grandes Erros, § 4.
97 Ibidem.
98 Além do Bem e do Mal, 16.



34

Nao somos apenas sujeitos passivos nesses equivocos, mas agimos ativamente nessa
estrutura cognitiva e desejamos que o fendmeno seja percebido e trabalhado conforme a nossa
compreensdo. Nosso entendimento exerce-se por associacao, conectando as nossas experiéncias
unicas em um conceito que as identifique. Fazemos isso porque transformar o que nado
conhecemos em algo conhecido nos tranquiliza, nas palavras de Nietzsche ‘““alguma explicagao
¢ melhor que nenhuma”.%

Como vimos anteriormente, desejar associar experiéncias Unicas a um padrao demonstra
que o ser humano ndo busca a verdade irrestritamente, mas o que convém. Quando o que
convém esté distante do que a verdade ¢, esta ¢ negada em detrimento do que € util, para que o
ser humano aja conforme o seu desejo. Isso significa que em situagdes desfavoraveis “nio se €
muito rigoroso com os meios de livrar-se delas: a primeira ideia mediante a qual o desconhecido
se declara conhecido faz tdo bem que ¢ ‘tida por verdadeira’’.

Logo, mais do que uma verdade objetiva, procuramos uma causa que nos ‘“‘tranquilize”.
A maneira que construimos a verdade nos levou a um mundo pacifico, mondtono e facil de
prever e controlar. A filosofia ao longo da historia, composta pelos ressentidos que precisaram
agucar a sua razao por serem decadentes, foi o fruto do medo dos sujeitos, os quais procuraram
um mundo para se estabilizarem e se sentirem seguros, mundo o qual o filésofo ndo precisa ser
retirado de sua tranquilidade.

Por procurar manter o seu tipo, busca distorcer a experiéncia para familiarizar-se para
construir o seu mundo de conceitos. Por isso, 0 “‘novo, o ndo-vivenciado, o estranho € excluido
como causa”.% Nietzsche aponta que a consequéncia desse proceder ¢ um interpretar a vida
cada vez mais uniformemente, e tal uniformidade domina por ter se tornado um esquema
comum em que os seres humanos atuam. O ser humano desejando cada vez mais prevalecer
nesse esquema, o afirma, elabora e fortalece, excluindo outras maneiras de pensar e sentir fora
desse panorama comum criado. Nesse contexto, Vattimo comenta sobre as produgdes espirituais
da humanidade na interpretacdo de Nietzsche: “tais produgdes ndo passam de metéaforas,
algumas das quais sdo consideradas ‘a realidade’ porque um certo grupo social as escolheu
como bases da propria vida comum” .19 Esse cenario s6 pdde estabelecer-se porque o raciocinio
decadente propagou-se narrativamente devido a sua capacidade conceitual mais elaborada.

Por ser uma elaboragao racional protagonizada pelos fracos, o conteudo de sua narrativa

terd as suas caracteristicas e os seus interesses. O fraco sofre, € na busca da compreensao do

9 Crepusculo dos fdolos: Os Quatro Grandes Erros, § 5.
100 Thidem.
01yattimo, Gianni. Didlogos com Nietzsche, p. 101.



35

seu sofrer, encontra a sua origem na mesma capacidade que o faz ter prazer: no proprio sentir.
Vendo que prazer e dor estdo associados, entenderam que uma grande tristeza estava ligada a
uma capacidade notavel de ter prazer. Logo, para ter pouca dor € preciso ter pouco prazer,

criando assim uma produgdo intelectual que possa levar a esse feito:

Com a ciéncia pode-se realmente promover tanto um como o outro objetivo!
Talvez ela seja agora mais conhecida por seu poder de tirar ao homem suas
alegrias e torna-lo mais frio, mais estatuesco, mais estdico. Mas ela poderia se
revelar ainda como a grande causadora de dor! - E entfo talvez se revelasse
igualmente o seu poder contrario, sua tremenda capacidade para fazer brilhar
novas galaxias de alegria.!%

Constroi-se dessa maneira uma gama de conceitos que visam evitar o prazer e a dor.
Posteriormente, esses conceitos serdo disseminados na civilizacao e se tornarao considerados
preceitos morais e religiosos. As normas, entdo, ndao sdo um agir conforme a um preceito
metafisico, mas uma condigdo criada a partir dos equivocos da razao com base no estado da sua
civilizacdo, nas palavras de Nietzsche: “A moral e a religido inscrevem-se inteiramente na
psicologia do erro” 1% Quando, por exemplo, um povo sente um bem-estar fisiologico, esse
bem-estar percebido depois de um processo fisioldgico inconsciente cujo o entendimento nao
compreende que essa sensacgdo € o termo do processo, atribui esse sentimento como o estado
daquele que confia em Deus, nao entendendo que a sua confian¢a advém de uma interpretagao
erronea de um estado de tranquilidade advindo do sentimento de ““forca e plenitude’”.1% Por
1sso, na ‘““verdade, todas essas supostas explicagdes sao estados resultantes e, por assim dizer,
traducdes de sentimentos de prazer ou desprazer em um falso dialeto” 1%

Vive-se em uma sociedade condicionada pelos equivocos da razdo. Essa condi¢do que
confunde o fim de um processo com o seu inicio, € o que se desenvolvera em outra interpretagao
equivoca, a qual ¢ considerada o erro mais perigoso: confundir causa e consequéncia. Esse erro,
apesar dos seus perigos, ¢ 0 mais antigo € o mais presente nos habitos humanos. Quando ele ¢
alcado a estrutura social e norma, ¢ chamado de religido e moral, presente em todas as suas
teses. Essa confusdo € central para a compreensdo do pensamento de Nietzsche, porque ela ¢ a
“a verdadeira ruina da razdo”.'% Nietzsche inverte as consequéncias, as transformando em

causas.

102 A Gaia Ciéncia, 12.

103 Crepiisculo dos fdolos: Os Quatro Grandes Erros, § 6.
104 Thidem.

105 Thidem.

106 Crepisculo dos fdolos: Os Quatro Grandes Erros, § 1.



36

Um exemplo citado pelo autor de Zaratustra ¢ o equivoco de que para ser feliz uma
pessoa precisa ser virtuosa. Para ele, inversamente, uma pessoa feliz é que se torna virtuosa.
Para o fil6sofo, uma pessoa virtuosa possui um tipo que para a manutengao e aquisi¢ao da sua
felicidade, instintivamente rejeita tudo aquilo que o decairia, e possui a estrutura fisioldgica que
o faz naturalmente rejeitar coisas decadentes: ‘“‘ele carrega a ordem que representa
fisiologicamente para suas relagdes com as pessoas e as coisas. Numa formula: sua virtude € o
efeito de sua felicidade”. E essa inversao seria o seu primeiro exemplo de “transvaloragao de
todos os valores” 1%’

Esse erro da causalidade firma-se em trés condi¢cdes do entendimento psicoldgico
moderno: a vontade, a consciéncia € o eu. Em nossa interpretacdo invertida de causa e
consequéncia, atribuimos uma intencdo para que o que ¢ considerado consequéncia seja
possivel. Como o interim da causa até a consequéncia esta considerada na esfera da consciéncia,
atribui-se uma intengdo para que haja a agdo e o seu resultado. Porém, como vimos, a
consciéncia ¢ uma consequéncia do processo de afetagcdo, e ndo no seu fim.

Se a consciéncia esta localizada no resultado, todo o processo que o desencadeou
ocorreu sem a sua intervencao. Sem a intervengdo da consciéncia, nao ha como dizer que a
inten¢do tenha participado do processo de agdo antes da sua consequéncia. A vontade nesse
sentido ndo ¢ a causa da agdo, mas acompanha contingentemente por nao ser necessaria que ela
ocorra. A vontade como é compreendida comumente ¢ apenas um ‘“‘fendmeno superficial da
consciéncia, um acessorio do ato, que antes encobre os antecedentes de um ato do que os
representa”.’® Como a consciéncia ndo ¢ presente na causa das acdes humanas, o “eu” do
sujeito, percebido conscientemente, também nao o esta. O entendimento que observa o eu como
agente, o faz a partir de uma ficcdo da sua compreensao e, utilizando-se de uma metafora para
compreender a realidade, compreende o mundo conforme a sua autopercepgao.

Por isso, as causas ndo tém conteudo mental, por ser esse conteudo mental um processo
posterior da razdo. Logo, quando a nossa mente pensa em termos de causalidade, o proprio
entendimento acontece por uma distor¢do que faz que a causalidade, cuja acdo ¢ fora de
qualquer parametro cognitivo, torne-se correspondente as caracteristicas da nossa condi¢ao. Ou
seja, projetamos a nossa caracteristica cognitiva na causalidade, e como ela tem papel de
acentuada importancia na nossa compreensao da realidade, toda nossa compreensao de mundo
torna-se uma projecao da nossa percepgao. Essa projecao engendra a percep¢ao de um mundo

considerado mundo de causas, vontades e espiritos.

197 Creptisculo dos idolos: Os Quatro Grandes Erros, § 2.
108 Crepusculo dos Idolos: Os Quatro Grandes Erros, § 3.



37

Esse modo de enxergar o mundo, no qual o homem projeta os vicios de cognicdo,
acabam ‘““despojando o vir a ser da sua inocéncia”’, por ndo se encontrar nele as caracteristicas
que o entendimento humano lhe incute. O fendmeno, que apenas manifesta-se e afeta um sujeito
¢ distorcido de tal forma que o seu evento Unico ¢ correlacionado a outros, € tem uma motivagao
para existir, um sujeito que desejou manifesta-la e que estd condicionada a uma relacdo causal.

Em qual necessidade busca-se em um acontecimento livre as caracteristicas da
cogni¢ao? O ser humano, por desejar agir e situar-se através dos equivocos da razao, distorce o
fendmeno para submeté-la ao seu querer. Como vivemos entre outros individuos e estamos
sujeitos a fendmenos que nos prejudicam, estruturamos o entendimento da vida para que
possamos responsabilizar e punir a fim de que ndo haja mais o incomodo. Por isso, “onde quer
que responsabilidades sejam buscadas, costuma ser o instinto de querer julgar e punir que ai
busca”.1%°

Portanto, quando a ideia de ‘liberdade’ ¢ construida e difundida pela sociedade, ¢ em
vista de um meio, um artificio que os homens usam para atribuir inten¢ao voluntaria dos feitos:
“o0s homens foram considerados “livres” para poderem ser julgados, ser punidos”.*® Essa
relagdo de dominio tem como centro a consciéncia, € nessa perspectiva a consciéncia nao € o
que eleva o ser humano e o faz perceber a realidade, mas o que o subjuga ¢ o afasta de uma
percep¢ao melhor de mundo.

O homem, tornado responsavel pelos atos, tem um outro engano associado a sua
percepcao: a finalidade. Como a inteng¢ao visa um fim, um mundo permeado de inten¢des torna-
se um mundo de finalidades. Logo, todo pensamento teleoldgico da realidade ndo corresponde
como ela ¢, mas € uma criagdo posterior do ser humano: “Nos € que inventamos o conceito de
“finalidade”: na realidade nao se encontra finalidade... Cada um ¢ necessario, ¢ um pedago de
destino, pertence ao todo, estd no todo” 11

Esse “um” carrega a “inocéncia’ despojada que Nietzsche diz. Ele ndo ¢ em vista de
ou por causa de, apenas €. A sua existéncia ndo ¢ isolada, mas relacional: existe na medida que
a percebo; “¢”, na medida em que ela afeta um sujeito, que posteriormente a percebe sendo.
Por isso, cada fendmeno s6 existe na medida em que haja um conjunto de outros “uns” que
entram em contato com ela; esse conjunto, por sua vez, existe porque ha outros conjuntos em
contato com ele, os quais formardao um conjunto de conjuntos que se relaciona com outros pares,

em uma sequéncia que terd um termo na ““totalidade”. Ou seja, 0 “‘um” mais diminuto s6 existe

109 Crepiisculo dos fdolos: Os Quatro Grandes Erros, § 6.
110 Crepuisculo dos Idolos: Os Quatro Grandes Erros, § 7.
11 Crepuisculo dos Idolos: Os Quatro Grandes Erros, § 8.



38

por relacionar-se com o todo. A totalidade, por sua vez, so subsiste como ¢ por toda relagdo de
afetacdo que um fendmeno realiza em seus pares, que posteriormente afeta outros pares até que
por fim se crie uma totalidade de pares que se formaram conforme as relagdes de todas as suas
partes.

Por isso, se uma acdo ocorrida pudesse ser alterada retrospectivamente, acarretaria a
mudanga do todo no qual a agdo e o sujeito que a percebe faz parte. Responsabilizar alguém
por um ato que poderia ndo ser, implica que a totalidade poderia ser mudada. Condena-lo
implica condenar o mundo e, portanto, a vida.

O ser humano, em suas projegdes na realidade, criou um mundo cada vez mais
intencional e racionalizado, os seus preceitos racionais viraram normas, ¢ a ordenagdo que ele
atribuiu a vida, por seu vicio de criar causas, atribuiu a responsabilidade da ordenagdo dos
cosmos a uma divindade, que concomitante a sua ordenagao da vida, a mantém. A fim de que o
mundo se mantenha da maneira que foi intencionada pela divindade, precisa moldar os seres
humanos para que o seu comportamento ¢ cosmovisao estejam ajustados as normas advindas
dos conceitos que unificam o que ¢ diverso.

Como a realidade nao corresponde a adequagao artificial dos conceitos, a divindade,
alcada como eixo da ordenagdo social, responsabiliza e pune o que nio se adéqua a norma.
Como condenar um ato por consequéncia ¢ condenar o todo, “o conceito de “Deus” foi, até
agora, a maior obje¢do a existéncia... Nos negamos Deus, nds negamos a responsabilidade em
Deus: apenas assim redimimos o mundo”.}1?

Partindo desse principio, todo processo de produg¢ao intelectual acarretou a negagao da
realidade. Como vimos, cada particula da existéncia estd inserida na totalidade da vida, o que
inclui os filoésofos. Foi a propria vida, em sua dindmica natural, que proporcionou que se criasse
uma produgao intelectual que a nega. Condenar essa perspectiva filosofica por ela condenar a
vida, é condenar a propria realidade que permitiu que ela existisse. A propria vida mostrou-se
equivoca, propensa ao erro € ao desarranjo.

Logo, o ser humano inserido na realidade esta diante de fendmenos que o afetam de
maneira ndo intencional e espontanea, e o que ele tem como base segura da realidade ¢ que ela
¢ manifestacdo, que no exercicio de sua expansdo, entra em contato com outro quantum,
exercendo afetagdo sobre ele. O ser humano, mais do que um ser racional, ¢ um ser que se

manifesta e que existe na medida que ele afeta e ¢ afetado por outros.

12 Thidem.



39

A historia da razdo humana ndo ultrapassa esse limite, ¢ um modo de exercer-se de
diferentes individuos que usaram os seus recursos fisioldgicos para atuarem no mundo e que
influenciaram e foram influenciados por outros individuos. O problema ¢ que a realidade, por
ndo ser racional e intencional, estd sujeita a diferentes arranjos acidentais que podem ser
demasiadamente prejudiciais aos seres humanos. O ser humano, inserido na vida, lesa a si e o
meio que esta inserido quando censura de alguma forma o carater arbitrario do mundo por meio
da censura de algum ato. O individuo nao pode de maneira saudavel se opor a esse carater, mas
pode influenciar na mudanga de um arranjo especifico que o mundo tomou devido ao individuo
ser um quantum que em sua manifestacdo afeta a totalidade.

Ao criticar a maneira que o pensamento se desenvolvera, Nietzsche percebe nao
somente o que a vida ndo €, mas o que ela ¢ de fato: equivoca. O passado ¢ ao mesmo tempo
censuravel por seu desarranjo especifico e inspirador como exemplar da dindmica da vida.
Como Vattimo diz acerca do pensamento de Nietzsche: “paradoxalmente, justamente a
renuncia a imitar e reproduzir o passado, o reconhecimento de sua historicidade, é também a
{inica maneira que temos de imita-lo autenticamente” .!*®

Observando como a historia foi propensa ao erro, podemos perceber a ilusdao da
realidade, que em seu proprio exercicio fez com que os seres humanos ignorassem essa

condi¢do. Vattimo diz que:

Até mesmo aquilo que julgamos ser a realidade e que distinguimos das interpretacdes
ja € o produto de uma atividade metaforica [...] s6 que essas metaforas ndo sdo mais
reconhecidas como tais porque se tornaram as bases de toda uma sociedade, época ou
unidade histérica.'!*

Essas atividades metaféricas sdo esquecidas por ser proprio da caracteristica dos
individuos enquanto viventes em seguir as suas inclina¢cdes de maneira irrefletida. O ato de
refletir ¢ uma condi¢cdo daquele que frustrou em exercer-se em suas inclinagdes, por isso
precisou elaborar uma racionalidade para que possa exercer-se. O ser humano racionaliza a sua

existéncia diante de um obstaculo, por isso, “sadio é quem esquece” %

, quem ¢ capaz de nao
racionalizar quando a consciéncia ndo for necessaria. O saber ¢ nocivo quando ndo € o resultado
de uma vida que se manifesta bem, mas um torpor daquele que ndo percebe a sua condi¢do

decadente.

113 Vattimo, Gianni. Didlogos com Nietzsche, p. 81.
114 Vattimo, Gianni. Didlogos com Nietzsche: p. 103.
15 A Gaia Ciéncia. Prefécio, § 4.



40

A filosofia ¢ o resultado daqueles que precisaram racionalizar e dos que ignoraram a sua
condicdo e meramente reproduziram o raciocinio correspondente da conjuntura social e
fisiologica a qual eles pertenciam.

Nesses termos, filosofia ¢ percebida por Nietzsche como um fenomeno de um arranjo
da vida, ao invés da busca de uma verdade. Toda a filosofia segue a influéncia, consciente ou
inconscientemente, das condi¢des de vida do seu autor. Essa condi¢do de vida ndo ¢ um ponto
estatico da sua existéncia, mas ¢ a propria em sua condi¢do de ser afetado e afetar, o que
significa exercer uma influéncia sobre o outro. Por isso “em toda filosofia as intengdes morais

(ou imorais) constituem a semente donde nasce a planta completa’!®

, semente que visa
conduzir o seu ouvinte conforme as intengdes morais do seu autor. Esses filosofos consideram
0 seu pensamento o ““‘fim ultimo da existéncia™.

E preciso ter em evidéncia a énfase que Nietzsche da ao desejo de influenciar da
filosofia. Vimos que a racionaliza¢do ¢ uma elaborag¢ao para organizar a sua cosmovisdo a fim
de exerce-se. Porém, ao examinarmos a histéria de filosofia percebemos que esse desejo de se
exerce-se busca afetar o proximo. Nao somente agir, mas atuar sobre o proximo. Se ndo
houvesse esse desejo, ndo haveria a necessidade de manifestar a sua filosofia, sobretudo no caso
de Sécrates que morreu por seu filosofar. Logo, o pensamento dos filésofos corresponde a um
desejo de poder capaz de afetar o outro, “pois ndo € menos certo que todo instinto quisesse
chegar ao predominio e, enquanto tal, aspira a filosofar”.*!/

Por ser um desejo de influenciar por meio do raciocinio, que comporta conceitos
unificadores e monotonos, o filésofo que deseja influenciar com os seus conceitos, Nietzsche
diz a eles “desejais que tudo quanto existe se reduza a vossa propria imagem” 8, Por ser isso
um esfor¢co que visa uma influéncia tdo holistica sobre o0 mundo ““a filosofia, no fundo da
Natureza, e seu contexto visivel, € apenas esse instinto tirAnico: a vontade de poténcia em seu
aspecto mais intelectual, a vontade de ‘criar o mundo’ e implantar nele a causa primeira”.!®
Portanto, por mais que a filosofia tenha se apresentado como uma busca imparcial pela verdade,
na realidade escondia um desejo egoista de dominio: ‘““até agora, o curso da filosofia foi detido,
na maior parte, por intengdes morais sub-repticias”.??°

Esse filosofo, por ter uma razdo sofisticada por ser decadente e por seu desejo de

dominio, distorcera a realidade para que possa prevalecer e criara uma cosmovisao com as suas

116 Além do Bem e do Mal, 6.
17 Ibidem.

18 Além do Bem e do Mal, 9.
19 Thidem.

120 yontade de Poder, 413.



41

caracteristicas de decadente. A filosofia passa entdo a ser a difusora de, mais que um
pensamento, um modo de vida daqueles que se frustraram com a vida, € querem que o mundo
se organize tal como o fildésofo €. Apesar da historia da filosofia servir para que se perceba como
a realidade ¢, a forma como ela se configurou ndo necessariamente ¢ a expressao de uma vida
saudavel que se exerceu bem. Por isso, devido a forma que as ideias modernas se formaram, o

filésofo precisa ficar alerta:

Esta atitude de desconfianga com respeito as "ideias modernas" consiste em
negar-se a acreditar em tudo o que foi construido ontem e hoje. A isto se une,
talvez, um ligeiro mal-estar. um sarcasmo para com esse "bric-a-brac" de
conceitos heterdclitos que o chamado positivismo oferece hoje em dia aos
consumidores; pois quem possui um gosto refinado sente repugnancia frente
a essa mescla de feira e esse montdo de retalhos que apresentam os
filosofastros do real, para quem nada é novo, tampouco verdadeiro.*?!

Entretanto, os juizos da razdo sdo uUteis para a conservagdo da nossa espécie, que para
que haja adesdo geral da populagdo precisa ser dita como verdadeira. Conceitos elaborados e
que estruturam como o ser humano pensa passam a ser considerados, por exemplo, juizos
sintéticos a priori: ““a conservacgdo de seres de nossa espécie necessita desses juizos que devem
ser tidos como verdadeiros, o que nao impede por suposi¢do, que possam ser falsos, ou, para
sermos mais claros [...]: os juizos sintéticos a priori ndo deveriam ser "provaveis"”.1%2

Como podemos ver, a formagdo intelectual contemporanea tem efeitos positivos e
negativos. Essa relacdo complexa com o pensamento moderno permite que ndo ocorra do
criticar o pensamento contemporaneo acabe agindo da mesma forma ao basear a sua critica em
uma antinomia entre o bem e o mal. Ao se criticar a mentalidade contemporanea, percebe-se
que € necessaria uma nova maneira de compreender a realidade, em uma nova possibilidade
que se encontra no processo de questionar nogdes até entdo consideradas fundamentais no
processo cognitivo.

Nietzsche leva a sua critica além, quando, mais do que questionar a maneira como se
intelige, critica o que € dito como a fonte da nossa intelec¢do: a alma. Para além de criticar as
projegcdes que o sujeito faz no fendomeno atribuindo compreensdes deturpadas de relagdes
causais, € preciso escrutinar essas projecoes na alma. Esse equivoco ao inteligir sobre a alma ¢
“Mais funesto ainda que o cristianismo, € por mais tempo: o atomismo psiquico. Tomo a

liberdade de designar assim a crenca que converte a alma em coisa indestrutivel, invisivel,

121 Além do Bem e do Mal, 10.
122 Além do Bem e do Mal, 11.



42

eterna, uma monada, um atomon” % Porém, ndo é necessaria uma rejei¢do total e imediata
dessa nogdo, “fica claro entre ndés que nao ¢ necessario suprimir ‘a alma’ de um s6 golpe e
renunciar a uma das mais antigas e veneraveis hipdteses da alma, isto ¢, ideias como a da ‘alma
imortal’, a ‘alma multipla’, a alma edificio coletivo de instintos e paixdes". 12

Logo, mais do que o nosso modo de pensar, o proprio pensar em si € uma producao
equivoca. Entretanto, a maneira que temos para raciocinar nao precisa ser de todo rejeitada,
ainda sendo util para que possamos compreender a realidade em alguma medida. Por isso, sem

repudiar totalmente o nosso pensar, precisa-se ter em perspectiva que o nosso pensar € equivoco,

e que a correspondéncia do objeto com o pensar ¢ uma projecao dos equivocos da alma:

O Vulgo acredita .que o conhecimento consiste em chegar ao fundo das coisas;
por outro lado, o filosofo deve dizer-se: "Se analiso o processo expressado na
frase ., eu penso", obtenho um conjunto de afirmacdes arriscadas, dificeis e
talvez impossiveis de serem justificadas; por exemplo, que sou eu quem pensa,
que ¢é absolutamente necessario que algo pense, que o pensamento € o
resultado da atividade de um ser concebido como causa, que exista um "eu";
enfim, que se estabeleceu de antemao o que se deve entender por pensar e que
eu sei o que significa pensar. Pois se eu ndo tivesse antecipadamente
respondido a questdo por minha propria razdo, como poderia julgar que nio
se trata de uma "vontade" ou de um "sentir"? 1%

Ao final desse trecho, Nietzsche levanta a possibilidade se o que pensamos ser o pensar
na verdade ndo seja uma vontade ou um sentir. Como vimos anteriormente, o conhecimento
seguro que temos € que somos seres inseridos em uma realidade que ¢ afetada por outros seres.
O que hé de seguro no entendimento ¢ o ser afetado e a voli¢ao ao ser afetado. Por isso, em
uma investigacao inicial, e tendo em vista como o processo historico da construgdo da razao
estava relacionado com a condigdo afetiva e o desejo de quem elaborava, ha a possibilidade de
a razao ser um modo de afetagdo e voligao.

O pensamento, nessa condi¢cao de modo de voligdo, sendo a volicdo um processo cuja
parte dele ¢ inconsciente, estd sujeito a uma condi¢do que ele ndo percebe, o qual € uma reacao
de um processo que escapa a sua percepcao. Por isso, Nietzsche diz que pensamento acontece
quando ele quer, e ndo quando “eu” quero, no sentido que o pensamento ¢ um resultado
espontaneo que escapa do controle do sujeito. Provisoriamente, Nietzsche diz que no processo

de pensar, ‘““algo pensa’ em oposi¢cdo do “‘eu penso”.

123 Além do Bem e do Mal, 12.
124 Thidem.
125 A1ém do Bem e do Mal, 16.



43

Porém, mesmo esse ““algo” ja € uma concessdo muito arriscada: ““Ja ¢ demasiado dizer
que algo pensa, pois esse algo contém uma interpretagdo do proprio processo’.'?® Quando no
fendmeno eu o interpreto em uma relagdo de sujeito e objeto, a identificagdo do fendmeno
enquanto objeto que afeta um sujeito ¢ uma deturpacdo da razdo para que ele seja
compreendido. Por isso, “os espiritos mais rigorosos terminaram por desfazer-se deste ultimo
‘residuo terrestre’ e inclusive pode chegar o dia em que os logicos prescindam desse pequeno
‘algo’ que ficara como residuo ao evaporar-se o antigo e veneravel ‘eu’”.*?’

Partindo desse pressuposto, vida s6 pode ser assertivamente compreendida enquanto
fendomeno, e fendmeno que engloba um conjunto de fendmenos. O ser humano, por estar
inserido na vida, ¢ manifestacdo. A histéria da filosofia buscou ultrapassar essa afirmagdo com
interpretagdes que ndo correspondiam ao carater do fendmeno e que se tornaram preconceitos.
Os filésofos posteriores tiveram o papel de exagerar “ao maximo um preconceito popular” 128

Um desses preconceitos ¢ a nogdo do “eu”. O ser humano, enquanto ser afetavel, é
condicionado ndo somente por um fendmeno que o afetou, mas de multiplos fendémenos que o
afetaram. Essas multiplas afetacdes atingem diferentes partes do seu corpo de diferencas
maneiras, ¢ cada maneira na qual o corpo ¢ atingido resulta um afeto e uma volicdo. Essas
multiplas voligdes acontecem em parte inconscientemente e manifestam-se a consciéncia
mediante um processo que a influéncia. Por isso, em vez de um “eu” que condiciona, o ser

humano ¢ um conjunto de “eus” que condicionam ¢ s3o condicionados por diferentes afetos.

Em um exemplo:

Se fossemos a um s6 tempo, aquele que manda e o que obedece, sentiriamos
ao obedecer a impressao de que estdvamos sendo obrigados, pressionados e
simultaneamente impulsionados a resistir a0 movimento, impressdes que
sequem imediatamente ao ato da voli¢do; porém na medida em que, por outro
lado, temos o costume de ndo fazer caso dessa ambivaléncia, de enganar-nos
a seu respeito gragas ao conceito sintético do eu", toda uma cadeia de
conclusdes errdneas e consequentemente, de falsas apreciacdes da vontade
também se ligam ao querer.'?

Porém, o ser humano compreende a si como uma singularidade que tem agéncia sobre
as suas agoes devido a propria conjuntura da formacdo do pensamento como resultado de
multiplas afetacdes inconscientes e conscientes. Essa ideia, conceituada como o livre-arbitrio

do sujeito, € esse “complexo estado de prazer do homem que quer, que manda, e que, a0 mesmo

126 Além do Bem e do Mal, 17.
127 Thidem.

128 Além do Bem e do Mal, 19.
129 A1ém do Bem e do Mal, 19.



44

tempo, se confunde com o que executa, gozando assim o prazer de superar obstaculos com a
ideia de que é sua propria vontade que triunfa sobre a resisténcia”.*3
Esses multiplos afetos podem organizar-se de tal forma que eles possam ser
identificados, em alguma medida, como unidade. Essa unidade, nessa estrutura que comporta
volicdes mais fortes ou fracas, serd dominada por aquelas volicdes que lograram em
estabelecer-se sobre as outras. Entdo, o que pensamos ser a Unica vontade motora, ¢ a vontade
que prevalece e que ao mesmo tempo tem o prazer de mandar, dominar e recebe os créditos das
vontades subalternas que executaram a agdo.3! As ac¢des entdo sdo o produto dessas multiplas
voli¢des inconscientes, o que atribuimos como consciente da agdo ¢ uma parte do processo
inconsciente que ¢ submetido a interpretacdo dos vicios da razdo, ndo passando de um signo
que tem necessidade de interpretacdo, e que tem muitas ‘“‘significagdes para ter uma Unica para
ele” 132
O ser humano compreende-se como livre por um sintoma de seu orgulho, que necessita
sentir-se sujeito.!® Por ser esse conjunto de voligdes arranjadas sobre o dominio de

determinadas voli¢des, deseja perceber-se como sujeito que domina as suas agdes,>*

nao pode
e ndo quer atribuir as suas responsabilidades para outro, por nao querer perder a sua identidade.
O sintoma da liberdade ¢ o desejo da responsabilidade por si, abrindo mao, inclusive, do que
seria uma felicidade geral, sacrificando a outros e a si mesmo por seu impulso criador.!3®

Por outro lado, € preciso negar também o determinismo, que afirma que todo efeito
deriva de uma causa necessaria. Para Nietzsche, causa ¢ efeito sdo mentiras convencionais a
fim de ordenacdo social e pessoal, porém ndo serve para explicar como as coisas realmente sao.
A dualidade entre livre-arbitrio e determinismo se da no jogo 16gico convencional que o filésofo
rejeita.

O ser humano, restrito a antinomia de liberdade e determinismo, passa a enxergar o
mundo conforme esses dois vicios. Em sua percepgao sobre a liberdade, que implica uma agao
que poderia ser de outra maneira, enxerga o sujeito como responsavel por uma agao contingente;
o seu olhar determinista o faz enxergar a alma € o mundo sujeitos as leis equivocas das

conceituagdes. A alma, tomada como centro da razdo, passa a ser vista equivocadamente, como

livre e racional. Essa visdo do homem o faz sujeito a puni¢@o por suas agdes vistas como livres,

130 Ibidem.

131 Ibidem.

132 Além do Bem e do Mal, 32.

133 Além do Bem e do Mal, 21.

134 Ibidem.

135 Creptisculo dos fdolos: Incursdes de um extemporaneo, §38.



45

e passa a ser examinado como sujeito condicionado as leis da razdo. O exame do filésofo passa
a ser a correspondéncia da sua experiéncia com uma interpretacdo coerente da maneira viciosa
de pensar:

Uma magia invisivel os obriga a percorrer incessantemente a mesmo circulo,
por mais independentes que se creiam, um dos outros, em sua vontade de
elaborar sistemas, algo os impulsiona a sucederem-se numa determinada
ordem, que €, entretanto, a ordem sistematica inata dos conceitos de seu
parentesco essencial. Na verdade, seu pensamento consiste menos em
investigar que em reconhecer, recordar, voltar atras, reintegrar uma zona muito
antiga e distante da alma donde sairam esses conceitos que ndao procuram
descobrir.!%

Os conceitos, entdo, sao o resultado de uma longa produgdo interpretativa da
humanidade. Nietzsche diz: ““Até agora se confiava inteiramente nos conceitos, como em um
maravilhoso dote de algum mundo fantdstico: mas eram, por fim, herangas de nossos
antepassados mais distantes, tanto dos mais estiipidos quanto dos mais sensatos.” .13’

Se o ser humano ¢ uma estrutura organizada que cria os seus conceitos a partir de sua
conjuntura em afetacdes especificas, que racionaliza o seu estado e, portanto, a sua intelec¢ao
diferencia-se conforme as mudancas de sua condi¢cdo. Cada ser humano, sendo um conjunto
diferente sujeito a afetagcdes dissemelhantes, tera reflexdes diferentes conforme a perspectiva

da sua condicdo. A respeito desse assunto, Miiller-Lauter comenta a respeito da filosofia de

Nietzsche:

Todas as interpretagdes sdo perspectivas; ndo ha qualquer parametro de
medida no qual se pudesse provar qual ¢ a "mais correta" e qual a "menos
correta"; o Unico critério para a verdade de uma exposicao da efetividade
consiste se ¢ em que medida ela esta em condigdes de se impor contra outras
ex-posi¢des. Cada exposicdo tem tanto direito quanto tem poder. A
compreensao da perspectividade de todas as interpretacdes, a que conduz a
"doutrina da vontade de poder" de Nietzsche, pode, por isso, propiciar aos que
sdo fortes em poder a "boa consciéncia" para a incondicional imposic¢do de

seus "ideais". 1%

Apesar de cada sujeito ter a sua perspectiva individual, conseguimos perceber que
diferentes individuos possuem ideias comuns. Isso ocorre devido a semelhanga de sua condicao,
que os faz ter afetacdes, apesar de dessemelhantes, proximas. Em suas interagdes, desenvolvem
uma linguagem que os permite se comunicar € raciocinar com base nos vicios especificos de

sua inteleccao:

136 Além do Bem e do Mal, 20.
137 Vontade de Poder, 409.
138 Miiller-Lauter, Wolfgang. A Doutrina da Vontade de Poder em Nietzsche, p. 131.



46

A estranha similaridade que guardam entre si todas as filosofias indianas,
gregas e alemads, tem uma explicacdo simples. Efetivamente, quando ha
parentesco linguistico € inevitavel que em virtude de uma filosofia gramatical,
exercendo no inconsciente as mesmas fungdes gramaticais em dominio e
direcdo, tudo se encontra preparado para um desenvolvimento analogo aos
sistemas filosoficos, enquanto que o caminho parece fechado para quaisquer
outras possibilidades de interpretagdo do universo. ¥

Essas construgdes racionais criadas pelos povos, apesar de seus equivocos, possuem
finalidades praticas por serem ideias construidas por cendrios analogos vivenciados pelos

individuos para que pudessem agir:

E conveniente, entretanto, ndo se servir da “causa” e do “efeito” senfio em
termos de puros conceitos, ou seja, como ficgdes convencionais que servem
para designar, para por-se de acordo, porém de modo algum para explicar
alguma coisa. No "em si" ndo ha nenhum vestigio de "nexo causal", de
"necessidade", de "determinismo psicologico", o "efeito" ndo € consequéncia
de nenhuma "causa”, nenhuma "lei" impera ali. Ninguém mais que nos foi o
inventor de tais ficcdes como: a causa, a sucessdo, a reciprocidade, a
relatividade, a necessidade, o numero, a lei, a liberdade, a razdo, o fim, e
quando introduzimos falsamente nas "coisas" este mundo de simbolos
inventados, quando o incorporamos as coisas como se lhes, pertencesse "em
si" mais uma vez, como sempre fizemos, criamos uma mitologia.'*°

Por isso, apesar de sabermos que na filosofia nietzschiana o ser humano nao é um
individuo e nem um sujeito, por ser um conjunto € um ser que nao ¢ conforme aos vicios da
razdo, utilizamos esses termos nessa dissertagdo. Em sentido estrito, elas ndo correspondem a
realidade do ser humano. Porém, ¢ um meio 1til para nos referirmos a ele, considerando as
devidas ressalvas.

Ressalvas essas que os filosofos ndo tomaram ao longo da histdria.: os conceitos foram
considerados para além da sua utilidade, como estrutura da realidade. O ser humano projetou
nela, entdo, trés equivocos do entendimento: o eu, a vontade e o espirito. Esta no¢do faz com
que a realidade seja imaginada conforme a semelhancga da percepgdo erronea que o homem tem
de si.1*! A vida entfio torna-se equivocadamente humano demasiado humano.

E importante salientar um ponto central na critica Nietzschiana: o problema da
racionalizagdo contemporanea ndo ¢ unicamente por ela ser erronea. Como vimos, a propria
realidade mostrou-se equivoca. A questdo que se apresenta ¢ que esse modo errdneo de

interpretar a realidade a nega e limita o ser humano, que € ser que deseja exerce-se.

139 Além do Bem e do Mal, 20.
140 A1ém do Bem e do Mal, 21.
141 Crepuisculo dos Idolos: A “Razdo” na Filosofia, § 3.



47

Quando a no¢ao equivoca de vontade € projetada na realidade, por exemplo, as pessoas
passam a ser culpadas e punidas por seus atos. A acdo inocente e livre do fendmeno passa a ser
desconsiderada e distorcida.'*? Logo, atribuir intencionalidade ao mundo é manchar a propria
vida, e um empecilho para o que Nietzsche chama de a grande libertacdao, onde a humanidade
¢ livre de uma responsabilidade intencional e pode voltar a inocéncia do vir a ser, que também
possibilita a inocéncia.}*

Entretanto, Nietzsche raciocina sobre uma nog¢ao com perspectivas distintas. A critica
que Nietzsche faz a nog¢ao de vontade se da pela nocao erronea que a sociedade faz com a
intencionalidade na vontade. Porém, Nietzsche pensa a vontade em um sentido positivo: como
voli¢do, que ¢ a agdo dos diminutos “quantuns” que se estruturam em uma unidade, acdo que
corresponde a estrutura da realidade e que configura o modo que a agdo ¢ efetuada. Podemos
dividir, como Scarlett Marton faz, a no¢ao de vontade no pensamento de Nietzsche em duas
formas: a dindmica da Vontade de Poder, em um sentido cosmoldgico, e a vontade, no sentido
psicoldgico, que ¢ a vontade erroneamente classificada.

O caminho para compreender o sentido das agdes humanas nao deve ser uma ciéncia da
vontade como ela foi compreendida, mas deve ter em vista as condigdes que o cercam € o
afetam, como o clima, a alimentag@o etc. Em outras palavras, deve-se ter em mente o corpo,
base dos afetos, e a sua relagdo com fatores externos. Quando se ignora essas questdes e
procura-se uma compreensao da inten¢ao do individuo consciente sujeito as condi¢des da razao,
entdo perde-se a dinamica da realidade. Por isso a vontade e as outras nogdes projetadas pelo
ser humano, a alma, sio para Nietzsche respostas grosseiras e proibi¢des de pensar,'** o motivo
por ter-se ignorado as nogdes mais fundamentais como clima, alimentacdo e egoismo como
coisas de menor importancia.}*® Essa construgio racional entdo esta atrelada a uma negago de
uma ciéncia do corpo como fonte de compreensao da realidade.

Como a filosofia ¢ uma construcdo desenvolvida fortemente pelos fracos, compreende-
se um dos motivos dessa formag¢do: como os malogrados procuram sofisticar a sua razao para
poder dominar, eles precisam situar-se em um mundo cada vez mais racionalizado. As agdes
que os afetam precisam ser consideradas contingentes e avaliadas sobre um enquadro conceitual

para que possam ser controladas e adaptadas a uma norma. A moral, nesse aspecto, ¢ o

142 Crepiisculo dos {dolos: A “Razao” na Filosofia, § 7.
143 Assim Falou Zaratustra: Nas Ilhas Bem-Aventuradas.
144 Ecce Homo. Por Que Sou Téo Inteligente, § 1.

145 Ecce Homo: Por Que Sou Um Destino, § 8.



48

movimento do fraco que se encolhe e reduz as suas agdes a norma, para que nao seja mais
pisado sobre o pretexto de humildade. 4

Nesses conceitos que reduzem o potencial da acdo humana a moral, o0 malogrado em
sua tentativa de sobrevivéncia e dominio condiciona outros individuos a essa condi¢ado. Por isso
a moral reduz-se a um ““eu pereco, logo todos devem perecer” dos que negam a si mesmos por
negar a vida.!*’ Por essa base conceitual, cria-se a nog¢do de um mundo além para que se
desmereca o mundo real, a fim de que nao haja nenhum sentido nesta; a alma imortal para
negar-se o copo; livre arbitrio para colocar desconfianga a todos os instintos que impulsionam
alguém.4®

Por isso, para compreender como a razdo humana construiu-se, ¢ preciso entender a
condicdo daqueles que elaboraram a razdo. O que alguém pensa e o que ele € sdo intimamente
relacionados, por isso a condicdo de um autor pode ser uma maneira de ver o erro da sua
percepgdo. Nesse aspecto, ¢ totalmente estranha na filosofia nietzschiana uma critica do “ad
hominem” e um apelo para que se considere o que o autor diz a despeito do que ele é. Em
Nietzsche, ¢ impossivel essa separacao, todo o pensamento ¢ filho da condi¢ao do seu autor.
Por isso vemos constantemente Nietzsche atacar autores tendo em vista a sua condicao:
Schopenhauer queria morrer; Platdo tinha os sentidos muito apurados; Jesus era jovem demais,

Sécrates estava enfermo de alma'®®, Espinosa era doente e solitario™™

,etc.

A filosofia de Nietzsche também se situa nessa condig@o: o autor de Zaratustra credita
a sua filosofia ao seu estado debilitado de saude, que o obrigou a isolar-se, diminuir seu ritmo,
etc. Nietzsche vé em sua doenca, que lhe proporcionava frequentes episddios de dor de cabecga,
nausea e fragilidade, como ferramenta que permitiu a ele raciocinar por si mesmo, a se ouvir, a
silenciar a sua mente e a enxergar a vida de um prisma mais organizado, assim como lhe deu o
refinamento proprio dos decadentes.'® Porém, nio o tornou em um decadente, pois sua vontade
de sobrevivéncia nio o permitia ceder a um espirito decadente.'>?

A filosofia, entdo, é a Vontade de Poder em sua forma mais intelectual, a vontade de
criar o seu proprio mundo e “implantar nele a causa primeira”.'®® Nietzsche enxerga em sua

doenca uma condicdo privilegiada, que lhe possibilita fazer a transvaloragdo de todos os

146 Crepuisculo dos Idolos: Méaximas e Flechas, § 31.

147 Tbidem.

148 Ecce Homo: Por Que Sou um Destino, § 8.

149 Crepusculo dos Idolos: O Problema de Sécrates, § 12.
150 Além do Bem e do Mal 1.5,

151 Ecce Homo: Por Que Sou Tdo Sabio: § 1.

152 Ecce Homo: Por Que Sou Tdo Inteligente: § 2.

153 Além do Bem e do Mal, 9.



49

valores, e que o diferencia de outros filosofos,'®* permitindo-lhe fugir do ressentimento, porque
o fez experimentar tanto por forca quanto por fraqueza.®®

Como Nietzsche enxerga-se em uma condi¢do privilegiada de percepgao, acredita que
os outros filésofos equivocaram-se por estarem em condigdes que o levavam a pensar
erroneamente. Devido ao pensamento estar sobre as condi¢des do estado do seu autor, “faz-se
preciso, primeiro, um ceticismo absoluto contra todos os conceitos herdados” 1%

Mais do que um ceticismo sobre equivocos racionais, o ceticismo precisa ser devido a
intencdo normativa que os conceitos tomaram. Pela filosofia ser protagonizada pelos
ressentidos, ‘““desde Platdo, a filosofia encontra-se sob o dominio da moral: também em seus
precursores as interpretacdes morais estavam em jogo decisivamente” .1’

O pensamento, entdo, passa a seguir as normas da moral: ele deve ser honesto, imparcial,

em vista do bem, do belo etc. O filésofo torna-se um reprodutor de um ethos social o qual ele

esta inserido:

Tomaram-se, em todos os tempos, os “belos sentimentos” como argumentos,
0 “peito empinado” como o fole da divindade, a convic¢do como “critério da
verdade”, a necessidade do opositor como um ponto de interrogagdo para a
sabedoria: essa falsidade, essa falsificagdo atravessa toda a historia da
filosofia.'%®

O filoésofo que procura desvencilhar-se dos erros do entendimento, precisa afastar-se dos
conceitos morais que o condicionam a pensar conforme a maneira erronea da producao racional.
Por isso Nietzsche diz: “ndo cremos mais, como eles, na moral e ndo temos de fundar qualquer
filosofia para que a moral tenha razdo” %

Entdo, o prejuizo que a razdo contemporanea causa estd intrinsecamente relacionada a
moral. A propria razdo moderna tem participagdo nessa condi¢do e ndo pode ser a solugdo para
a elevagdo humana, como os filosofos ao longo da histéria acreditaram. Nietzsche, enquanto
critico a essa racionalidade, propde um pessimismo do intelecto como meio de progresso:
“Minhas inovacdes. — Continuar o desenvolvimento do pessimismo: o pessimismo do

intelecto’’ . 160

154 Ecce Homo: Por Que Sou Tdo Sabio, § 1.
155 Thidem

156 Vontade de Poder, 409.

157 Vontade de Poder, 412.

158 Vontade de Poder, 414.

159 Vontade de Poder, 415.

160 Vontade de Poder, 417.



50

Nesse pessimismo, Nietzsche percebe, ao contrario do que foi entendido comumente, a
contingéncia do que foi considerado verdade, como produto da condicdo que a realidade dos
seres humanos em busca de poder: “procura-se a imagem do mundo naquela filosofia em que
nos sentimos mais livres; isto €, naquela em que nossa pulsao mais forte se sente livre para agir.
Assim serd também comigo!”’. 161

Logo, ¢ preciso uma mudanca, ndo da vida, mas da conjuntura que ela tem. Se a estrutura
social ¢ influenciada pela condicao do ser humano, ¢ preciso mudar o modo como ser humano
¢. Essa mudanga de modo ndo ¢ apenas uma mudanca intelectual, um processo educacional
novo de verdades que os seres humanos ainda ndo alcangaram, pois isso seria pensar conforme
os vicios do entendimento contemporaneo. A dindmica da vida humana esta em seu corpo, € a
sua mudanga precisa ser em uma mudan¢a no modo do seu corpo. Por isso Nietzsche diz sobre
os alemades: ‘“tornamo-nos a cada dia mais gregos, em primeiro lugar, como ¢ justo, em
conceitos e avaliagdes, como espectros grecizantes: mas um dia, esperamos, também com o
nosso corpo! Nisso reside (e residiu desde sempre) minha esperanga para a esséncia alema!” .62

Essa critica ¢ uma agdo que deve ser racionalizada, contemporaneamente, a uma
minoria, pois atualmente o que se torna a¢do das massas esta sujeita as condi¢des da moral e da
razao, e por isso conseguem um apelo social maior. Por isso: ““é necessario, ¢ talvez também
desejavel, que o fil6sofo seja uma planta rara. Nada me € mais repugnante do que a propaganda
doutrinal da filosofia, como em Séneca ou mesmo em Cicero. Filosofia tem pouco a ver com
virtude” 163

Nessa investigacao sobre a condicao corpo e seus afetos que permitiram o pensamento
tornar-se o que ¢, Nietzsche procura ‘““mostrar quais instintos estiveram ativos por tras de todos
esses teoréticos puros, — como, no conjunto, de forma fatalista, no fascinio de seus instintos
arrojaram-se em busca de algo que era “verdade” para eles, para eles e somente para eles”.154
O conhecimento ¢ uma acdo do corpo que busca dominar, uma “pulsdo da apropriacdo e do
dominio”. Algo que pode ser compreendido da realidade no conhecimento contemporaneo €

esse instinto de dominio que esté por tras dele, e a partir desse instinto as nossas condi¢oes de

entendimento foram desenvolvendo-se: ““seguindo essa pulsdo desenvolveram-se os sentidos,

161 Vontade de Poder, 418.
162 Vontade de Poder, 419.
163 Vontade de Poder, 420.
164 Vontade de Poder, 423.



51

a memoria, os instintos etc.”.*® Por isso “nada é mais inconcebivel do que o aparecimento,
nos homens, de um instinto de verdade honesto e puro” .15

A condi¢ao moral do conhecimento passa a ser uma contradi¢ao: na busca de uma razao
imparcial, ha um desejo parcial e egoista: a0 mesmo tempo que moralmente ¢ ““pratica no grau
mais elevado, a retiddo cientifica ¢ imediatamente abandonada tdo logo a moral exija
respostas”. 1%’ Os desejos morais sdo configuragdes imorais dos “instintos da décadence”, que
se sente inseguro dos seus instintos e considera “como uma corrupgio” .68

Contudo, hd uma dificuldade nessa perspectiva de investigacdo que precisa ser
resolvida: o raciocinio sofisticado ¢ produto de decadentes que o utilizam como ferramenta de
dominio. Ao realizar uma investigagao sofisticada sobre o desenvolvimento complexo da razao
por meio dos decadentes, pode agir conforme o mesmo erro do decadente, pois aquele que
investiga os decadentes também ¢ alguém que precisou elaborar uma racionalizacdo decadente
para dominar. O pensamento saudavel ¢ aquele que ¢ livre, que ndo ¢ fruto de um estado de

vida que precisou racionalizar por ndo conseguir exercer o seu instinto. Por isso, uma

investigacao sobre si e da condicdo humana precisa ser vista com ressalvas:

Nos, os psicologos do futuro — temos pouca boa vontade para a auto-
observacdo e tomamos quase como um sinal de degeneracdao quando um
instrumento procura ‘“conhecer a si mesmo”: somos instrumentos do
conhecimento e gostariamos de possuir toda a ingenuidade e precisdo de um
instrumento, — consequentemente, ndo podemos analisar, “conhecer” a nos
mesmos. Primeiro sinal do instinto de autoconservagao do grande psic6logo:
jamais ele procura a si mesmo, ndo tem olhos, interesse, curiosidade por si. %

Ha entdo uma relacdo paradoxal na investigacdo acerca do passado. O movimento
intelectual contemporaneo nao deve ser rejeitado de todo, apesar de haver um ceticismo sobre
ele. A sua criagdo ¢ util para ensejo humano em vista de poder. O ceticismo, quando se torna
uma oposicdo completa a essa produgdo deixa de ser a acdo de uma vida que nao se reduz as
limitagdes dos conceitos e torna-se um movimento decadente.

Na historia da filosofia, essa relagdo paradoxal pode ser vista no movimento sofistico.
Os sofistas, em seu relativismo, ameagavam as condigdes legitimas da estrutura social grega.
Socrates, até aqui visto negativamente, teve uma acdo correta ao combater esse tipo de

ceticismo que os sofistas pregavam, o qual:

185 Thidem.

166 Sobre a Verdade e Mentira no Sentido Extramoral, § 1.
167 Vontade de Poder, 423.

188 Thidem.

169 Vontade de Poder, 425.



52

Troca-se a cultura, isto €, os “deuses” — nisso, perde-se a crenga no privilégio
exclusivo do deus autochthonus... misturam-se o bem e o mal de diversas
proveniéncias: apagam-se os limites entre bem e mal... Este € o “sofista””’. O
movimento socratico, por um lado, foi uma reagao legitima a esse movimento
‘““ele quer a antiga virtude... — ele v€ as razdes [da decadéncia] na decadéncia
das instituicdes — v€ a decadéncia na decadéncia da autoridade: procura por
novas autoridades estrangeiras [...] ele quer a pdlis ideal, depois que o conceito
de “polis” tinha caducado”1™

Diante de uma sociedade que decaia, a producdo intelectual grega foi vista
negativamente pelos gregos da época, esse foi o ““erro fundamental dos filésofos — conclusdo:
o mundo grego sucumbe. Causa: Homero, o mito, os costumes antigos etc.”,’* o que levou a
procura de uma nova producao intelectual. Nos tempos atuais, rejeitar totalmente a filosofia
devido a condi¢ao contemporanea ¢ repetir o mesmo erro dos filosofos do passado.

Nesse espelhamento entre a postura do filésofo atual e o antigo, os sofistas sdo um bom
exemplo do paradoxo cético. Ao mesmo tempo que eles se equivocaram em seu ceticisSmo
exagerado, foram assertivos ao serem céticos ao pensamento de sua época: “afinal, ela teve
razdo: cada progresso do conhecimento epistemoldgico e moral restituiu os sofistas”. 17

Nessa sequéncia paradoxal, aqueles que sdo céticos e relativistas sdo os mesmos que
percebem o carater aparente da vida e, por isso, sdo os verdadeiros realistas: “Os sofistas nao
sdo nada mais do que realistas: formulam todos os valores e praticas usuais para hierarquizagao
dos valores, — tém a coragem, propria a todos os espiritos fortes, de saber de sua
imoralidade...”.1"® Nietzsche diz que os sofistas foram honestos com a situagdo da Grécia, pois
devido as varias injusticas de sua politica era impossivel falar de virtude, a ndo ser que fosse
um “‘eremita, fugitivo e emigrante da realidade”. Por isso ““‘os sofistas eram gregos: quando
Socrates e Platio tomaram o partido da virtude e da justiga, eram judeus ou nio sei o qué”.*"

O ceticismo ¢ a postura do filosofo que percebe por gosto o que hd de decadente na
racionalidade dos decadentes. Antes de Socrates, ‘‘recusava-se o estilo dialético em toda boa
sociedade; acreditava-se que ele expunha a perigos; advertia-se a juventude a seu respeito” .17
Esse excesso de logica ¢ decadente da mesma maneira que a selvageria dos instintos, “ambos

sdo anormalidades que se pertencem reciprocamente” 7

170 Vontade de Poder, 427.
171 Thidem.

172 Vontade de Poder, 428.
173 Vontade de Poder, 429.
174 Tbidem.

175> Vontade de Poder, 431.
176 Vontade de Poder, 434.



53

A racionalidade como meio de superacdo do estado cadtico dos instintos torna-se
negadora deles e, consequentemente, da vida. Por isso ela torna-se um ““estado frio, claro, que
esta longe de proporcionar aquele sentimento de prazer que toda espécie de embriaguez traz
consigo” .17’

O ceticismo grego, protagonizado por Pirro, visto como a ultima figura original, ¢ o
instinto daqueles que perceberam a decadéncia do pensamento socratico e platonico.'’® Quando
Nietzsche associa o ceticismo grego a um instinto, evidencia-se que € a agdo de um tipo de vida
que rejeita esse impulso de racionalizar. A agdo humana originariamente ndo busca agucar
excessivamente o seu entendimento por procurar meios mais diretos para agir: ““A intensidade
da consciéncia estd em propor¢do inversa em relacdo a facilidade e rapidez da transmissdo
cerebral. — L4 reinava a opinido contraria sobre o instinto: o que sempre € o sinal de instintos
debilitados”.1"®

O caminho para uma interpreta¢ao da formacao do pensamento ndo pode ser o resultado
de um ressentimento, mas o fruto de um tipo de vida que ndo se molda aos parametros da razao
e que busca meios mais praticos para as suas acdes, o que significa um caminho onde a
consciéncia possui um apelo menor: “Precisamos, de fato, procurar a vida perfeita 14 onde se
torna minimamente mais consciente (isto €, onde ela minimamente apresenta a si mesma sua
l6gica, suas razdes” .18

A consciéncia € o mal-estar de uma vida que encontrou um obstaculo em sua agéncia e
ndo conseguiu supera-lo de maneira direta. A voli¢do inocente e criativa nesse estado precisa
recorrer 4 asticia e moldar a sua atividade ao dominio dos conceitos. 8

Por isso, “o0 génio assenta-se no instinto; a bondade, do mesmo modo”.*® Ha uma
inversao na filosofia nietzschiana a respeito da bondade e da inteligéncia, ela encontra-se na
inocéncia do vir a ser, alhures da perspectiva de que bondade e inteligéncia estejam relacionadas
a razdo. Os filésofos em sua apologia ao conhecimento como meio a virtude incorreram em

contradi¢do, onde defenderam a inocéncia e a honestidade por meios desonestos:

Nada é mais raro entre os filosofos do que honestidade intelectual: talvez eles
digam o contrario, talvez até mesmo acreditem nisso. Mas o seu oficio, por
inteiro, comporta que s6 admitam certas verdades; sabem o que precisam

177 Vontade de Poder, 434.
178 Vontade de Poder, 437.
179 Vontade de Poder, 439.
180 Thidem.
181 yontade de Poder, 440.
182 Thidem.



54

provar, reconhecem-se quase como filésofos no fato de que sdo unanimes a

respeito dessas “verdades”. '8

Quando o filosofo apresenta a sua filosofia, moldada por seu contexto, como o meio de
alcangar a virtude, ele apresenta o seu modo de vida como norteador da realidade.! Esse erro
de atribuir ao intelecto virtude, felicidade e de se afastar da desilusdo é uma ingenuidade.'®
Nietzsche associa essa busca do afastamento da desilusao como um meio de negacao da vida,
que ¢ ilusiva. Ou seja, na medida em que o filosofo racionalizou por fraqueza e quis impor o
seu modo para dominar, ele negou a vida com a sua criagao do que ¢ dito como verdade. Essa
verdade, além de ser uma negacdo da vida, ¢ uma oposicdo a verdadeira busca pelo
conhecimento: “Posto que se acredite nela, entdo a vontade de examinar, de pesquisar, de
acautelar-se, de experimentar fica paralisada”.’®® A realidade plural que o ser humano vive
agora ¢ monotona e pouco estimulante, porém essa monotonia € propicia para que o ser humano
se situe e aja: “é mais lisonjeiro pensar ‘eu tenho a verdade’ do que sé ver escuridao em torno
de si”.187

Devido a vida ser ilusiva, o erro da razao ¢ censurado nao por ser falso, mas por ser
prejudicial. O ser humano desenvolveu uma razao que ndo correspondia ao que a vida ¢, e
ignorou, consequentemente, o papel do seu corpo, a fonte mais segura do conhecimento, ao

elaborar os seus conceitos:

O erro € o luxo mais custoso que o homem pode permitir-se; e quando o erro
¢ um erro fisioldgico, entdo se torna perigoso para a vida. Consequentemente,
qual foi o erro mais caro para a humanidade até agora, qual ela expiou da pior
maneira? Foram suas “verdades” pois as mesmas eram erros in
physiologicis.*

Por isso, € necessario para a critica do entendimento nao propor uma nova interpretacao
a partir dos mesmos modos de pensar, mas uma nova maneira de compreender a realidade: onde
o entendimento ndo esteja submetido a moral; no que concerne a razao sofisticada, que o
instinto e o inconsciente sejam valorizados; que a reflexdo nao seja o produto de uma vida que
decai; que compreende o entendimento como processo histérico e de poder; que o

conhecimento que corresponde a realidade seja buscada no corpo e em seus afetos:

183 Vontade de Poder, 445.
184 Vontade de Poder, 446.
185 Vontade de Poder, 450.
186 Vontade de Poder, 452.
187 Vontade de Poder, 452.
188 Vontade de Poder, 454.



55

No lugar dos valores morais, valores naturais puros. Naturalizagdo da moral.
No lugar da “sociologia”, uma doutrina das configura¢des de dominio. No
lugar da “sociedade”, o complexo da cultura, como meu interesse de
preferéncia (tal como um todo em relagdo as suas partes). No lugar da “teoria
do conhecimento”, uma doutrina das perspectivas dos afetos (a qual pertence
uma hierarquia dos afetos). Os afetos transfigurados: sua ordenacdo mais
elevada, sua “espiritualidade”. No lugar de metafisica e religido, a doutrina do
eterno retorno (esta como meio de disciplina e selegdo).189

1.3 Teoria dos Afetos.

Vimos que a intelec¢do humana ¢ insuficiente para explicar a realidade e que, apesar de
errénea, 0s seus conceitos viraram normas sociais. Isso ocorreu devido aos seres humanos nao
buscarem a realidade, mas o que convém para a sua agdo. Logo, para compreender como a
realidade é compreendida, é preciso recorrer a situagdo social que produziu o conhecimento.
Ao ter em vista essa producdo, percebe-se que ¢ um movimento baseado em afetos de sujeitos
que buscam o poder. O que ¢ real na produgdo intelectual ndo ¢ a sua légica, mas a sua condi¢ao
de fenomeno. Por isso, a investigagdo da razdo como produto social mostra agentes atuando no
cenario da realidade, que € agdo de afetos.

O conhecimento dos afetos ¢ 0 meio mais seguro para a reflexao do fendémeno. Como o
corpo ¢ a base dos multiplos afetos que o ser humano tem, o resultado de um exame do corpo
permite uma observacgao mais nitida da realidade, sendo o conhecimento a partir dele mais bem
estabelecida do que a crenga no espirito.'®

E importante a distingdo entre espirito e corpo, na medida em que as agdes deste nio
sdo limitados pelas regras da razdo e independem da sua percepcao para agir. O que ¢ um
problema em um exame consciente do corpo, pois o ser humano enquanto examinador
consciente, ndo consegue perceber nos mecanismos inconscientes do corpo o seu ““‘significado
ltimo”.1%! Nesses termos, mais do que a razdo do ser humano, o corpo ¢ a limitacdo do
conhecimento, ndo sendo instrumento para que todo o conhecimento do cosmos seja
apreendido, mas meio seguro de apreender aquilo que € possivel estar na dindmica dos afetos
conforme o corpo humano seja capaz de sentir.

Nietzsche se afasta de um exame logico para a compreensdao da realidade, onde o

conhecimento do corpo ¢ a base para a compreensdo da realidade. Na antiga oposi¢do entre

189Vontade de Poder, 462
190 Vontade de Poder, 532.
191 Vontade de Poder, 489.



56

corpo e alma, posiciona-se em favor do corpo sem cair em um extremo de uma antinomia, pois
a alma ndo se opde ao corpo, mas € um produto deste. Além da alma ndo ser o meio de apreensao
da realidade, também nao ¢ o centro racional do ser humano, mas a ““‘observacao nao cientifica
das agonias do corpo”’’1%2

O corpo coloca-se em um dilema paradoxal: ele percebe a realidade ao mesmo tempo
em que ela ¢ ilusiva, e percebe essa realidade em uma perspectiva. Além do mais, quando
inteligimos, distorce-se o conhecimento do corpo pelos parametros do entendimento. Como
visto anteriormente, o ser humano, antes de ser um ser consciente, ¢ um ser afetavel, e quando
afetado, as relagdes de causalidades decorrentes da afetacdo acontecem independentemente da
consciéncia do sujeito, como por exemplo as inumeraveis a¢des organicas que acontecem em
nosso corpo sem que tenhamos nogdo de que ocorrem. A consciéncia algumas vezes tem no¢ao
do que o afeta, inteligindo-o. Por sua intelec¢cdo ser um retrato de apenas uma parte da afetacao,
modificado pelo processo de intelec¢do e encarado sobre determinada perspectiva, ¢ impossivel
dizer que o que vemos seja mais do que uma realidade aproximada. Como Nietzsche diz
“mantenho a fenomenalidade também do mundo interior: tudo o que se nos torna conscientes
é, completamente, primeiro preparado, simplificado, esquematizado, interpretado”.*%

Por isso, ¢ importante salientar que, quando Nietzsche ¢ tratado como um realista
perspectivo, isso se d4, também, sobre uma certa perspectiva. Chamar Nietzsche de um realista
sobre certos aspectos, significa dizer que para ele o que inteligimos é real em certa perspectiva,
e que ndo existe uma ‘“‘realidade’ que v além do que nos afeta. O realismo ‘““perspectivista”
de Nietzsche € o realismo do vir-a-ser que pode ser apreendido por nossos afetos.

Nessa teoria dos afetos, a tensdo entre intuicdo e razao perde o seu apelo como duas
esferas de entendimento cuja relagdo ¢ um meio de apreender a realidade, onde a intuigcdo
simboliza a irracionalidade e a razdo simbolizando o entendimento humano. Antes, as duas sdo
esferas diferentes da intelecgdo, esferas que sempre se relacionam. Ou seja, a tensdo entre razao
e intuicao ainda acontece no campo da razao.

A esfera que estd para além dessa tensdo ¢ o inconsciente. Vimos que a consciéncia ¢
um processo posterior e limitado da afetagdo. O campo do inconsciente ndo pode ser totalmente
apreendido e inteligivel pela razdo, por ela s6 apreender aquilo que ele pode sentir, o que se
acentua em um processo de fatores desconhecidos para o ser humano.

O ser humano, a partir do pouco material que aparece para ele de maneira desordenada,

busca atribuir uma relagdo para inteligir, ignorando que existem diversos fatores importantes

192 Vontade de Poder, 491.
193 Vontade de Poder, 477.



57

no processo de sentir que ndo foram intuidos. Como Nietzsche diz: “a “experiéncia interior”
nos vem a consciéncia so6 depois de ter achado uma linguagem que o individuo entende... isto
¢, uma tradugdo de um estado em estados mais conhecidos para ele”.’® E por isso “a
consciéncia — comecando totalmente no exterior, como coordenacdo do tornar-se consciente
das ‘impressdes’ — ¢, inicialmente, o mais distante possivel do centro bioldgico do
individuo”.*®® E um pensamento muito semelhante a uma expressdo de Pascal usada por
Nietzsche em Sobre a Verdade e a Mentira em um Sentido Extramoral: O coragao tem razoes

que a propria razao desconhece. Porém, essa razao dada a experiéncia interior, quando muito,

¢ uma aproximacao da realidade, como diz o filésofo:

Toda a “experiéncia interior” descansa sobre o fato de que para um estimulo
dos centros nervosos procura-se e representa-se uma causa — € que primeiro
venha a consciéncia a causa achada: quanto a isso, havemos de dizer que esta
causa simplesmente ndo ¢ adequada a causa real, — trata-se de um tatear pelo
motivo de “experiéncias interiores” de outrora — isto ¢, da memoria. A
memoria, porém, conserva também os habitos das antigas interpretagdes, isto
¢, de suas causalidades erroneas... de modo que a “experiéncia interior” tem
de trazer em si, ainda por cima, as consequéncias de todas as falsas
causalidades-fic¢des de outrora; — nosso “mundo exterior”, tal como o
projetamos em cada momento, estd deslocado e ligado indissoluvelmente a
antigos erros de motivo: ndés o interpretamos com o esquematismo da

“coisa”.1%

Essa realidade aproximada da razdo, mais do que suscitada pelos vicios do
entendimento, ocorre também por nossos mecanismos de apreensdo serem insuficientes para
perceber os diminutos afetos do corpo. Por serem meios grosseiros de percep¢ao que percebem
distantemente os afetos, mintsculos afetos sdo vistos como uma unidade. O nosso corpo ao
mesmo tempo que € o meio para compreender os afetos, ndo ¢ estruturado de forma tal que
possa compreendé-los. Na medida em que por meio do corpo procura-se compreender a
realidade, no momento de percep¢dao ocorre uma distor¢do, além dessa condi¢do da razdo

viciada, dos sentidos pouco apurados do corpo:

faltam-nos todos os 6rgdos mais refinados, de modo que percebemos mesmo
uma complexidade milenar como unidade, e de tal maneira que inventamos
em seu intimo uma causalidade, em que cada motivo do movimento e da
mudanga permanece invisivel para nds.'%’

194 Vontade de Poder, 479.
195 Vontade de Poder, 504.
196 Vontade de Poder, 479.
197 Vontade de Poder, 523.



58

Entretanto, a consciéncia precisa em alguma medida conseguir expressar
verdadeiramente o que acontece com o ser humano em sua afetagdo. Se ndo, seria incoerente
Nietzsche filosofar acerca dos afetos. Por isso Nietzsche diz que o processo de intelecgao,
apesar de inicialmente distante da realidade, posteriormente torna-se um ‘“processo que se
aprofunda, interioriza e, constantemente, aproxima-se daquele centro”.1®® Paradoxalmente, a
realidade ndo é compreendida, mas utilizada como critério de verdade, o qual ¢ a aproximagao
da intelec¢ao com a realidade parcialmente incompreendida, € que a0 mesmo tempo ¢ ilusiva.

Por isso, os afetos sao o meio balbuciante de alcangar a compreensao da realidade. Em
sua esséncia, o afetar implica a acdo de causar impressdo de maneira ativa ou passiva. A
realidade entdo esta circunscrita em uma dindmica plural de elementos que afetam uns aos
outros: “‘a interpretacdo de um acontecer como: ou fazer ou sofrer — portanto, cada fazer como
correspondendo a um sofrer — quer dizer: cada alteragdo, cada tornar-se outro, pressupoe um
autor e algo em que é “alterado””’. 1%

Na perspectiva que a realidade esteja relacionada a dindmica dos afetos, “verdade” sera
o afeto que se destaca. Em seu destaque, na medida em que ela prevalece e submete outros
afetos, sua existéncia impoe-se na realidade. ‘‘Verdade™ entdo serd o afeto que possui maior
conteudo real por impor-se na realidade sobre outros afetos por ser mais forte. Logo, verdade

sera igual a poder?

“Verdadeiro”: pelo angulo do sentimento —: o que estimula mais fortemente o
sentimento (“Eu”); pelo angulo do pensar —: o que da ao pensamento o maior
sentimento de forga; pelo angulo do tatear, ver, ouvir: aquilo a que se ha de
oferecer resisténcia o mais fortemente possivel. Portanto, os graus supremos
de desempenho despertam para o objeto a crenga em sua “verdade”, isto €, em
sua realidade [Wirklichkeit]. O sentimento da forga, da luta, da resisténcia
persuade no sentido de que h4 algo aqui a que se resiste.?®

O ser humano, ainda que um ser que distorce a realidade, faz parte dela. Verdade
enquanto poder, ainda que incompreendida na histéria da filosofia, foi a causa psicoldgica para
que os erros de sua cognicao fossem cridos como verdadeiros, pois a filosofia criada

modernamente foi a que conseguiu impor-se enquanto ‘‘realidade”. Por mais que eles

198 Vontade de Poder, 504.
199 Vontade de Poder, 546.
200 ontade de Poder, 533.



59

atribuissem entendimentos 16gicos para as suas crengas, o critério de verdade para o ser humano
esta no incremento do sentimento de poder.2%

Enquanto centro de forga, cada filosofo procurou exercer o seu poder na perspectiva que
estava inserido. Em alguma medida, ela nao pode ser considerada meramente como erronea,
mas como a acao de uma forca que se impds mediante o cenario especifico no qual estava

[(1X313

inserido. Nisso, o seu ““mundo aparente” reduz-se, pois, a uma espécie determinada de agdo

sobre o mundo, partindo de um centro”.?%2

Porém, o pensamento equivocado do filésofo, apesar de ser em certa perspectiva uma
acao legitima da realidade, equivoca-se ao racionalizar o mundo a partir dos elementos que ele
intui, criando uma sequéncia de raciocinios ldgicos a partir destes. Sendo a verdade o dominio
de afetos sobre outros, a dinamica da realidade, mais do que quantitativa, ¢ qualitativa, por ser
o destaque de um nimero reduzido de afetos em comparagao ao todo. Mesmo em relagdes de
grandeza, onde se poderia associar a formagao de determinados objetos como agrupamentos de
quantidades menores de objeto, o que se impde € que o objeto ¢ formado das qualidades dos
afetos que a compde, “isto ¢, sentimos também relacdes de grandeza, com referéncia a
possibilitagdo de nossa existéncia, como qualidades”.?%

A qualidade desse afeto esta relacionada com a sua capacidade de dominio e expansao
sobre outros afetos. Essa expansdo, nao pode ser compreendida pelas regras conceituais do
mecanicismo, € uma ansia de um elemento em expandir-se, o que € uma afirmacao fundamental
no pensamento nietzschiano: se a dindmica dos afetos representa a realidade, a qualidade dos

afetos que os faz serem verdadeiros estar associado a dnsia em vez a razdo, significa que a

realidade ndo € racional, mas volitiva:

Nao deveriam ser todas as quantidades sinais de qualidades? [...] o
crescimento ¢ ansiar ser mais; a partir de um quale cresce o ansiar por um mais
de quantum; em um mundo puramente quantitativo tudo estaria morto,
inteirigado, imovel. — A redugdo de todas as qualidades a quantidades ¢ um
contrassenso: 0 que acontece € que um esta junto ao outro, uma analogia204

Pelo proprio carater de uma volicdo, um mundo volitivo ¢ um mundo dindmico,
enquanto um mundo racional ¢ um mundo submisso as regras da razdo. A realidade, entdo, ¢

um mundo de a¢des, um mundo que ¢ ‘“apenas uma palavra para o jogo conjunto dessas acdes.

201 yontade de Poder, 534.
202 yontade de Poder, 567.
203 Vontade de Poder, 563.
204 Vontade de Poder, 564.



60

A realidade consiste exatamente nessa agdo particular e reacao particular de cada individuo em
relagdio ao todo”’.2% Enquanto a¢do de afetagdo, é necessario que existam multiplos objetos para
que ocorra uma atividade, porque para que alguém sofra por parte de uma atuacdo externa,
precisa-se que tenha o elemento que afetou. Realidade entendida como agdo, ¢ realidade de
pluralidades manifestas como qualidades.

Essa realidade plural, que ndo esta sujeita as leis da razdo, aparenta ter uma estrutura
logica. Porém, essa ¢ uma percepcao advinda de uma imprecisao. A ordenagdo nao ¢ uma
ordenacao ldgica, mas uma hierarquizagdo dos afetos: o afeto que sobreposse condiciona os
elementos subjugados para que eles ajam em fun¢do dele. Dessa forma cria-se uma cadeia
“coerente” no sentido de que haja em vista de um fim, mas que ndo sdo intencionais em um

sentido l6gico:

Que os fins aparentes ndo sdo intencionais; o que acontece ¢ que tdo logo a
supremacia sobre um poder menor seja alcancada, e o ultimo trabalhe em
funcdo do maior, uma ordenacdo da hierarquia, da organizacdo, ha de
despertar a aparéncia de uma ordenagio de meio e fim.2%

Principia-se uma resposta para a dificuldade de como a realidade que ndo é conhecivel
pode ser parametro para a verdade. Ela ndo ¢ acessivel racionalmente, € 0 nosso corpo possui
sentidos grosseiros para perceber os diminutos afetos em sua dindmica. Porém, fez-se uma
filosofia capaz de se colocar além da razdo e da teoria dos afetos e examina-los. Isso porque a
realidade impde-se, a sua for¢a e qualidade ¢ capaz de imprimir-se nos seres humanos. Se cada
ser humano interpreta a realidade conforme a sua condi¢do, ao crer Nietzsche que a sua filosofia
¢ a que exprime a realidade ndo racional, enxerga-se como um evento da realidade, um sujeito
que teve as condigdes apropriadas (sendo a sua enfermidade uma das condi¢des) para que
pudesse enxergar a realidade. De maneira mais do que verdadeira, mas para além da verdade.
No enxergar de Nietzsche, mais do que um sujeito, ele ¢ um evento da realidade que se
manifestou e sobrepds-se interpretativamente sobre outras interpretagoes.

Sobrepds-se relativamente, pois ainda hoje a maioria das pessoas ndo compartilham da
visdo nietzschiana de verdade. Em seu entender, a sociedade ainda nao é elevada o suficiente
para aceitar a sua verdade, projetando no futuro uma realidade em que ele tera mais ouvintes, o
que de fato houve um aumento dos leitores de Nietzsche desde as publicagdes das suas obras.

A verdade que Nietzsche propde entdo, além de ser um fato do presente e o resultado de um

205 Vontade de Poder, 567.
206 Vontade de Poder, 552.



61

processo pretérito, manifesta-se e anuncia um futuro de uma verdade que ainda se tornara
realidade.

Como esse pensamento ¢ um produto da propria realidade, a verdade ¢ um ato presente
por ser afetacdo imediata do fendmeno, € pretérita por ser o resultado dos fatores que a
proporcionaram existir, e futura por indicar e ter em poténcia uma nova realidade. Por isso, a
verdade ndo ¢ estatica, mas dindmica e, além de um dado observavel, poténcia para algo.

Por isso, o mundo, em certa perspectiva, vai além do que nos afeta, contendo as
possibilidades que vao além das sensagdes presentes. Esse ¢ um outro motivo para nao se
alcangar a verdade, a realidade esta para além do que ¢ intuido, um outro aspecto do carater
fenomenal do mundo. Porém, o que ¢ intuido é o campo de formulacao de nossa compreensao
e, de certa forma, ndo podemos ir para além dele racionalmente: “o oposto desse mundo-
fenomenal ndo € ‘o mundo verdadeiro’, mas sim o informulavel mundo sem-forma do caos das
sensacdes — portanto, uma outra espécie de mundo fenomenal, um mundo para nés ‘nao
conhecivel”.2%

Logo, apesar do corpo ser a ““razdo segura’ do ser humano, a realidade estd para além
da razdo. O nosso ““conhecimento’ s6 tem sentido em relagdo ao reino em que se pode contar,
pesar, medir e, assim, a quantidade”, essa ¢ a maneira que o ser humano tem para expressar a
realidade e de se comunicar, de tornar comum a sua percepg¢do. Porém, ““ao contrario, todas as
nossas sensacdes de valores (isto ¢, justamente as nossas sensagoes) atém-se as qualidades, isto
¢, as nossas “verdades” perspectivas que sO pertencem a nos, as quais, pura e simplesmente,
ndo podem ser “conhecidas”.?® Logo, o caminho para interpretar a verdade est4 para além da
razao e encontra-se em um tipo de percep¢ao que, por nao poder ser compartilhado, s6 pode ser
compreendido pelo sujeito em sua soliddo. O caminho para a verdade ndo € o caminho da
comunicagdo e de construir um repertdrio intelectual por meio da leitura de diferentes autores,
em que se coleta um elemento de cada autor para construir o seu pensamento. A verdade
encontra-se quando o ser humano aprende a se ouvir, € o contato com o outro ¢ apenas um
fendmeno que, gerido positivamente, ¢ uma outra maneira de se conhecer.

Como ha muitos sujeitos, ha “muitas ‘verdades’, e, consequentemente, ndo ha nenhuma
verdade” %% no sentido de que ndo ha uma verdade atingida por todos, pois verdade e o comum
que da origem a palavra ‘“‘comunica¢do” sdo contrarios. A verdade ¢ o excepcional de cada vida

“singular”. Os equivocos que cada pensador expressou ¢ uma manifestacdo da realidade em

207 Vontade de Poder, 569.
208 Vontade de Poder, 565.
209 ontade de Poder, 540.



62

sua dinamica de multiplas afetacdes sujeita a multiplos arranjos, incluindo arranjos prejudiciais
de maneira acidental.

Por isso, em certa perspectiva, existem multiplas verdades, um “mundo” criado por
cada individuo: ““¢ evidente que cada um de nos, sendo um ser diferente, sente outras qualidades
e, consequentemente, vive em um outro mundo, diferente daquele em que vivemos. As
qualidades sdo as nossas idiossincrasias propriamente humana” .1

Importante notar quando Nietzsche diz ‘“‘idiossincrasias propriamente humanas™. O ser
humano percebe o mundo através dos seus afetos, porém os afetos sdo condicionados pela
estrutura bioldgica que o sujeito tem. Diante de corpos com uma capacidade perceptiva

diferente, a realidade, mais do que percebida, manifestara-se de outra forma, por afetar de

maneira diferente conforme entra em contato com corpos diversos:

Se cada um de nos tivesse para si uma percepgdo sensivel diferente,
poderiamos por nds mesmos perceber ora como passaro, ora Como verme, ora
como planta, ou, entdo, se algum de nos visse o0 mesmo estimulo como
vermelho, outro como azul e um terceiro o escutasse até mesmo sob a forma
de um som, entdo ninguém falaria de uma tal regularidade da natureza, mas,
de maneira bem outra, trataria de apreendé-la como uma criagdo altamente
subjetiva. A ser assim: o que ¢ para nds uma lei da natureza??!!

Verdade, entdo, nao ¢ limitada a percep¢ao humana, mas ¢ um processo de afetacdo que
assume diversas formas mediante ao tipo do objeto que afeta e ¢ afetado. A verdade variar
conforme o sujeito ndo indica que ha uma verdade que ¢ distorcida por ser condicionada a
percepcao do sujeito. Antes, a propria fluidez da realidade faz parte de sua verdade, cujas
possibilidades de variagdes sdo indeterminadas. A maneira humana de conhecer a realidade ¢ a
unica maneira que ele tem de a conhecer, e o que vai além da sua maneira de perceber, afetar-
se e agir ¢ dado como desconhecido, e por ndo ser tdo distante da sua maneira de apreensao,
ndo ¢ capaz de inserir-se como participante da “‘realidade” do ser humano. Pressupor um mundo
ndo condicional, € pressupor um mundo sem agdo, porque o agir implica o condicionar. Como

a realidade ¢ ativa, um mundo incondicionado ¢ um mundo inexistente:

A maneira especifica de reagir ¢ a Unica maneira do reagir: ndo sabemos
quantas e quais maneiras ha ao todo. Mas nao ha nenhum “outro” ser, nenhum
ser “verdadeiro”, nenhum ser essencial — com isso seria expresso um mundo
sem acdo e reacdo... A oposi¢do entre mundo aparente e verdadeiro reduz-se a

oposi¢io “mundo” e “nada” 2'?

210 yontade de Poder, 565.
211 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 43.
212 ontade de Poder, 567.



63

Sendo o mundo uma pluralidade de realidades atuais e potenciais, uma verdade cabal
somente seria esgotada se todas as realidades possiveis fossem percebidas. Como o ser humano
¢ limitado pela sua percepcao, a verdade sera sempre inesgotavel para ele. A sua verdade passa

a ser além de uma aproximagao da realidade, um fragmento dela:

Uma coisa seria designada se ¢ somente se todos os seres nela tivessem
questionado o seu “o que ¢é isto?”, questionado e respondido. Posto que
faltasse um tUnico ser, com suas proprias relagdes e perspectivas em relagdo a
todas as coisas, a coisa permaneceria sempre ainda nio “definida”.?

Esse fragmento da realidade €, necessariamente, relacional e intencional, “porque algo,
que ndo diz respeito a ninguém em nada, absolutamente nao €, e, portanto, também ndo pode
ser conhecido. — Conhecer quer dizer ‘colocar-se em uma condi¢do em relagdo a algo’: sentir-
se condicionado por algo e entre nds”.?!* Por sua vez, a verdade ¢ de interesse de um sujeito
que ao conhecer, busca em vista de algo. Como a verdade € o afeto que se impde, a verdade dos
seres humano € o objeto de interesse de elementos que, ao relacionar-se com outros, imprimem
os seus interesses sobre outros. Portanto, verdade ¢ uma busca ativa por algo, uma vontade, e
essa vontade visa o poder: ‘“Ndo cabe perguntar: ‘quem interpreta?’, mas sim se o interpretar
mesmo tem existéncia (mas ndo como um ‘ser’: como um processo, um devir) como uma forma
da vontade de poder, como um afeto” .2t

Como a realidade ¢ composta por multiplos fendomenos que desejam o poder, cujas
respectivas representagdes sao o resultado de sua vontade de poder, com cada um buscando o
dominio, ocorre um conflito entre diferentes vontades de poder, o que demonstra o carater da
verdade, que ndo € investigativa, mas interesse de dominio por meio da imposicao de
interpretagdes. Para Miiller-Lauter, essas ‘“‘vontades de poder se contrapdem como
interpretagdes continuamente mutantes. Torna-se claro, depois disso, que, contra o positivismo,
Nietzsche pode trazer a campo: ‘ndo h4 fatos, apenas interpretagdes’”’.?18
Porém, por mais que a realidade seja arbitraria, frequentemente ela aparenta ser objetiva.

Isso ocorre por causa de “uma diferenca de grau no interior do subjetivo”.?!” Os sentidos

grosseiros do ser humano ndo percebem micro diferengas no objeto em sua alteragdo, fazendo

213 Vontade de Poder, 556.
214 Vontade de Poder, 555.
215 Vontade de Poder, 556.
216 Miiller-Lauter, Wolfgang. A Doutrina da Vontade de Poder em Nietzsche, p.125.
217 Vontade de Poder, 560.



64

parecer que ele permanece 0 mesmo, por isso uma experiéncia € um objeto unico podem ser
vistos como semelhantes a outros, dando a aparéncia de objetivo.

Para além desse equivoco dos sentidos, nao ha objetividade, apenas aparéncia. Essa
pertence ‘“‘ela mesma, a realidade: ¢ uma forma de seu ser”’. Contudo, o objetivo ndao ¢ uma
anomalia da realidade, mas um fenomeno dela. A realidade parece objetiva porque, ao ser
aparente, faz-se parecer objetiva, porque ha ““de ser criado pelo aparente, primeiramente, um
certo mundo computavel de casos idénticos: um andamento no qual observagdo e comparagao
sejam possiveis etc.?!® Por isso o ““mundo verdadeiro’, como o havemos concebido até agora
— foi sempre a reincidéncia do mundo aparente”.?!® Quando os fildsofos erraram ao
compreender a vida, foi por causa do proprio carater da vida. Ironicamente, apesar do que
muitos dessa classe tenham se afastado severamente da realidade, o exemplo do seu equivoco
foi uma demonstrac¢ao da realidade.

Paradoxalmente, a realidade aparente que implica afetos que querem dominar, implica
uma objetividade para que se logre em aumentar o seu poder. O mundo aparente produz o
objetivo e precisa do objetivo para exercer-se. O objetivo além de um produto da realidade, ¢
uma condi¢do necessaria da realidade, mas ndo por ela estar submetida as leis da razao, mas
porque o seu proprio carater de aparente necessita que haja objetividade para que ela seja
arbitraria e equivoca.

Por isso que, em certa perspectiva, a realidade ndo s6 é, mas precisa ser ‘‘somente uma
simplificagdo para fins praticos, ou uma ilusdo por motivo de Orgdos grosseiros, ou uma
diferenca no andamento do devir”.??° Esse mundo aparente visto como objetivo corresponde a
necessidade pratica do afeto em dominar, no qual se pode estruturar o mundo a partir dele, o
qual se torna, ““para nés, perfeitamente adequado: a saber, vivemos, podemos viver nele: prova
de sua verdade para nos.?*!

Essa necessidade ilusiva da vida faz com que o caminho do conhecimento siga
inversamente a verdade. O ser humano em busca de poder, procura na objetividade um meio
para controle e dominio. Por isso, alga os sentidos como meio de perceber a objetividade da
razao, que passa a ser desenvolvida ““sobre fundamento sensualistico, sobre os preconceitos dos
sentidos, isto é, com a crenga na verdade dos juizos dos sentidos”. 2?2 Em seguida, valoriza-se

a razdo sensualista e objetiva que criara um mundo de conceitos a seu favor. Como as suas

218 Vontade de Poder, 568.
219 Vontade de Poder, 566.
220 Vontade de Poder, 580.
221 Vontade de Poder, 568.
222 Vontade de Poder, 581.



65

sensacdes apreendem quantidades em vez de qualidades, as quais passam a confundir-se: Nosso
“conhecimento” limita-se a estipular quantidades, o que quer dizer que ndo podemos impedir,
por nada, o sentir essas diferencas de quantidades como qualidades”.??®

Com isso, pelo proprio carater ilusivo da vida, o ser humano criard uma via de
conhecimento cada vez mais distante da realidade, devido a estar inserido na realidade. O
sujeito passa a racionalizar e desenvolve a sua consciéncia, a qual “esta sob relagdes causais
que nos sao inacessiveis’, passa a interpretar-se a interpretar a realidade sobre causalidades
inexistentes nela, e “sobre essa aparéncia fundamos todas as nossas representacdes de espirito,
razdo, logica etc.” 2%

Como vimos, a causa ‘“‘ndo acontece em absoluto”, antes ¢ uma condi¢do da razdo que
imprime as suas impressoes na realidade. O que faz com que ela seja difundida na sociedade ¢
o desejo dos individuos em serem livres, os quais sdo o agente ¢ a finalidade de sua verdade:
“congregamos no conceito ‘causa’ o nosso sentimento de vontade, o nosso sentimento de
‘liberdade’, o nosso sentimento de responsabilidade ¢ a nossa inten¢do de um fazer: causa
efficiens e finalis sdo, em sua concepgio fundamental, uma e mesma coisa”.??

Nessas condigdes, o ser humano foi capaz de dominar, ¢ em seu dominio reduziu a
pluralidade de fendmenos em unidades e, por enxergar razao na unidade, atribuiu o a&tomo como
fundamento da sociedade, que por sua vez, por ser objeto sujeito a razdo humana, pode ser
calculado e racionalizado, criando-se uma gama de nogdes cientificas em torno dela. Ignorando
que a unidade ndo ¢ um objeto racionalizdvel que fundamenta o conhecimento, mas ¢ “‘uma
configuracdo de dominio, que significa um, mas ndo é um” 2%

E mister ter a formagdo do processo racional em mente, ainda que equivoca, em uma
investigacao sobre a realidade. Pois, mesmo na busca pela verdade, somos condicionados pelos
erros de nossa interpretagao. Isso inclui o exame da dinamica dos afetos, pois a propria nogao
de corpo ¢ uma elaboragdo da razao.

Se a percepgdo da fonte dos nossos raciocinios, 0 nosso corpo, ¢ um produto dos erros
da consciéncia, entdo tudo que nos € consciente ¢ um erro. O corpo como unidade, por exemplo,

¢ o resultado do processo de conceituacdo em identificar elementos diferentes como unidade.

Nao sentimos o corpo como diverso, ou tdo diversificado como ele o ¢é, e frequentemente

223 Vontade de Poder, 563.
224 Vontade de Poder, 524.
225 Vontade de Poder, 551.
226 Vontade de Poder, 561.



66

interpreta-se o que se sentiu como afetando um sujeito, e ndo uma multiplicidade de
“individuos’ que compde uma pessoa.

E isso ocorre devido ao sentimento ser fruto de um elemento que subjugou outros
elementos. A unidade inteligida ¢ a percepgdo perspectiva da organizagdo dos diversos
elementos que compdem o individuo dominados por outros elementos que o subjugaram. O que

se sente entdo, como a dor, é “intelectual” e é “projetada”,??’ no sentido que uma interpretacio

ou efeito do elemento dominante, que sdo como “regentes de uma comunidade”.??8

A razdo ndo apenas condicionou o entendimento sobre o corpo, mas o moldou ao longo
da histéria para que ele corresponda as suas exigéncias de objetividade: “nossas necessidades
precisaram de tal modo os nossos sentidos que ‘o mesmo mundo fenoménico’ sempre retornam,
o qual, com isso, recebeu a aparéncia de realidade”.?? Fica evidente nesses termos que a visao
distorcida da realidade nao ¢ apenas um desvio intelectual, mas o resultado de uma condigao
corporal. O ser humano, para tornar comum as suas impressdes por meio da comunicagdo, mais
do que unificar as suas ideias a um padrao perceptivo, precisou que o seu corpo fosse moldado
de forma parecida para que houvesse a possibilidade de um mesmo entendimento, por ter um
aparelho de recepcao parecido enquanto espécie e, para Nietzsche, raca.

Esse cenario perceptivo veicula-se através da linguagem. Como os conceitos
comungados sdo fendmenos vistos de maneira distorcida e pouco apurada, a linguagem
enquanto expressao dos conceitos ¢ simbolo daquilo que foi mal compreendido, sendo em sua
auséncia erro.

Interessante notar que Nietzsche inverte o significado da linguagem. Em vez do
conteudo transmitido pela linguagem ser um conhecimento e a expressao do quao longe a

[13

espécie conseguiu chegar, na verdade ¢ um sinal de limitagdo: “pomos uma palavra onde

230 O ser humano,

comega a nossa incerteza — onde ndo podemos ver adiante, por exemplo
sendo social, torna-se ser com linguagem. Pelo carater desta, ‘“‘agora, nas coisas, lemos
desarmonias e problemas, porque s6 pensamos na forma linguistica — portanto, acreditamos na
“eterna verdade” da “razdo”” .3t

Como falar ¢ tornar comum, a base da sua acdo estd na crenca objetiva do ser que
possibilita a ideia de um termo de percep¢do comum entre os seres humanos. A visdo objetiva

do ser est4 intimamente relacionada a linguagem: ‘“‘na realidade, nada, até o presente, teve uma

227 Vontade de Poder, 490.
228 Vontade de Poder, 492.
229 Vontade de Poder, 521.
230 Vontade de Poder, 482.
231 Vontade de Poder, 522.



67

forca de persuasdao mais ingénua do que o erro do ser, tal como foi formulado pelos eleatas, por
exemplo: afinal, ele tem a seu favor cada palavra, cada frase que falamos!” .23

Portanto, para que se alcance uma verdade que corresponda a realidade, € preciso que
se supere a linguagem. Para isso, € preciso superar as condigdes que engendram a linguagem,
como o modo do corpo que a apreende ““o fascinio que exercem certas fun¢des gramaticais €,
no fundo, o exercido por determinadas valoragdes fisiologicas e certas particularidades
raciais”.?3® A fun¢do que o corpo exerce na elaboragio da linguagem esta no estimulo que ele
recebe e ¢ traduzido em forma de linguagem, nas palavras de André Itaparica: “primeiro um
estimulo transformado em imagem e, em seguida, essa imagem transposta para os sons. Ora,
como as sensagdes sdo representagdes subjetivas, elas ndo portam qualidades das coisas, mas
qualidades que os estimulos nervosos produzem em nés”’.?** Como os afetos sao condicionados

pelo modo do corpo, entdo a forma que a linguagem adquire € o resultado do tipo de afeto que

0 adquiriu traduzida a partir dos equivocos da razao:

A reproducdo de um estimulo nervoso em sons. Mas deduzir do estimulo
nervoso uma causa fora de nés ja é o resultado de uma aplicagdo falsa e
injustificada do principio de razdo. Como poderiamos, caso tdo-somente a
verdade fosse decisiva na génese da linguagem, caso apenas o ponto de vista
da certeza fosse algo decisorio nas designagdes, como poderiamos nos, nao
obstante, dizer: a pedra é dura; como se essa ““dura’ ainda nos fosse conhecido
de alguma outra maneira e ndo s6 como um estimulo totalmente subjetivo!%*®

As pessoas de cada cultura, por estarem em condi¢des proximas e muitas vezes terem
um tipo de corpo proximo, desenvolveram uma linguagem comum. Na multiplicidade de
culturas haverd igualmente diversas linguagens distintas através da subjetividade de cada povo.
Porém, ao comparé-las vé-se que nenhuma logrou em expressar a realidade: “dispostas lado a
lado, as diferentes linguas mostram que, nas palavras, o que conta nunca ¢ a verdade, jamais

uma expressio adequada’.?*®

A linguagem ¢ uma “traducio balbuciante numa lingua totalmente estranha”%¥’

, a qual
expressa de maneira balbuciante a realidade que lhe afeta. O ser humano, na propria dindmica
de poder, cria mentiras para que ele possa agir e posteriormente, por esquecimento, considera

o que ele criou a realidade: ‘““acreditamos possuir algum saber sobre as coisas propriamente,

232 Crepusculo dos Idolos: A “Razdo” na Filosofia, § 5.

233 Além do Bem e do Mal, 20.

234 Idealismo e Realismo na Filosofia de Nietzsche. Ip 6.

235 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, § p. 30 e 31.
236 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, § p. 31.

237 Tbidem.



68

quando falamos de arvores, cores, neve e flores, mas ndo temos, entretanto ai mais do que
metéforas das coisas, as quais ndo correspondem absolutamente as entidades originais” .23

Como a linguagem ¢ mais de que uma expressao externa, mas o meio que internamente
0 sujeito passa a inteligir, o erro passar a ser a ““pressuposi¢cao do proprio pensar. Antes que seja
‘pensado’, hd de ser ja ‘inventado’”.?®® Contudo, o erro fruto de uma realidade enganosa nio é
algo negativo. Antes, ¢ a elaboragdo de uma vida que em busca de forca interpretou a vida para
aumentar o seu poder, ¢ ‘“‘quanto mais poderosa ¢ a vida, tanto mais extenso ha de ser o mundo
previsivel e como que entificado” .24

O conhecimento deixa de ser, como foi considerado na historia da filosofia, uma
realidade impessoal, e torna-se no pensamento nietzschiano um instrumento de poder do ser
humano.?*’ E como meio de aproximagio do homem da realidade, ¢ “antropocéntrico e
biolégico”,?*? o resultado da acio humana de enxergar na realidade aquilo de regular e
invariavel no qual possa atuar no “esquema de seu proceder”. A nossa capacidade de
conhecimento foi desenvolvida tendo em vista a conservagao da espécie humana, por isso a
“verdade ¢ o tipo de erro sem o qual uma espécie de seres vivos ndo poderia viver. O valor para

a vida decide em ultima instancia”.?*3

A razdo ndo ultrapassa a esfera do que é util a vida,?**

o que implica a possibilidade de
um outro tipo de razdo devido a condi¢dio de existéncia humana ndo ser necessaria.?*® Mas
Nietzsche parece rejeitar essa possibilidade de um novo tipo de racionalidade para o ser
humano?*®, pois a humanidade ¢ limitada pelas suas condicdes de espécie. Ha a possibilidade
de outras razdes, mas para outras espécies que ndo a humana: “ninguém sustentard a
necessidade de os homens existirem, por isso a razao €, assim como o espaco euclidiano, uma
mera idiossincrasia de uma determinada espécie de animal, uma entre muitas outras” .24’
Sendo assim, o ser humano ndo ¢ um animal naturalmente criado para ser primariamente
racional, a sua racionalidade estd a servigo da conservagdo da vida. Verdade entdo ¢ um produto
da vida, e deve estar a servico dela. A realidade do homem nao ¢ uma entidade independente

que aguarda ser descoberta pelo sujeito, antes, ¢ uma regularidade em que a espécie pode

238 Ibidem.

239 Vontade de Poder, 544.
240 ontade de Poder, 552.
241 Vontade de Poder, 480.
242 Vontade de Poder, 480.
243 Vontade de Poder, 493.
244 Vontade de Poder, 494.
245 Vontade de Poder, 496.
246 Vontade de Poder, 498.
247 Vontade de Poder, 515.



69

assenhorar-se e “tomaé-la a seu servi¢o”.?*® Sdo as interpretacdes, a ocasiio do momento em
que se encontra com o objeto, que ddo o significado ao mundo.?*® Verdade entdo ndo ¢ um fim
que o humano busca, mas um ‘““meio para a conservacao do homem™. E, como conservagao do
homem, é um meio da “Vontade de Poder”.?>® Somente a verdade nesse aspecto pode ser algo
bom, pois “todas as coisas boas sdo fortes estimulantes para a vida”.?>

Verdade entdo perde a nogao tradicional de concordancia entre aquilo que se pensa e a
realidade. Verdade ndo ¢ uma relacao coerente com a realidade, mas uma selecao de coisas que
se tornaram conscientes ao sujeito por sua utilidade (““‘consciéncia s6 existe a medida que ¢
til”)?2, As percepcdes ndo sdo uma busca por uma verdade imparcial, mas uma consciéncia
arbitraria “‘totalmente penetradas de juizos de valor” .23

Nesses termos, Nietzsche diz que a oposicao entre mundo verdadeiro e aparente ¢
“reconduzida por mim a relagdes de valor”.?®* As “verdades fundamentais” ndo passam de
uma “pressuposicido de todo vivente e de sua vida”,?* o sujeito precisa pensar que as suas
crengas sao fundamentais, sendo o valor da verdade (além da sua func¢do primaria em prol da
conservagao) determinada pela forca de convicgdo daquele que a possui. Note-se que ¢
necessario que a crenga seja considerada verdadeira e ndo que realmente algo tenha que ser
verdadeiro.?®

Ha uma nova relagdo com a verdade: em perspectiva nietzschiana, ela perde o apelo a
coeréncia da légica comumente entendida, pois a coeréncia ¢ o fruto de uma unificagdo
incoerente da razdo: “‘a vontade de verdade 16gica s6 pode realizar-se depois de ter-se efetuado
uma falsificacdo de todo acontecer”.?>” Por isso, a verdade ndo é o resultado de uma vontade
de verdade, mas, uma vontade de tornar o fenOmeno comum, e “a vontade de igualdade ¢ a
vontade de poder”.?%8

Quando uma verdade logica € expressa, ¢ uma demonstragdo das limitacdes humanas, e
ndo um contorno de uma verdade encontrada: ‘“afirmar e negar uma e mesma coisa ndo ¢

possivel para nos: esse € um principio de experiéncia subjetiva, nisso ndo se exprime nenhuma

248 Vontade de Poder, 480.
249 Vontade de Poder, 481.
250 Vontade de Poder, 495.
251 Humano Demasiado Humano II, 16.
252 Vontade de Poder, 505.
253 Ibidem.

24 Vontade de Poder, 507.
255 Tbidem.

256 Tbidem.

257 Vontade de Poder, 512.
258 Vontade de Poder, 511.



70

‘necessidade’, mas sim apenas um nao-ser-capaz”.?®® A l6gica entdo ¢ “um imperativo, nio
para o conhecimento do verdadeiro, mas para a colocagdo e preparacdo de um mundo que deve
ser chamado por nés de verdadeiro”.?®® Verdade, entdo, ¢ desejo sobrepor-se sobre uma
multiplicidade de afetos.?! Por isso a falsidade de uma afirmagdo ndo pode ser usada para nega-
la. Antes, € preciso que seja visto o quanto o juizo ‘‘serve para conservar a espécie, para acelerar,
enriquecer e manter a vida” .22

O problema dessa maneira de inteligir ¢ que a inocéncia do devir ¢ perdida pelo ser
humano, em vez de experienciar a realidade, a busca em vista de algo.?®®> O ser humano,
contudo, ndo se percebe como criador de ilusdes, € por ndo perceber-se assim ele sente-se como
tendo alcangado a verdade.?®* Essa verdade torna-se norma, e enquanto norma exige que a
atividade humana esteja restrita a um modelo estabelecido, o que o faz o ser humano em busca
de poder e expansdo criar um modelo que em alguma medida o enfraquece: “Para que a
veracidade seja possivel, toda a esfera humana hé de ser muito limpa, pequena e respeitavel: a
vantagem hé de estar sempre, em todos os sentidos, do lado da veracidade”.?®® A vida em sua
realidade ilusiva propicia que o ser humano limite-se a buscar poder, e o engana fazendo-o

pensar que alcangou a verdade em uma ilusdo de tal extensao que ensoberba em seu auto lesar:

Naéo se lhe emudece a natureza acerca de todas as outras coisas, até mesmo
acerca de seu corpo, para bani-lo e trancafia-lo numa consciéncia orgulhosa e
enganadora, ao largo dos movimentos intestinais, do veloz fluxo das correntes
sanguineas e das complexas vibragdes das fibras!?6

Aqui o pensamento de Nietzsche faz uma outra ruptura importante a respeito da razdo

humana: a sua consciéncia deixa de ser um estado de eleva¢dao do individuo e um meio de

direciona-lo a verdades: antes, ela é “um o6rgio de conducdo”,?®” um produto do carater

aparente da vida. No processo de adaptagdo e de sistematizagao ela “ndo desempenha nenhum
papel”,?®® mas ¢ influenciada por forgas que a criam a fim de que haja dominio.
Entretanto, Nietzsche ndo pode ser visto estritamente como um cético. O ceticismo ¢

um pensamento que possui uma ambiguidade: a0 mesmo tempo em que ele percebe as

259 Vontade de Poder, 516.

260 Thidem.

261 ontade de Poder, 517.

262 Além do bem e do Mal, 3.

263 Vontade de Poder, 552.

264 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 28.
265 Vontade de Poder, 543.

266 Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral, p. 28.
267 Vontade de Poder, 524.

268 Vontade de Poder, 526.



71

limitagdes e os equivocos da razdo, ¢ também um instrumento de perpetuacdo da moral:
“Epicuro nega a possibilidade do conhecimento: para conservar os valores morais
(respectivamente, hedonisticos) como os superiores. O mesmo faz Agostinho, mais tarde Pascal
(“arazdo corrompida”), em favor dos valores cristdos”.?®° Por meio da desvalorizagio da razao,
o0 ceticismo pode ser meio para que se recorra a uma instancia superior, sem perceber que essa
instancia € o resultado dos mesmos erros em que se critica.

Esse ¢ o estado paradoxal do pensamento nietzschiano: hd um realismo em seu
pensamento, mas a realidade que ele percebe ¢ a vida enganosa, o seu realismo ¢ um realismo
do vir-a-ser. Ele, em um aspecto, ¢ cético, porém o seu ceticismo ndo ¢ absoluto, antes
demonstra a fragilidade do pensamento humano mostrando que ela ¢ perspectiva e, enquanto
perspectiva, verdadeira. Essa perspectiva e arbitrariedade estd enraizada na estrutura da
realidade, pois algo s6 ¢ na medida em que ela ¢ relacional: “propriedades de uma coisa sdao
efeitos sobre outras “coisas”: se, pelo pensamento, se abstraem as outras “coisas”, entdo uma
coisa nao tem propriedades, isto ¢, ndo ha nenhuma coisa sem outras coisas, isto €, ndo ha
nenhuma “coisa em si”.?"

Essa ¢ a realidade encontrada mediante uma teoria dos afetos: o real ¢ realidade na
medida em que entra em contato com o ser humano na condi¢cdo em que ele se encontra no
momento de afec¢do. O mundo aparente nao o € independente da condi¢do humana, mas o é na
medida em que ela é perspectiva e, portanto, ¢ em si relativa em sua ““esséncia’: ““o perspectivo,
portanto, confere o carater de ‘aparéncia’! Como se ainda restasse um mundo quando
descontassemos o perspectivo! Com isso ter-seia descontado a relatividade” 2"

O que podemos dizer sobre a esséncia de algo € por isso ‘“também somente uma opinido
sobre a ‘coisa”’, uma percepgio do valor dela enquanto afeto que define o que ela é. 2’2 Quando
o seu aspecto afetivo, que implica ser individual, € negado e o sujeito procura contrastar a sua
intuicdo com “‘ser” e “ndo-ser’” afim de que encontre-se a esséncia do seu afeto, ignorando o
seu carater relativo enquanto vir a ser, ocorre ‘‘a negagdo do mundo e a niilizagdo logica”.

Nao sabemos nos desvencilhar dos equivocos da razdo por meios linguisticos, o que
para Nietzsche “ndo tém importancia”.?"® Os erros do entendimento sio parte da realidade e

coincidem acidentalmente com aspectos verdadeiros dela: conceitos como causa e efeito, apesar

269 Vontade de Poder, 578.
270 Vontade de Poder, 557.
27t Vontade de Poder, 567.
272 Vontade de Poder, 556.
273 Vontade de Poder, 551.



72

de ser um falseamento da verdade, coincide com o carater relacional da realidade no qual s6 ha
algo na medida que ele entra em contato com outros elementos.

Chega-se a uma consequéncia logica de uma consideragao citada anteriormente: os
equivocos da razao ndo devem ser repudiados por serem equivocos. Antes 0 motivo era o carater
utilitario dos conceitos, agora ¢ visto que esses equivocos se relacionam com a realidade de
certa forma. A redundancia est4 que a utilidade para o aumento de forga ¢ um aspecto necessario
da relagao com o real: ndo ha realidade sem relacao de poder.

Como tudo o que afeta o sujeito esta na realidade, entdo toda a agdo e interpretagdo ¢
uma expressdo da vida. A vida ndo ¢ composta por “objetos” passivos a serem friamente
analisados, mas expressdo ativa de sujeitos que manifestam a realidade a seu modo: “Sé o
sujeito ¢ passivel de prova: hipdtese de que sé hé sujeitos — de que ‘objeto’ ¢ somente uma
espécie de efeito de sujeito sobre sujeito... um modus do sujeito”.2"*

O modo de se relacionar com a realidade ndo estd na mera interpretagdo, mas na
expressao de um sujeito que manifestou a vida de maneira que o eleva qualitativamente.
Rejeitar os erros das ideias construidas pela humanidade por ser um equivoco de intelecgao ¢
incorrer no mesmo erro de quem se critica por estabelecer como critério de verdade apenas uma
interpretagdo correta da realidade. Do contrario, o critério deve ser: saber se a expressao de
determinada realidade o eleva. Com isso, ndo se superestima tanto a racionalidade e valoriza-
se aspectos distantes cuja consciéncia, como ¢ entendida, ndo capta: “o que se afasta de nossa
consciéncia, e por isso se torna obscuro, pode, por isso, ser perfeitamente claro em si”. 2’

Talvez esse seja o limite do que pode ser expresso através de um raciocinio académico
sobre a verdade que, enquanto comunicagdo, reduz-se a preceitos da razdo, que
obrigatoriamente confundem o acontecer como um efetivar, e o efeito como o ser. Nietzsche
diz que é o “o duplo erro, ou interpretacio, do qual nos fazemos culpados”,?’® e por se incluir
nessa ““culpa”, Nietzsche parece compreender como erro insuperavel na esfera da razao.

Por isso, a rejeicdo as ideias modernas ¢ a expressao de um ser que supera a sua
decadéncia, de um sujeito cujo modo de vida se esquiva das consequéncias niilistas das
asser¢des modernas. Os novos filésofos ndo serdo, ou sdo, individuos que adquiriram por meio
de uma grande erudi¢do novas verdades, mas a expressao de um modo ser distinto da postura

hegemodnica moderna. Nao racionalistas mais sofisticados, mas artistas, uma “espécie de ser

sobrecarregada de forca e ludica” que abencoara ‘‘justamente os afetos, a irracionalidade € a
9

274 Vontade de Poder, 569.
275 Vontade de Poder, 528.
276 Vontade de Poder, 531.



73

mudanca no sentido eudemonistico, junto com as suas consequéncias: perigo, contraste,

derrocada etc”.?’’

277 Vontade de Poder, 576.



74

CAPITULO Il - A CONSTRUCAO DA VIDA AUTENTICA.

2.1 A individualidade e os novos valores.

Nietzsche diz que a vontade de verdade dos filosofos ¢ uma vontade de poder que deseja
tornar correspondente ao pensar toda a existéncia, fazendo que ela se distor¢a para que se
adeque as suas crengas. A reagdo contraria a esse movimento dos filésofos que agem segundo
a sua vontade de poder é outra vontade de poder,?’® o que significa que uma mudanga do
pensamento dominante acontece com a manifestagdo de um novo modo de pensar, que
acontecera a partir de uma nova classe de individuos.

A condigdo para o surgimento dessa nova classe ndo dependera da convengdo além da
condi¢do de fortalecimento que a oposicao a ela proporciona, devido a uma das condigdes para
0 seu surgimento ser a alteragdo do status quo. Isso significa que o cultivo para a sua
manifestagdo ndo serd por meios convencionais, sendo até um impedimento o preparo dessa
nova classe de individuos por meio convencional: ““Nada prejudica mais nossa cultura do que
o excesso de pretensiosos mandrides e humanidades fragmentérias; nossas universidades sao,
a contragosto, verdadeiras estufas para tal espécie de atrofia dos instintos do espirito”.2"

O individuo nessa tarefa de superar as forcas que o cercam, se afasta dos equivocos da
razao ao se relacionar com a vida em seu carater equivoco e ilusiva. Nietzsche em O Canta da
Danga apresenta Zaratustra nesses termos enfrentando uma certa tensdo com a vida: ele a
enxerga como insondavel apesar de ela negar esse atributo a ela: ““¢ o que dizem todos os peixes
[...] 0 que eles ndo sondam ¢é insondavel?®, diz ela, e impede que o filosofo criador prescrute
o insondavel: “parecia que afundava no insondavel. Mas me puxaste para fora com anzol de
outro” rindo daquele que a considera insondavel. Porém, Zaratustra ndo acredita nela, “em seu
riso, quando fala mal de si mesma”’, aparentemente por ser uma falsa modéstia.

Nessa passagem de Assim Falou Zaratustra, Nietzche parece retratar uma espécie de
triAngulo amoroso entre Zaratustra, a vida e a sabedoria. E interessante notar que Nietzsche faz
uma distin¢do entre a vida e a sabedoria, a0 mesmo tempo em que cria uma espécie de rivalidade
entre elas, com a sabedoria enciumando-se da vida e tentando encontrar um motivo para

Zaratustra amar a sua rival: “tu queres, desejas, amas, apenas por isso louvas a vida”.

278 Assim Falou Zaratustra: Da Superacgdo de Si mesmo.
279 Crepusculo dos Idolos: O que falta aos alemaes, § 5.
280 Assim Falou Zaratustra: O Canto da Danga.



75

A sabedoria quer afastar Zaratustra do amor a vida e a propria vida impede de ser
sondada, significando que o fildsofo tem contra si o seu proprio conhecimento e a propria vida
que o impede que ele alcance aquilo que o ultrapassa. Entdo, por que continuar a investigar? O
que motiva aquele que tem contra si a vida, seus pares, € a propria sabedoria a buscar o
insondavel pela maneira de pensar humana? A resposta ¢ o amor a vida. Nietzsche
propositalmente representa a vida como uma espécie de amante que, apesar dos seus defeitos,
ainda encanta, tratando a relagdao do filésofo com a vida como um relacionamento em que ha
amor ¢ interesse mesmo nas mazelas, e por causa delas. Isso ocorre porque ‘““ha sempre alguma
loucura no amor. Mas também ha sempre alguma razio na loucura”.?®! Por isso Zaratustra pode
dizer que ama a vida “sobretudo quando a detesto”.?%? A relacio do filésofo com o insondével
da vida ¢ relacional, uma dindmica de males e bens em que o proprio mal faz parte da atracao
a ela, a ponto de Zaratustra em sua bigamia dizer “‘no fundo, amo apenas a vida™.

Essa disputa entre as duas amantes e a preferéncia do eremita a vida ndo significa que a
sabedoria ndo é em nenhum aspecto um meio de alcangar o insondéavel. E verdade que hd uma
indisposi¢cdo com a sua rival em uma espécie de hostilidade entre elas, e que justamente pela
sabedoria nao cumprir o seu papel de correspondéncia entre ela e a realidade, Zaratustra diz:
“temos sede dela e ndo nos saciamos, olhamos através dos véus, agarramos através das redes.
E bonita? Que sei eu! [...] E inconstante e teimosa; muitas vezes a vi morder os 1abios e pentear-
se a contrapelo. Talvez seja ma e falsa”. Contudo, por essa condi¢do, a sabedoria se assemelha
a vida, e por parecer com ela que Zaratustra se encanta ““mas que eu seja bom com a sabedoria,
frequentemente bom demais: isso vem de que ela me recorda demais! [...] que posso fazer, se
as duas tanto se parecem?”’. A sabedoria tem a mesma varinha de pescar que “‘as mais velhas
das carpas ainda sdo fisgadas™.

Ou seja, o filésofo tem uma relagdo ambigua com a sabedoria, ela em si € ilusiva por
ndo representar a vida, mas por ndo retratar a vida ¢ que se assemelha a ela. O filésofo ndo se
afasta da sabedoria para procurar um insondavel que sera representado em uma espécie de
subjetivismo ou novo espirito do qual o conhecimento ndo pode expressar, ela ainda tem a
capacidade de realizar grandes feitos Uteis a vida. O filésofo nesses termos vive uma danga com
a sabedoria, que se movimenta em varias direcdes, onde reconhece as suas limitagdes e seus
erros, mas em seus equivocos se encanta e move-se em diversos sentidos com ela, ndo apenas
seguindo os sentidos da sua razdo equivoca. E na propria relagido com a sabedoria que ela se

revela ilusiva e denuncia a si e suas limitagdes. Porém ¢ nesse momento de revelagao no qual a

281 Assim Falou Zaratustra: Do Ler e Escrever.
282 Assim Falou Zaratustra: O Canto da Danga.



76

propria razao em sua propria dindmica se difama, que Zaratustra tem mais interesse: ““quando
fala mal de si mesma, ¢ entdo que mais seduz”.

Paradoxalmente, ¢ nessa relagdo de Zaratustra com a sabedoria declarada a vida que a
faz rir, fechar os olhos e dizer “de quem falas? [...] de mim, certamente?”’. E na acao deliberada
de Zaratustra ao fazer essa declaracdo ambigua onde ele fala das caracteristicas da vida ao
mesmo tempo que fala da sabedoria, a vida diz: ““ainda que tivesses razao — dizer-me isso assim
na cara! Mas agora fala também de tua sabedoria!”. Nessa reacdo da vida ela abre o olhar
novamente e Zaratustra comove-se ao olhar os olhos de sua amada: “abriste novamente os
olhos, amada vida! E pareceu-me que eu novamente afundava no insondavel!”.

Aqui Nietzsche mostra como a relagdo com a sabedoria ¢ um acesso aos mistérios da
vida: ao conhecer a sabedoria, conhece-se a realidade, fazendo-a fechar os olhos, e na agao
deliberada de viver essa contradi¢do com a sabedoria diante da realidade, a vida abre os olhos
novamente, mostrando um outro olhar, que permite acessar o “insondavel”. E esse processo
ocorre por meio da sabedoria, sem que dessa vez Zaratustra seja impedido pela vida a acessar
0 mistério.

Nao ¢ de se ignorar que o relato desse tridngulo amoroso ¢ um canto para acompanhar
uma dang¢a, uma musica para ““zombar do espirito de gravidade”. Sobre esse espirito, Zaratustra
diz em Do Ler e Escrever: ““Quando vi meu diabo, achei-o sério, meticuloso, profundo e solene:
era o espirito de gravidade — ele faz todas as coisas cairem”.?®3 A cancio de elevacdo da vida
acontece sobre a superacdo de um estilo de vida melindroso e sério, em um estado de éxtase
que faz ir além das limitagdes de um espirito frio e sério, pois somente assim se € capaz de
alcancar o insondavel da vida: ““Nao com a ira, mas com o riso € que se mata. Eia, vamos matar
o espirito de gravidade!”. %4

Porém, hd o momento em que a cancdo acaba e o espirito de gravidade prevalece
dizendo ‘““ainda vives, Zaratustra? Por qué? Para qué? Com qué? Para onde? Onde? Como? Nao

é tolice ainda viver?”,?%

o que faz Zaratustra dizer aos seus companheiros ‘“perdoai-me a minha
tristeza!”’. H4 uma tensdo no espirito de Zaratustra: o caminho para o conhecimento da realidade
estd no acesso espontaneo de alegria e de forca que o faz se expressar, contudo, ha um espirito
de gravidade que o forca a descer, que em Nietzsche também ¢ chamado de toupeira ou ando.
O caminho para a elevagao € s6frego, apesar de ser motivado pelo amor. O individuo

elevado ¢ aquele que enfrentou as dificuldades da elevagdo e enfrentou o espirito de gravidade:

283 Assim Falou Zaratustra: Do Ler e Escrever.
284 Assim Falou Zaratustra: Do Ler e Escrever.
285 Assim Falou Zaratustra: Do Canto da Danga.



77

Eu subia, subia, sonhava, pensava — mas tudo me oprimia. Eu semelhava um
doente ao qual seu triste martirio torna cansado e que é despertado, ao
adormecer, por um sonho ainda pior. — Mas existe algo, em mim, que chamo
de coragem: até agora, sempre matou em mim todo desanimo. Por fim, essa
coragem me mandou parar e falar: “Ando! Ou tu, ou eu!”.?®

O espirito de gravidade ¢ o mesmo que impde os valores morais para o individuo. Esses
valores sao um fardo para as pessoas, que na tenra idade aprendem a valorar da maneira que a
sociedade o ensinou, “a tempo de impedir que elas amem a si proprias”,?%” uma for¢a que ao
fazer o individuo um componente social, o faz ndo amar a si. Com isso, a vida se torna um
fardo, ndo por sua caracteristica intrinseca, mas pelo proprio ser humano ser “um fardo para
si”, no sentido que ele mesmo impde esse fardo sobre si, fazendo carregar “coisas alheias’ .88

Para que o ser humano consiga se adequar a norma, ele precisa negar a si mesmo como
uma configuracdo de forgas unica na realidade, através de um processo de adequagdo que o
individuo, enquanto corpo, tenha a base dos seus afetos ferida e domada. Esse processo precisa
ser frequentemente atualizado para que o individuo perca a sua personalidade e se adeque a

sociedade, o que ¢ intrinsicamente uma agressao por forgar o ser humano a ser o que ele nao ¢:

Chamar a domesticagcdo de um animal sua “melhora” ¢, a nossos ouvidos,
guase uma piada. Quem sabe o que acontece nas ménageries duvida que a
besta seja ali “melhorada”. Ela é enfraquecida, tornada menos nociva;
mediante o depressivo afeto do medo, mediante dor, fome, feridas, ela se torna

uma besta doentia. — N&o é diferente com 0 homem domado, que o sacerdote

“melhorou”.?%

O individuo que busca a sua autenticidade precisa romper com essa imposicao social
que o faz esquecer de si e carregar valores que nao lhe pertencem, criando o seu proprio valor:
“descobriu a si mesmo quem diz: ‘Este ¢ meu bem e meu mal’: com isso fez calar o ando e
toupeira que diz ‘Bom para todos, mau para todos’.>® Aqui Nietzsche apresenta uma nova
perspectiva para superar a gravidade: a criacdo de seus proprios valores. Antes foi dito que se
acabava com a gravidade com o riso, mas parece que o riso € a criagdo dos proprios valores sao

0 mesmo meio para superar a gravidade. Por isso, “nossa religido, moral e filosofia sdo formas

286 Assim Falou Zaratustra: Da Visdo e Enigma.

287 Assim Falou Zaratustra: Do Espirito de Gravidade.

288 [bidem.

289 Crepisculo dos fdolos: Os “Melhoradores” da Humanidade, § 2.
29 Assim Falou Zaratustra: Do Espirito de Gravidade.



78

de décadence do homem. — O contramovimento: a arte”.?®! Somente o criar artistico pode
superar o ethos vigente ao construir um novo valor em seu lugar por meio da afirmacao de si.

Nessa criacdo, a pessoa auténtica se permite exercer a sua potencialidade com a abertura
a novas possibilidades, por isso ele vira um experimentador, a sua poténcia o faz ser ““analitico,
aventureiro, investigador, experimentador”,?? cuja vontade de imparcialidade e objetividade
contrariam as normas morais,?*® o que implica a possibilidade de causar dano a outro.

E importante lembrar que as normas morais foram formadas pelos ressentidos a fim de
organizar uma sociedade que os protegesse, uma acao que visava mais a propria protecao do
que o bem-estar do préximo. A moral possui essa acdo dupla: repressdo do potencial ou atual
ofensor e a protecao do atual ou potencial ofendido. Isso significa que romper com a moral nao
apenas € permitir que o individuo auténtico seja um ofensor no exercicio de sua potencialidade,
mas permite que ele ndo se enquadre na posi¢do de uma vitima que tem direitos inviolaveis.
Como ele ¢ aquele que busca a solidao, ndo sera um terceiro que o violara, mas o proprio sujeito:
“em nos fazes experiéncias que ndo nos atreveriamos a fazer em animal algum, e seccionamos
a nossa alma com satisfacdo e curiosidade. Que nos importa a saude da nossa alma?”’.2%

Como a dinamica da vida implica afetacdo, o homem elevado ndo pode se restringir a
um sistema moral que o restringe a uma vivéncia viciada, onde o que ele experimenta é o que
¢ permitido pela norma vigente. Ainda que essa norma de alguma forma o proteja, impedir que
alguém se afete, de maneira que sofra, impede que a partir desse sofrimento haja um estimulo
de for¢a que o faca superar tal afetacdo, de forma que ““ser doente ¢ instrutivo, ndo duvidamos
ser mais instrutivo que ser sadio; os inoculadores de doengas parecem-nos hoje mais uteis do
que os médicos, os ‘saradores’” 2%

Esse ¢ o paradoxo do criador, ao mesmo tempo em que ele carrega dentro de si aquilo
que pode ser considerado terrivel para a sociedade, o impulso que o faz superar as normas
sociais ¢ a expressao de forga que ele é, e, por isso, uma nova manifesta¢do da realidade que ¢
ao mesmo tempo destruidora e criadora. Por isso Zaratustra diz: ““é certo que sou uma floresta
e uma noite de arvores escuras: mas quem nao receia minha escuridao, também encontra rosas

sob os meus ciprestes’’?%

21 Vontade de Poder, 794.

292 Genealogia da Moral: Terceira Dissertacdo, § IX.
23 Tbidem.

29 Ibidem.

2% Tbidem.

2% Assim Falou Zaratustra: O Canto da Danga.



79

Se o criador de novos valores prefere sair da protecdo da moral, tendo como um dos
motivos sofrer, isso significa que existe algo mais valioso para ele do que o bem-estar, que ¢ a
expansao da sua forga. Se o viver ¢ relacional e implica o afetar e ser afetado, desejar escapar
da dinamica de afetagdo significa negar a propria vida. Aquele que busca exercer-se na realidade
¢ o mesmo que, por meio da dindmica dos afetos, consegue sobressair e exercer a sua
potencialidade: “Em todo vivente pode mostrar-se claramente que ele tudo faz para nao se
conservar, mas sim se tornar mais”.%%’

Essa ¢ uma condicao que, para haver algum sentido, precisa ser um feito de dificil
conquista, do contrario a formula do que foi dito seria dizer: “a forma de se relacionar com a
realidade é vivendo e ser vocé”. E preciso de uma filosofia que diga para seres vivos viverem?
Nao seria uma afirmagao redundante? A solugdo para esse impasse ¢ a condi¢ao da realidade
enquanto suscetivel a um estado cadtico que constroi arranjos disfuncionais de existéncia. Os
individuos inseridos nesses desarranjos disfuncionais ndo conseguirdo atualizar a sua
potencialidade, entrando em uma condi¢do em que, se ndo conseguem expandir o seu poder,
tentam pelo menos manter o poder que lhe resta ao criar todo um sistema enfraquecedor que
ndo permite que seus pares tenham condigdes de destrui-lo.

A vida desses individuos deixa de ser uma busca por expansdo e passa a ser uma busca
por sobrevivéncia e estabilidade: “o tUnico prazer que ainda s6 se sente no estado de
esgotamento é o adormecer; o prazer, no outro caso, é a vitoria” 2% Diferentemente, aquele que
ama a vida e quer se expressar nela vive aquilo que a realidade abarca: tensoes, sofrimentos, a
sobreposi¢do sobre algo etc. Nao ¢ que ele tolere essa condi¢do da realidade, ele a vive por
prazer devido ao fato de o sofrimento ser o resultado de algo que se opde a sua potencialidade
e o forca a desenvolver-se, tornando mais prazeroso a conquista daquilo que estimulou o
crescimento. A resisténcia € a condi¢do para que o poder possa ser atualizado. O que ndo resiste,

ou ndo existe, ou foi incorporado ao sistema de forca que lhe opde:

Sempre de acordo com as resisténcias que uma forga procura para se
assenhorear delas, h4 de crescer a medida dos insucessos e fatalidades
provocados por este fato: & medida que toda forca s pode descarregar-se no
que resiste, é necessario que em toda acdo haja um ingrediente de desprazer.
Todavia, esse desprazer age como estimulo da vida e fortalece a vontade de
poder!?%

297 Vontade de Poder, 688.
2% Vontade de Poder, 703.
299 Vontade de Poder, 694.



80

O ser humano entdo, em certa perspectiva, deseja o desprazer como meio para que se
alcance o prazer que acompanha a sensacdo de poder realizado. Portanto, ele deseja uma certa

instabilidade e dindmica, que ¢ a condicdo e o anseio do seu agir:

7

A causa do prazer ndo é o apaziguamento da vontade: quero combater
especialmente essa teoria, que é uma das mais superficiais. A absurda
falsificacdo psicoldgica das coisas mais proximas... quero, antes, defender que
a vontade quer ir adiante e sempre de novo se torna senhora daquilo que esta
em seu caminho: o sentimento de prazer jaz justamente no ndo apaziguamento
da vontade, no fato de que ela, sem os limites e resisténcias, ainda ndo esta
satisfeita o bastante.3%

Pela instabilidade e o desafio serem o meio daquele que deseja a vida, um dos maiores
desafios que um individuo pode enfrentar ¢ procurar o seu proprio caminho, a despeito e
opondo-se acidentalmente a toda for¢a do status quo. O homem superior enfrenta um grande
desafio quando contrasta a sua verdade com o status quo, ao longo da sua jornada ele tem que
ter a disciplina e o esfor¢co de manter o seu caminho frente aos desafios, ainda que as aquisigdes
que a sua verdade alcanca o contrariem. Ele prossegue o seu caminho e aceita a realidade com

as suas mazelas:

“Quanto de verdade suporta, a quanta verdade atreve-se um espirito?”” — isso
foi para mim a medida propriamente dita. O erro é uma covardia... cada
aquisicdo do conhecimento é consequéncia da coragem, da dureza contra si,
da limpeza em relagdo a si mesmo... Uma filosofia experimental assim, tal
como a vivo, toma de antemdo como ensaio mesmo as possibilidades do
niilismo fundamental: sem que com isso fosse dito que ela estacionasse em
uma negagéo, em um ndo, em uma vontade de ndo. Ela quer, antes, atravessar
até o inverso — até um dizer sim dionisiaco ao mundo tal como ele &, sem
subtracOes, excegdes e selecBes — ela quer o eterno circuito — as mesmas
coisas, a mesma ldgica e ndo logica dos nés. O estado supremo que um
filésofo pode alcancar: permanecer dionisiaco em relacdo a existéncia —:
minha férmula para tanto é amor fati.3

Importante salientar que quando Nietzsche diz amar a vida, isso ndo significa aceitar
tudo que acontece. O significado de amor fati ¢ “amor ao destino” e ndo “amor ao fato”, que
seria em latim amor factum. Ou seja, quando Nietzsche diz amar a vida em todas as suas

nuances, nos acontecimentos bons e ruins, esse amor encontra-se no fato do ato, e ndo

300 yontade de Poder, 696.
301 Vontade de Poder, 1041.



81

necessariamente no ato em si. Os que aceitam todos os fatos sdo vistos de maneira negativa

para Nietzsche:

A esses denomino os contentes com tudo. O contentamento com tudo, que
sabe de tudo gostar: este ndo € o melhor gosto! Respeito os estdmagos e
linguas rebeldes e exigentes, que aprenderam a dizer “Eu”, “Sim” e “Nao”.
Mas tudo mastigar e digerir — isso é uma auténtica maneira de porco! 3%

Entdo o individuo aprende a amar o fato da vida ao mesmo tempo em que aprende a
rejeitar o ato do fato que ndo corresponde ao seu gosto, o que ¢ um novo desafio no caminho
de sua autenticidade. Esse desafio em rejeitar o ato do fato que outros individuos realizam
acontece devido a condi¢ao do ser humano enquanto individuo estar inserido entre seus pares,
o qual influencia e ¢ influenciado por eles. Apesar dessa condi¢do ser um retrato da dindmica
dos diminutos quanta de for¢ca em uma escala maior, ela abarca uma diferenga importante a ser
salientada: a dindmica social entre pares implica compartilhamento de signos. Isso ocorre
devido a um recurso que o ser humano criou para o exercicio do poder: o espirito. Na medida
em que o ser humano desenvolveu o seu espirito € 0s seus signos se tornaram norma social,
tornou-se um ser imitador: “Entendo por espirito, como se vé, a cautela, a paciéncia, a astucia,
a dissimulacdo, o grande autodominio e tudo o que seja mimicry [mimetismo] (esse Ultimo
compreende boa parte do que se chama virtude)”.3% Isso significa que o ser humano
compartilha das ilusdes sociais e imita 0 comportamento dos seus pares. Para que ele supere o
ethos que ele compartilha € preciso que ele cultive a sua soliddo, que € mais do que isolar-se
fisicamente, mas ser capaz de adquirir uma autenticidade na qual o individuo siga a sua propria
norma.

Essa ¢ uma tarefa complexa para a qual ndo havera éxito completo, segundo Nietzsche,
“durante muito tempo pertenceste ao rebanho. A voz do rebanho ainda ressoara dentro de ti*>3%.
Desvencilhar-se do mimetismo ¢ doloroso para aquele que o supera devido a consciéncia
mimética ainda ter influéncia sobre o sujeito. O mimetismo ¢ uma pressao do conjunto sobre o
sujeito que o normatiza e pré-define as suas vias de agdo e defini¢do. Por isso Zaratustra diz
“queres seguir o caminho da tua aflicdo, que ¢ o caminho para ti mesmo? Entdo me mostra teu

direito e tua forga para isso!”.3%®

302 Assim Falou Zaratustra: Do Espirito de Gravidade.
393 Crepusculo dos Idolos: Maximas e Flechas, § 14.
304 Assim Falou Zaratustra: Do Caminho do Criador.
305 Ibidem.



82

E preciso que o individuo lute por sua emancipagio ao rebanho, que ele seja uma nova
manifestagdo de forca cuja expansao supere as vias normativas do padrdo social. Do contrério,
ele sera apenas um individuo revoltado que ndo se adaptou a norma e revolta-se ressentidamente
contra o status quo. A emancipagdo nao ¢ a mera revolta, mas uma novo modelo de vida que
quer exercer-se, € que para isso, por ser um individuo inserido em um contexto social, terd que
afetar os seus pares com o seu novo modo de vida, um conteudo da realidade que se acentuou

e que consequentemente implica superar 0 mimetismo, mas enquanto consequéncia, ¢ nao

finalidade:

Es uma nova forca e um novo direito? Um primeiro movimento? Uma roda
que gira por si mesma? Podes obrigar as estrelas a girar ao teu redor? Oh, tanta
avidez das alturas! Ha tantas convulsdes de ambiciosos! Mostra-me que nao
és um dos avidos e ambiciosos! Oh, ha tantos pensamentos grandes que ndo
fazem mais que um fole: enchem e tornam mais vazio. Dizes ser livre? Teu
pensamento dominante quero ouvir, e ndo que escapaste de um jugo.>%

Apesar da depreciagdo que ele sofre dos seus pares por se livrar de seu jugo, o individuo
no caminho de sua autenticidade precisa manter a sua meta e realizar aquilo que condiz com o
seu novo modo de vida. Mesmo com os infortiinios da hostilidade de seus pares, ““‘tens que dizer
— “escolho vossa injustica como a parte que me coube.’ Injustica e sujeira arremessam eles no
solitario; mas, se queres ser uma estrela, meu irmao, ndo deves, por causa disso, brilhar menos
para eles” 3%

Porque o caminho da criagdo ¢ afirmativo, a sua postura ¢ daquele que doa o fruto da
sua criacdao. Esse ¢ o fardo do auténtico, ele ¢ um criativo que sempre d4, mas como o seu
oferecer encontra-se na condi¢do de ndo querer receber, a sua sina ¢ a acdo ingrata de ser um
benfeitor que ndo recebe a merecida recompensa dos seus pares pelas suas atitudes. Por
permanecer nessa relagdo ingrata, o auténtico mostra uma das marcas da sua superioridade: ““o
homem se comporta de maneira involuntariamente nobre, quando se habituou a nada querer
dos homens e a sempre lhes dar” 3% Do contrario, reagir a hostilidade do préximo é ainda estar
no jogo mimético no qual eles se encontram.

Nietzsche, frequentemente em Zaratustra, faz alusdo sobre o voar como uma forma de
elevacao do ser humano, como por exemplo um trecho Do Ler e Escrever que diz: “‘agora sou

leve, agora voo, agora me vejo abaixo de mim, agora danga um deus através de mim”.%®® Um

306 Tbidem

307 Ibidem.

308 Humano Demasiado Humano, 497.

309 Assim Falou Zaratustra: Sobre o Ler e Escrever.



83

dos resultados dessa elevagao ¢ a capacidade de colocar-se a parte dos conceitos compartilhados
socialmente, inclusive ser capaz de ndo ser levado pelas reagdes convencionais diante de um
acontecimento, esse ¢ o individuo que ““sobe aos montes mais altos ri das tragédias do palco e
da vida”. Essa elevagcdo nao acontece por meio de uma ruptura imediata com os signos
convencionais, antes, ¢ um desenvolvimento do individuo que parte dos significados que ele
estd inserido e gradativamente cria o seu proprio caminho: “mas este ¢ 0 meu ensinamento:
quem um dia quiser aprender a voar, deve primeiramente aprender a ficar em pé, andar, correr,
saltar, escalar e dangar: — nao se aprende a voar voando!” 310

Aqui um problema aparece: Por que seguir esse processo? Por que seria tdo maléfico
apenas reduzir-se as relagdes sociais e lograr de todos os beneficios que as convengdes sociais
viciosas podem oferecer? A pessoa que segue a sua verdade ndo recebe o louvor dos seus pares
e ndo quer se adequar as convengdes que ajustaram um modelo para aqueles que melhor se
adaptarem possam ser beneficiados. E mais: como o auténtico ao abrir mao desses beneficios
em favor de uma verdade que o transcende e que nao ¢ compreendido por seu meio, nesse
aspecto, se diferencia daquele que ¢ considerado ressentido e que também nao logra de ser
prestigiado socialmente, buscando um estilo de vida incompreendido por seu proximo e
vivendo em prol de uma verdade superior? A diferenca estd que ele se submete a vida e o
ressentido a um outro mundo? Entdo, a diferenca estaria ndo no ato em si, mas na intengao
daquele que faz, o que seria se submeter a0 mesmo pensamento niilista que procura por
intengdes, e ignoraria que o outro mundo que o niilista busca também ¢ uma manifesta¢do de
vontade de poder. Se a vocacdo do novo filésofo, homem superior ou auténtico ndo se diferencia
do niilista ascético, que no fundo busca poder, por que apenas ndo se perder nas convengdes
sociais € aumentar o seu poder nelas?

A resposta parece ser que ao se reduzir as convengdes, o individuo perde a capacidade
de gerar um efeito que ecoara em toda realidade, sendo o individuo convencional ¢ apenas uma
engrenagem para a manuten¢do do status quo. O homem elevado, diferentemente, imprime a

sua individualidade na eternidade:

A sorte maior sera a do autor que, na velhice, puder dizer que tudo o que nele
eram pensamentos e sentimentos fecundantes, animadores, edificantes,
esclarecedores, continua a viver em seus escritos, e que ele proprio ja ndo
representa sendo a cinza, enquanto o fogo se salvou e em toda parte é levado
adiante. — Se considerarmos que toda acdo de um homem, ndo apenas um
livro, de alguma maneira vai ocasionar outras acoes, decisfes e pensamentos,

310 Assim Falou Zaratustra: Do Espirito de Gravidade.



84

gue tudo o que ocorre se liga indissoluvelmente ao que vai ocorrer,
perceberemos a verdadeira imortalidade, que é a do movimento: o que uma
vez se moveu esté encerrado e eternizado na cadeia total do que existe, como
um inseto no ambar.31

O homem elevado na vivéncia de sua individualidade se comunicara com a propria vida
e exercera a sua acdo em toda a realidade. Como a vida ¢ vontade de poder, entdo o significado
da criagdo de seus novos valores esta inserido em uma relacao da vida enquanto expansao de
for¢a. Contudo, tudo ¢ vontade de poder, tanto o proceder do niilista quanto o do ser humano
elevado. A diferenca estd que o seu proceder estd em uma expansdo de forga que se identifica
com a sua autenticidade, que por sua vez ¢ uma nova configura¢do da realidade que s6 acontece
com uma nova interpretacao da realidade.

Zaratustra, em sua investigacdo sobre a maneira de todo aquele que vive, diz que
analisou o seu olhar quando a vida estava com a boca fechada, “para que seus olhos me
falassem. E seus olhos me falaram”, e o conteudo dessa fala ¢ a vontade de poder. Nietzsche
identifica a capacidade de ver a vida como vontade de poder quando se analisa a realidade sem
ter em vista o seu discurso, que engana aqueles que apenas analisam aquilo que ¢ apresentado
a eles. O conhecimento da vontade de poder encontra-se quando a vida se apresenta sem falar,
e mostra através do olhar a sua verdade. O momento do encontro desse olhar ocorre através de

um “espelho de mil faces”3!?

, €m um momento em que, em Da Superagdo de Si Mesmo, aboca
da vida estava fechada. Ou seja, apesar de toda a existéncia ser vontade de poder, a percepgao
do ser humano a essa realidade acontece através de uma investigacdo, e apenas por algum
momento, em algum angulo que ela pode ser percebida.

Com isso, € preciso que aquele que busca viver a sua verdade parta de uma percepgao
de vida ndo percebida por aqueles que o cercam. E essa nova percepgdo que o permite que ele

tenha uma nova vivéncia e que ele construa o seu proprio caminho em uma agao que se expande

e abarca a totalidade da existéncia.

2.2 Sobre a solidao e a criacao.

Na dindmica da vida, onde a vontade de poder consiste em dominar ou ser dominado, a

existéncia humana apresenta-se como individuos inseridos em um meio que tentam comandar

311 Humano Demasiado Humano, 208.
312 Assim Falou Zaratustra: Da Superagdo de Si Mesmo.



85

uns aos outros, sendo condi¢do da vida obedecer a algo: tudo o que vive obedece.®!® O individuo
precisa tomar uma decisdo: se ele vai obedecer a um terceiro ou a si mesmo, pois “‘recebe ordens
aquele que ndo sabe obedecer a si proprio”. 3!

A capacidade de comandar ndo encontra a sua dificuldade apenas em conseguir algo
para exercer o seu poder, mas na responsabilidade que tem aquele que comanda por receber o
“fardo” da ordenagdo social que ele centraliza, e pelo risco que é comandar. Isso se aplica ao
comando de si, onde o individuo autonomo precisa suportar o peso de sua propria
responsabilidade, mantendo a coeréncia de ser “juiz, vingador e vitima de sua propria lei’*3'®

Essarelagdo de obediéncia acontece porque aquele que obedece quer ter vantagem sobre
alguém inferior a ele, por estar aquele que obedece inserido em uma relacdo de dominio com
alguém superior, o qual ¢ subserviente. Se todos obedecem, aquele que esta no topo da cadeia
de comando esta submetido a uma for¢a maior, que ¢ a propria vida.3'® Aquele que obedece a
si mesmo, ao ndo se submeter ao dominio de seus pares, atravessa todas os niveis da cadeia de
dominio social em dire¢do ao poder maior que submete todas as estruturas sociais: a vida. Ao
afastar-se da sociedade, o auténtico a supera, ¢ ao obedecer a si mesmo, obedece diretamente a
propria realidade. Este, por ndo compartilhar conceitos sociais, cria os seus proprios conceitos,
seus proprios valores.

Como a qualidade ocorre como expressao de um dominio, o individuo auténomo que
obedece a si expressa um novo dominio e, consequentemente, uma nova qualidade. Por isso,
ele cria valores. Porém, por viver entre pares, ocorrerd uma tensdo entre o valor social e o valor
do individuo criador, que ocorrerd na destruicao dos valores sociais em sua vivéncia, € por isso
recebera reprovagao social por ser autbnomo, sendo visto como praticando o mal supremo: “‘e
quem tem de ser um criador no bem e no mal: em verdade, tem de ser primeiramente um
destruidor e despedacar valores. Assim, o mal supremo ¢ parte do bem supremo: este, porém, ¢

99317

criador Se o auténtico fracassa em criar valores, significa que na tensdo a sociedade

conseguiu suprimi-lo e domina-lo. Por isso, o caminho da autonomia ¢ uma atitude de risco
daquele que deseja criar, submetendo-se inclusive ao risco de morrer: “eis a entrega do maior

de todos: ¢ ousadia, perigo e jogo de dados pela morte” .31

313 Assim Falou Zaratustra: Da Superacgdo de Si Mesmo.
314 Tbidem.

315 Assim Falou Zaratustra: Do Caminho do Criador.

316 Assim Falou Zaratustra: Da Superacgdo de Si Mesmo.
317 Ibidem.

318 [bidem.



86

Nietzsche identifica esse caminho do criador com o caminho do solitario, justamente
pelo solitirio e o auténtico se encontrarem em uma condicdo em que eles se afastam das
convengdes sociais. Isso significa que o individuo s6 pode alcangar a solidao na medida em que
ele cria a partir de um estilo de vida rejeitado por seus pares: ““6 solitario, tu percorres o caminho
daquele que cria: queres criar para ti um deus a partir dos seus sete demonios!”.31% A questio é
que o caminho da solidao ndo coincide com os signos compartilhados entre os seres humanos,
0 que significa que o caminho da criacao ¢ a criagdo de uma realidade que nao coincide com o
status quo, uma jornada que sera considerada injusta e que sofrerd a oposicao daqueles que
vivem os vicios dos conceitos: ““vai para tua soliddo com teu amor, irmao, € com o teu criar; €
somente depois a justica te seguird claudicando. Vai para tua solidio com minhas lagrimas,
irmao. Amo aquele que quer criar além de si e assim perece’.>?°

Por ser a solidao uma tarefa ardua, o solitario com facilidade ““estende a mao aquele que

encontra’’3%!

, 0 impulso de escapar da soliddo vem do proprio sujeito, e ndo dos seus pares, ele
mesmo é o seu “pior inimigo’’3?2. A luta é interna e o individuo precisa ser o seu proprio juiz
para que ele ndo ceda aos requisitos dos conceitos, o que implica uma vitéria sobre si € uma
destruicdo de si. E preciso ansiar essa destrui¢éio de si em vista de uma superacio de si, ao invés
de uma derrota por sucumbir a ordem social ou ao ressentimento. Esse ¢ o caminho daquele
que quer uma renovagdo: “tens de querer queimar em tua propria chama; como te renovarias,
se antes ndo te tornasses cinzas?”’.3%3

Ele segue esse caminho por ele carregar em si uma poténcia que ultrapassa a sua
condicdo presente. Por isso, ele se submete a sofrer e até perder a sua vida por essa criagdo o
ultrapassa. O que o individuo cria ndo € apenas uma potencialidade que vai além dele, mas ¢
algo que se diferencia dele, por ser o criador a expressao de uma nova realidade cuja existéncia
abriga essa nova potencialidade que vai além dele.3?* Nietzsche frequentemente usa a figura de
uma gestante para expressar a produ¢do filosoéfica: Como uma gestante, precisa precaver-se
para o bem do ser que esta gerando, que sera um individuo diferente e a parte de quem a gerou.

E necessario que o fildsofo e a criagdo filosofica se diferenciem: “um Homero ndo teria

criado um Aquiles, um Goethe ndo teria criado um Fausto, se Homero fosse um Aquiles e se

319 Assim Falou Zaratustra: Do Caminho do Criador.
320 Ibidem.

321 Ibidem

322 Ibidem

323 Ibidem

324 Genealogia da Moral: Terceira dissertagdo, § IV.



87

Goethe fosse um Fausto”.3?® Em outra obra Nietzsche também faz o paralelo entre Homero e

Aquiles na produgdo artistica:

E sempre como foi com Aquiles e Homero: um tem a vivéncia, a sensagéo, o
outro as descreve. Um verdadeiro escritor da somente palavras aos afetos e a
experiéncia dos outros, ele ¢ artista o suficiente para, a partir do pouco que
sentiu, adivinhar bastante.3%

Isso significa que a produgdo criativa ndo ¢ totalmente associada ao que o fildsofo &,
mas algo que vai além da conjuntura que ele se encontra. O que o filosofo cria é projetivo,
supera o seu estado atual e expressa até aquilo que € alheio a ele. O seu gé€nio esta em captar e
criar algo que ndo lhe ¢ uma extensao de si.

Isso acontece por uma capacidade empatica do artista que a partir de certas agdes intui
sentimentos delas para a criagdo artistica. Essa intui¢do artistica se traduz em conceitos para a

cria¢do daquilo que transcende o seu autor:

Toda arte madura tem por base uma grande quantidade de convencoes: a
medida que é linguagem. A convengdo € a condic¢do da grande arte, n&o o seu
impedimento... Toda elevagdo da vida aumenta a forca de participagéo, assim
como a forca de compreensdo do homem. O viver dentro de uma outra alma
ndo é, originalmente, nada de moral, mas antes uma suscetibilidade
psicologica a sugestdo: a “simpatia” ou o que se chama “altruismo” sdo meras
conformacdes daquela referéncia psicomotora pertencente a espiritualidade
[...] Né&o se compartilham jamais pensamentos, compartilham-se movimentos,
sinais mimicos, os quais sdo lidos de volta, por nés, como pensamentos.?

Esse trecho apresenta uma duplicidade da relagdo do artista com as convencgdes.
Sabemos que “toda comunicagdo por meio de palavras ¢ uma espécie de indecéncia; a palavra
dilui e torna estiipido; a palavra despersonaliza: torna comum o incomum”.3? Porém, ndo
existe criacao artistica sem o uso das convengdes como instrumento de criacdo artistica. A
diferenca da arte decadente e da arte superior esta na forma que se utiliza das convengdes: a
arte superior se utiliza da convengdo porque a superioridade da sua criacdo “aumenta a forca
de participacio” .32

Encontra-se uma outra ambivaléncia no pensamento do autor de Zaratustra: apesar do

caminho do solitario ser a busca de sua verdade, que ¢ intraduzivel nas convengdes vigentes e,

325 Genealogia da Moral: Terceira dissertagéo, § IV.
326 Humano Demasiado Humano, 211.

327 Vontade de Poder, 809.

328 Vontade de Poder, 810.

329 Vontade de Poder, 809.



88

por isso, procura escapar delas, ele cria ao mesmo tempo separado e a partir das convengdes, €
sua forca estd na forga de participacdo que age sobre aqueles que estdo sujeitos a convengao.
Essa duplicidade ¢ um dos obstaculos para que o artista e o filosofo fossem encontrados em
uma mesma pessoa: a tensdo de uma criagdo conceitual criada intuitivamente transcende a
racionalidade que o filéosofo buscou ao longo da historia da filosofia. Em outras palavras, o
fil6sofo, para ser artista, precisa abdicar da razao do qual se baseou, enquanto o artista, para ser
filosofo, tende a incorrer no erro de explicar racionalmente a tensdao paradoxal em que ele se

encontra:

Em toda a filosofia, até hoje, o artista estd ausente... Trata-se, conforme o
indicado antes, de uma falta necessaria; pois o0 artista que comegasse a
compreender-se enganar-se-ia — ele ndo tem que olhar para tras, ndo tem, em
geral, que ver, tem que dar. — Honra um artista o fato de que ele seja

incapacitado para a critica... Do contrério, seria meio isso e meio aquilo, seria

“moderno”.3%

A pessoa auténtica, nesses termos, deve possuir a mesma habilidade do novo filosofo:
precisa ser aquele que consegue agir no meio da tensdo entre o artista e o filésofo, onde o tinico
meio para esse agir € a criagdo, que ocorre por meio do estimulo de forga que se exerce no criar.
Essa criagdo s6 ocorrera se o fildésofo se livrar da limitagdo que a sua razao condiciona para o
surgimento daquilo que dessemelha e até pode destruir o que ¢ convencional. Ele ndo recebe
primeiro a intui¢do artistica para depois realizar a arte, ele primeiro oferece a realidade a
manifestacdo da sua forca para que assim possa estar inserido na agdo artistica: ““o sébrio, o
cansado, o esgotado, o ressequido (por exemplo: um erudito) ndo pode receber absolutamente
nada da arte, pois ndo possui a for¢a artistica originaria, a coagdo da riqueza: quem ndo pode
dar também nada pode receber”’.33!

Além de uma qualidade do artista, a separacdo entre arte e artista funciona como modo

de interpretar o artista sem que ele seja uma correspondéncia exata daquilo que ele produziu.

Isso permite Nietzsche criticar certas vezes a figura do artista, apesar de sua valorizagao a arte:

Ora, em si 0 artista ja € um ser retardado, pois permanece no jogo que é proprio
da juventude e da infancia: a isto se junta o fato de ele aos poucos ser
"regredido” a outros tempos. Desse modo acontece, afinal, um violento
antagonismo entre ele e os homens de mesma idade do seu tempo, e um triste

330 Vontade de Poder, 811.
31 Vontade de Poder, 801.



89

fim; assim, segundo os relatos dos antigos, Homero e Esquilo acabaram
vivendo e morrendo na melancolia.®*

E da condigdo do artista superestimar a intui¢io e querer que a sociedade seja cada vez
mais intuitiva. Devido a essa condi¢do, pode encontrar-se na mesma condi¢ao espiritual da
humanidade de milénios atrés, tornando-se um individuo que ‘““venera emog¢des repentinas,
acredita em deuses e demonios, pde alma na natureza, odeia a ciéncia, adquire um animo
instavel como os individuos da Antiguidade’’3*® Por isso, o artista ndo absorve certas conquistas
positivas que os conceitos proporcionaram.

Como o auténtico ¢ aquele que sabe “dancar”, sabendo movimentar-se artisticamente
aproveitando aquilo que tem valor nos diferentes lados de uma tensdo, o individuo auténtico
nao pode ser aquele que se resume em ser um intuitivo, € por isso sofrer por nao absorver aquilo
que a sociedade em sua maturacao desenvolveu. Porém, Nietzsche sabe que o artista funciona
como uma espécie de contrapeso, estimulando a sociedade através de uma ““infantilizacdo™ a
ndo cair no extremo de negar a sua intuigdo, o que ¢ proprio de desenvolvimentos sociais mais

sofisticados:

Por causa desse beneficio geral da arte devemos perdoar o proprio artista, se
ele ndo figura nas primeiras filas da ilustracdo e da progressiva virilizagdo da
humanidade: toda a sua vida ele permaneceu um menino ou um adolescente,
e parou no ponto em que foi tomado por seu impulso artistico; mas
sentimentos dos primeiros estagios da vida estdo reconhecidamente mais
préximos dos de épocas passadas que daqueles do século presente. Sem que
ele queira, torna-se sua tarefa infantilizar a humanidade; eis a sua gléria e o
seu limite.3*

Isso significa que o individuo auténtico, enquanto alguém que busca inteligir a
realidade, ndo deve se limitar a uma erudigdo ou um novo método de raciocinar ainda nao
expresso, pois ele busca uma nova erudi¢do no sentido usual que a sociedade compreende
erudicdo. Por outro lado, ele ndo serd um sentimental que busca intuir a realidade, mas sera
aquele que vivera a sua vida como expressao de vontade de poder, o que implica atualizar a sua
potencialidade através de meios propicios para essa atualizacdo. O ser humano auténtico fara
que se realize o Unico afeto primordial: a vontade de poder. Ela ¢ “a forma de afeto primitiva,

todos os outros afetos sdo apenas configuracdes suas”.3% Essa ¢ a realidade que o ser humano

332 Humano Demasiado Humano, 159.
333 Ibidem.

334 Humano Demasiado Humano, 147.
335 Vontade de Poder, 688.



90

consegue alcancar: o se expressar, o que ¢ a manifestacdo da sua individualidade na dindmica
da vida, ansiando expandir-se enquanto aceita, enfrenta e supera os obstaculos que dificultam

a manifestacdo de individualidade:

N&o apenas energia constante: mas sim maxima economia do consumo: de
modo que o querer tornar-se mais forte a partir de cada centro de forca seja a
Unica realidade — ndo autoconservacdo, mas sim apropriacao, querer tornar-se
senhor, tornar-se mais, tornar-se mais forte.>%

Como a vontade de poder contém uma potencialidade, o desafio para aquele que busca
a autonomia ¢ a sua capacidade de seguir o thelos de sua poténcia. Como Zaratustra diz: “podes
dar a ti mesmo teu mal e teu bem e erguer tua vontade acima de ti como uma lei?”.3%" Se seguir
a sua poténcia ¢ um desafio, entdo autonomia ndo significa realizar o desejo do instante, mas
ser capaz de cumprir a meta da propria regra apesar das interferéncias externas. Nesse momento
“a estrela é arremessada ao espaco vazio e ao gélido sopro do estar 56”338

No processo de expansao do poder, o auténtico nao apenas fica s6 porque os seus pares
o rejeitam, mas ele também busca essa soliddo por procurar instintivamente as condigdes
favoraveis para que possa se desenvolver e “sentir a plenitude do seu poder”,** tendo horror
aquilo que pode impedir o seu desenvolvimento. Por isso, o auténtico seguira o mesmo caminho
do filésofo que vive o ideal ascético, por ser ele uma condicdo de solidio que o permite
desenvolver-se: “com o ideal ascético abrem-se tantas portas a independéncia, que um filésofo
ndo pode ouvir, sem viva alegria e sem aprovagao interior, a histéria destes homens valentes
que recusaram toda espécie de serviddo e caminharam para um deserto” .34

A soliddao, na condi¢gdo de uma separagdao corporal, ¢ necessaria pelas minimas
interferéncias sociais afetarem e consequentemente alterarem a condi¢do do individuo.
Contudo, mesmo que Nietzsche, ao falar em soliddo, ndo a interprete necessariamente como
1solamento social, por ser a condi¢do de autonomia do ser humano o seguimento de sua propria
lei (que pode ser realizada em companhia de seus pares, na propria condi¢ao da vida enquanto
relacional), € ocorrer no mesmo equivoco dos vicios da razao moderna reduzir a soliddo a mera

independéncia intelectual e autonomia em suas acdes, ignorando que o ser humano ¢ um corpo

que ¢ afetavel e ¢ condicionado pelo que cerca.

336 Vontade de Poder, 689.

337 Assim Falou Zaratustra: Do Caminho do Criador.
338 Ibidem.

339 Genealogia da Moral: Terceira dissertagdo, § VII.
340 Thidem.



91

O individuo em sociedade esta inserido sobre uma dinamica de elementos que escapam
do seu controle, e esses elementos que ndo se submetem a ele o condicionam. Logo, um
individuo em meio social ndo tem condigdes, em certa perspectiva, de ser dono de si. E preciso,
portanto, que o auténtico em alguma medida cultive a solidao no sentido de estar fisicamente
$0. Porém, ao mesmo tempo, ele precisa saber nao incorrer em uma solidao absoluta de outros
seres humanos, o que significaria ignorar o carater relacional da vida que deseja estar em
contato com outros pares por desejar viver. Se alguém ignora isso, a sua solidao ¢ o produto do

ressentimento, ¢ nao de uma vida que se eleva. Na solidao elevada, os solitarios buscam:

libertar-se das obrigacdes, da desordem, do ruido, dos negdcios, dos deveres,
dos cuidados; em ter lGcido o espirito; em que haja impulso e voo nas suas
ideias; em respirar um ar puro, leve, claro, livre, seco, como o das mais altas
montanhas, onde cada ser animal torna-se espiritual e obtém asas; querem que
reine o siléncio em todas as coisas subterrdneas; que 0s caes estejam bem
presos as suas correntes; que ndo haja latidos nem emaranhados rancores; que
ndo existam os vermes roedores do orgulho ofendido.3*

Para eles, ha trés principios do ideal ascético: a pobreza, a humildade e a castidade.3*

Eles s3o a condicao para o seu desenvolvimento e criacdo. O individuo que se preocupa com o
contrario dessas condigdes entra na dinamica da vida social em busca de ascender a um estilo
de vida que s0 € possivel absorvendo signos que a sociedade possui. Por exemplo: uma pessoa
arrogante procura ser estimada por outros individuos, esfor¢ando-se para que tenha os atributos
que s3o um signo de sucesso para os seus proximos; da mesma forma, aquele que deseja
enriquecer, em seus negocios, precisa oferecer produtos cujo valor nao seja estimado por um
gosto elevado, mas para os compradores que estimam o valor do seu produto conforme os
conceitos viciados que possuem. O criador fugira dessas condigdes, se tornando inclusive hostil
para aqueles que ameagam a sua soliddo. Do contrario, precisaria submeter-se a dindmica dos

conceitos sociais, ndo logrando em ser auténtico. Por isso, ele se torna:

mais frio, mais duro, mais despreocupado e sem temor diante da “opinido”;
faltam-lhe as virtudes que se relacionam com a “consideragdo” e o ser-
considerado, tudo em geral que pertence a “virtude do rebanho”. Se ndo pode
conduzir, anda sozinho; ocorre-lhe, entdo, muitas vezes, rosnar para 0 que

encontra pelo caminho.3#®

341 Genealogia da Moral: Terceira dissertagdo, § VIII.
342 Ibidem.
343 Vontade de Poder, 962.



92

O que o faz ndo se submeter ao dominio social ¢ um instinto dominante que se impde
sobre os seus outros instintos. Esse instinto é o da espiritualidade.?** O deserto que ele procura
para essa espiritualidade ¢ menos tragico do que pode imaginar, mas nem precisa que o seja,
pois, a teatralidade de uma acao cabe a aquele que busca aprovagdo de outros e nao de si. Por
isso, “talvez eles mesmos sejam esse deserto”, em um sentido que o solitario na busca por si
encontra em sua propria interioridade o seu eixo. Por isso ele a vista das pessoas podera ser

considerado uma pessoa comum, por sua solidao permitir:

um pequeno emprego; alguma coisa cotidiana que oculta, em vez de por em
evidéncia; as vezes, o contato com animais domésticos e aves inofensivas nas
suas gaiolas, cujo aspecto serve de recreio [...] as vezes o habitar numa
hospedaria cheia de gente, onde nos tocamos e podemos conversar sem peias
com todo mundo, isto aqui ¢ “deserto”.3%

Na solidao, o solitario procura aquilo que nao o obrigue a reagir, permitindo que a sua
acao seja livre e conforme a expansdo da sua forca. Isso ocorre de forma interna e externa: no
ambito exterior, leva-se em conta um ambiente que ndo estimule o corpo a “defender-se e
guarnecer-se”’, € que o permita falar “sem elevar a voz”’; internamente, ele nao pode ser um
“um cabeca oca: tudo que ali entra retumba e engrossa dificultados pelo eco do grande
vacuo”.34

O auténtico ¢, entdo, aquele que evita ““coisas brilhantes e ruidosas™, que busca mais a
sua verdade do que ser compreendido. O contrario disso € tdo contrario ao espirito filosofico
auténtico, que Nietzsche diz que ““quem pensa em palavras pensa como orador e nao pensador”,
ou seja, o filosofo ao procurar a sua verdade ndo pode reduzir a sua percep¢do em um enquadro
com signos pré-definidos. Em suas reflexdes, o filosofo trata do fendomeno, que nao tem
correspondéncia exata em nenhuma palavra. Se ele limita o seu pensamento aos signos sociais,
ha a intengdo de ser um comunicador, ¢ ndo um filésofo auténtico. Mesmo que esteja
fisicamente s, o seu espirito abriga a for¢a gregaria da ordem social, diferentemente do fil6sofo
que pode estar s6, mesmo em meio a multidao.

Por isso o filésofo que vive de maneira auténtica ‘““procura a obscuridade, faz que lhe
esperem’, ele vive uma realidade cujos conceitos criados ndo sao capazes de interpretar, sendo

compreendido somente quando o seu espectador vive algo semelhante do que foi retratado, o

344 Genealogia da Moral: Terceira dissertagdo, § VIII.
35 Ibidem.
346 Ibidem.



93

que ndo ocorrerd no contato imediato do espectador com o pensamento do filésofo. O filésofo
que ¢ totalmente compreendido por seus espectadores quando leem uma obra sua, falhou em
ser filosofo, pois tal compreensao s6 pode ser alcancado quando ambos autor e espectador
possuem signos comuns. O fildsofo cria os seus proprios signos e sé posteriormente alguns dos
seus leitores compreendem o seu raciocinio em sua propria vivéncia, o que faz que se realize
um retorno do leitor ao filésofo que ele uma vez conheceu. Por isso Zaratustra diz aos seus
discipulos: ‘““agora vos digo para me perder e vos achar; e somente quando todos vos me tiverdes
negado eu retornarei a vos. Em verdade, com outros olhos, irmaos, buscarei entao os que perdi;
com outro amor eu entdo vos amarei” .34

O filésofo e o auténtico devem ser pessoas compreendidas de maneira retardataria por
alguns e, por muitos, incompreendidos. Porém, eles ndo podem ser totalmente
incompreendidos, pois um individuo ndo tem condi¢des de ser superior em for¢a a nagdes
inteiras, e serd consumido por um meio que € hostil a ele. Por isso, eles precisam em alguma
medida ser compreendidos através dos signos comuns, como uma engrenagem do ethos social,
pois aquele que busca a sua verdade ‘“‘teme o raio, teme a inseguranga de uma arvore muito
isolada e exposta, sobre a qual cada tempestade pode descarregar-se [...]. O instinto maternal
que nele se acolhe aconselha-o a tirar-se de cuidados por meio de uma suave dependéncia” .34

Ha entdo uma ambivaléncia naquele que busca criar valores, ele ndo consegue transmitir

0s seus pensamentos a0 mesmo tempo que tem necessidade de transmiti-los. Essa ambivaléncia

torna-se um problema porque, na medida em que precisa se comunicar, ele tem que perder a si:

Quem ja escreveu, e sente em si a paixdo de escrever, quase que s6 aprende,
de tudo o que faz e vive, aquilo que é literariamente comunicavel. Ja ndo pensa
em si, mas no escritor e seu publico; ele quer compreender, mas ndo para uso
préprio. Quem ¢é professor, geralmente é incapaz de ainda fazer algo para o
préprio bem, estd sempre pensando no bem de seus alunos, e cada
conhecimento s6 o alegra na medida em que pode ensina-lo.34°

Seria da propria configuracdo da vida que o ser humano perca a si e ndo alcance a sua
meta? Uma resposta negativa s6 podera ser alcangada se houver uma forma que o individuo
consiga transmitir o seu estilo de vida sem que com isso ele perca a sua vocagao. Essa forma so

pode ser alcancada quando o individuo ao transmitir a sua individualidade ndo o faga para

347 Assim Falou Zaratustra: Da Virtude Dadivosa.
348 Genealogia da Moral: Terceira Dissertagdo, § VIII.
349 Humano Demasiado Humano, 200.



94

seguidores que buscam imitd-lo, mas a pessoas que vivem a sua propria individualidade ao
mesmo tempo em que entram em contato com aquilo que lhes foi transmitido.

Do contrario, se eles sdo apenas seguidores, isso significa que aquele que foi seguido
foi completamente compreendido ao se reduzir aos signos sociais. E preciso que haja um grau
de incompreensdo no individuo, e aqueles que ele transmite o seu proceder o compreendem na
medida em que em suas proprias vivéncias se deparam com situagdes andlogas aquilo que foi
transmitido. Ou seja, aquele que busca a autenticidade estd em uma relacdo paradoxal: ele
precisar transmitir a sua verdade independente para pessoas que buscam vivenciar a sua propria
individualidade significa que ele precisa de outros para ser independente.

Nessa condi¢do, o individuo representa a dinamica da realidade: a nossa experiéncia se
da na afetacao pessoal, mas, por ser afetagdao pessoal, ¢ preciso que exista o outro que o afete,
sendo a condi¢do da existéncia o ser relacional. Isso significa que a experiéncia pessoal precisa
do coletivo para a formacdo da sua individualidade. Com isso, para que o individuo seja
auténtico, ¢ preciso o surgimento de outros individuos auténticos.

Como a autenticidade do individuo ¢ uma nova manifestacdao da realidade que logrou
em exercer a sua forca em um meio que tentou reprimi-lo, o surgimento de um coletivo de
pessoas auténticas sera uma variedade de manifestagdes da realidade que exerceu um poder de
sobreposi¢do do meio hostil. Como essa classe se relaciona com a realidade como um todo,
entdo o surgimento dela serd uma acao da realidade como um todo que agiu para que esses

individuos auténticos fossem formados.

2.3 Sobre a formaciao da pessoa auténtica

Nietzsche elenca os requisitos para que o filésofo seja possivel: altivez, audacia,
bravura, convic¢do, vontade, responsabilidade e livre arbitrio.®*® Essas sdo as caracteristicas
daquele que segue a sua verdade, ele precisa considerar a sua crenga superior ao que € pregado
hegemonicamente, ter a coragem para permanecer com ela em meio a uma estrutura que
privilegia aqueles que melhor se adequem a norma e ter a convicgdo e a forga para seguir o seu
ideal, o que significa viver a sua liberdade. Esses individuos que lograrem em sua vocagao, hoje
vistos isoladamente, futuramente, no proprio exercicio de sua liberdade, formardo o povo

daqueles que ndo tem povo para si: “vos, solitarios de hoje, vos, que viveis a parte, deveis um

30 Genealogia da Moral: Terceira dissertacao, § X.



95

dia formar um povo: de vés, que escolhestes a vos mesmos, deverd nascer um povo eleito: —
e dele o super-homem” 3!

Apesar de Nietzsche identificar o solitario com o super-homem, uma categoria elevada
de ser humano que so6 podera ser alcangada em uma realidade futura, a possibilidade de um
novo tipo de filésofo e, portanto, de individuo auténtico ¢ atual: “Muito jovem ainda, pus-me
a refletir sobre as condicdes de existéncia do sabio; e minha alegre convic¢do nio quer calar
que ele agora, na Europa, torna-se novamente possivel — talvez apenas por um breve tempo”*.>*2

Um problema se apresenta quando Nietzsche diz que ha condi¢des favoraveis que
podem se tornar indisponiveis em algum momento: se o novo filésofo deve ser aquele que busca
a sua propria verdade, afastando-se das influéncias sociais indesejaveis, como pode haver
condigdes sociais favoraveis para ele? Nao deveria ser ele capaz de criar o seu caminho
independente das condi¢des? A solucdo estd que Nietzsche enxerga a influéncia social em
perspectivas diferentes. Como tudo que estéd inserido na realidade ¢ relacional, a questdo esta
na maneira que o ser humano se relaciona com o seu meio: se 0 seu meio nega a sua
individualidade e reduz a sua forga, entao ¢ uma influéncia que deve ser superada; do contrario,
enquanto compartilhamento e meio de aumento de forga, ¢ uma influéncia positiva.

A potencialidade humana ndo se atualiza de maneira espontinea, antes, realiza-se
através das condi¢des que forgam o individuo a exercer a sua potencialidade. Um exemplo ¢ a
razdo sofisticada dos seres humanos, que é uma potencialidade humana, porém torna-se
atualizado predominantemente no meio dos malogrados que necessitaram exercitar a sua
racionalidade para poder expandir o seu poder, pois “é preciso ter necessidade de espirito para
adquirir espirito”.3%3

A condi¢do social que um individuo se encontra deve, entdo, se ele deseja o poder, estar
configurada de tal forma que ele possa exercitar e atualizar a sua potencialidade. Essas
potencialidades sdo dadas a partir da condi¢do do corpo de cada individuo. Como o que ¢
compreendido como alma ¢ uma interpretagdo de um atributo o corpo, compreender a condi¢ao
de exercicio da potencialidade humana como uma mera elevacdo espiritual onde o corpo ¢
ignorado ndo condiz com o pensamento de Nietzsche. A forma que o ser humano ¢ afetado e

afeta tem como base o tipo de corpo que ele possui. Para o autor de Zaratustra, se deseja um

novo tipo de filosofo, entdo “criar situagdes nas quais sao necessarios homens mais fortes, os

31 Assim Falou Zaratustra: Da Virtude Dadivosa.
352 Vontade de Poder, 986.
33 Creptisculo dos Idolos: Incursdes de um Extemporéaneo, § 14.



96

quais, por seu turno, t€ém necessidade de uma moral que torna forte (dito mais claramente: de
uma disciplina corporal-espiritual); por conseguinte, a terdo!” .3

Se a condi¢ao de elevagao do sujeito depende do seu corpo, e muito da condi¢ao do seu
corpo vem de nascenga, entdo a sua poténcia em grade parte ¢ herdada dos genes dos seus
ancestrais. A condi¢ao de forca do filosofo deixa de ser uma condi¢do que depende dele proprio,
antes, ¢ a heranca daqueles que vieram antes dele e que transmitiram a sua forca, que por sua
vez tiveram a sua for¢a herdada por outros percussores e assim sucessivamente.

Além da condi¢ao de transmissao genética, € preciso ter em mente que a realidade, da
maneira como ¢ configurada, € o resultado da agdo de diversos quanta de forga que imprimaram
parte da sua forca na realidade, pois ndo tem como exercer a forga sem que seja sobre algo que
¢ afetado, o que ¢ o mesmo que altera-lo. O estado do ser humano abrange entdo toda a “cadeia”
de multiplas forcas que se exerceram e foram combinadas no tempo. Por isso, o novo filésofo,
ainda que realize a sua forga na solidao, ndo ¢ alheio a toda dindmica de for¢a que o antecedeu
e que proporcionou que ele existisse. Nesses termos, se ele logra ser um individuo que se
realizou nessa potencialidade, esse acontecimento ¢ mais do que éxito individual do novo
filosofo, antes, ¢ um fendmeno da totalidade da realidade: mesmo um quantum de forca que
triunfou € um feito de toda realidade.

Aqui se encontra outra relacdo paradoxal no pensamento nietzschiano: o mesmo ser
humano que se realiza seguindo o seu caminho nao ¢é responsavel por si, ele carrega o ““destino”
que se traduz em sua vocacdo individual. Talvez seja por isso que Nietzsche, que escreveu
“porque eu sou um destino”’, escreveu em uma das suas Ultimas cartas, em 03 de janeiro 1889,

no dia de constatacao do seu colapso mental:

Fui Buda entre os indianos, Dionisio na Grécia - Alexandre e César sdo minhas
encarnagles, assim como o poeta de Shakespeare, Lord Bakon. Mais
recentemente fui Voltaire e Napoledo, talvez também Richard Wagner... Mas
desta vez venho como o vitorioso Dionisio, que fara da terra um dia de festa.®*®

Essa carta ndo significa que Nietzsche acreditava que ele efetivamente viveu outras
vidas, o que fica patente com a citacdo de Richard Wagner como um dos personagens que ele
poderia ter sido, ja que ambos viveram na mesma €poca. Nietzsche compreendia-se como uma
continuagdo de for¢a de épocas e pessoas que se destacaram. Logo, se aquilo que ele ¢ e a sua

potencialidade estdo associados com condi¢des passadas, entdo aquilo que ele € e pode se tornar

354 Vontade de Poder, 981.
3% Carta de 3 de janeiro de 1889. BVN-1889,1241



97

¢ a realizagdo de toda a sequéncia de forgas vitoriosas que ndo s6 foram fortes, mas desejaram
mais forga.

Se Nietzsche se via como alguém que realizou a sua forca, entdo ele € a resposta do
anseio daqueles que o precederam. Ele, como todo novo filésofo, tem um destino de que ele
no pode se privar sem que isso resulte em um fracasso do exercicio de si. E esse destino que
movimenta o novo fildsofo, apesar dos maleficios de se romper com o status quo e que o faz
seguir o seu caminho apesar dos sofrimentos, ¢ a potencialidade de for¢a que ele herdou e que

dispoe dele para um exercicio superior que o submete diretamente a propria vida:

mas ha homens que sdo 0s herdeiros e senhores dessa riqueza mdltipla,
vagarosamente amealhada, de virtudes e capacidades — pois, em razdo de
matrimonios felizes e racionais, e também de felizes acasos, as forgas
amealhadas e acumuladas de muitas geracbes ndo se dissiparam e
estilhagcaram, mas antes foram reunidas por uma alianca e por uma vontade
muito firmes. Por fim, desponta um homem, uma imensiddo de forca, que
anseia por uma tarefa imensa, pois é nossa forga que dispGe de nds: e 0 jogo
espiritual e lamentavel de metas, intencGes e motivos é apenas um primeiro
plano — por mais que olhos fracos vejam aqui a coisa mesma.%®

Dessa forma, a natureza do novo filosofo ¢ a afirmacao de sua vocacdo ¢ centra-se no
potencial de sua missdo. A soliddo do filésofo auténtico passa a ser uma selecdo para que o
meio em que esta inserido ndo prejudique a sua vocagdo e seja propicio para a sua realizacao.
Em vez de assenhorar o fildsofo, 0 meio se torna o instrumento de concretizagdo de sua forga.

Ele vive por uma meta que para isso economiza o seu tempo, forca e amor.>®” Por conta
dela, o seu “instinto materno” seleciona o exercicio de for¢a que tera, ndo permitindo que a
poténcia de sua forga seja interrompida. Para esse propdsito, a pessoa auténtica tem como
atributo ser alguém que esquece e despreza com facilidade, por ser uma habilidade que permite
ela seguir a direg@o de sua for¢ca sem influéncias impertinentes.

A vocacao do novo filosofo centrar em si também significa uma oposicao indireta do
seu meio. Diante de um meio hostil a sua vocacdo, o filésofo que norteia o seu agir como um
enfrentamento ao ethos vigente perdeu o sentido de sua vocagdo. A atualizagdo da
potencialidade do fil6ésofo € a sua propria meta, e s6 de maneira acidental, em certa perspectiva,
confronta-se com a norma social: “minha natureza, que ¢ afirmativa e s6 indiretamente, so

involuntariamente tem algo a ver com a contradigio e a critica”.>*

356 Vontade de Poder, 995.
*>” Genealogia da Moral: Terceira Dissertacéo, § VIIL.
3% Crepusculo dos Idolos: O Que Falta aos Alemaes, § 6.



98

O solitario em seu caminho percebe os equivocos dos seus semelhantes sem que isso 0
afete. Do contrério, isso o afastaria da autenticidade do seu caminho: ‘““Sempre que se fale mal
do homem sem por malicia nisto, 0 amante do conhecimento deve prestar ouvidos e ficar atento
sempre que ouvir falar sem indignagdo. Porém se a irascibilidade ¢ a mao da mentira, entao
ninguém mente mais que o homem indignado”.®° Seguir a propria lei é em alguma medida,
sem rancor, afastar-se da estima, do elogio e da interagdo interpartes, por serem eles baseados
nos signos dos quais quer desvencilhar-se. Por isso o solitario ndo procura afastar-se como uma
reacdo negativa, antes se aproxima da sociedade e escapa de resumir-se aos seus signos:
“chegaste perto deles e passaste: isso jamais te perdoam. Tu os ultrapassas: mas, quanto mais
alto sobes, tanto menor te vé o olho da inveja. Mais que tudo, porém, ¢ odiado aquele que
voa”¥® Esse odio é a reacdo da desconfiguracio que o solitario provoca: os seus pares,
acostumados a estimarem-se por meio de seus signos, sentem-se inferiores pelo surgimento de
um valor superior a aquele que os norteia: “As pessoas se irritam com aqueles que adotam
padrodes de vida muito individuais; elas se sentem humilhadas, reduzidas a seres ordinarios, com
o tratamento extraordinario que eles dispensam a si mesmos.”*%6!

Em outra perspectiva, o filosofo tem necessidade do meio social hostil para que ele

exercite a sua forga:

A engenhosidade com que o prisioneiro busca meios para a sua libertagao,
utilizando fria e pacientemente cada infima vantagem, pode mostrar de que
procedimento a natureza as vezes se serve para produzir o génio — palavra
gue, espero, sera entendida sem nenhum ressaibo mitolégico ou religioso —:
ela o prende num carcere e estimula ao maximo o seu desejo de se libertar. —
Ou, para recorrer a outra imagem: alguém que se perdeu completamente ao
caminhar pela floresta, mas que, com energia invulgar, se esfor¢a por achar
uma saida, descobre as vezes um caminho que ninguém conhece: assim se
formam os génios, dos quais se louva a originalidade. — J& foi mencionado
que uma mutilacdo, um aleijamento, a falta relevante de um 6rgdo, com
frequéncia da ocasido a que outro 6rgdo se desenvolva anormalmente bem,
porque tem de exercer sua prépria funcdo e ainda uma outra. Com base nisso
pode-se imaginar a origem de muitos talentos brilhantes. — Dessas indicagdes
gerais quanto ao surgimento do génio faga-se a aplicacdo ao caso especifico,
0 da génese do consumado espirito livre. 3

Entao, o sujeito auténtico que conseguir realizar a sua forga terd trés tipos predominantes
de relagdo com o meio social: a relagdo de um herdeiro que recebeu a sua forca de um meio

social forte; a relagdo de alguém que se sobrepds e dominou o meio hostil a ele; aquele que

359 Além do Be e do Mal, 26.

360 Assim Falou Zaratustra: Do Caminho do Criador.
361 Humano Demasiado Humano, 495.

362 Humano Demasiado Humano, 231.



99

ignora e impede que ambientes que ndo sdo uteis para o aumento de sua forca atrapalhem a sua
vocagdo: “Todos os grandes foram grandes trabalhadores, incansaveis ndo apenas no inventar,
mas também no rejeitar, eleger, remodelar e ordenar” 3%

Nesse sentido, o ser humano como herdeiro de uma vocagao, na sua solidao, uniu-se a
todas as forcas que procuraram expandir o seu poder. Ao querer ser um individuo, tornou-se um
com a propria vida, o que implica a unido de tudo aquilo que a realidade abarca. E um estar
junto, mas em individualidade. Nessa nova perspectiva, o anseio do sujeito ao expandir o seu
poder € o desejo de toda a realidade em expandir o seu poder.

Realidade aqui tratada singularmente, partindo de um olhar grosseiro, porque os quanta
de forgas que sobressairem submeterdo os outros guanta, o que sobre um olhar pouco apurado
formard uma nocao singular de realidade. O novo filésofo, no exercicio de sua vocagdo, de certa
maneira formara uma unido daqueles que buscam o poder.

Como a dindmica de poder implica uma relagdo temporal que abarca passado, presente
e futuro, sendo ela a condi¢do de sua atualidade, a atualidade em si e a sua potencialidade,
respectivamente. Ou seja, a unido daqueles que buscam o poder ndo ¢ uma unido com a
realidade presente, mas com a realidade que abarca presente, passado e futuro. Essa conexao
entre forgas implicara em uma grande for¢a que visara um futuro em que a potencialidade
encontrada no presente se realizara.

Por isso Nietzsche diz que todo aquele que adivinhar o super-homem deve agir em
funcdo do seu surgimento, ainda que isso implique lutar contra uma sociedade que ndo deseja
0 seu surgimento, a0 mesmo tempo que, por ela ser muito maior do que os poucos que aparecem
em prol do super-homem, aqueles que buscam a autenticidade perecerdo fisicamente diante da

for¢a da sociedade:

Creio que adivinhei algo da alma do homem superior — talvez todo aquele que
o0 adivinhe pereca, mas quem quer que o tenha visto deve ajudar a torna-lo
possivel. Pensamento fundamental: precisamos tomar o futuro como critério
para todas as nossas estimagdes — e ndo buscar atras de nos as leis de nossa
acdo!%4

Quando Nietzsche diz acima que ““precisamos tomar o futuro como critério para todas
as nossas estimagodes’, significa ter em vista aquilo que € propicio para a realizacdo da

potencialidade, que ¢ uma projecdo futura. Se a projecdo futura ¢ o resultado das forcas

363 Humano Demasiado Humano, 155.
364 Vontade de Poder, 1000.



100

presentes e passadas que desejaram expandir o seu poder, forgas essas que se identificam como
um conjunto, entdo a meta dessa realidade representada por esse conjunto ¢ o ser humano que
serd capaz de realizar o seu intento: o super-homem. Entdo tudo o que aqueles que almejaram
o poder desejaram foi a concretizagdo da realidade do super-homem: “Nao a ‘humanidade’,
mas antes o super-homem é a meta”.3®® Ele é aquele que “determina os valores e governa a
vontade de milénios, pelo fato de que dirige as naturezas superiores, é o0 homem superior” .36
Contudo, essa meta nao deve ser vista como uma justificativa para as agdoes presentes
ou passadas. Do contrario, seria falar que o valor da realidade, que se apresenta no presente,
esta submetido ao que ela pode ser futuramente. Isso significa que toda a historia ndo teve valor
quando foi compreendida separadamente do seu futuro, o que seria acabar com todo o
significado da realidade por si mesma em prol de um futuro que nunca se concretizou, 0 mesmo
movimento niilista que nega o valor do presente em prol de um outro mundo por ndo ter os seus
anseios realizados no presente. Por isso precisa-se ter em vista que, quando se fala do valor da
potencialidade futura daqueles que desejaram o poder, ¢ apenas um aspecto da realidade do
poder, que abarca presente, passado e futuro em um processo do devir. Ignorar o presente em

prol do futuro € ndo ter em mente o valor que o presente tem em si enquanto realidade:

O devir deve ser explicado sem que se tome refugio em tais intencdes finais:
0 devir ha de aparecer como justificado em cada momento (ou ndo
depreciavel: o gque é a mesma coisa); ndo se pode tornar justificado o presente
pelo futuro, ou o passado pelo presente. 37

O futuro, apesar de somente ser concretizado em uma condigdo temporal que ndo € o
presente, tem a sua condi¢do potencial contida no presente e faz parte da realidade atual dele.
O valor dele ndo estd apenas na concretizagdo de uma meta, mas na propria condi¢do do
presente em ter como sua caracteristica a capacidade de realizar uma acdo futura. Da mesma
forma, o presente nao da valor ao passado, mas ¢ o futuro do passado tal como o presente ¢
passado do futuro. Apesar de parecer um pleonasmo, o significado dessa afirmagdo ¢ que o
valor proprio do presente abarca a relagdo dele com o passado e o futuro, implicando que o
futuro que o presente e o passado almejam nao ¢ a finalidade da humanidade, mas a meta pelo

qual aquele que busca o poder assume para aumentar a sua forca:

1. O devir ndo tem nenhum estado final, ndo desemboca em um “ser”.2. O
devir ndo € nenhum estado de aparéncia; talvez o mundo que é seja uma

365 Vontade de Poder, 1001.
366 Vontade de Poder, 999.
367 Vontade de Poder, 708.



101

aparéncia. 3. O devir é de valor igual em cada momento: a soma de seu valor
permanece igual a si mesma: expresso de outra maneira: ele ndo tem valor
absolutamente nenhum, pois falta algo segundo o que ele fosse mensuravel e
em relagio a que a palavra “valor” tivesse sentido.%%

A propria meta que os novos filésofos almejam ¢ apenas uma fracdo da histéria da
realidade que, depois de concretizada, serd desfeita. Como a realidade ¢ o devir das multiplas
forgas que dinamicamente se relacionam, acreditar que o momento da realizagdo de uma
sociedade elevada sera um momento constante e final da historia € dizer que a historia do devir
¢ o almejo de se tornar estatico. Em outras palavras, ¢ dizer que a realidade almeja ndo ser vida,
0 que, novamente, incorreria no mesmo niilismo das filosofias que Nitzsche critica. Por isso,
aquilo que o novo filésofo almeja incorre em uma configuragao futura momentanea da realidade
que logo serd desfeita pela propria condi¢do da realidade. Essa altera¢do significa que a
realidade futura desejada por aqueles que almejaram o poder serd prosseguida por uma nova

realidade de niilismo e caos:

Apresentar o recuo do ponto culminante no devir (da mais elevada
espiritualizacdo do poder para a base mais escravocrata) como consequéncia
dessa forga suprema que, voltando-se contra si, depois que ela ndo tenha mais
nada para organizar, emprega a sua forga para desorganizar... a) A vitoria
sempre maior sobre as sociedades e a subjugacao das mesmas sob um nimero
menor, porém mais forte; b) a vitoria sempre maior sobre os privilegiados e
mais fortes e consequente ascensdo da democracia, finalmente anarquia dos
elementos.®®°

Com isso, o surgimento da pessoa auténtica nao ¢ a finalidade da realidade, mas uma
meta das varias configuragdes para as quais ela tende. Devir e caos possuem uma similaridade
por ambos representarem a auséncia de uma ordem, que nao pode ser absoluta pelo exercicio
de poder implicar o dominio e a ordenacdo daquilo que foi vencido. H4 entdo uma tensdo na
realidade, que implica ordem e desordem, tendo o individuo superior que buscar ordem
resultante do agir do seu dominio através do devir caotico da realidade. Desse modo, percebe-
se que “o mundo ndo ¢ absolutamente nenhum organismo, mas sim o0 caos: que O

desenvolvimento da ‘espiritualidade’ é um meio para a relativa duragdo da organizagio”.3"°

368 Ibidem.
369 Vontade de Poder, 712.
370 Vontade de Poder, 711.



102

O homem superior ¢ aquele que se realiza em meio a esses dinamismos paradoxais da
realidade: estar s6 a0 mesmo tempo em que esta unido as condigdes de forga que o influencia;
exercer a ordem ao mesmo tempo em que nao nega o carater cadtico da realidade; perceber que
arazao € viciosa a0 mesmo tempo que sabe que ela ¢ Util para a apreensdo da realidade etc. Ele
precisa ser capaz de atuar nas diversas esferas paradoxais que a vida apresenta, precisa saber
dangar: ““Pois ndo se pode excluir a danga, em todas as formas, da educagdo nobre; saber dangar
com os pés, com 0s conceitos, com as palavras; ainda tenho que dizer que ¢ preciso saber dangar
com a pena — que é preciso aprender a escrever?”’ .3

Sua superioridade esta no valor do que ele carrega, e ndo o motivo pelo qual ele age. O
homem superior no exercicio de sua individualidade, carrega em sua vocacao a forca dos seus
antecessores e deixara a sua marca para a posteridade em uma relagao com a totalidade da vida,
que ¢ a unica esfera que o ser humano vive. Como a vida expressa-se de maneira qualitativa
por meio da impressdo de forga que um quantum exerce sobre o outro, o individuo auténtico ¢
aquele que capta em si os valores de forca ao longo da histéria, concentrando em si o valor que
a atitude niilista ndo possui ao ser o0 movimento de alguém que em seu malogro busca uma
forma inferior de agir.

O niilista pode ter o predominio de sua for¢a dentro da sua época que abarca séculos ou
alguns milé€nios, mas a relacdo daquele que busca exercer os seus valores, apesar de no ponto
de vista social ser expressivamente inferior ao niilista na contemporaneidade, relaciona-se com
uma relacdo temporal de for¢a que implica presente passado e futuro em toda eternidade em
que elas estdo inseridas. Por isso ser uma relagdo com a eternidade, a acdo daquele que busca
uma vida auténtica implica em uma conexao com a totalidade da vida. Esse ¢ um diferencial do
niilista e daquele que abraga a vida: enquanto aquele rejeita a realidade para assumir uma fragao
da vida em que ele pode exercer-se, aquele que segue o seu caminho relaciona-se com a vida
como um todo, inclusive com a realidade do niilista, que ¢ apenas um pequeno pedago da

totalidade da vida, uma engrenagem que age em fung¢ao da atualizag¢do da forca da realidade:

Valor é a suprema quantidade de poder que 0 homem consegue incorporar em
si —0 homem: n&o a humanidade... A humanidade é antes um meio do que um
fim. Trata-se do tipo: a humanidade é meramente o material de ensaio, o
imenso excesso de malogrados: um campo de ruinas.®"

371 Crepisculo dos fdolos: O Que Falta aos Alemades, § 7.
372 Vontade de Poder, 713.



103

A diferenga da atitude entre o individuo elevado e o niilista estd em sua proveniéncia:
ambos podem ter uma postura parecida por um olhar grosseiro, mas a ligagdo dele com outras
forgas ¢ o que faz o homem elevado superar o niilista: “porque o grande homem custou tanto,
precisamente por isso ele ¢ grande, e nao porque ele represente um milagre, uma dadiva do céu
ou ‘do acaso’. ‘Heranga’ ¢ um falso conceito. Os antepassados pagaram as despesas por aquilo
que alguém & .37

Por essa condi¢ao do homem elevado, a sua acao significa uma vocagao que esta acima
dos valores contemporaneos, o que significa uma superioridade e um “direito”” ao dominio das

convengdes. Como os valores contemporaneos implicam a moral, a sina do individuo elevado

significa passar por cima das regras morais estabelecidas:

Se alguém imaginar um génio da cultura, qual a sua natureza? Ele utiliza tdo
seguramente, como seus instrumentos, a mentira, o poder, 0 mais implacavel
egoismo, que s6 poderia ser chamado de mau e demoniaco; mas 0S Seus
objetivos, que transparecem aqui e ali, sdo grandiosos e bons. Ele é um
centauro, meio bicho, meio homem, e além disso tem asas de anjo na
cabeca.®’

Contudo, o agir desse homem elevado que seguiu a sua individualidade ndo se reduz a
destruicdo, mas a tem como condi¢@o do seu objetivo principal: a criacdo. Para que o seu intento
seja realizado, € preciso que ele tenha reforcos, pois um individuo necessariamente sucumbiria
contra a forca de toda a sociedade que se opde a ele. Logo, ¢ necessario a criagdo de novos
fil6sofos, de homens superiores e individuos auténticos, e ndo de um filésofo, homem superior
ou individuo auténtico em especifico. Isso ocorrera na medida que as condi¢des sociais forem
propicias para o surgimento deles, a0 mesmo tempo que a responsabilidade pela criagdo do

ambiente propicio cabe aos proprios homens superiores:

Pensamento fundamental: os novos valores precisam ser primeiramente
criados — ndo seremos poupados disso! O filésofo precisa ser como um
legislador. Novas espécies. (Como até agora foram cultivadas as espécies
superiores [por exemplo: 0s gregos]: querer conscientemente essa espécie de
“acaso”).’”®

373 Vontade de Poder, 969.
374 Humano Demasiado Humano, 241.
375 Vontade de Poder, 979.



104

Por ser do individuo que vive a sua verdade o afastamento dos valores convencionais,
esse tipo de classe a ser cultivada serd uma minoria. Se eles s@o o resultado do poder de todos
aqueles que o influenciaram, entdo ha neles uma grande concentragao de poder em um niimero
reduzido de individuos, significando que um futuro em que um novo tipo de individuo e filosofo
surgird ndo ocorrera por uma hegemonia deles, mas pela prevaléncia de um nimero reduzido
do seu tipo frente a maioria. Justamente por eles serem elevados, podem possuir o “direito’ de

sua vocagao:

““Educacao superior” e grande nimero — duas coisas que se contradizem de
antemao. Qualquer educacao superior pertence apenas a exce¢ado: € preciso ser
privilegiado para ter direito a tdo elevado privilégio. Todas as coisas grandes,
todas as coisas belas ndo podem jamais ser um bem comum: pulchrum est
paucorum hominum [o belo é para poucos].®"

Palavras como “heranga” e ‘““direito” para designar essa classe significam que o seu
estilo de vida ¢ uma condi¢dao que ela pode reivindicar a despeito da contradi¢ao inerente as
normas, eximindo-se inclusive de suas exigéncias. O Estado tem necessidade de que os seus
cidaddos escolham apressadamente um campo de atuagdo para que possam passar por uma
formagdo especifica, a fim de que estejam “‘prontos” o mais rapido possivel para uma
determinada profissdo, para que sejam o mais Uteis possivel para a manutencao e funcionamento
do Estado. Como aquele que busca ser auténtico exime-se dessa dinamica, ele toma o tempo
que ele acha necessario para estar pronto, ndo para uma profissdo de manuten¢ao do status quo,

mas para a sua VOC&(}QOZ

E em toda parte vigora uma pressa indecente, como se algo fosse perdido se 0
jovem de 23 anos ainda ndo estivesse “pronto”, ainda nao tivesse resposta para
a “pergunta-mor”: qual profissao? — Um tipo superior de homem, permitam-
me dizer, ndo gosta de “profissdo”, justamente porque sabe que tem “vocagdo”
... Ele tem tempo, toma tempo, ndo pensa em ficar “pronto” — aos trinta anos
alguém &, no sentido da cultura elevada, um iniciante, uma crianga. —S&o um
escandalo o0s nossos ginasios abarrotados, nossos sobrecarregados,
estupidificados professores ginasiais.®””

Interessante notar que esses que seguem a sua vocagao sao mais elevados do que aqueles
que, mesmo com muito esforco e inclusive talento, conseguem algar aos patamares mais
prestigiados da esfera social. O individuo convencional que quer se elevar exclusivamente por

dominar signos sociais privilegiados busca firmar a sua identidade através da aquisi¢do de

376 Crepusculo dos Idolos: O que Falta aos Alemaes, § 5.
377 Ibidem.



105

conceitos, o que faz (por um lado) ele ndo ser um individuo auténtico. Esse individuo alcanca
um estado contraditorio: torna-se auténtico no ponto de vista social ao mesmo tempo em que
deixa de sé-lo na realidade; e torna-se produtivo ao mesmo tempo em que ndo produz
novidades, mas as mesmas obras que permitem a manutencao da sociedade. Como o individuo
livre encontra-se na condi¢do contraria, Nietzsche pode dizer: ““quando se ¢ alguma coisa, nao
¢ preciso fazer nada — e, contudo, se faz muito. Acima do homem ‘produtivo’ ha uma espécie
mais elevada” >’

A uma vista grosseira, pode parecer que a producao do sujeito convencional possa ser
mais produtiva por ter uma grande quantidade de forga social ao seu favor. Contudo, o que o
individuo solitario produz, ainda que possa ndo ter um grande impulsionamento social em seu
tempo, esta relacionado com a totalidade de forgas da propria vida: ¢ a propria realidade que
produz a sua arte. O solitdrio ¢ uma parte da totalidade da realidade, sendo uma parte da
produgdo desse todo, uma expressdo das multiplas expressdes possiveis a vida, que inclusive
pode eximir-se do proprio individuo para criar: ““a obra de arte, ali onde ela aparece sem artista,
por exemplo: como corpo, como organizagao (corpo de oficiais prussiano, ordem jesuitica). Em
que medida o artista ¢ apenas um grau preliminar? O mundo como uma obra de arte que da a
luz a si mesma”.3"®

Sendo o artista um grau preliminar de uma realidade de multiplas possibilidades, a
finalidade do desdobramento da potencialidade ao longo da histéria, além de ser um pequeno
momento histdrico que serd desfeito na eternidade do tempo, também € mais uma das varias
expressoes de forca: ““Um fato, uma obra apresenta uma nova eloquéncia para cada novo tempo
e para cada nova espécie de homem. A Historia pronuncia sempre novas verdades”.% E preciso
ter isso em mente para ndo confundir o daqueles que buscam uma vida auténtica como uma
unica condigdo cristalizada que tende toda poténcia que consegue atualizar-se.

Logo, o dinamismo da vida em seu desenvolvimento de poder ndo tem em vista um
modelo especifico e Uinico de uma sociedade elevada. Essa dindmica tem o seu valor em seu
proprio agir como enquanto alguém que afeta e € afetado, significando ulteriormente dindmicas
de vontade de poder. O campo da realidade ¢ a expressdo dessa vontade de poder: “a vida

mesma ndo é nenhum meio para algo; ela é a expressio de formas de crescimento do poder”.38!

378 Humano Demasiado Humano, 210.
379 Vontade de Poder, 796.
380 Vontade de Poder, 974.
381 Vontade de Poder 706.



106

Portanto, a realidade como um todo ¢ expressao de vontade de poder e ndo ultrapassa essa

condigao.



107

Conclusao

E interessante ter em conta que, na dindmica dos afetos, o prazer e o desprazer ndo sdo
fatores considerados como a finalidade dos afetos. Se tudo ¢ vontade de poder, o prazer e
desprazer que acompanham as agdes conscientes sdo sentimentos que acompanham a vontade
de poder, e nio a finalidade das a¢des humanas. 32 Compreende-se nesses termos porque aquele
que cria os seus valores escolhe a solidao de sua vocacao a despeito de todos os beneficios que
a sociedade pode oferecer, ele busca exercer-se, mesmo que o caminho que ele escolheu seja
aparentemente menos prazeroso do que a vida que se resumiu aos conceitos compartilhados.

Contudo, o maleficio ou o beneficio da soliddo sdo interpretativos. Se o prazer
acompanha o poder realizado, em uma realidade composta por diferentes quanta de for¢a havera
diferentes prazeres que acompanham cada quantum. Aquele que ¢ elevado e segue a sua
verdade, sendo um sujeito que deseja realizar o seu poder, terd um prazer acompanhado do
sucesso da sua acdo. Como ele age ndo reduzindo-se aos conceitos os quais a maioria dos
individuos utilizam para raciocinar, o prazer vindo de um estilo de vida que escapa do senso-
comum nao sera compreendido por aqueles que estao nele, o que incluira a incompreensao do
prazer do auténtico ao seguir a sua verdade, podendo ser visto inclusive com desdém e ser alvo
de zombaria daqueles que ndo conseguem ver o valor de sua obra: “Aquele pensamento ao
qual, sob o riso e o escarnio dos mediocres, um homem eminente da grande valor, ¢é para ele
uma chave de tesouros secretos, € para aqueles apenas um pedaco de ferro velho”.%83

O solitario criador seguiré a sua vocagdo apesar dessa incompreensao e como condi¢ao
dela. Se ele fosse compreendido e o seu caminho fosse um valor para a maioria, isso significaria
que aquilo que busca ¢ apenas um signo social compartilhado pelos vicios que ele quer se
distanciar. O seu prazer esta no exercicio de sua potencialidade, que implica, a0 mesmo tempo,
ser incompreendido e se relacionar com a vida, que abarca inclusive os vicios da razao criados
socialmente que ele rejeita, por serem eles parte da realidade.

O problema do conhecimento aparece entdo como um problema da realidade, os seus
mecanismos ilusivos mostram que o conhecimento ¢ um componente fundamental da realidade,
e que, enquanto componente da realidade, ndo pode se resumir a uma erudicdo, mas em uma
maneira de se relacionar com a realidade enquanto vida. Para isso, o conhecimento nao pode
ser um problema de catedra, mas um problema na dindmica social, e que se torna um problema

na medida que a dindmica social se torna disfuncional. Aquele que busca a sua verdade ¢ aquele

382 Vontade de Poder, 688.
383 Humano Demasiado Humano, 183.



108

que consegue fugir dos vicios da razdo formadas por uma sociedade niilista que busca
enfraquecer os cidadaos.

Nessa nova relacdo com a vida, aquele que conseguiu exercer a sua vocagao nao
compreende a totalidade da realidade como pretendem alguns filosofos, mas vivencia essa
realidade insondavel, e que justamente por ela ser ‘“‘incompleta” no sentido de ndo

J4

conseguirmos abarcar uma ‘‘totalidade’ ¢ o que a torna encantadora:

O que € incompleto produz, com frequéncia, mais efeito que o completo,
sobretudo no panegirico: este requer precisamente a instigante incompletude,
como um elemento irracional que mostra a imaginacéo do ouvinte um mar e,
semelhante a uma névoa, mencionamos 0s méritos conhecidos de uma pessoa,
e 0 fazemos de maneira larga e minuciosa, pode ocorrer a suspeita de que
seriam 0s Unicos méritos. Quem louva de maneira completa se pde acima do
elogiado, parece perdé-lo de vista. Por isso o que é completo tem um efeito
debilitante.38

Da mesma forma, querer ter um conhecimento completo da vida ¢ desejar estar acima
dela e perder o encanto que o seu carater insondéavel carrega. Aquele que busca a sua verdade
se torna apenas mais uma expressao dessa realidade e, paradoxalmente, por ser apenas uma
fragdo da vida e assumir o seu carater insondavel e enganoso, aquele que se distancia dos
equivocos dos conceitos sociais se aproximam mais da vida do que aqueles que pensam elogia-
la ao considera-la racional, coerente e conhecivel. Aquele que vence em se distanciar desses
equivocos ¢ 0 mesmo que conseguiu exercer a sua potencialidade e realizar o acimulo de forgas

que o vocacionou a viver a sua autenticidade.

384 Humano Demasiado Humano, 199.



109

Bibliografia:

BROBIJER, Thomas. Nietzsche’s philosophical context: an intellectual biography.
University of Illinois: University of Illinois Press, 2008.
ITAPARICA, André Luis Mota. Idealismo e realismo na filosofia de Nietzsche. Sao
Paulo: Editora Unifesp, 2021.
MACHADO, Roberto. Nietzsche e a Verdade. Rio de Janeiro: Graal, 2002
MARTON, Scarlett. Nietzsche: A transvaloracio dos valores. 2. ed. Sao Paulo:
Moderne, 2002.
. Nietzsche: Das forc¢as cosmicas aos valores humanos. Sao Paulo: Editora
Brasiliense, 1990.
MULLER-LAUTER, Wolfgang. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche.
Tradugdo de Oswaldo Giacoia. Sdo Paulo: Annablume, 1997.
NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciéncia. Traducao de Paulo César de Souza. — Sdo
Paulo: Companhia das Letras, 2012.
. A Genealogia da Moral. Traducdo de Mario Ferreira dos Santos. Rio de
Janeiro: Editora Vozes, 2009.
. Além do bem e do mal. Tradugdo de Paulo César de Souza. Sdao Paulo:
Companhia das Letras, 1992.
. Assim Falou Zaratustra. Tradugdo de Paulo César de Souza. Sao Paulo:
Companbhia das Letras, 2011.
. Aurora. Tradugado de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras,
2004.
Consideracdes extemporaneas. In: Obras incompletas. Cole¢do Os
Pensadores: Tradug¢do e notas de Rubens Rodrigues Torres Filho. Sdo Paulo: Editora Nova
Cultural, 1999.
. Crepiisculo dos fdolos. Traducio de Paulo César de Souza. Sdo Paulo:
Companhia das Letras.
. Ecce Homo. Traducdo de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Companhia das
Letras.
. Fragmentos postumos: 1987-1989: volume VI. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 2013.
. Humano Demasiado Humano. Traduc¢ao de Paulo César de Souza. Sao Paulo:

Companhia das Letras, 2017.



110

. Humano Demasiado Humano II. Tradu¢do de Paulo César de Souza. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 2008
. O Anticristo: Maldi¢ao ao cristianismo. Trad. Paulo César de Souza. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 2009.
. Schopenhauer Como Educador: Considera¢des extemporaneas III. Traducao
de Clademir Luis Araldi. Sao Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2020.
. Sobre a Verdade e a Mentira no Sentido Extramoral. Tradu¢ao de Fernando
Moraes Barros. Sao Paulo: Editora Hedra, 2007.
VATTIMO, Gianni. Didlogos com Nietzsche: ensaios 1961-2000. Traducao Silvana
Cobucci Leite. Sao Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2010.
WOTLING, Patrick. Nietzsche e o problema da civiliza¢do. Sdo Paulo: Editora
Barcarolla, 2013.



